المحلد (77) المحدد (۵) المار ۲۰۱۶م



#### ظاهرة الاستقصاء الدلالي في

وجلة جاوصمة تكريت للملوم الانسانية

القرآن الكريم بحث مقدّم من قبل أ. م. د. أشواق محمد إسماعيل النجّار جامعة صلاح الدين- كلية اللغات- قسم اللغة العربية ملخص البحث

يهدف هذا البحث الموسوم بـ (ظاهرة الاستقصاء الدلالي في القرآن الكريم) إلى دراسة الاستقصاء وبيان مفهومه عند القدماء والمحدثين، وصور الاستقصاء وتنوعه بأساليب الإخبار والإنشاء، ويدرس البحث أسلوب الإخبار وأنواعه الابتدائي، والطلبي، والإنكاري، والجمل الاسمية المثبتة والمنفية في القرآن الكريم، إلى جانب دراسة الجمل الفعلية بأنواعها الماضي، والمضارع، والأمر، والفعل الناقص، والمبني للمفعول، كما درس أساليب الإنشاء الطلبي نحو أسلوب الأمر، والاستفهام، والنهي، والنداء، والإنشاء غير الطلبي نحو الرجاء، والذم، والمدح.

وقد توصّل البحث إلى أن<mark>ه يقصد بالاستقصاء التصعيد الدلال</mark>ي في الوصف، بحيث يذكر جميع عوارض الكلام، ولوازمه، وتف<mark>اصيله، وأوصافه؛ لتحقي</mark>ق المبالغة، والتوكيد، والإيضاح، والبيان، والاحتراس من التقصير، وذلك لاستقصاء الدلالات كلها، ولا يترك لمن يتناولها بعده فيها أية دلالة .

ملخص البحث باللغة الإنجليزية

This research is marked aims (survey semantic phenomenon in the holy Qur'an) to study the survey and a statement concept when ancient and modern, and pictures of the survey and its diversity in ways that news and construction, has been mentioned in the Koran style news and types of primary, and Alancara, nominal and phrases installed and exiled, along with Study phrasal kinds Pastical, and the present tense, and it is, and act incomplete, and the building of the effect, as Tlbe construction methods about which methods, and the question, and forbidding, and the appeal, and construction is Tlbe lesson about section method, and please, and slander, and praise.

The research concluded that it is intended surveyed escalation semantic in the description, so that mentions all the symptoms of speech, and supplies, and details, and descriptions; to achieve an exaggeration, and the emphasis, and clarification, and the statement, and to guard against default, to survey all indications, leaving those covered beyond where any indication.

المحلد (77) العدد (۵) أيار ٦٢٠٧٦م



#### بسم الله الرحمن الرحيم

وجلة جاوحمة تكريت للملوم الأنسانية

#### المقدّمة

الحمد لله رب العالمين، حمداً يبلغ رضاه، والصلاة والسلام على رسوله الكريم، وعلى من سار على سنته واهندى بهديه إلى يوم الدين.... وبعد:

فممّا لا شكّ فيه أنّ القرآن الكريم يعدّ رافداً محكماً من روافد البحث اللغوي بشكل عام، والبحث الدلالي بشكل خاص، وقد آثر البحث دراسة (ظاهرة الاستقصاء الدلالي في القرآن الكريم)؛ لشدة الارتباط بين الظواهر البلاغية والدلالية؛ وليؤكّد بأن ظاهرة الاستقصاء ظاهرة دلالية، وإن تناولها العلماء ضمن مباحث علم البديع، فإنها ظاهرة دلالية بحتة طالما يكشف عن كنهها بوساطة السياق ودراسة الآيات واستقصاء بعضها لبعض، وبعبارة أخرى: إن الاستقصاء ينطلق من دراسة العلاقات الدلالية القائمة بين مجموعة من الجمل، ويكشف عن تمام الدلالة من خلال قصدية الم<mark>تكلم.</mark>

وقد اقتضت طبيعة المادة العلمية المجموعة بناء البحث على مبحثين مسبوقين بتمهيد ومتلوين بخاتمة يذكر فيها أهم النتائج التي توصلت إليها هذه الدراسة المتواضعة.

ويرصد البحث في التمهيد مفهوم الاستقصاء ومرتكزاته الدلالية، ويدرس بيان ماهيته اللغوية والاصطلاحية، ووجود جذور المصطلح عند القدماء والمحدثين، ومن ثم يبيّن الفرق بين الاستقصاء، والتتميم، والتكميل.

يتناول المبحث الأول الاستقصاء في الأسلوب الإخباري أي: بالجملة الاسمية وصورها المتنوعة كالاستقصاء بالجملة الخبرية المثبتة وأنواعها، والاستقصاء في أضرب الخبر، كالخبر الابتدائي، والطلبي، والإنكاري، والاستقصاء بالجملة الخبرية المنفية، وإلى جانب الاستقصاء بالجملة الاسمية يدرس البحث 12017 (17) المحدد (۵) الجار ۲۰۱۶



الاستقصاء بالجملة الفعلية وأنواعها: الفعل الماضي، والمضارع، والأمر، والفعل الناقص، والفعل المبني للمفعول.

مجلة جارصمة تكريت للملوم الانسانية

أما المبحث الثاني فقد عقد لدراسة الاستقصاء في الأسلوب الإنشائي الطلبي كأسلوب الأمر، وأسلوب الاستفهام، وأسلوب النداء، ويشمل الاستقصاء الدلالي في الإنشاء غير الطلبي أسلوب الرجاء، والذم، والمدح.

ويحاول البحث جاهداً دراسة الآصرة القوية بين ظاهرة الاستقصاء وعلم الدلالة، كما يبيّن الوظيفة الاستقصائية الدلالية للآيات الكريمة التي تنبثق من دلالة المفردات مع التركيب والسياق العام للآية الكريمة.

## التمهيد: مفهوم الاستقصاء ومرتكزاته الدلالية

يعد الاستقصاء ظ<mark>اهرة بارزة من الظواهر الدلالية</mark>، أو علاقة من العلاقات الدلالية، إذ بوساطة الدلالة يمكن تحديد الجمل واستقصاء بعضها لبعض، والاستقصاء ينطلق من دراسة العلاقات الدلالية القائمة بين مجموعة من الجمل.

إن" تقسيم المعنى في علم الدلالة يخضع لمبدأ عام ملخصه: أن القيمة الدلالية للوحدة المعجمية لايمكن اعتبارها دلالة قارة، إنما يخضع تحديد تلك القيمة لمجموع استعمالات هذه الصيغة في السياقات المختلفة، ولقد قسّم العلماء الدلالات اعتماداً على معايير أخرى، ترتكز على الإدراك لطبيعة العلاقات بين قطبي الفعل الدلالي، وهو لا يخرج عن ثلاث: اعتبار العرف، أو اعتبار الطبيعة، أو اعتبار العقل"<sup>(1)</sup>.

وتكمن أقسام الدلالة في المباحث اللغوية التي أثارها الدرس الدلالي، بناءً على العلاقات التي تجمع الدال بمدلوله، وإذا كان تحديد معنى الكلمة يتم بالرجوع إلى المعجمات، فإن ذلك لا يمكن أن ينسحب على جميع الكلمات التي ترد مفردة أو في السياق، وقد ميّز اللغويون بين معانٍ كثيرة أهمها: المعنى الأساسي أو التصوري هو المعنى الذي تحمله الوحدة المعجمية حينما ترد مفردة، والمعنى المجلد (٦٢) العدد (٥) المار ٦٢٠٧٦م



الإضافي أو الثانوي، وهو معنىً زائد على المعنى الأساسي يدرك بوساطة السياق، والمعنى الأسلوبي وهو الذي يحدّد قيماً تعبيرية تخص الثقافة والاجتماع، والمعنى النفسي وهو الذي يعكس الدلالات النفسية للفرد المتكلم، والمعنى الإيحائي وهو ذلك النوع من المعنى الذي يتصل بالكلمات ذات القدرة على الإيحاء نظراً لشفافيتها<sup>(٢)</sup>.

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية

الاستقصاء مشتق من" قصا يقصو قُصواً، أي تنحّى في كل شيء، والقاصية من الناس، ومن المواضع: المتنَحَّى، يقال: هي القُصوى والقُصيا"<sup>(٣)</sup>، وذكر ابن فارس (ت٣٩٥ه) أن القاف والصاد والحرف المعتل أصل صحيح يدلّ على بُعدٍ وإبعاد، فمن ذلك القصاء: البُعد، وأقصيته بمعنى أبعدته، واستقصى الأمر بمعنى: بلغ أقصاه، أي منتهاه<sup>(٤)</sup>، ويقال:" واستقصى في المسألة وتقصتى بلغ الغاية"<sup>(٥)</sup>، كما يقال: وتقصيت الأمر واستقصيت واستقصى فلان في المسألة وتقصتى بمعنى واحد<sup>(۱)</sup>.

وعليه، فإن هذا المصطلح قد ورد في المعجمات بمعنى البعد والتنحّي، فقصا بمعنى بعد، وكل شيء تنحى عن شيء فقد قصا وهو قاصٍ، وأقصى الرجل يقصيه: أي أبعده، واستقصى الأ<mark>مر بمعنى بلغ أقصا</mark>ه في البحث عنه<sup>(٧)</sup>.

ولعلّ ابن أبي الإصبع المصري (ت٤٥٢ه) هو أوّل من عرّف هذا المصطلح إذ قال: "هو أن يتناول الشاعر معنىً، فيستقصيه بكل تفاصيله إلى أن لا يترك فيه" <sup>(^)</sup> لمن يتناوله بعده فيه مقالاً<sup>(٩)</sup>، أو "هو ذكر جميع عوارض الشيء، ولوازمه وذاتياته، وهو قريب من مراعاة النظير، ومن استيفاء الأقسام السابقين، إلا أنّ هذا نوع برأ<mark>س</mark>ه"<sup>(١)</sup>.

وقد ورد مفهوم الاستقصاء عند عبدالقاهر الجرجاني (ت٢٧٤ه) في أثناء حديثه عن التشبيه قائلاً: "ويشبه هذا الموضع في زيادة أحد التشبيهين مع أن جنسهما جنس واحد، وتركيبهما على حقيقة واحدة بأن أحدهما أفضل استقصاء ليس في الآخر "(١٠)، ووصف قول عبدالله بن المعتز <sup>(١٢):</sup>

نطير غُراباً ذا قُوادِمَ جُون كَأَنّا وضَوْءُ الصُّبح يَسْتَعْجلُ الدُّجي

المحمد (٦٢) العدد (٥) اليار ٦٢٠٧٦م



من أبلغ الاستقصاء وعجيبه، فالشاعر شبّه ظلام الليل بأشخاص الغربان حين يظهر فيه الصبح، ثم اشترط قوادم ريشها بيضاً، فإن تلك الفرق من الظلمة تقع في حواشيها، من حيث تلي معظم لُمَع نور يُتخيَّل منها في العين كشكل قوادم إذا كانت بيضاً<sup>(١٣)</sup>.

وجلته جاوصحة تكريت للطوم الأنسانينة

ومن المفسرين نجد أن الإمام الرازي(ت٦٠٦ه) استعمل الاستقصاء بدلالة التفصيل حين قال: "والكلام في حقيقته الإحباط، قد تقدّم في سورة البقرة على الاستقصاء فلا فائدة في الإعادة"<sup>(١٤)</sup>.

وذكر حازم القرطاجني (ت ٢٨٤ه) أن المحاكاة التامة في الوصف هي استقصاء الأجزاء التي بموالاتها يكمل تخييل الشيء الموصوف، وفي الحكمة استقصاء أركان العبارة عن جملة أجزاء المعنى الذي جعل مثالاً لكيفيات مجاري الأمور والأحوال، وما تستمر عليه أمور الأزمنة والدهور، وفي التاريخ استقصاء أجزاء الخبر المحاكي وموالاتها على حدّ ما انتظمت عليه حال وقوعها، واستشهد بقول الأعشى <sup>(١٠)</sup>:

كُنْ كَالسَّمَوْءَلِ إِذْ سارَ الهمامُ له في جَحفَلِ كَسَوادِ اللَّيلِ جَرَّارِ إِذْ سامُهُ خطَّتي خَسْفِ، فقالَ له قُلْ ما شاء فإنِّي سامِعُ حارِ فقالَ: ثَكْلٌ وَغُدَرٌ أنت بينهما فاختَر وما فيها حظّ لمختار فشكَّ غيرَ قَليلٍ، ثم قال لَهُ *انبَحْ هَديكَ، إني مانعٌ جاري* فهذه محاكاة تامة، ولو أخلَّ بذكر بعض أجزاء هذه الحكاية لكانت ناقصة، ولو لم يورد ذكرها إلَّا إجمالاً لم تكن محاكاة ولكن إحالة محضة<sup>(٢١)</sup>. ومن أحسن الاستقصاء وأتمه في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ أَيَوَدُ أَحَدُحُمْ أَن تَكُوبَ لَهُ جَعَةً مِن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الأَنْهَرُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ التَّمَرَتِ وَأَصَابَهُ الْكِبُرُو ذَرِيَةٌ ضُعَفَاءُ فَأَصَابَهَآ إِعْمَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحَرَقَتَهُ<sup>(٢١)</sup>. ففي القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ أَيَوَدُ أَحَدُحُمْ أَن ومن أحسن الاستقصاء وأتمه في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ أَيَوَدُ أَحَدُحُمْ أَن ذَرَيَةٌ ضُعَفَاءُ فَأَصَابَهَآ إِعْمَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحَرَقَتَهُ أَنْ مَا يُحَدِّ فَي القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ أَيَوَدُ أَحَدُحُمْ أَن دَرُيَةٌ ضُعَفَاءُ فَأَصَابَهَآ إِعْمَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحَبَرَقَتَهُ الْأَنْهَرُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ التَعْمَرُسَ وَأَصَابَهُ الْمَائِقُي لَنُهُ وَلَهُ فِي القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ أَيَوَدُ أَحَدُمُ أَن ومن أحسن الاستقصاء وأتمه في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ أَيَوَدُ أَحَدُمُ أَن لا لائهُ مُعَمَاتَهُ فَاصَابَهَآ إِعْمَارٌ فِيهِ نَا وَعَنَابٍ تَحْرَقَتَهُ اللَّهُ وَلَهُ فِيهَا مِن كُلُولُكُولَةُ مُعَمَاتُهُ أَنْعَمَرَ وَاسَعَامَاتُهُ الْقَرَانِ العَرْزِي فَالَى الْيَوْدُ أَحَدُمُوْنَ أَنْهُ مُنَهُ فَي الْدَالَة، فلو اقتصر التعبير القرآني على قوله: فَجَنَهُ لكان كافياً، ولكن استقصى المجلد (٦٢) العدد (٥) الإر ١٦- ٢٥



الدلالة، وصفها بقوله تعالى: ﴿وَن نَّخِيلِ وَأَعْنَائِهِ، فإن مصاب صاحبها بها أعظم، ثم زاد ﴿تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَتَهَرُ ﴾ مكملاً وصفها بذلك، ثم قال تعالى: ﴿لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ التَّمَرَنِيَه فأتى بكل ما في الجنان؛ ليشتد الأسف على إفسادها، ثم قال في وصف صاحبها ﴿وَأَصَابَهُ ٱلْكَبَرُ ﴾، ثم استقصى الدلالة في ذلك بما يوجب تعظيم المصاب، بقوله بعد وصفه بالكبر ﴿وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ﴾، ولم يقتصر على ذلك جتى وصف الذرية ب ﴿ضُعَفَاءَ»، ثم ذكر استئصال الجنة بالهلاك في أسرع وقت إذ قال تعالى: ﴿ فَأَصَابَهَا إعْصَارُ ﴾، ولم يقتصر على ذلك متى وله يقتصر على ذلك ما يوجب تعليم. وفيع نارُ ﴾، ثم ذكر استئصال الجنة بالهلاك في أسرع وقت إذ قال تعالى: ﴿ فَأَصَابَهَا وفيه وَارَ ﴾، ثم ذكر استئصال الجنة بالهلاك في أسرع وقت إذ قال تعالى: وفال تعالى: إعْصَارُ ﴾، ولم يقتصر على ذكره للعلم بأنه يحصل به سرعة الهلاك، فقال تعالى: وفيه نارُ ﴾، ثم لم يقف عند ذلك حتى أخبر باحتراقها، لاحتمال أن تكون النار ضعيفة لا تفي باحتراقها، لما فيها من الأنهار ورطوبة الأشجار، فاحترس عن هذا الاحتمال بقوله تعالى: ﴿ فَآحَرَقَتَ ﴾، فهذا أحسن استقصاء وأتمه وأكمله، بحيث لم يق في الدلالة موضع استدراك<sup>(١)</sup>.

وجلة جارصعة تكريت للعلوم الأنسانية

أما الاستقصاء عند المحدثين فلم يختلف مفهومه عن الإرث اللغوي، ويقصد به عند المحدثين" تصعيد المعنى والوصول به إلى غايته، وهو الأمر الذي قد يقترب من المبالغة، ومن أمثلته أنك عندما تمدح إنساناً بصفة فإنها بدورها تستتبع صفة أخرى، بحيث لا يدع شيئاً يتم به حسنه إلاً أورده وأتى به، إمّا مبالغة، وإمّا احتياطاً، واحتراساً من التقصير "<sup>(٩)</sup>.

ووصف الدكتور ميشال عازار الاستقصاء بسبيل من سبل تحرير الدلالة، وأشار في باب تحرير الدلالة إلى سبيلين متميزين: السبيل الأول: استقصاء الملاح، أو المكونات الدلالية للفظ، ويمكن تسمية هذا السبيل با (تحرير الاستقصاء والتفصيل)، والسبيل الثاني يقوم على بيان الفروق اللغوية بين دلالة المفردة في سياقات مختلفة أو الوقوف على الفرق الدلالي بين الألفاظ في السياق كسرٍّ من أسرار البلاغة هذا جانب، أما الجانب الأخر فيسمّى بالاقتران اللفظي<sup>(٢٠)</sup>. المحلد (77) العدد (۵) أيار ٦٢٠٧٦م



يظهر من جلّ ما تقدّم: إن الاستقصاء مصطلح وظيفي يقصد به التصعيد الدلالي في الوصف، بحيث يذكر جميع عوارض الكلام، ولوازمه، وتفاصيله، وأوصافه؛ لتحقيق المبالغة، والتوكيد، والتحقيق، والاحتراس من التقصير، والإيضاح، والبيان، أي: يستقصي الدلالات كلها، ولا يترك لمن يتناولها بعده فيها أية دلالة.

مجلة جارصمة تكريت للطوم الأنسانية

## الفرق بين الاستقصاء والتتميم والتكميل

هناك علاقة وطيدة تجمع بين كل من الاستقصاء، والتتميم، والتكميل، والتذييل، وقد فرّق ابن أبي الإصبع المصري (ت٢٥٦ه) بين الاستقصاء والتتميم، والتكميل قائلاً: " إن التتميم يرد على معنى ناقص، فيتمّم بعضه، والتكميل يرد على المعنى التام؛ فيكمّل وصفه، والاستقصاء له مرتبة ثالثة، فإنه يرد على المعنى الكامل فيستوعب كل ما تقع الخواطر من لوازمه كلها، فلا يبقى لأحد فيه مساغ" <sup>(١٢)</sup>؛ لذا فإن الاستقصاء الدلالي له مرتبة ثالثة يرد على الكامل، فيستوعب كل ما تقع عليه الخواطر من لوازمه، بحيث لا يترك لآخذه مجالاً للاستفسار والاحتمال<sup>(٢٢)</sup>.

والتتميم هو أن يؤتى في الكلام، لا يوهم خلاف المقصود بفضلة تفيد نكتة كالمبالغة، ويشترط فيه أن يكون في أثناء الكلام وآخره، وأن يكون فضلة، أي: لا يكون بجملة مستقلة أولاً، ولا يكون ركناً رئيساً في الجملة الثانية<sup>(٢٣)</sup>، أما التذييل فهو أن يؤتى بعد تمام الكلام بكلام مستقل في معنى الأول، ويشترط فيه أن لا يخرج عن معنى الكلام المتقدّم، تحقيقاً لدلالة منطوق الأول أو مفهومه؛ ليكون معه كالدليل؛ ليظهر المعنى عند من لا يفهم، ويكمل عند من فهمه<sup>47</sup>، نحو قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ بَمَة المَعْنَى آلبَطِلْ إِنَّ الْبَطِلَ مَنْ وَعُوفًا ﴾

**المبحث الأول: الاستقصاء في الأسلوب الإخبار**ي لقد ورد الاستقصاء بصور متعددة وبأساليب متنوعة في الذكر الحكيم، ومن الأساليب التي ورد بها: المحلد (٦٢) العدد (٥) ایار ٦٢، ٢٩

مِعِلِيَّة هِارِحِمَة تَكْرِيتَ الأَعِلَوْمِ الْأَنْسَانِيَة }



١- الاستقصاء الدلالي بالجملة الاسمية يشكّل الأسلوب الإخباري أحد أساليب الاستقصاء الدلالي، في القرآن الكريم، بأنواعها الثلاثة: أ- الاستقصاء بالجملة الاسمية التي خبرها مفرد جاء الاستقصاء الدلالي بالجملة الاسمية التي خبرها مفرد في تسعة وثلاثين <mark>موضعاً <sup>(11)</sup>، ومن أمثلة الجمل</mark> الاسمية التي خبرها مفرد قوله تعالى: ﴿ <mark>مَّا يَوَدُّ أَ</mark>لَّذِيرِكَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِ<del>تَبِ وَ</del>لَا ٱلْشَرِكِينَ أَن يُتَزَّلَ عَلَيْكُم مِنْ خَيْرِ مِن زَبِّحُم مُ وَٱللَّهُ بَخْتَص بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ (٢٧) . يبيِّن تعالى بذلك شدّة عداوة الكافرين، من أهل الكتاب والمشركين، الذين حدر الله تعالى من مشابهتهم للمؤمنين؛ ليقطع المودّة بينهم، وينبّه تعالى على ما أنعم به على المؤمنين من الشرع التام الكامل، الذي شرعه الله لنبيَّه (ﷺ) (٢٨)، وفي الآية الكريمة جمع القرآن الكريم بين أ<mark>هل الكتاب والمشركي</mark>ن في الكفر ، وكلاهما يضمر للمؤمنين الحقد وال<mark>ضغن، ولا يودّ لهم</mark> الخير، وأعظم ما يكرهونه للمؤمنين الدين الإسلامي الحنيف، هو أن يختارهم الله لهذا الخير، وينزل عليهم هذا القرآن الكريم، ويحبوهم بهذه النعمة، ويعهد إليهم بأمانة العقيدة في الأرض، وهي الأمانة الكبرى في الوجود<sup>(٢٩)</sup>، إذ يقول تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ عَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِم مَن يَشَآءُه، أي: يفرد بها ويخص برجمته التي تشمل وحيه ونبوته، والهداية لمن يشاء ويختار من عباده، أي: من كان أهلاً لذلك، وهو محمد (علا)، والمؤمنون، ويقال: خصَّه بالشيء واختصبه إذا أفرده به دون غيره، والرحمة هنا عامة بجميع أنواعها، كالنبوة، والحكمة، والنصرة، والوحى<sup>(٣٠)</sup>، "والرحمة هنا مثل الخير المنزِّل عليهم، وذلك إدماج للامتنان عليهم بأنَّ ما نزل

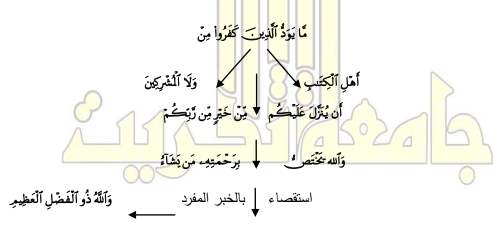
المحلد (٢٢) العدد (٥) أيار ٦٢٠٧٦م



عليهم هو رحمة بهم ومعنى الاختصاص جعلها لأحد دون غيره؛ لأنّ أصل الاختصاص والتخصيص راجع إلى هذا المعنى، أعني جعل الحكم خاصاً غير عام سواء خصّ واحداً أو أكثر "<sup>(٣١)</sup>.

مِعِلِيَّة هِارِحِمَة تَكْرِيتَ الأَعِلَوْمِ الْأَنْسَانِيَة }

والخبر المفرد في قوله تعالى: وَوَاللَّهُ ذُو ٱلْفَصِّلِ ٱلْمَظِيرِ استقصاء دلالي لقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مَحْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءَ ﴾؛ لأنه لو اقتصر على ذلك لكان كافياً؛ لأن الذي يختص برحمته من يشاء يكون ذا الفضل العظيم أيضاً، فأراد استقصاء ذلك، للتوكيد وإزالة الاحتمالات "وذو الشيء: مَن له الشيء على وجه التخصيص أو التمليك، وقد يجعل الشيء ذا معناه، وهو نفسه، كقولهم: الإنسان ذو روح وجسد، والأمر ذو بال"<sup>(٢٦)</sup>، وذو بمعنى صاحب، والوصف ( بذي ) أشرف عندهم من الوصف بصاحب، وذو الفضل العظيم، يقصد به صاحب المنّ الكبير والعظاء الكثير بالوحي على محمد (<sup>34</sup>)، يشمل إعطاء الخير والمعاملة بالرحمة<sup>(٣٦)</sup>، وتكرار لفظ الجلالة في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ حَتَصُ وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ ذُو ٱلفَضَلِ الغان بغامة الأمر<sup>(٤٦)</sup>،



المحلد (٦٢) العدد (٥) ایار ٦٢، ٢٩



ب - الاستقصاء بالجملة الاسمية التي خبرها جملة

مِعِلِيَّهُ جَامِـــمَةُ تَكَرِيتُ اللَّعَلَىمِ الأَنْسَانِيةُ }

ورد الاستقصاء الدلالي بالجملة الخبرية التي خبرها جملة في أحد عشر موضعاً<sup>(٣٥)</sup>، ومن أمثلة هذا النحو قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ استقصاء لقوله تعالى: ﴿ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَتُ بَعْضُهُم مِّنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمُنصَرِ وَيَهْوَنَ عَنِ ٱلْمُعَرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُوا **ٱللَّهَ فَنَسِيَّمَ أُ**إِنَّ ٱلْمُنفِقِينَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾

فالمنافقون والمنافقات" بعضهم من جنس بعض في النفاق "<sup>(٧٧)</sup>، وهم من طينة واحدة وطبيعة واحدة، وبعضهم من بعض، أي: متشابهة في النفاق، والبعد عن الإيمان كأبعاض الشيء الواحد، ويجمعهم سوء الطوية ولؤم السريرة، والغمز والدس، والضعف عن المواجهة، والجبن عن المصارحة، وصفهم الله عزّوجل بأنهم وأيْمُرُونَ بِآلْمُنحَرِه، ويشمل قولهم: وَوَيَهُونَ عَنِ آلْمَعْرُوفِ ﴾ كالبخل بالمال وعدم الإعطاء إلّا رئاء الناس، وينهون عن الإيمان والطاعة، ثم قال فيهم ووَيَقَبِضُونَ أيْدِيهُمْ ﴾<sup>(٢٦)</sup>، وقبض اليد كناية عن الشح، أي: يمسكون أيديهم عن الصدقة والخير، ولا يصدقون ولا يزكّون<sup>(٣٦)</sup>، ثم وصفهم الباري بقوله تعالى: ونشوا آلله فنسِهُم ﴾، أي: تركهم من رحمته، وفضله، ولطفه؛ لأنهم داخلون في طريق الصلاقة، وخارجون عن طريق الحق، والنسيان مجاز عن الترك، وهو كناية عن ترك الطاعة، أونا عن الم

وقع الاستقصاء بالجمل في الأسلوب الخبري في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَفِقِينَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾، ولو اقتصر التعبير القرآني على قوله تعالى: ﴿آلْمُنَفِقُونَ وَآلْمُنَفِقُونَ مَنْ بَعْضُهُم مِّنْ بَعْضٍ مَا أَمُونَ بِآلْمُنصَرِ التعبير القرآني على قوله تعالى: ﴿آلْمُنفِقُونَ وَآلْمُنفِقُونَ فَرَا مَعْرُوفِ وَيَعْضُونَ آيَدِيمَ أَنُوا اللَّهُ وَآلْمُنفِقَتُ بَعْضُهُم مِّنْ بَعْضٍ مَا أَمُونَ بِآلْمُنصَرِ وَيَجَوْنَ عَنِ آلْمَعْرُوفِ وَيَعْضُونَ آيَديمَ أَنُوا اللَّهُ وَآلَمُنفوق أَنْ مَعْرُوفِ وَيَعْضُونَ آيَديمَ أَنُوا اللَّهُ وَآلَمُنفوق أَنْ مَعْرُوفِ وَيَعْضُونَ آيَديمَ أَنُسُوا اللَّهُ وَاللَّهُ فَنَسِيمَ مَن المَعْرُوفِ وَيَعْضُونَ أَيْديمَ أَنُوا اللَّهُ فَنَسِيمَ مَهُ الْكُلُوفُ وَيَعْضُونَ أَيْ يَعْضُ مَا أَلْهُ السقصى حتى لم يبق فيه لأحد أن يعتذر لهم، ووصفهم بالفسق في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ آلْمُسَفِعِينَ هُمُ آلْفَسِقُونَ مِ المَعْ وَلِهُ مَا أَنُولُ مَعْنُ وَعَنْ مَا اللَهُ وَعَنْ مَعْ فَي فَولَهُ تعالى وَيَعْنُ مَعْ أَلْفَسِقُونَ مُ أَنْفَسِقُونَ مَ أَنْ المَعْ وَلِهُ تعالى وَ إِن أَنْ مُنْعَفِينَ هُمُ آلْفَسِقُونَ مَ اللَّهُ إِن اللهُ مُنْ فَي فَولُهُ مَعْ قُولَهُ تعالى وَ إِن أَنْ الْعَانِ عَلَى وَلَعْنُ وَاللَّهُ مَعْنَ اللهُ فَن فَي فَا لا مَعْنُ مُ أَنْفَسِقُونَ مَ أَنْفَسِقُونَ أَنْ وَاللَّهُ اللهُ فَي قُولُهُ تعالى وَ إِن أَنْ أَمْسَقُونَ مُنْ الْمُولُونُ وَي فَي فَي فَلُولُ اللهُ فَي قُولُهُ اللهُ فَلْ عُولَهُ اللهُ فَي قُولُهُ الْعَالِي فَولَهُ اللهُ مَنْ إِن يَ آلْمُنسِقُونَ مَ مَن المُولُكُونُ أَنْ مُعْنُ فَولُهُ اللهُ وَلَهُ وَقِي أَنْ عُولُهُ اللهُ وَن وَاللهُ إِن الْعُولُ الْمَالُونُ وَلَن عُولُهُ إِن الْعَامِ أُنْ أُنْسُولُونَ واللهُ مُولُكُونُ وَلِهُ عُنْ وَلِهُ مَا الْعَالِهُ وَلِهُ أَنْ مُنْ أُنْ وَلِهُ مَاللهُ مُعْنُ مُن عُولُهُ مُولُونُ ولَن مُنْ أُنْ مُنْ أُنْ مُنُولُونُ مُولَهُ مُعْلُونُ أُنْ مُنْ أُنْ مُعْنُو مُن فُولُهُ مُعْلَى أُولُ مُنْمُ أُنْ مُنْ أُمُ مُولُولُ مُنْ أُنُولُ مُولُهُ مُنْ أُنُولُ مُعْنُ أُنُولُ مُولُهُ مُنْ أُنُولُ مُولُهُ مُولُهُ مُعْنُ أُنْ مُنُولُ مُنْ أُنُ مُولُهُ مُنْ أُنْ مُنْ مُولُهُ مُنْ أُولُ مُنُولُ مُولُهُ مُنْ أُعُولُ مُولُ مُولُهُ مُنْ أُولُ مُنْهُ أُ

المحمد (٦٢) العدد (٥) الحر ٦٢، ٦٢



للمبالغة...والإظهار في مقام الإضمار، في قوله: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ ﴾؛ لزيادة تقريرهم في الذهن لهذا الحكم"<sup>(١١)</sup>، فضلاً عن ذلك فيها التوكيد بإنّ وضمير الفصل (هم).

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية

والمقصود بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ مُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾، أي هم المتناهون في الفسق الذي هو التمرد في الكفر والانسلاخ عن كل خير؛ لأن هؤلاء هم أكثر الناس فسوقاً، وخروجاً من جميع فضائل الفطر السليمة<sup>(٢٢)</sup>، يمكن توضيح ذلك في المخطط الآتي:

ٱلْمُنَسْفِقُونَ وَٱلْمُسَفِقُونَ يَأْمُرُونَ بِٱلْمُنكَرِ بَعْضُهُم مِّنْ بَعْضِ استقصاء دلالي وَيَقْبِضُونَ ٱبْدِيَهُمْ وَيَقْبِضُونَ ٱبْدِيهُمْ وَيَقْبِضُونَ ٱبْدِيهُمْ

ٱلۡفَسِقُورِ٢

# جـ - الاستقصاء الدلالي بالجملة الاسمية التي خبرها شبه جملة

الجملة الاسمية التي خبرها شبه جملة صورة أخرى من صور الاستقصاء في الأسلوب الإخباري، وقد ورد الاستقصاء بالخبر شبه الجملة في أحد عشر موضعاً أيضاً<sup>(٢٤)</sup>، ومثال هذا النوع من الاستقصاء ﴿ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ» في قوله تعالى: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُوا بِٱللَّهِ وَٱصَّبِرُوا أَرِنَ ٱلأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِم وَٱلْعَنقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾<sup>(٢٤)</sup>، فا قال موسى لقومه استعينوا بالله واصبروا لما سمعوا قوم فرعون وتضجروا منه تسكيناً لهم"<sup>(٢٤)</sup>.

وقد تباينت الآراء في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِمِ ﴾ قيل: المقصود بالأرض أرض مصر، والألف واللام إما للعهد، وإما للجنس، وقيل: هي المحمد (٦٢) العدد (٥) اليار ٦٢٠٧٦م



الأرض التي كانوا فيها، كما قيل: أرض الدنيا فهي على العموم، أو أرض الجنة، وهذا القول تسلية لهم، وتقرير للأمر بالاستعانة بالله، والتثبت في الأمر، أو هو إطماع من موسى ـ عليه السلام ـ لقومه في أن يورثهم الله تعالى أرض فرعون بعد إهلاكه والإرث هو جعل الشيء للخلف بعد السلف، وما فرعون وقومه إلّا نزلاء فيها، والله يورثها من يشاء من عباده على وفق سنته وحكمته<sup>(٢٤)</sup>.

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية

والاستعانة بالله لدى المكاره، والصبر على الشدائد، وإرث الأرض، والاعتصام بالحق، وإقامة العدل فاستقصى ذلك قوله تعالى: (وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَقِيرَ ﴾، والمراد بالعاقبة هذا العاقبة المحمودة الحسنة للمتقين، إذ هي "بشارة وحث على التقوى"<sup>(٧٤)</sup>، أي إن النصر، والظفر، والدار الآخرة، والجنة للذي يتقي ربه، وذكر الإمام ابن عاشور أنّ الواو يجوز أنْ تكون اعتراضية، وعاطفة على ( ما ) في قوله: (إنَّ آلأَرضَ سه من معنى التعليل، فيكون هذا تعليلاً ثانياً للأمر بالاستعانة والصبر، وبهذا الاعتبار أوثر ( الواو) على فصل الجملة مع أن مقتضى الاستقصاء أن تكون مفصولة<sup>(٨٤)</sup>.

ولو اكتفى التعبير القرآني بقوله تعالى: ﴿ نَّ ٱلْأَرْضَ بِلَهِ يُورِثُهَا مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِمِـه لجاز، إلّا أن الاستقصاء الوارد فيه جاء توكيداً للمؤمنين العاملين؛ ليحثهم على الاستعانة بالله والصبر، وز<mark>جراً لفرعون وقومه.</mark>

## صور الاستقصاء بالجملة الاسمية

# الاستقصاء بالجملة الخبرية المثبتة

ورد الاستقصاء الدلالي بالجملة الخبرية المثبتة في عشرين موضعاً في الذكر الحكيم<sup>(٢٩)</sup>، قال الله (عَنَّ): ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ لَا يَتِدِيمُ ٱللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابً أَلِيمَرُهُ<sup>(٠٥)</sup>، ف " لما ذكر تعالى نسبتهم إلى الافتراء إلى الرسول (عَلَيْ)، وأن ما أتى به من عند الله، إنما يعلمه إياه بشر، كان ذلك تسجيلاً عليهم بانتفاء الإيمان، فأخبر تعالى عنهم أنهم لا يهديهم الله أبداً، إذ كانوا جاحدين آيات الله، وهو ما أتى به المحضك (٦٢) المحدد (٥) اليار ٦٢٠٧٦م



الرسول (شي) من المعجزات، ولا سيّما القرآن الكريم، فمن بالغ في جحد آيات الله سدّ الله عليه باب الهداية، وذكر تعالى وعيده بالعذاب الأليم لهم، ومعنى ﴿لَا يَهْدِمُ ﴾ لا يخلق الإيمان في قلوبهم، وهذا عام مخصوص، فقد اهتدى قوم كفروا بآيات الله تعالى"<sup>(١٥)</sup>.

مجلة جارصمة تكريت للطوم الأنسانية

إذن، فالذين لا يؤمنون بآيات الله لا يهديهم الله، واستقصى ذلك ووَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾، تأكيداً لعاقبة هؤلاء الذين يكذبون بآيات الله، هؤلاء لايهديهم الله إلى الجنة، بل يسوقهم إلى النار، فالتعبير القرآني عوّل على علاقة الاستقصاء؛ "للدلالة على حرمانهم من الخير، وإلقائهم في الشر؛ لأنهم إذا حُرموا الهداية فقد وقعوا في الضلالة" ويمكن القول: إن الاستقصاء الدلالي ورد بالجملة الاسمية المثلاء الذين يكفرون بآيات الله، يواد على علاقة الاستقصاء؛ الله على على علاقة الاستقصاء؛ الدلالة على حرمانهم من الخير، وإلقائهم في الشر؛ لأنهم إذا حُرموا الهداية فقد وقعوا في الضلالة المن المثلة على أليم عن الخير، والقائهم في الشر؛ لأنهم إذا حُرموا الهداية فقد الدلالة على على علاقة الاسمية الدلالة على النوري المواد إلى النوري المؤلاء الاسمية الدلالة على المثبتة في قوله تعالى: فوَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُهُ، للدلالة على إثبات العذاب الأليم لهؤلاء الذين يكفرون بآيات الله الذي الممية تدلّ على الشوت.

# أـ ا<mark>لاستقصاء في أض</mark>رب الخبر

جاء الاستقصاء الدلالي بالجملة الخبرية الطلبية المؤكّدة بإنّ، وأنّ، واللام في خمسين آية<sup>(٥٠)</sup>، في القرآن الكريم، من أمثلة الاستقصاء بالجملة الخبرية المؤكّدة بأداة التوكيد (إنّ) قوله تعالى: ﴿وَءَاخَرُونَ ٱعْتَرَفُوا بِذُنُوبِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَلِحًا وَءَاخَرَ سَيِّعًا عَسَى آللَهُ أَن يَتُوبَ عَلَيِّمٌ إِنَّ آللَهَ غَفُورٌ رَّحِمٌ ﴾<sup>(٤٥)</sup>.

نزلت الآية الكريمة في جماعة خاصة معينة فعلاً، قيل عشرة رهط، تخلفوا عن رسول الله (علم)، في غزوة تبوك ثم أحسوا وطأة الذنب، فاعترفوا بذنوبهم، ورجوا التوبة، والاعتراف بالذنب والشعور بوطأته دليل حياة القلب وإحساسه، ومن ثم فإن التوبة مرجوة القبول والمغفرة مرتقبة من الغفور الرحيم، وقبل الله توبتهم وغفر لهم<sup>(٥٥)</sup>.

و (عسى) من الله واجبة، وقد حقّق الله جلّ وعلا توبتهم؛ فإنهم اعترفوا بذنوبهم، ومعنى أن يتوب عليهم هو يقبل توبتهم<sup>(٥٦)</sup>، واستقصى قوله تعالى: ﴿ أَن المحمد (٦٢) العدد (٥) اليار ٦٢٠٧٦م



يَتُوبَ عَلَيَهِمْ، قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ عَفُورٌ رَحِمُّه، فهذا الاستقصاء الدلالي ورد بالجملة الخبرية المؤكدة بأداة التوكيد (إنّ) مناسباً للمقام، يفيد التوكيد على أنّ الله تعالى يغفر الذنوب ويقبل التوبة عن عباده؛ لأن التعبير القرآني لو اكتفى بقوله تعالى: ﴿ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمَ»، لكان كافياً، إلا أنه ذكر جميع عوارضه واستلزامه على سبيل الاستقصاء.

وجلته جاوصعة تكريت للطوم الأنسانينة

الاستقصاء بالجملة الخبرية المؤكدة بأسلوب النفي والاستثناء ورد هذا النوع من الاستقصاء خمس مرات<sup>(٥٧)</sup>، ومن أمثلة هذا النوع قوله تعالى: ﴿ قَالُوا أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلَيِّنَتِ قَالُوا بَلَىٰ قَالُوا فَآدْعُوا وَمَا دُعَتُوا آلَكَفوِينَ إِلَا فِ صَلَالِهُ<sup>(٥٥).</sup>

توهم الكفّار أنّ ملائكة جهنم الموكّلين بعذاب تلك الطغاة هم أقرب منزلة عند الله من غيرهم من الملائكة الموكّلين ببقية دركات النار، فرجوا أن يجيبوهم ويدعوا لهم بالتخفيف، فقالت الخزنة لهم على سبيل التوبيخ والتقرير : ( أوَلَم تلك تَأْتِيْحُم رُسُلُحُم بِآلَيَّيَسَ ﴾، فأجابوا وقالوا : بلى، أي: أنتهم، وقال الكافرون (فَادَعُوا)، وقولهم هذا ليس لرجاء المنفعة، ولكن للدلالة على الخيبة<sup>(10)</sup>، قال ابن كثير ( ت ٢٧٢ ه ): المراد بقوله تعالى: (قَالُوا بَلَنَ قَالُوا فَادَعُوا ﴾ هو <sup>ا</sup>لتم لأنفسكم، فنحن لا ندعو لكم، ولا منمع منكم، ولا نود خلاصكم، ونحن منكم برآء، ثم نخبركم أنه سواء دعوتم أم لم تدعوا، لا يُستجاب لكم ولا يخفف عنكم<sup>(11)</sup>، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا دُعَوًا ٱلْحَفرِينَ إِلَّا فِ مَسَلِي استقصاءً دلالي اقتضاء السياق؛ لإزالة الشك والاحتمالات في أن دعاءهم لاينفع ولا يجدي، ولا يُتقبل، ولا يُستجاب، سواء أكان من كلام الملائكة أم من كلام الله تعالى، فهو مقتضى عموم دعائهم، فإن المصدر المضاف من صيغ العموم، يقتضي أن دعاء الكافرين غير متقبل في الدنيا والآخرة<sup>(11)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا دُعَتُوا ٱلْكَفِرِينَ إِلَا فِي ضَلَلٍ استقصاء، وليس تذييلاً، على ما ذهب إلى ذلك الإمام ابن عاشور إذ قال:" يجوز أن تكون من كلام خزنة جهنم المصلح (٢٢) العدد (٥) المار ٦٢٠٧٦م



تذييلاً لكلامهم يبيّن أن قولهم **(فَآدَعُوا)،** مستعمل في التنبيه على الخطأ، أي دعاؤكم لم ينفعكم؛ لأن دعاء الكافرين في ضلال، والواو اعتراضية، ويجوز أن تكون من كلام الله ـ تعالى ـ تذييلاً أو اعتراضاً"<sup>(١٢).</sup>

مِعِلِيَّهُ جَامِـــمَةُ تَكَرِيتُ اللَّعَلَىمِ الأَنْسَانِيةُ }

والأرجح أن قوله تعالى: ﴿وَمَا دُعَتُوا ٱلْكَنْفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَلِهِ استقصاء، وليس تذييلاً؛ لأن التذييل هو " أن يؤتى بعد تمام الكلام بكلام مستقل في معنى الأول "<sup>(١٣) .</sup> وهذا القول ليس مستقلاً عن معنى الأول، بل توضيح وتوكيد على أن دعاء الكافرين في ضلال بدون أي جدوى، والمعنى تام في فادعوا، ومعلوم أن دعاء الكافرين غير مستجاب، ولكن استقصى لوازمه وعوارضه، واستوعب جميع ما تقع الخواطر عليه، ويمكن توضيح ذلك في المخطط الآتي:

أَوَلَمْ تَلَتُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبَيْنَيتِ

قَالُوا بَلَىٰ

قَالُوا فَآدْعُوا استَصاء دلالي وَمَا دُعَتُواْ ٱلْڪَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ

الا<mark>ستقصاء ب</mark>الجملة الخبرية المؤكدة بـ(إنما)

لقد ورد الاستقصاء الدلالي بالجملة الخبرية المؤكّدة بأسلوب القصر ب(إنما) في موضع واحد، وذلك في قوله تعالى: إنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُرَّ عَدُوًّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًا ۚ إِنَّمَا يَدْعُوا حِزَّبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَبَ ٱلسَّعِيرِ ﴾<sup>(٢)</sup>، فالمراد بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُرَّ عَدُوَّهُ عَدُوًا ۚ إِنَّما أن عداوته سبقت لابن آدم وأي عداوة أعظم من أن يقول في بنيه (لأغوينهم أجمعين)، ولأضلنهم، وقوله تعالى: ﴿ فَآعَذَذُوهَ عَدُوًا استقصاء لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُرَّ عَدُوَّهُ أبرمعين)، ولأضلنهم، وقوله تعالى: ﴿ فَآغَذُوهَ عَدُوًا استقصاء لقوله تعالى: أن يقرل في بنيه العُولية يَكُرُّ عَدُوَّهُ، ويقصد بقوله تعالى: ﴿ فَآغَذِذُوهُ عَدُوًا المقاطعة والمخالفة باتباع الشرع، ثم بيّن أن مقصوده في دعاء حزبه إنما هو تعذيبهم في النار يشترك هو وهم في المحمد (٦٢) العدد (٥) الحر ٦٢، ٦٢

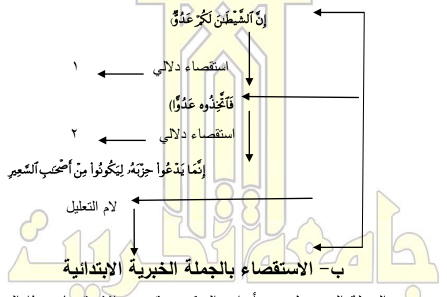


العذاب، فهو حريص على ذلك أشدّ الحرص، حتى يبيّن صدق قوله في (فلأغوينهم ولأضلنهم)؛ لأن الاشتراك فيما يسوء ممّا قد يتسلّى به بخلاف المنفرد بالعذاب<sup>(٢٥)</sup>.

مِعِلَةٌ جَامِـــمة تَكَرِيتَ اللمِلْمِ الأَنْسَانِيةُ }

ووردت الجملة المؤكّدة عن طريق القصر بـ ﴿إِنَّمَا يَدْعُوا حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَبُ ٱلسَّعِيرِ استقصاء آخر مبني على التعليل لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُرْ عَدُقُه، و " جيء بها في صيغة حصر ؛ لانحصار دعوته في الغاية المذكورة عقبها بلام العلة؛ كي لا يتوهم أن دعوته تخلو عن تلك الغاية ولو في وقت ما "<sup>(٢٦)</sup>.

إذن الآية الكريمة اشتملت على استقصاءين دلاليين، يعاضد أحدهما الآخر؛ لبيان الدلالة بصورة جلية، فالأول بصيغة الأمر على أن نتخذه عدواً، والثاني بأسلوب القصر بإنما المبني إما على التعليل وإما على الصيرورة؛ للتأكيد والتقرير لعداوته وبيانه لغرضه في دعوة شيعته إلى اتباع الهوى والركون إلى الدنيا. يمكن توضيح ذلك في المخطط الآتي:



هي الجملة التي تخلو من أدوات التوكيد، وقد ورد الاستقصاء بهذا النوع من الجملة في ثمانية مواضع<sup>(٢٧)</sup>، من أمثلة هذا النوع من الاستقصاء الدلالي قوله تعالى: ﴿إِنَّا خَنُ نُحْيِ ٱلْمَوَتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَائَىرَهُمَّ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِنَ إِمَامٍ مَّيِينٍ﴾<sup>(٢٨)</sup>، المحمد (٦٢) العدد (٥) الحر ٦٢، ٦٢



ففي الآية الكريمة نجد أن المعنى قد استُقْصِيَ، وذلك أنه بعد قوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَنُ نُحْيِ ٱلْمَوْتَيْ» قال تعالى: ﴿وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَكَمَل ذلك بالمعطوف قال: ﴿ وَءَائَرَهُم، ولو اقتصر على قوله تعالى: ﴿وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ لَكَان كَافياً، ثم استقصى المعنى الذي يزيل الشك والاحتمالات في كتابة كل ما قدّمت أيديهم من الأعمال الصالحة والطالحة، قال تعالى: ﴿وَكُلَّ سَيْء أَحْصَيْنَه فِيْ إِمَامٍ مُعِينٍ».

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية

وعبّر الإمام فخر الدين الرازي (ت٢٠ ٣٩) عن الاستقصاء بالمؤكّد في أحد الأوجه التي تحتملها الآية الكريمة قائلاً: "﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ يحتمل وجوهاً: أحدها: أن يكون ذلك بياناً؛ لكون ما قدموا وآثارهم أمراً مكتوباً عليهم لا يبدل... وثانيها: أن يكون ذلك مؤكّداً لمعنى قوله: ﴿ وَتُكُلَّ شَيْء أَبْرَ أَمراً مكتوباً عليهم لا في أوراق ويرميها قد لا يجدها، فكأنه لم يكتب، فقال: نكتب ونحفظ ذلك في إمام مبين...وثالثها: أن يكون ذلك تعميماً بعد التخصيص، كأنه تعالى يكتب ما قدموا وآثارهم، وليست الكتابة مقتصرة عليه، بل كلَّ شيء محصي في إمام مبين...وقوله: أحصيناه أبلغ من كتبناه؛ لأن من كتب شيئاً مفرقاً يحتاج إلى جمع عدده، فقال: هو محصي فيه، وسمّي الكتاب إماماً؛ لأن الملائكة يتبعونه فما كتب فيه من أجل، ورزق، وإحياء، وإماتة اتبعوه وقيل: هو اللوح المحفوظ"

ولا يستعمل التعبير القرآني الاستقصاء الدلالي إلّا إذا كان الأمر في بالغ الأهمية، ففي الآية الكريمة (إحياء الموتى) هو إحدى القضايا التي استغرقت جدلاً طويلاً، وهو ينذرهم على أن كلّ ما قدّمت أيديهم من عمل، وكلّ ما خلقت أعمالهم من آثار، كلها تكتب وتحصى، والله سبحانه تعالى هو القادر الذي يحيى الموتى، وهو الذي يكتب ما قدّموا وآثارهم، وهو الذي يحصى كل شيء ويثبته<sup>(٢٠)</sup>، والمراد ب وفو الذي يكتب ما قدّموا وآثارهم، وهو الذي يحصى كل شيء ويثبته وزكلً فَيْءٍ له بحسب الظاهر هو كل شيء في أعمال الناس كما يدلّ عليه السياق، فذكر ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ له؛ لإفادة الإحاطة والعموم لما قدموا وآثارهم من صغيرة وكبيرة، ويجوز أن يكون المراد به ووكلً في في كل ما يوجد من الذوات والأعمال، ويكون المحمد (٢٢) العدد (٥) الحر ٦٢٠٧٦



الإحصاء إحصاء علم، أي: تعلق العلم بالمعلومات عند حدوثها، ويكون ﴿ إِمَامٍ مَّينِ ه علم الله تعالى، وجعل علم الله تعالى إماماً؛ لأنه تجري على وفقه تعلّقات الإرادة الربانية والقدرة، فتكون جملة ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ ﴾ على هذا استقصاءً مفيداً، أن الكتابة لا تختص بأعمال الناس الجارية على وفق التكاليف أو ضدها بل تعمّ الكائنات جميعها<sup>(٢٧)</sup>. والمقصود بر ﴿ إِمَامٍ مُعِينٍ ﴾، عند معظم المفسرين، هو "اللوح المحفوظ"<sup>(٢٢)</sup>.

مِعِلِيَّة هِارِحِمَة تَكْرِيتَ الأَعِلَوْمِ الْأَنْسَانِيَة }

# ج-الاستقصاع بالجملة الخبرية الإنكارية

تعد الجملة الخبرية الإنكارية لوناً آخر من ألون ظاهرة الاستقصاء الدلالي في القرآن الكريم، وقد ورد الاستقصاء به<mark>ذا</mark> النوع في سبعة مواضع<sup>(٧٣)</sup>، من أمثلة ذلك قول الله عزّوجل: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَيْهِ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَىت لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُرْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ <mark>ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَفَقُورٌ رَحِيمٌ» <sup>(٤٧)</sup>، المرا</mark>د بقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَيْفَ ٱلأَرْضِ ﴾ هو أمة محمد (ع)؛ لأنهم خلائف الأمم، أي خلفوا من كان قبلهم من الأمم، وقيل: لأن بع<mark>ضهم يخلف بعضاً ح</mark>تى تقوم الساعة عليهم<sup>(٧</sup>) ثم قال تعالى: ﴿ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَيتٍ ﴾ في الشرف، والعقل، والجاه، والمال، والرزق، وإظهار هذا التفاوت ليس<mark> لأجل العجز والجه</mark>ل والبخل؛ لأن الله تعالى هو المتعالي عن هذه الصفات، وإنما هو لأجل الابتلاء والاختبار على الله محال، إلّا أن المراد هو التكليف، وهو <mark>عمل لو ص</mark>در من الواحد منّا لكان ذلك شبيهاً بالابتلاء، فسمتى بهذا الاسم لأجل هذه المشابهة، ثم إن هذا المكلّف إما أن يكون مقصراً فيما كلف به، واما أن يكون موفراً فيه، فإنْ كان الأول كان نصبه من التخويف والترهيب، وهو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ ﴾ ووصف العقاب بالسرعة؛ لأن ما هو آت قريب؛ لأنه يسرع إذا أراده، وإن كان الثاني وهو أن يكون موفراً في تلك الطاعات، كان نصيبه من التشريف والترغيب هو قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَّحِيُّه، أي: يغفر الذنوب ويستر العيوب في الدنيا بستر فضله وكرمه ورحمته، وفي

المحلد (٦٢) العدد (۵) أيار ٦٢، ٦٦



الأخرة بأن يفيض عليه أنواع نعمه، وهذا الكلام بلغ في شرح الأعذار، والإنذار، والترغيب، والترهيب<sup>(٢١).</sup>

وجلة جارصعة تكريت للعلوم الأنسانية

وقدّم (إنَّ رَبِّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ»؛ لأن فواصل الآي قبلها مبنية على التهديد؛ لذا فبدأ بقوله: ( سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ»، يعني لمن كفر ما أعطاه الله تعالى، وسرعة عقابه، إن كان في الدنيا فالسرعة، وإن كان في الآخرة، فوصف بالسرعة؛ لتحقّقه، إذ كل ما هو آت آت، ولما كانت جهة الرحمة أرجى، أكَد ذلك بدخول اللام في الخبر، ويكون في الوصفين للمبالغة (<sup>٧٧).</sup>

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبِّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَقُورٌ رَحِمٌ ﴾ مبني على علاقة الاستقصاء الدلالي للكلام المدعم بمؤكّد واحد في ﴿سَرِيعُ آتَعِقَابِ»، و" بثلاثة مؤكّدات في (غفور رحيم)، وهي (إنّ، ولام الابتداء، والتوكيد اللفظي)؛ لأن الرحيم يؤكّد معنى(الغفور)؛ ليطمئنّ أهل العمل الصالح إلى مغفرة الله ورحمته، وليستدعي أهل الإعراض والصدوف إلى الإقلاع عمّا هم فيه"<sup>(٨٧)</sup>.

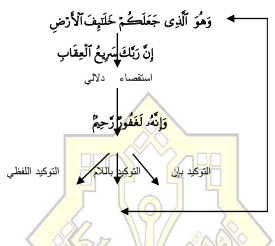
إنّ زيادة التأكيد باللام في قوله تعالى: ورَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِمٌ ﴾ ترجيحٌ لجانب الغفران على سرعة العقاب، والوصف بسريع العقاب لا يُضاد الوصف بالحليم؛ لأن السرعة غير العجلة، يدلّ عليه أن العجلة لا تدعُ الرجل أن يُهمَل من القلق والضجر، في حين أن السرعة لا تمنعه من الإمهال، ولكنه إذا ابتدأ بالأمر لم يبطئه شيء، والله أعلم<sup>(٢٩).</sup>

وإيراد الاستقصاء الدلالي المدعم بثلاثة مؤكّدات في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَحِمٌ ﴾، إيضاحٌ وتأكيد من جهة، وإزالة للالتباس، من جهة أخرى، في أنه لا يغفر الذنوب، فإنّه قال قبل ذلك: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ ﴾، يمكن توضيح ذلك بهذا المخطط الآتى:

مملة جارسمة تكريت للملوم الأنسانية

المحطيد (٦٢) المحدد (٥) المار ٦٢ • ٦٩





٢- الاستقصاء بالجملة الخبرية المنفية

لقد ورد الاستقصاء الدلالي بالجملة الخبرية المنفية في مواضع كثيرة في الذكر الحكيم، وقد ورد النفي بـ(لا) في ثلاثة عشر موضعاً <sup>(٨٠)</sup>، من أمثلة هذا النحو قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِيَ أَنشَأَ جَسَتِ مَعْمُوشَتِ وَغَيْرَ مَعْمُوشَتِ وَالنَّخْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِقًا أُصُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُمَّاتِ مُتَشَبِها وَغَيْرَ مُتَشَبِهِ حُلُوا مِن ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَءَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلا تُسْرِفُوا أَ إِنَّهُ لاَ

يلحظ في الآية الكريمة أن المعنى قد استُقْصِيَ، حتى لم تبق فيه بقية لأحد، إذ بعد قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي َأَنفَاً جَنَّتَ مَّعْرُوهُ تَوَعَيَرَ مَعْرُوهُ تَنْ فَال تعالى: ﴿ وَمُوَ ٱلَّذِي أَنفَاً جَنَّتَ مَعْرُوهُ تَوَعَيَرَ مَعْرُوهُ قال تعالى: ﴿ وَٱلنَّحْلَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرَّمَّاتِ مُتَشَبِهًا وَعَيرَ مُتَسَبِهُ وَعَيرَ مُعْرُوهُ تعالى: ﴿ وَٱلنَّحْلَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرَّمَاتَ مُتَشَبِهُ وَعَيرَ مُتَسَبِهُ وَعَيرَ مُعْرُوهُ تعالى: ﴿ وَٱلنَّحْلَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرَّمَاتَ مُتَشَبِهُ وَعَيرَ مُتَشَبِهُ وَعَيرَ مُتَسَبِهُ وَعَيرَ مُتَسَبِهُ وَعَيرَ مُعَرَّدَة عُنَّتَنِيهُ وَعَيرَ مُتَشَبِهُ وَعَيرَ مُتَسَبِهُ وَمَا تعالى: ﴿ وَٱلنَّحْلَ وَالزَّيْتُونَ وَٱلرَّاتَ مُتَشَبِهُ وَعَيرَ مُتَسَبِهُ وَعَي مُعَالَ تعالى: ﴿ وَٱلنَّيْعَولَهُ عَالَى وَالنَّذَى مَتَشَبِهُ وَعَيرَ مُعَالَى عَالَى: ﴿ وَٱلنَّعْنَ أَصُلُهُ لَهُ مَعْمَ وَاللَّهُ مِعالَى الناس من كلَّ ذلك، ثم مُتَسَبِهُ هُ، ثم قال تعالى: ﴿ حُلُوا مِن ثَمَومَ إذَا آمَمَ هُ لِيأْمَ الناس من كلَّ ذلك، ثم الإعطاء الزكاة يوم الحصاد، ثم استقصى المعنى بالنهي عن الإسراف بعدما أقر إعطاء الذكاة يوم الحصاد، ثم استقصى المعنى بالنهي عن الإسراف بعدما أقر إعطاء الذكاة يوم الحصاد، ثم قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَا يَعْنُ وَالنَّهُ إِنَّا المَعْنَى بالنهي عن الإسراف بعدما أقر إعطاء الحق من الحصاد، ثم قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَا يَعْنُ إلَيْ وَالَكُمْ وَالَا عَالَى الله وَالَتَعْتَى الذَا الذَي التعبي إذَا المَعْنَى الذَا مُعْنَى النه إلى أول التعبير إعطاء الحق من الحصاد، ثم قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَا يَعْنُ إلَكُمْ وَالَا مُعْلَى الذَا الذَا مُعْنُ اللهُ مُنْ الْعُمَالِ النه الذَا مُعْلَى الذَا الذَا الذَا مُعْنَ الذَا الما مُعْنُ المُعْنَى الذَا الذَا الذَا مُنْ المُعْنَ الذَا الذَا مُنْ وَاللَّهُ مُنْ أَنْتُ مُنْ الْعُمُ وَالَ وَاللَّهُ مُعْنُ اللهُ مُنْ المُ مُعْنُ الْحُنُونَ مُعْتَ مُنَ اللهُ مُنَ الْنُولَ مُعْمَلُ مُنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَلُولُ مُ

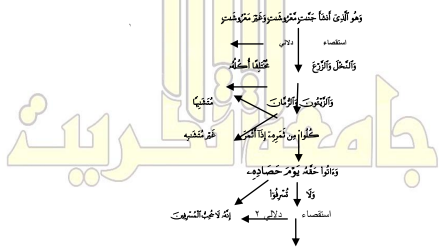
المحلد (٦٢) العدد (٥) المار ٦٢٠٦٦



و (أنشأ) بمعنى "خلق وابتدع، والجنات: البساتين"<sup>(٨٢)</sup>، والمراد بـ(معروشات) قد عُرش عنها، أي: مسموعات، وغير معروشات من سائر الشجر الذي لا يعرش، أي: ما خرج في البر والجبال من الثمرات، وقيل: معروشات بمعنى مرفوعات من الكروم، وغير معروشات متروكات على وجه الأرض لم تعرّش، كما قيل المعروشات ما في الأرياف والعمران مما غرسه الناس واعتنوا به فعرّشوه، وغير معروشات مما أنبته وحشياً في البراري والجمال<sup>(٨٢)</sup>.

مملة جارصة تكريت للعلوم الانسانية

وقال ابن قتيبة (ت٢٧٦ه): إن المقصود بالمعروشات: "عليها حيطان، وقيل: لأنّ بعض أغصانها على بعض "<sup>(٢٨</sup>)، ثم قال تعالى: ﴿ وَالزَّيْتُونَ وَالرُمَّانَ مُتَشَبِهً ﴾، أي: في لونه ﴿ غَيْرَ مُتَشَبِهِ في طعمه منه حلو ومنه حامض، ثم أمر بأكل هذه الثمار، وإيتاء حقه يوم حصاده، ونهى عن الإسراف في ذلك، والسرف في اللغة هو المجاوزة إلى ما لا يحل وهو اسم ذم، بمعنى لا تنفقوا في الوجوه المحرمة وروي عن ثابت بن قيس بن شماس أنه أسرف في الصدقة، حيث لم يبق لنفسه ولأهله شيئاً <sup>(٥٨</sup>)، "والسرف وإن كان موضوعاً لتجاوز، أكّد في كل فعل يفعله الإنسان، لكن في الإنفاق أشهر "<sup>(٢٨</sup>)، والمراد بقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لاَ يُحْتِ آتَمُسَرِفِينَ ﴾ هو الزجر؛ لأن



المحمد (٦٢) العدد (٥) الحر ٦٢، ٦٢



ولو اقتصر على قوله تعالى:﴿ رَبَّنَآ إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا مُخِفِى وَمَا نُعْلِنُ ﴾ ، لجاز ، لكن ورد الاستقصاء الدلالي﴿ وَمَا يَخْفَىٰ عَلَى ٱللَّهِ مِن شَىْءٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ لما سبق؛ تأكيداً على المعنى السابق وتقوية له، أي: أنه" العالم بعلم ذاتي يستوي نسبته إلى كل معلوم، ومن للاستغراق"<sup>(٨٨).</sup>

وجلته جاوصعة تكريت للطوم الأنسانينة

٢ - الاستقصاء الدلالي بالجملة الفعلية

لقد جاء الاستقصاء الدلالي بالجمل الفعلية بأنواعها الماضية، والمضارعة، والأمرية إلى جانب وروده بصيغة الفعل الناقص والمبني للمفعول، في مواضع كثيرة في القرآن الكريم.

- الاستقصاء الدلالي بالفعل المضارع

ورد في ثلاث وعشرين آية<sup>(41)</sup>، قال تعالى: ( مَرْعَمَلَ مَدِيكَا مَن وَدُوْنَ وَمُوْ مَعْنُ مَنْعَنَّ مَنْعَانًا. مَرَوْ تَجَمَعُ وَتَجَمَعُ وَتَعَرَيْتُهُمْ بِعَسَنِ تا <mark>كَاثُا بَسَلُوْنَ ( <sup>(1)</sup>) ، فقوله تعالى: ( مَن بَحَمَ وَ وَا</mark>تَذَى ) يدل على التبيين؛ ليعم الموعد النوعين جميعاً، والتأكيد على أنها متساويان في قاعدة العمل والجزاء وفي صلتهما بالله وفي جزائهما عند الله، ذكرهما في الآية الكريمة؛ لزيادة تقرير هذه الحقيقة<sup>(10)</sup>، ثم قاله الباري ( قان ) في هؤلاء الذين يعملون الصالحات سواء أكان من ذكر أوأنشى ( نَتَمَيْبَتَهُ تَبَوْ بَحَيَّ مَنْ الله، ذكرهما في الآية الكريمة؛ لزيادة أكان من ذكر أوأنشى ( نَتَمَيْبَتَهُ تَبَوْ بَحَيَّ مَنْ عَيْشُهُ بِالقناعة والرضا بالقسمة، وتوقع الأجر العظيم في الآخرة، بخلاف الكافر، فإنه إن كان معسراً فطاهر ، وإن كان موسراً لم يدعه الحرص، وخوف الفوات أن يتهناً بعيشه "القناعة والرضا بالقسمة، وتوقع قال تعالى: ( وَتَجَيَبَتُهُ بَعْرَةُ مُعْتَنِ تا كَاناً بِعَيْنَهُ بِنَا معسراً فطاهر ، وإنْ كان موسراً لم يدعه الحرص، وخوف الفوات أن يتهناً بعيشه "القناعة والرضا بالقسمة، وتوقع الأجر العظيم في الآخرة، بخلاف الكافر، فإنه إن كان معسراً فطاهر ، وإنْ كان موسراً لم يدعه الحرص، وخوف الفوات أن يتهناً بعيشه "ماتواتاه، والتقصاء الدلالي ورد بالفعل قال تعالى: ( وَتَجَيَبَعُنُ مَعْتَنِ تا كَاناً بِعَنْهُ، أن الما مالي عد الماه ، وإنْ كان موسراً لم يدعه الحرص، وخوف الفوات أن يتهناً بعيشه "ماتوسا"، واستقصى المعنى ثم المضارع وتتجيبيته من الأخرة، بخلاف الكافر، فإنه إن كان معسراً فظاهر ، وإنْ كان موسراً لم يدعه الحرص، وخوف الفوات أن يتهناً بعيشه "من عمل ما ورد بالفعل وال تعالى: ( وتتجيبيته من موسراً موسراً موسراً موسراً موسراً موسراً موسراً موسراً لم يدعه الحرص، وخوف الفوات أن يتهنوناً بولاً من موسراً موسماً بولاً الموات أن يتها موسراً موسرا المجلد (٦٢) العدد (۵) ایار ۲۰۱۷م

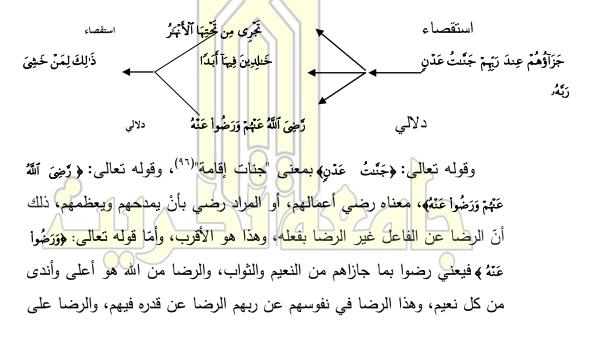


وجلة جارصمة تكريت للعلوم الانسانية

وأدّى فرائض الله التي أوجبها عليه، وهو مصدّق بثوابه الذي وعد به أهل طاعته، ويعاقب أهل المصيبة على عصيانهم"<sup>(٩٣)</sup>.

ب- الاستقصاء الدلالي بالفعل الماضي

لقد ورد الاستقصاء الدلالي بالجملة الفعلية بصيغة الماضي في سبعة عشر موضعاً<sup>(+1)</sup>، من أمثلة هذا النحو قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَرُوا ٱلصَّلِحَتِ أُولَتَيِكَ مُرْ خَيْرُ ٱلْبَيَّةِ ۞ جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبَّمْ جَنَّتُ عَدْنٍ تَجَرى مِن تَحَيَّبُهَا ٱلأَبْبَرُ خَلِينَ فِيهَآ أَبَدًا رَّضِى ٱللَّهُ عَبْم وَرَضُوا عَنَهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَيْقَ رَبَّهُ، فقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَيْقَ رَبَّهُ، استقصاء دلالي لما تقدّم من الوعد للذين آمنوا بجنات النعيم، جزاءً على خشيتهم من الله تعالى، وفي الآية الكريمة استقصاء دلالي آخر في وصف الجنة حين قال الباري عزّوجل: (<sup>(4)</sup>): ﴿ خَلَدِينَ فِيهَآ أَبْدًا ﴾، نُمَ كمل الوصف أيضاً بقوله تعالى، قال (<sup>(4)</sup>): ﴿ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبْدًا ﴾، نُمَ كمل الوصف أيضاً بقوله تعالى، عَنْهُ، يمكن توضيح ذلك بهذا المخطط الآتي:



12017 (6) المحدين (6) المحدين



إنعامه عليهم، والرضا بهذه الصلة بينه وبينهم هو الرضا الذي يغمر النفس بالهدوء، والطمأنينة، والسرور <sup>(٩٧).</sup>

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ حَشَى رَبَّهُ ﴾ استقصاء دلالي لما سبق، وذلك للتأكيد على أنّ الجزاء بجنات عدن والرضوان لمن خشي ربه، وفي ذكر الرب هنا من دون أنْ يقال: ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ حَشِى رَبَّهُ ﴾ تعريض بأنّ الكفار لم يرعوا حق الربوبية، إذ لم يخشوا ربهم لا ظاهراً ولا باطناً، فهم عبيد سوء<sup>(٩٨</sup>)، وتجدر الإشارة إلى أن اللام الابتدائية التي دخلت على الخبر تفيد التوكيد.

ج - الاستقصاء الدلالي بفعل الأمر

ورد الاستقصاء بالجملة الفعلية التي فعلها فعل أمر في ثلاثة عشر موضعاً<sup>(٩٩)</sup>، من أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنُ آمَنُوا آجْتَبَبُوا كَتِمَ فِنَ الظَّنِ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِ إِنَّرُ وَلَا جَتَسُوا وَلَا يَعْتَبَ بَعْضُكُم بَعْضًا أَمُحِبُ أَحَدُ حُدَران يَأْحُلُ لَحَمَ أَخِبِهِ مَتَا فَكَرِ مَتْمُوهُ وَاتَقُوا الله أِنَّ أَنَ الله تَوَابٌ رَحِمَهُ<sup>(٠٠٠)</sup>، فقوله تعالى: ﴿ أَمُحِبُ أَحَدُ حُدَران يَأْحُلُ لَحَمَ أَخِبِهِ مَتَا فَكَرِ مَتْمُوهُ وَاتَقُوا الله أِنَّ أَنَ الله توَابٌ رَحِمَهُ<sup>(٠٠٠)</sup>، فقوله تعالى: ﴿ أَمُحِبُ أَحَدُ حُدَران يَأْحُلُ لَحَمَ أَخِبِهِ مَتَا فَكَرِ مَتْمُوهُ وَاتَقُوا الله أَن الله لما يناله المغتاب من عرض المغتاب على أفحش وجه مع مبالغات الاستفهام المقرّر، ولما كان المغتاب محبأ لذلك معجباً به، شبّه بمن يحب أكل لحم أخيه ميتاً، ومحبته لذلك قدر زائد على مجرد أكله، كما أن أكله قدر زائد على تمزيقه، وإسناد الفعل إلى واحد للتعميم وتعليق المحبة بما هو في غاية الكراهة<sup>(٢٠١)</sup>، وقوله تعالى: ﴿ وَآتَقُوا الله أَهِ المتحساء بفعل أمر بمعنى اتقوا فيما أمركم به ونهاكم عنه،

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ آللَهُ تَوَّابٌ رَحِمٌ ﴾ استقصاء للاستقصاء؟ " لأنّ التقوى تكون بالتوبة بعد التلبس بالإثم، فقيل: ﴿ إِنَّ آللَهُ رَحِم تَوَّابُ ﴾، وتكون التقوى ابتداء فيرحم الله المتقي، فالرحيم شامل للجميع "<sup>(١٠٢)</sup>، والمبالغة في التواب؟ للدلالة على كثرة من يتوب عليه من عباده، أو لأنه ما من ذنب يقترفه المقترف إلّا كان مغفوراً عنه بالتوبة، أو لأنه بليغ في قبول التوبة، منزل صاحبها منزلة من لم يقترف إثماً قط؟ المحلد (٦٢) العدد (۵) أيار ٦٢، ٦٦



لسعة كرمه، والمعنى: اتقوا الله بترك ما أمرتم باجتنابه والندم على ما وجد منكم منه، فإنكم إذا اتقيتم تقبّل الله توبتكم وأنعم عليكم بثواب المتقين التائبين<sup>(١٠٤)</sup>.

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية

د - الاستقصاء الدلالي بالجملة الفعلية المنفية ب ( ما )

وقد ورد الاستقصاء بالجملة الاسمية المنفية ب (ما) في ثلاثة مواضع<sup>(٥٠٠)</sup>، قال تعالى: ﴿رَبَّنَا إِنَّكَ تَعَلَّمُ مَا نُحْفِى وَمَا تُعَلِّنُ وَمَا حَقَّفَىٰ عَلَى اللَّهِ مِن شَيْءٍ في الأَرْضِ وَلَا في السَّمَآءِ ﴾ <sup>(٢٠٠)</sup>، ففي الآية الكريمة النداء المكرر بدل على التضرّع واللجأ إلى الله تعالى، والمقصود بقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ تَعَلَّمُ مَا غُنِي وَمَا تُعَلِّنُ ﴾، هو أنك تعلم السر كما تعلم العلن علماً لا تفاوت فيه؛ لأن غيباً من الغيوب لا يحتجب عنك، وأنك أعلم بأحوالنا، ومصالحنا، ومفاسدنا، قيل: مانخفي من الوجد بسبب حصول الفرقة بيني وبين إسماعيل، وما نعلن من البكاء، وقيل: ما نخفي من الحزن المتمكن في القلب وما نعلن، يريد ما جرى بينه وبين هاجر حيث قالت له عند الوداع إلى من تكلنا؟

#### هـ - الاستقصاء الدلالي بالفعل الناقص

ورد الاستقصاء بالفعل الناقص في ثلاث عشرة آبة<sup>(١٠٠)</sup>، قال الله في كتابه كتابه العزيز : ﴿ وَمَا كَارَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَعاً وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَعاً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَرَيْ وَمَوْمِنَا خَطَعًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَرَيْ وَمَوْمِنَا خَطَعًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَرَيْ وَمِينَةً إِلَى أَمْلِمِ وَيَعَمَّوُ أَنْ كَانَ مِن فَوْم عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنَا خَطَعًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً وَرَان وَدِيَةً مُسَلَّمَةً إِلَى أَمْلِمِ إِلَّا أَن يَصَدَّقُوا أَوْن كَانَ مِن فَوْم عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنَ فَتحرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً وَإِن حَانَ مِن فَوْم بَيْنَكُم وَبَيْنَهُم مِينَتُ فَلَينَةً مُسَلَّمَةً إِلَى أَهْلِهُ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً مَن لَمْ يَجِد فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ نَوْبَةً مِنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾<sup>(١٠٠)</sup>، فقوله تعالى: ﴿ نَوْبَة مَن اللَّهِ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ نَوْبَةً مِنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾<sup>(١٠٠)</sup>، فقوله تعالى: ﴿ نَوْبَة مِنَ اللَّهِ يعني" قبولاً منه ورحمة من تاب الله عليه إذا قبل توبنه، ودعا تعالى قاتل الخطأ إلى التوبة؛ لأنه لم يتحرز ، وكان من حقه أن يتحفظ<sup>(١٠٠)</sup>، وقوله تعالى ذوكان الله عليه عليمًا حَكِيمًا مَعْولاً منه ورحمة من تاب الله عليه إذا قبل توبنه، ودعا تعالى قاتل الخطأ وبأحوال النوبة؛ لأنه لم يتحرز ، وكان من حقه أن يتحفظ<sup>(١٠٠)</sup>، وقوله تعالى ذوكان الخطأ وبأحوال النوس وما يطهرها، ورحيحيما في ناقص، أي: عليماً موقوله معالى ذوكان من عقه، المحمد (٦٢) العدد (٥) الحر ٦٢، ٦٢



الأحكام والآداب التي بها هدايتكم وإرشادكم إلى ما فيه سعادتكم في الدنيا والآخرة، وتجدر الإشارة إلى أنّ كلّ موضع في القرآن الكريم ورد فيه لفظ الحكيم مقترناً بالعليم كان المراد من الحكيم كونه محكماً في أفعاله، فالإحكام والإعلام عائدان إلى كيفية الفعل<sup>(١١١).</sup>

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية

# و - الاستقصاء الدلالي بالفعل المبني للمفعول

لقد ورد الاستقصاء الدلالي بالفعل المبني للمفعول في سبعة مواضع<sup>(١١١)</sup>، من أمثلة هذا النمط قوله جل وعلا: ﴿ فَأَرَسُنَا عَلَيْمَ رِحًا صَرَّصَرًا فِ أَيَّامِ خِسَاتٍ لِنُدِيقَهُمْ عَذَابَ آلَجُزِي فِي آلحَيْزِةِ آلدُيَا وَلَعَذَابَ **آلاَ** جَزَة أَخَرَى وَمُمْ لا يُسْمَرُونَ ﴾ <sup>(١١</sup>). جاء الاستقصاء الدلالي في هذه الآية الكريمة بالجملة الفعلية المثبنة ذات الفعل المبني للمفعول (لا يُعمَرُونَ ﴾ توضيحاً، وتفصيلاً، وتأكيداً على أن هؤلاء " لا ينصرهم من يدفع العذاب عنهم، ولا من يشفع لهم، ولا من يخرجهم منه بعد مهلة<sup>(٤٠٢)</sup>، وهذا استقصاء دلالي لقوله جلَ شأنه: ﴿ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ آلجَزِي فِي آلجَزِهِ آلدُيَا وَلَعَدَابُ وهذا استقصاء دلالي لقوله جلَ من يشفع لهم، ولا من يخرجهم منه بعد مهلة<sup>(٤٢٢)</sup>، وهذا استقصاء دلالي لقوله جلَ عافياً؛ لأنّ الذي يذيقهم الله عذاب الخزي في الحياة الدنيا والآخرة حتماً لا ينصر، ويراد بأيام نحسات " أي مشؤومات نكدات<sup>(٥(١)</sup>)، وفي قوله تعالى: ﴿لِنُدِيقَهُمْ عَذَابَ به لقوله تعالى: ﴿ وَلَعَذَابَ آلاً حَزى أَلَّ عَزَى أَل الخزي في الحياة الدنيا والآخرة حتماً لا ينصر، الموراد بأيام نحسات " أي مشؤومات نكدات<sup>(٥(١)</sup>)، وفي قوله تعالى: ﴿لَنُدِيقَهُمْ عَذَابَ به العوله تعالى: ﴿ وَلَعَذَابَ آلاً حَزى أَلَ الذي وهو في الأصل صفة المعنب، وقد وصف به العوله تعالى: ﴿ وَلَعَذَابُ آلاً إلَّهُ وهو في الأُمَنَا الذي المُوافَرَي في الحياة الذي والآخرة حتماً الا ويراد بأيام نحسات " أي مشؤومات نكدات" <sup>(٥(١)</sup>)، وفي قوله تعالى: ﴿وَلَا وَلَعَا المُوافِي به العوله تعالى: ﴿ وَلَعَذَابَ الذَرِي وَلَعَذَابَ الْحَزِي في الحياة المنا الموس

**المبحث الثاني: الاستقصاء في الأسلوب الإنشائي** جاء الاستقصاء الدلالي بالأسلوب الإنشائي في الذكر الحكيم بقسميه الطلبي وغير الطلبي في مواضع كثيرة. المحمد (٢٢) المحدد (٥) المار ٢٠١٦م



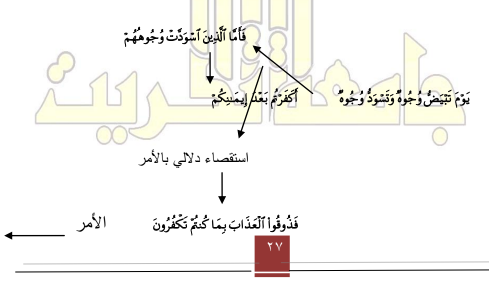
۱ـ الاستقصاء بالإنشاء الطلبي
 أـ الاستقصاء بأسلوب الأمر

ورد الاستقصاء الدلالي بأسلوب الأمر في ثلاثة عشر موضعاً<sup>(١١٧)</sup>، في الذكر الحكيم، قال الله (علا): ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ فَأَمًا ٱلَّذِينَ ٱستودَّتَ وُجُوهُمُ أَكَفَرْمُ بَعْدَ إِيمَسِكُمْ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنُمُ تَكْفُرُونَ ﴾ <sup>(١١٩)</sup>

وجلته جاوصحة تكريت للطوم الأنسانينة

قوله تعالى: ﴿ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنَمَ تَحْفُرُونَ ﴾ استقصاء دلالي لقوله تعالى، ﴿ أَكَفَرَمُ بَعْدَ إِيمَ بِحُمْ»، وقد جاء الاستقصاء الدلالي بأسلوب الأمر المجازي تهكّماً، وإهانة، وتحقيراً لهم، والذوق وجود الطعم بالفم، وأصله في القليل ولكنه يصلح للكثير الذي يقال له الأكل، وكثر استعماله في العذاب تهكماً <sup>(١٠١)</sup>، أي: باشروا العذاب وادخلوه، بسبب كفركم بالله، وبرسوله، وبكتابه، وينبيّه<sup>(١٠١)</sup>.

والمراد بقوله تعالى: ﴿يَوَمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسُودُ وُجُوهٌ ﴾ هو أنّه يثبت لهم العذاب ذلك اليوم، وابيضاضها إشراقها وإسفارها، وهذا إشعار بأن جانب الرحمة أغلب، لأنه ابتدأ في الذكر بأهل الرحمة، والهمزة في ﴿كَفَرَّتُهِ، للتقريع، والتوبيخ، والتعجيب من حالهم، والخطاب في ﴿كَفَرَّتُهَ»، يتفرّع على الاختلاف في الذين اسودّت وجوههم، و ﴿كَفَرَّتُهَ مقول قول محذوف، يحذف مثله في الكلام لظهوره؛ لأن الاستفهام لا يصدر إلّا من مستفهم<sup>(٢١١)</sup>، ويمكن توضيح ذلك بالمخطط الآتي:



المحمد (٢٢) المحدد (٥) اليار ٦٢٠٧٦



## ب - الاستقصاء بأسلوب الاستفهام

مملة جارصة تكريت للملوم الأنسانية

ورد الاستقصاء الدلالي بأسلوب الاستفهام سبع مرات<sup>(٢٢١)</sup>، من أمتلة هذا قوله سبحانه: ﴿وَٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَتِنَا وَلِقَآءِ ٱلْأَخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ <sup>5</sup> هَلْ جُزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾<sup>(٢٢١)</sup>، فقوله تعالى: ﴿هَلْ جُزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُهُمْ <sup>5</sup> هَلْ جُزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُوا تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَتِنَا وَلِقَآءِ ٱلْأَخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ <sup>5</sup> هل استقصاء دلالي لقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَتِنَا وَلِقَآءِ **آ**لاً خَرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ الستقصاء دلالي لقوله بأسلوب الاستفهام المجازي **﴿ مَلْ جُزَوْنَ مَنْ اللَّالَا عَلَى التقرير** أو بمعنى النفي، أي: ما يجزون في الآخرة إلَّا على ما كانوا يعملون في الدنيا من الكفر والمعاصي<sup>(٢٢١)</sup>، وفيه حذف، التقدير (هل يجزون إلَّا بما كانوا يعملون أو على ما كانوا يعملون)، وهذا يعني أنه لا جزاء على العمل، وأطلق على التكذيب بالآيات وبلقاء الآخرة فعل وهذا يعني أنه لا جزاء على العمل، وأطلق على التكذيب بالآيات وبلقاء الآخرة فعل وهذا يعني أنه لا جزاء على العمل، وأطلق على التكذيب بالآيات وبلقاء الآخرة فعل

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَتِنَا وَلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ ﴾ يؤكّد جحدهم للميعاد وجراءتهم على المعاصي، وبيّن تعالى أن أعمالهم محبطة وحبوط الأعمال والحسنات مأخوذ من قولهم: حبطت الناقة إذا رعت نباتاً ساماً، فانتفخ بطنها ثم نفقت، وهو وصف ملحوظ فيه طبيعة الباطل الذي يصدر من المكذّبين بآيات الله وبلقاء الآخرة،<sup>(٢١١)</sup> فهؤلاء مهما كان لهم من إحسان للناس والصفح والعفو عمّن جنى عليهم، لا يجزون عليه في الآخرة، فشمل حبط الأعمال من له عمل بر، ونبّه بلقاء الآخرة على محل افتضاحهم، وجزائهم، وتهديداً لهم ووعيداً بها، وأنها كائنة لا



12017 (17) العدد (۵) المار ۲۰۱۶



ج - الاستقصاء بأسلوب النهي

ورد الاستقصاء الدلالي عن طريق النهي في ثلاثة مواضع<sup>(١٢٧)</sup>، من أمثلة ذلك قول الله سبحانه: ﴿وَأَن تَعْفُوٓا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَعُ ۚ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُم ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُهُ<sup>(١٢٨)</sup>.

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية

ورد الاستقصاء الدلالي بأسلوب النهي (وَلَا تَسَوُّا ٱلْفَضَلَ بَيْنَكُمْ ﴾، لقوله تعالى: ﴿ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقَرَّعُ ﴾، ولو اقتصر التعبير القرآني على ذلك لكان كافياً؛ لأنّ المراد بقوله تعالى: ﴿أَن تَعْفُوا ﴾ هو (اعفوا)، جاء الأمر بصورة غير مباشرة للتهذيب، والله أعلم.

وتجدر الإشارة إلى أن المراد بقوله تعالى: ﴿وَلَا تَسَوّا ٱلْفَضّلَ بَيّنَكُم ﴾ ليس هو " النهي عن النسيان؛ لأنّ ذلك ليس في الوسع، بل المراد منه الترك "<sup>(٢١)</sup>؛ لأن لفظة ( نسي ) ترد في اللغة بمعنى ترك، وذهبوا إلى أنّ ظاهر هذا الخطاب للرجال دون النساء، ويحتمل أن يكون للفريقين<sup>(٣١)</sup>. وعليه؛ فإنه استقصاء؛ لزيادة الترغيب في العفو بما فيه من التفضّل الدنيوي، وفي الطباع السليمة حب الفضل، فأمروا في هذه الآية بأنْ يتعاهدوا الفضل ولا ينسوه، والنسيان مستعار للإهمال وقلة الاعتتاء، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرً ﴾، تعليل الترغيب في عدم إهمال الفضل وتعريض بأنّ في العفو مرضاة الله تعالى، فهو يرى ذلك منا فيجازي عليه<sup>(٢٠١</sup>)، والمخطط الآتي يوضّح ذلك:



د - الاستقصاء الدلالي بالنداء

الموجلد (77) العدد (۵) اليار 7، ۲۰م



النداء صورة أخرى من صور الاستقصاء الدلالي، وقد ورد في موضع واحد في القرآن الكريم، قال الله (تان): ﴿ لَهُم مِّن فَوَقِهِمْ ظُلَلٌ مِّنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَحَيِّمَ ظُلَلٌ ذَالِكَ يُحَوِّفُ ٱللَّهُ بِهِـ عِبَادَهُ أَيَعِبَادِ فَأَتَقُونِ (<sup>١٣٢).</sup>

مملة جارصة تكريت للملوم الأنسانية

لما ذكر خسرانهم وأهليهم ذكر حالهم في جهنم، وأنه (من فوقهم ظلل ومن تحتهم ظلل)، فيظهر أن النار تغشاهم من فوقهم ومن تحتهم، وسمّي ما تحتهم ظللاً؛ لمقابلة ما فوقهم، ويقصد بـ ﴿ وَمِن تَحْتِم ﴾ أطباق من النار هي ظلل للآخرين، وقيل: إنما تحتهم يلتهب ويتصاعد منه شيء حتى يكون ظله، فسمّي ظله باعتبار ما آل إليه أخيراً (<sup>١٣٢)</sup>.

وهذا المشهد رهيب يصف مشهد النار في هيئة ظلل من فوقهم وظلل من تحتهم، وهم في طيّات هذه الظلل المعتمة تلفهم وتحتوي عليهم، وعرض الله هذا المشهد لعباده وهم بعد في الأرض يملكون أن ينأوا بأنفسهم عن طريقه ويخوّفهم مغبته لعلّهم يجتنبونه<sup>(٢٣١)</sup>، وذلك" إشارة إلى ما وصف من الخسران والعذاب بتأويل المذكور، والتخويف مصدر خوَّفه، إذا جعله خائفاً إذا أراه ووصف له شيئاً يثير في نفسه الخوف وهو الشعور بما يؤلم النفس بواسطة إحدى الحواس الخمس<sup>(١٣٠)</sup>.

ولو اكتفى التعبير القرآني بقوله تعالى: وذَلِكَ مُحَوِّفُ الله بِعِ عِبَادَهُ، لكان كافياً، لكن ورد الاستقصاء بأسلوب النداء في قوله تعالى: ويَعِبَادِ فَاتَقُونِ »، وحذفت الياء من المنادى المضاف إلى ياء المتكلم، وأصله: ياعبادي، أي:" لا تتعرضوا لما يوجب سخطي، وهذه عظة من الله تعالى ونصيحة بالغة"<sup>(٢٦١)</sup>، والترسيم الآتي يوضّح هذا الاستقصاء: مُم مِن فَوَقِهِمْ طُلَلُ مِنَ النَّارِ وَمِن تَحَبَّمْ طُلَلُ مِن الله يَعالى مِن الله تعالى ونصيحة بالغة المتداء بالنداء

دلالى

12017 (17) العدد (۵) المار ۲۰۱۶



وتجدر الإشارة إلى أن الاستقصاء بأسلوب التمني لم يرد في الذكر الحكيم.

٢- الاستقصاء في الإنشاء غير الطلبي
لقد ورد الاستقصاء الدلالي ببعض أساليب الإنشاء غير الطلبي نحو:
أ - الاستقصاء بأسلوب الرجاء

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية

الرجاء أسلوب من أسالي<mark>ب الإنشاء غير الطلبي، وقد و</mark>رد في خمسة مواضع في الذكر الحكيم<sup>(١٣٢)</sup>، قال الله <mark>تعالى: ﴿وَأَنَّ ه</mark>َدَا صِرَّطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ ۖ وَلَا تَتَبِعُوا ٱلسُبُلَ فَتَفَرَّقَ بِحُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِحُمْ وَصَّنحُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَهُ<sup>(١٣٨)</sup>.

لما كان سبحانه وتعالى بيّن في الآيتين المتقدمتين، ما وصتى به أجمل في آخره إجمالاً، يقتضي ما تقدّم فيه، ودخول سائر الشريعة فيه فقال تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُتيَقِيمًا»، فدخل فيه كل ما بيّنه الرسول (ﷺ) من دين الإسلام وهو المنهج القويم، فاتبعوا جملته وتفصيله، ثم كرّر التوصية على سبيل التوكيد بقوله: ﴿ ذَٰلِكُمْ وَصَّنِكُم ﴾، ولما كان الصراط المستقيم هو الجامع للتكاليف، وأمر تعالى باتباعه، ونهى عن بنيات الطرق، ختم ذلك بالتقوى التي هي اتقاء النار، إذ من اتبع صراطه نجاه النجاة الأبدية وحصل على السعادة السرمدية<sup>(١٣٩)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ استقصاء دلالي بأسلوب الرجاء للأمر والنهي المتقدمين، "فالإشارة بوذلِكُمْ ﴾ إلى الصراط، والوصاية به معناها الوصاية بما يحتوي عليه، وجعل الرجاء للتقوى؛ لأن هذه السبيل تحتوي على ترك المحرمات، وتزيد بما تحتوي عليه من فعل الصالحات، فإذا اتبعها السالك فقد صار من المتقين، أي: الذين اتصفوا بالتقوى بمعناها الشرعي<sup>((: ١)</sup>)، كقوله تعالى: ﴿هُدُى لِلْمُتَقِينَ»

ومما يجدر ذكره، أنّ هذا الاستقصاء تعقيب جاء على وفق المنهج القرآني في ربط كل أمر وكل نهي بالله، وتقرير لوحدة السلطة التي تأمر وتنهى عن 17017 (a) المحدد (a) اليار 7017



النهي

الناس، ربطاً للأوامر والنواهي بهذه السلطة التي تجعل للأمر والنهي وزنه في ضمائر الناس. وفي الاستقصاء إشارة إلى التعقّل كذلك؛ لأن العقل يقتضي أن تكون هذه السلطة التي بوحدها تبعد الناس لشرعها، وأنها سلطة الخالق الرزاق المتصرف في حياة الناس<sup>(٢٤٢)</sup>، يمكن توضيح ما تقدّم في المخطط الآتي:

مملة جارحة تكريت للملوم الانسانية



<mark>ب - الاستقصاع الدلا</mark>لي بالذم

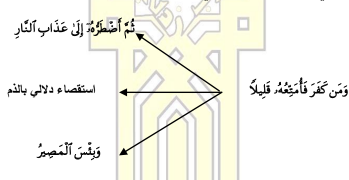
جاء الاستقصاء الدلالي بأسلوب الذم في أسلوب الإنشاء غير الطلبي في موضعين<sup>(٢٤٢)</sup> من أمثلة هذا النمط قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ آجْعَلْ هَنذَا بَلَدًا ءَامِنًا وَارَّدُقْ أَهْلَهُ مِنَ النَّمَرَّتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ الْأَخِرِ أَقَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَىٰ عَذَابِ النَّارِ وَبِنُسَ الْمَصِيرُ»<sup>(٤٤٢)</sup>.

لما عزل إبراهيم عليه السلام الدعوة عمّن أبى الله أن يجعل له الولاية؛ انقطاعاً إلى الله ومحبته، وفراقاً لمن خالف أمره، وإن كانوا من ذريته، عندما عرف أنه كائن منهم ظالم لا يناله عهده؛ بخبر الله له بذلك<sup>(ه، )</sup>، وقوله تعالى: ﴿وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلنَّارِ ﴾ توكيد واحتراس من أن يغتر الكافر بأن تخويله النعيم في الدنيا يؤذن برضا الله، ثم يضطره إلى عذاب النار، أي ألزَّهُ إليه لزَّ المحمد (77) المعدد (۵) المار ۲۰۱۷



المضطر لكفره وتضييعه ما متعته به من النعم الدنيوية الزائلة<sup>(٢:١)</sup>، وورد الاستقصاء الدلالي بأسلوب الذم في قوله تعالى: ﴿وَبِثَسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾، وذلك بياناً وتوضيحاً وتوكيداً على أنّه بئس المرجع الذي يرجع إليه للإقامة فيه النار أو عذابها، فللعبد في هذه الدنيا الفانية الإمهال لغير الإهمال، إذ كلّ نفس تجزي بما عذابها، فللعبد في هذه الدنيا الفانية الإمهال لغير الإهمال، إذ كلّ نفس تجزي بما كسبت، وعلى الإنسان أنْ لا تغره الزخارف الدنيوية، فإنّ للمطيع والعاصي نصيباً منها، وليس ذلك من موجبات الرفعة في الآخرة، فعلى العاقل أنْ لا يغتر بالزخارف الدنيوية، ولا يفرح بشيء سوى الله تعالى، فإنّ ما خلا الله زائل، والاغترار بالزائل ليس من قضية كمال العقل، والفهم، والعرفان<sup>(٢:١)</sup>، والمخصوص بالذم محذوف لفهم المعنى تقديره (وبئس المصير النار)<sup>(٨:١)</sup>، والله أعلم، ويمكن توضيح الاستقصاء الدلالى بهذا المخطط الآتى:

وجلته جارصحة تكريت للمارم الأنسانية



ج - الاستقصاء الدلالي بالمدح في أسلوب الإنشاء غير الطلبي في ورد الاستقصاء الدلالي بالمدح في أسلوب الإنشاء غير الطلبي في موضع واحد، وذلك في وصف الجنة في قوله سبحانه تعالى: ﴿ وَجَسَّتٌ تَجَرِى مِن تَعَيِّهَا آلأَبَرُ خَلِدِينَ فِيا أَرَيْعَمَ أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَهُ (<sup>121)</sup>.
الأَبَرُ خَلِدِينَ فِيا أَرَيْعَمَ أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَهُ (<sup>121)</sup>.
الأَبَرُ خَلِدِينَ فِيا أَرَيْعَمَ أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَهُ استقصاء دلالي بالمدح لاقوله تعالى: ﴿ وَجَسَّتٌ عَبَرَى مِن عَيِّهَا أَرَابَ مُرَابًا مَعْرَابًا مُواللَّهُ المُحَانِةُ مُواللَهُ المَعْرَانَةُ وَلَهُ المُحَانِهُ مَعْرَى مِن عَيْرَهُ مَا مُرَابًا مُعْرَابًا المَعْرَبُهُ المَعْرَبُهُ المَعْرَبُهُ المَعْرَبُهُ مُرَابًا مُعْرَبُهُ مَعْرَبُهُ المَعْمَاء دلالي بالمدح لقوله تعالى: ﴿ وَجَسَّتُ عَرَى مِن عَيْبَهُمُ أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَهُ استقصاء دلالي بالمدح لقوله تعالى: ﴿ وَبَعْمَ أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَهُ استقصاء دلالي بالمدح لقوله تعالى:

المحمد (٢٢) العدد (٥) الحر ٦٢٠٧٦



استقصى المعنى قال عزوجل: ﴿ وَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَسْمِلِينَ﴾، وقد أشار الزمخشري ( ت٥٣٨هـ) إلى هذا الاستقصاء بصورة غير مباشرة، قائلاً: "قال: ﴿أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَ بعد قولهم: (جزاؤهم)؛ لأنهما في معنيَّ واحد، وانما خالف بين اللفظين؛ لزيادة التنبيه على أنَّ ذلك جزاء واجب على عمل، وأجر مستحق عليه، لا كما يقول المبطلون"<sup>(١٠٠)</sup>، والمخصوص بالمدح محذوف تقديره: ونعم الأجر الجنة، وسمّى الجزاء أجراً؛ لأنَّه كان عن وعد للعامل بما عمل ( ٢٠ )، والترسيم الأتي يوضح ذلك: 🔵 خىلدىن فيها وَجَنَّنتْ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَ<mark>بْهَرُ</mark> وَنِعْمَ أَكْبُرُ ٱلْعَنمِلِينَ استقصاء دلالي بالمدح يتّضح ممّا تقدّم: أن الاستقصاء الدلالي بالرجاء، والذم، والمدح في الإنشاء غير الطلبي، أمّا التعجب وصيغ العقود فلم يردا في القرآن الكريم. النتائج لقد توصل البحث في نهاية المطاف إلى مجموعة من النتائج يمكن إجمالها فيما يأتى: – تمتّل ظاهرة الاستقصاء الدلالي الزياحاً كمياً بالزيادة، يحصل بين الجمل أو في آخرها، وتندرج هذه الظاهرة ضمن موضوع الإطناب عند البلاغيين العرب، وضمن مبدأ الكمية، عند التداوليين في علم اللغة الحديث.

مجلة جارصمة تكريت للطوم الأنسانية

– إن الاستقصاء مصطلح وظيفي، يقصد به التصعيد الدلالي في
 الوصف، بحيث يذكر جميع عوارض الكلام، ولوازمه، وتفاصيله، وأوصافه؛ لتحقيق

المصلح (٢٣) المحدد (٥) أيار ٦٢، ٢٢م



المبالغة، والتوكيد، والاحتراس من التقصير، والإيضاح، والبيان، أي: يستقصي الدلالات كلها، ولا يترك لمن يتناولها بعده أية دلالة.

وجلته جاوصعة تكريت للطوم الأنسانينة

– إن الاستقصاء لون من ألوان التعبير القرآني البديع، يحمل في طيّاته
 حكماً وأسراراً تبرز عظمة القرآن الكريم وروعته في هذا المورد من موارد البيان
 القرآني .

– إن جذور مصطلح الاستقصاء موجودة عند العلماء العرب، إلا أنهم تتاولوها ضمن الدراسات البلاغية في علم البديع، وتوصل البحث إلى أن هذا المصطلح مصطلح دلالي، إذ بوساطة الدلالة يمكن الكشف عن حقيقة كنه هذا المصطلح ووظائفه، أي: إن الوظيفة الاستقصائية الدلالية للآيات الكريمة تنبثق من دلالة المفردات مع التركيب العام والسياق.

لقد درس العلماء والمفسرون ظاهرة الاستقصاء، لكن ضاعت آراؤهم
 تلك في خضم دراسة التذييل، والتتميم، والتكميل، وهذا ما آل إلى وجود الخلط بين
 المصطلحات ووظائفها.

لم تختلف دلالة مصطلح الاستقصاء عند القدماء والمحدثين، فيقصد
 به عندهم تصعيد الدلالة، وذكر جميع التفاصيل، والعوارض، واللوازم عند الوصف،
 إما تحقيقاً، وإما مبالغة أو توكيداً، أو احتراساً من التقصير.

– الاستقصاء الدلالي يكشف عن تمام الدلالة من خلال قصدية المتكلم،
 وله وظائف دلالية متعددة نحو: التحقيق، والتوكيد، والإيضاح، والتقرير، والبيان،
 وإزالة الغموض؛ لأنه يذكر فيه أهم عوارض الكلام.

- وردت ظاهرة الاستقصاء الدلالي في القرآن الكريم بأساليب منتوعة، كالأسلوب الإخباري، والأسلوب الإنشائي، وتنوّع الأسلوب الإخباري للاستقصاء في القرآن الكريم؛ ليتضمن الجمل الابتدائية، والطلبية، والإنكارية، والجمل الاسمية المثبتة والمنفية، إلى جانب الجمل الفعلية بأنواعها الماضوية، والمضارع، والأمر، والفعل الناقص، والمبني للمفعول. 12017 (17) العدد (۵) المار ۲۰۱۶



– تنوّعت أساليب الإنشاء الطلبي في آيات الاستقصاء في القرآن الكريم،
 إذ وردت كل من أساليب الأمر، والاستفهام، والنداء في الإنشاء الطلبي، أما التمني
 فلم يرد في القرآن الكريم ، وقد وردت أساليب الإنشاء غير الطلبي كأساليب الرجاء،
 والذم، والمدح، أما التعجب وصيغ العقود فلم يردا فيه.

وجلته جاوصحة تكريت للطوم الأنسانينة

ا هوامش البحث () علم الدلالة /٢٤، وينظر :علم اللغة، مقدمة للقارىء العربي/ ٢٩١. () ينظر: علم الدلالة / ٣٦-٣٩، والمدخل إلى علم الألسنية الحديث / ١٣٩، ١٤٠، ومقدمة. في اللسانيات للطالب الجامعي/١٠٦ وما بعدها. ( <sup>٣</sup>) العين مادة (ق.ص.ى): ٥/ ١٨٦، والقاموس المحيط مادة (ق.ص.ى): ٣٧٨/٤. ( <sup>1</sup>) مقاييس اللغة مادة (ق.ص<mark>.ي):٥/ ٩٤</mark>، ومعجم متن اللغة:٤/ ٥٨٥. (°) القاموس المحيط مادة (ق.ص.ي): ٤/ ٣٧٨. (<sup>1</sup>) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية (ق.ص.ي): 7/ ٢٤ ٢٢. (<sup>۷</sup>) لسان العرب مادة (ق.ص.ي): ٥ ( / ٨٣ (، ١٨٤ ، ومقاييس اللغة: ٥/ ٩٤ ، ومعجم متن اللغة: ٤/ ٥٨٥ ، والمعجم الوسيط،: ٢/ ٢٩، ٧٧٧. (<sup>^</sup>) تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن / ٢٠٤، وبديع القرآن/ ٢٤٧. (°) الإتقان في علوم القرآن: ۲/ ۲۷<mark>.</mark> ('') عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح: ٤٠٣ ، وجوهر الكنز / ٢٢٣. ('') أسرار البلاغة / ١٧٦. (``) ديوان ابن المعتز /٣٦٥. (") أسرار البلاغة/ ١٧٧. ('') مفاتيح الغيب: مج : ٥٠/٣٦٧. ('') ديوان الأعشى ٢٤ ، ٦٥ . ('') منهاج البلغاء وسراج الأدباء/٥٠٠. ( 14 ) الآية (٢٦٦) من سورة البقرة (٢).

12017 (17) المحد (18) المار (17)



وجلة جارحة تكريت للملوم الانطانية

p7017 المحد (a) المحد (a) المار (77)

وجلة جاوصعة تكريت للعلوم الأنسانية



("") ينظر : الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل: ١/ ١٧٥، والتحرير والتنوير: ١/ ٦٣٥، ٦٣٦. ( \*\*) حدائق الروح والريحان: ٢/ ١٨٧. (٢°) المواضع هي: الآيات : ٨٢، ١٦١، ٢٢٩، ٢٥٤، ٢٦٤، من سورة البقرة، ٦ من سورة آل عمران، ١٠١ من سورة الأنعام، ٢٦، ١١١ من سورة التوبة، ٣٨ من سورة الرعد، ٥٠ من سورة الروم. (٢٦) الآية: ٦٧ من سورة التوبة (٩). (<sup>٣٧</sup>) التبيان في إعراب القرآن: <mark>١/ ٤٩٩، وا</mark>لبحر المحيط: ٥/ <mark>٦٩.</mark> (<sup>77</sup>) أنوار التنزيل وأسرار التأويل: ٣/ ١٥٦، وينظر: تفسير الفرآن العظيم: ٣/ ٤٠٦. (<sup>٣٩</sup>) مجاز القرآن: ١/ ٢٦٣<mark>، ومعانى القرآن واعراب</mark>ه: ٢/ ٣٧٢. (<sup>\*\*</sup>) معانى القرآن: ١/ ٤٥٦، والكشاف: ٢/ ٢٧٨، والجدول في إعراب القرآن الكريم: ١٠/ . 77 5 (<sup>13</sup>) التحرير والتنوير : ١٠/ ١٤٥، وحدائق الروح والريحان: ١١/ ٣٣٩، ٣٣٠. (<sup>1</sup>) الكشاف: ٢/ ٢٧٨، ومفاتيح الغيب مج٦: ١٦/ ٩٧، وفي ظلال القرآن :٣/ ١٦٧٣. (<sup>٢٢</sup>) الآية ١٤٤ من سورة البقرة، ٦٠ من سورة آل عمران، ١٢٨ من سورة الأعراف، ١١٦، ١٢٨ من سورة التوبة، ١٢٣ من سورة هود، ٨٣ من سورة القصص، ١٠ من سورة المجادلة، ٧ من سورة التغابن، ١٥ من سورة الملك، ١٩ من سورة الأعلى. (<sup>11</sup>) الآية ١٢٨ من سورة الأعراف (Y). (°`) أنوار التنزيل وأسرار التأويل:٣/ . (٢) مفاتيح الغيب مج١٤:٥/ ٣٤٢، وينظر: الكشاف: ٢/ ١٣٨، وفي ظلال القرآن: ٣/ .1000 (<sup>٢٧</sup>) درج الدرر : 1/ ، ٦٩، وحدائق الروح والريحان: ، ١٠/ ٨٦. (<sup>^1</sup>) التحرير والتتوير : ٨/ ٢٤٦. 🔷 🔼 (<sup>1</sup>) الآية ٢٠٤ من سورة النحل، ٤٦ من سورة الكهف، ٧٣ من سورة طع، ٢٢ من سورة يس، ٣٢ من سورة الزخرف، ٣٨ من سورة محمد، ١١ من سورة الحجرات، ٢١ من سورة الطور، ٢، ١٠، ٢١، ٢٩، من سورة الحديد، ١٣ من سورة المجادلة، ١٧، ٢٠، ٢٣ من سورة الحشر، ٧ من سورة الممتحنة، ١، ٩ من سورة التغابن، ٧ من سورة القلم.

المحدد (٦٢) العدد (۵) ایار ۲۰۱۶م



(<sup>•°</sup>) الآية: ١٠٤ من سورة النحل (١٦). (<sup>°°</sup>) البحر المحيط: ٥/ ٥٢٠، وينظر: الكشاف: ٢/ ٦١١، ومفاتيح الغيب مج٧: ٢٠/ ٢٧٢. (<sup>°°</sup>) التحرير والتتوير:١٣/ ٢٣٣، وينظر: تفسير القرآن العظيم:٤/ ٧١، وفي ظلال القرآن: ٤/ ٢١٩٥.

(<sup>\*</sup>°) الآية ١٠٢ من سورة التوي<mark>ة (٩).</mark>

وجلة جارصمة تكريت للعلوم الأنسانية

(°°) البحر المحيط: ٥/ ٩٩، ٩٩<mark>، وإعراب القرآن – الأ</mark>ندلسي: ٣/ ٢٣٤، وتفسير القرآن العظيم: ٣/ ٤٣٦.

المجلد (٢٢) العدد (٥) اليار ٦٢٠٧م



وجلة جاوحمة تكريت للملوم الأنسانية

12017 (B) المحدد (B) اليار 7017



(<sup>٢</sup><sup>^</sup>) بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز : ٢/ ١٠٥، وأنوار التنزيل وأسرار التاويل:٢/ ٤٥٨.

(<sup>٨٧</sup>) في ظلال القرآن: ٣/ ١٢٢٣، والتحرير والتنوير: ٧/ ٩٢، وحدائق الروح والريحان: ٩/ ١٠١.

(^^) أنوار التنزيل وأسرار التأويل: ٣/ ٣٥٣، والبحر المحيط:٥/ ٤٢٢، وتفسير القرآن العظيم:٣/ ٢٨٩.

مجلة جامصمة تكريت للعلوم الأنسانية

(<sup>^^</sup>) الآيات ٢١٣، ٢٣٧، ٢٦٦ من سورة البقرة، ٢٣، ٣٩ من سورة آل عمران، ١٤٨ من سورة النساء، ٥١، ٨٩، ١٠٥، ١٢٥ من سورة المائدة، ٢٤ من سورة يونس، ١٧ من سورة الرعد، ٩٧ من سورة النحل، ٨٨ من سورة الأنبياء، ٣٦ من سورة فاطر، ١٥، ٢٧ من سورة الزخرف، ١٦ من سورة الأحقاف، ٣، ١٩ من سورة محمد، ٥ من سورة الصف، ٥ من سورة الجمعة.

(<sup>•</sup>) الآية ٩٧ من سورة النحل (١٦). (<sup>(•</sup>) إعراب القرآن الأندلسي ٤: / ٦٦، ٢٧، والكشاف: ٢/ ٦٠٨، والبحر المحيط: ٥/ ٥١٦، ٥١٧.

> (<sup>٩٢</sup>) أنوار التنزيل وأسرار التأويل:٣/ ٤١٩، وفي ظلال القرآن: ٤/ ٢١٩٣. (<sup>٩٣</sup>) حدائق الروح والريحان:١٥/ ٣٥٦، والتحرير والتتوير: ١٣/ ٢٢٠.

(<sup>\*\*</sup>) الآية ٢١٣ من سورة البقرة، ١٣٦ من سورة النساء، ١٢ من سورة الإسراء، ٩٨ من سورة طه، ٧٩ من سورة الأنبياء، ٤٥ من سورة الحج، ١٤ من سورة المؤمنون، ٤٨ من سورة الأحزاب، ٣٥–٣٧ من سورة الذاريات، ٤ من سورة المنافقون، ١٩، ٢١ من سورة المعارج، ٢٨ من سورة الجن، ٧، ٨ من سورة البينة.

(<sup>(°)</sup>) الآيتان ۷، ۸ من سورة البينة (۹۸). (<sup>(°)</sup>) معاني القرآن وإعرابه: ٥/ ٢٦٧، وإعراب القرآن – النحاس:٥/ ١٧٠، ودرج الدرر: ٢/ .٧٢٨ (<sup>(°)</sup>) مفاتيح الغيب مج ١١: ٣٣/ ٢٥٢، وفي ظلال القرآن:٦/ ٣٩٥٣. (<sup>۹۸</sup>) الجدول في إعراب القرآن وصرفه وبيانه: ٣٠/ ٣٨١، وينظر: التبيان في إعراب القرآن:٢/ .٤٢٢، وتفسير القرآن العظيم: ٦/ ١٥٢، ٦٥٢. p7017 المحد (a) المحد (a) المار



(<sup>٩٩</sup>) الآيات ١٢٨، ١٩٤، ١٩٧، ٢٨١ من سورة البقرة، ١٠٦ من سورة آل عمران، ٨١ من سورة النساء، ٤ من سورة المائدة، ٤٦ من سورة الأنفال، ٨٥ من سورة الحجر، ٥٨ من سورة الفرقان، ٤٠ من سورة فصّلت، ٩، ١٢ من سورة الحجرات. (```) الآية ١٢ من سورة الحجرات (٤٩). ('`') التفسير القيِّم/ ٤٨٠، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل:٥/ ٢١٩، ٢١٩. (<sup>١٠٢</sup>) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ٢<u>/ ٢٧</u>، وتفسير القرآن العظيم:٥/ ٦٦١. (<sup>۱۰۳</sup>) التحرير والتنوير : ۲۱ ۲ ۲ وينظر : معانى القرآن واعرابه: ٥/ ۳۲. ( \* ` ) الكشاف: ٤/ ٣٦٤، والبحر المحيط: ٨/ ٢٦٤، والجدول في إعراب القرآن: ٢٦/ ٢٩٠. (''') الآية ١٤٠ من سورة الأنعام، ١٠٨ من سورة يونس، ٣٨ من سورة إبراهيم. ( ''') الآية ٣٨ من سورة إبراهيم (١٤). ( ''') مفاتيح الغيب مج ٧: ١٩ / ٥٠ ، وينظر: الكشاف: ٢/ ٥٣٨، ٥٣٩، وحدائق الروح والريحان: ٢٤/ ٢٤. (11) الآيات ١٧، ٣٢، ٨٥، ١٣٣، ١٧٠ من سورة النساء، ٢٠ من سورة الإسراء، ٤٥ من سورة الكهف، ٦، ٣٣، ٣٨، ٤٠، ٢٥ من سورة الأحزاب، ١٧ من سورة الحجرات. (<sup>۲۰۹</sup>) الآية ۹۲ من سورة النساء (٤). (''') البحر المحيط: ٣/ ٣٣٨، واعراب القرآن - الأندلسي: ٢/ ٢٢٠. (''') مفاتيح الغيب مج ٤: ١٠/ ١٨٢، وينظر<mark>: مع</mark>اني الفرآن – النحاس: ١/ ٢٣٣، وحدائق الروح والريحان: ٦/ ٢٧٤. (<sup>١١٢</sup>) الآية ١٢ من سورة يونس، ٤ من <mark>سورة فاطر، ٤٤ من</mark> سورة الزمر، ١٦ من سورة فصلت، ٧، ٨، ٩ من سورة الذاريات. (<sup>۱</sup>'') الآية 13 من سورة فصلت (٤ <mark>٤).</mark> ( <sup>\*</sup>'') التحرير والتتوير : ٢٥/ ٣٣، وينظر : أنوار التتزيل وأسرار التأويل : ٥/ ١١١، والبحر المحيط: ٧٠٠٧] (```) معانى القرآن – النحاس: ٢/ ١١١١، والتبيان في إعراب القرآن: ٢/ ٢٣٣٢ (```) تفسير القرآن العظيم: ٥/ ٤٧٢، وينظر : تفسير القرآن الكريم المعروف بـ (التفسير القيّم)/ ٤٦٥، وفي ظلال القرآن: ٥/ ٣١١٨.

مجلته جامسمة تكريت للملوم الانسانية

المصلح (77) الصدد (۵) اليار ۲۰۱۶



(٬٬٬) الآيات ١٢٨، ١٩٤، ١٩٧، ٢٨١ من سورة البقرة، ١٠٦ من سورة آل عمران، ٨١ من سورة النساء، ٤ من سورة المائدة، ٤٦ من سورة الأنفال، ٨٥ من سورة الحجر ، ٥٨ من سورة -الفرقان، ٤٠ من سورة فصلت، ٩، ١٢ من سورة الحجرات. (١١٨) الآية ١٠٦ من سورة آل عمران (٣). (''') روح البيان: ٢٣/٢. (١٢٠) أنوار التنزيل وأسرار التأويل: ٢/ ٧٧، واعراب القرآن - الأندلسي:٢/ ٩٠، وحدائق الروح والريحان: ٥/ ٥٨. (<sup>١٢١</sup>) البحر المحيط: ٣/ ٢٧، وتفسير القرآن العظيم: ١/ ٢<mark>٨، وال</mark>جدول في إعراب القرآن: . 77 . /2 (١٢٢) الآية ١٢٢ من سورة النساء، ٩٠ من سورة الأنعام، ١٤٧ من سورة الأعراف، ٥٢ من سورة النحل، ٩٠ من سورة النمل، ١٧ من سورة سبا، ٣٩ من سورة الأحقاف. (<sup>١٢٣</sup>) الآية ١٤٧ من سورة الأعراف (٧). (<sup>۱۷۴</sup>) ينظر : إعراب القرآن - الأندلسي: ٣/ ٨٣، والجدول في إعراب القرآن : ٩/ ٧٧. (<sup>١٢°</sup>) ينظر : مفاتيح الغيب مج٥: <mark>١٥/ ٣٦٧، وإعراب القرآ</mark>ن – النحاس: ٢/ ٧١، والتحرير والنتوير : ٨/ ٢٩١. (<sup>111</sup>) في ظلال القرآن: ٣/ ١٣٣٢، وينظر: تفسير القرآن العظيم: ٣/ ٢٠٧. (١٢٧) الآية ٢٣٧ من سورة البقرة، ١٤١ من سورة الأنعام، ٣٩ من سورة الإسراء. (<sup>۲۸</sup>) الآية ۲۳۷ من سورة البقرة (۲). (<sup>۱۲۹</sup>) مفاتيح الغيب مج۲: ٦/ ٤<mark>٨١، وينظر : در</mark>ج الد<mark>رر : </mark>١/ ٣٣٥، والكشاف: ١/ ٢٨٣. (<sup>۱۳۰</sup>) معانى القرآن واعرابه: ۱/ ۲۷<mark>۳، وينظر : إعراب القرآ</mark>ن– النحاس: ۱/ ۱۱۸، وتفسير القرآن العظيم: ١/ ٥٧٨. (") التحرير والتنوير : ٢/ ٤٤٣، وحدائق الروح والريحان: ٣/ ٣٥٤، والجدول في إعراب القرآن: ٢/ ٥٠٨ القرآن: ٢/ ٢٠٠٠ (١٣٢) الآية ١٦ من سورة الزمر (٣٩). (""") البحر المحيط: ٧/ ٤٠٤، ٤٠٤، وينظر: معانى القرآن ـ الأخفش: ٢/ ٦٨٢، ومعانى القرآن وإعرابه: ٤/ ٢٦٢. ("") في ظلال القرآن:٥/٥٤، 9. وينظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل:٥/ ٦٢.

وجلة جاوصعة تكريت للعلوم الأنسانية

12017 (6) المحدين (6) المحدين



("") التحرير والتنوير : ٢٤/ ٤٨، وينظر : تفسير القرآن العظيم: ٥/ ٤٠١، ومعانى القرآن – النحاس: ٢/ ١٠٧٥. (١٣٦) الكشاف: ٤/ ١١٥، ومفاتيح الغيب ـ مج ٩: ٤٣٤/٢٦ . (١٣٧) الآية ٢٦٦ من سورة البقرة، ١٥٣ من سورة الأنعام، ١٠٢ من سورة التوبة، ٨١ من سورة . النحل، ١ من سورة الطلاق. (١٣٨) الآية ١٥٣ من سورة الأنعام (٦) . (١٣٩) مفانيح الغيب مج٥: ١٤/ ١٨/ وينظر : معانى القرآن الفراء: ١/ ٣٦٤، والبحر المحيط: ٤/ ٢٥٤. ( ' ' ) التحرير والنتوير : ٧/ ١٣٠، وينظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل: ٢/ ٤٦٧. (' أ) الآية ٢ من سورة البقرة (٢). (١٤٢) في ظلال القرآن: ٣/ ١٣٣٢، وينظر: تفسير القرآن العظيم: ٣/ ١١٤. (١٤٣) الآية ١٢٦ من سورة الب<mark>قرة، ١٠ من سورة التغابن.</mark> (<sup>١٤٢</sup>) الآية ١٢٦ من سورة البقر<mark>ة(٢).</mark> (<sup>۱٬۰</sup>) تفسير القرآن العظيم: ۱/ ۳۷۱<mark>، والبحر المحيط: ۷/ ۸</mark>۰۰. (١٤٦) أنوار التنزيل وأسرار التأويل: ١ ، ، ، ، ومعانى القرآن واعرابه: ١٨١/١. (١٤٧) حدائق الروح والريحان: ٢/ ٢٦٥، والتحرير والتتوير: ٢/ ٢٦٥. (١٤٨) التبيان في إعراب القرآن: ١/ ١ • ١، وإعراب القرآن - الأندلسي: ١/ ٢١٩، وفي ظلال القرآن: ١/ ١١٣، ١١٤. (١٤٩) الآية ١٣٦ من سورة آل عمر<mark>ان (٣).</mark> (`°') الكشاف : ١/ ٤٠٨، ومفاتيح الغيب مج٣: ٩/ ٣٦٩. (``') التبيان في إ**عرا**ب القرآن : ٢٣٩/١ ، <mark>والبحر المحيط: ٦</mark>٦/٣ ثبت المصادر والمراجع الأخفش، سعيد بن مسعدة البلخي المجاشعي(ت٢١٥ه)، تحقيق: عبدالأمي الورد، ط ١، عالم الكتب، بيروت - لبنان (١٤٠٥ه =١٩٨٥). الأعشى، قيس بن جندل، ديوان الأعشى، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان (۲۰۰۰م).

وجلة جارصمة تكريت للعلوم الأنسانية

المحلد (٦٢) المحدد (۵) المار ٢٠١٦



الأندلسي، محمد بن يوسف أبو حيان ( ت٤٧٤ه)، إعراب القرآن، تحقيق:
 محمود شاكر، الطبعة الأولى، دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان
 (٢٢٦ه =٢٠٠٥م).
 البحر المحيط، تحقيق: عادل أحمد وآخرين، ط١، منشورات محمد علي بيضون،
 دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان (٢٢٢ه =٢٠٠٠م).

ممللة جارصمة تكريت للملوم الأنسانية

- البروسوي، إسماعيل حقى ( ١٣٧ هـ)، روح البيان، دار الفكر، بيروت، د.ط،
   د.ت.
- البيضاوي، ناصر الدين أبي سعيد عبدالله أبي عمر (ت٧٩١ه)، تحقيق: عبدالقادر عرفان، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ـ لبنان (١٤١٦ه = ١٩٩٦م).
- الجرجاني أبو بكر عبدالقاهر عبدالرحمن بن محمد (ت٤٧١ه)، تحقيق: محمود محمد شاكر، ط١، مطبعة المدني بجدة (٢١٤هه=١٩٩١م). درج الدرر في تفسير القرآن العظيم المنسوب إلى عبد القاهر الجرجانى(ت٤٧١ه)، تحقيق: د.طلعت صلاح فرحان، ود. محمد أديب، ط١،
  - دار الفكر، الأردن عمّان(-121 = 7.07 ].
- جرجيس، ميشال جرجيس، المدخل إلى علم الألسنية الحديث، المؤسسة الحديثة للكتاب، لبنان، د.ط، د.ت.
- الجميلي، السيد، البلاغة القرآنية المختارة من الإتقان ومعترك الأقران للسيوطي،
   دار المعرفة للنشر وتوزيع الكتاب، القاهرة (١٤١٣ه=١٩٩٣م)، د.ط.
- الجوهري، إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق:
   أحمد عبدالغفور عطّار، ط٢، دار العلم للملايين، القاهرة (١٣٩٩ه= ١٩٧٩م).
   الحلبي، نجم الدين أحمد بن إسماعيل بن الأثير، جوهر الكنز، تحقيق: د. محمد زغلول سلام، الأسكندرية، مصر.
   الرازي، الفخر ( ت٢٠٦ه)، ط٤، دار إحياء التراث العربي، بيروت الرازي، الفخر ( ت٢٠٦ه).
- رضا، الشيخ أحمد، معجم متن اللغة، دار ومكتبة الحياة،
   بيروت(١٣٧٩ه=١٩٦٠م)، د.ط.

المجلد (77) العدد (۵) ایار ۲۰۱۶م



الزجاج، أبو إسحاق إبراهيم (ت٣١١ه)، معاني القرآن وإعرابه، تحقيق: د.
 عبدالجليل عبده شلبي، دار الحديث، القاهرة(١٤٢٤ه=٢٠٠٤م)، د.ط.

وجلة جارصمة تكريت للملوم الأنسانية

- الزركشي، بدرالدين محمد بن عبدالله (ت ٢٩٤هـ)، البرهان في علوم القرآن،
   تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، بيروت (١٤٢٧ه=٢٠٠٦م)، د.ط.
- الزمخشري، أبو القاسم جار الله محمود بن محمد (ت٣٣٩ه)، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ط٣، تحقيق: محمد عدائش غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في بيروت لبنان (١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م).
- السبكي، بهاءالدين أحمد بن عبدالكافي (ت٧٧٣ه)، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، تحقيق: د.خليل إبراهيم خليل، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت لينان (١٤٢٢ه=٢٠٠١م).
- السعران، محمود، علم اللغة، مقدمة القارىء العربي، دار النهضة العربية، بيروت - لبنان، د.ط، د.ت.
- السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر (ت٩١١ه)، الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: فوّاز أحمد زمرلي، ط٢، دار الكتاب العربي، بيروت-لبنان(١٤٢١ه=٢٠٠٢م). معترك الأقران في إعجاز القرآن، تحقيق: أحمد شمس الدين، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان (١٤٠٨ه=١٩٨٨م).
- الشافعي، محمد الأمين بن عبدالله، حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن، تحقيق: د.هاشم محمد علي، ط٣، دار المنهاج، دار طوق النجاة (١٤٢٨هـ=٢٠٠٨م).
- صافي، محمود، الجدول في إعراب القرآن الكريم، دار الكتاب، بيروت، د.ط، د.ت.
- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت١٦٠هـ)، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تحقيق: خليل الميس، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع(١٤١٥ه=١٩٩٥م)، د.ط.
- ابن عاشور، محمد الطاهر (ت١٣٩٣هـ)، التحرير والتنوير، ط۱، مؤسسة
   التاريخ، لبنان بيروت (١٤٢٠هـ -٢٠٠٠م).

p7017 المحد (a) المحد (a) المار (77)

معللة جارصمة تكريت للعلوم الأنسانية



عبدالجليل، منقور ، علم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث العربي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق (۲۰۰۱م)، د.ط. أبو عبيدة، معمر بن المثنى (ت٢١٠هـ)، مجاز القرآن، تحقيق: محمد فؤاد سزكين، دار غريب للطباعة، مكتبة الخانجي بالقاهرة (١٩٨٨م)، د.ط. العكبري، أبو البقاء عبدالله بن الحسين (ت٦١٦هـ)، التبيان في إعراب القرآن، تحقيق: محمد حسين شمس الدين، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان (۱٤۱۹ه=۱۹۹۸م). عمر، أحمد مختار، علم الدلالة، ط١، مكتبة دار العروبة للنشر والتوزيع الكويت (٢٠٤١ه = ١٩٨٢م). ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن زكريا (ت ٣٩ه)، مقاييس اللغة، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، د.ط، د.ت. الفراء، أبو زكريا يحيى بن زياد (ت٧٠٧ه)، معانى القرآن، تحقيق: د.عبدالفتاح -إسماعيل شلبي، وعلى النجدي ناصف، دار السرور، د.ط، د.ت. الفراهيدي، أبو عبدالر<mark>حمن الخليل بن أحمد(</mark>ت١٧٥هـ)، العين، تحقيق: مهدي ا المخزومي، د.إبراهيم <mark>السامرائي، دار الشؤون</mark> الثقافية العامة، دار الحرية، بغداد (۱۹۸۲م)، د.ط. فرج، د. حسام أحمد، نظرية علم النص- رؤية منهجية في بناء النص النثري، \_ ط١، مكتبة الآداب، القاهرة (١٤٢٨هـ =٧٠٠٢م). فضل، د.عاطف، مقدمة في اللسانيات للطالب الجامعي، ط١، عمّان-الأردن(١٤٢٦هـ=٥٠<mark>٠٠م).</mark> – الف<mark>ي</mark>روز آبادي، مجد ا<mark>لدين محمد بن يعقوب(ت</mark>٨١٧هـ)، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، المكتبة العلمية، بيروت - لبنان، دمط، د.ت. القاموس المحيط، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت- لبنان (۳، ١٤، ٣). ابن قتيبة(ت٢٧٦هـ)، تأويل مشكل القرآن، تحقيق: أحمد صقر، ط٣، المكتبة العلمية، بيروت-لبنان (١٤٠١هـ=١٩٨١م).

12017 (17) العدد (۵) الجربا



القرطاجني، أبو الحسن حازم(ت٦٨٤ه) – منهاج البلغاء وسراج الأدباء،
 تونس(١٢٨٥ه).

وجلة جارصمة تكريت للملوم الأنسانية

- القزويني، الخطيب(ت٧٣٩ه)، الإيضاح في علوم البلاغة، تحقيق: محمد عبد
   المنعم خفاجي، ط٦، دار الكتاب المصري، القاهرة (١٩٩٩م).
- قطب، سيد، في ظلال القرآن، ط٣٤، دار الشروق، بيروت (١٤٢٥هـ=٢٠٠٤م).
- ابن القيم، الجوزية (ت٧٧٢ه)، نفسير القرآن الكريم المعروف بـ (النفسير القيّم)،
   ط۱، منشورات دار ومكتبة الهلال، بيروت لبنان (١٤١٠ه=١٩٩٩م).
- ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل (ت٢٧٤ه)، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: عبد الرزاق مهدي، دار الكتاب العربي، بيروت ـ لبنان (٢٤٢٩ه =٢٠٠٨م).
- لاشين، عبدالفتاح، البديع في ضوء أساليب القرآن، ط٣، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة (١٩٨٦م).
- المتوكل، د.أحمد، اللسانيات الوظيفية، ط٢، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت- لبنان(٢٠١٠م).
- المتيوتي، سالم أحمد سند، التذييل في القرآن الكريم، المكتب الجامعي الحديث،
   الإسكندرية، (٢٠١٠م)، د.ط.
  - مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ط٣، مطابع الأوفست (١٩٨٥م).
- مخابل، د.ميشال، اهتمامات علم الدلالة في النظرية والتطبيق، ط١، المؤسسة الحديثة للكتاب، بيروت لبنان (٢٠١٢م).
- المصري، ابن أبي الأصبع (٤ ٦٥هـ)، بديع القرآن، تحقيق: حفني محمد شرف،
   القاهرة (١٣٧٧ه=١٩٥٧م).
- تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، تحقيق: د. حفني محمد شرف، القاهرة (١٣٨٣هـ)، د.ط.
   مطوب، أحمد، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، ط١، الدار العربية للموسوعات، بيروت ـ لبنان (١٤٢هـ ٢٠٠٦م).
   ابن المعتز، عبد الله، ديوان ابن المعتز، تحقيق: د. عمر فاروق الطباع، دار

المحمد (77) العصار (۵) عليها الم



ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم (ت٧١١ه)، لسان العرب،
 دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت (١٣٨٨ه=١٩٨٦م).

وجلة جارحمة تكريت للعلوم الأنسانية

- النحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل (ت٣٣٨ه)، إعراب القرآن، تحقيق: عبد المنعم خليل إبراهيم، ط٣، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان (٢٠٠٩م).
- النحاس، معاني القرآن، تحقيق: د.يحيى مراد، دار الحديث، القاهرة (١٤٢٥ه=٢٠٠٤م).

