

# العلامة

بين اللسانيات والسميولوجيا

## عبد الرحمن بن إبراهيم المهوس

جامعة الدمام – المملكة العربية السعودية

aesm555@gmail.com

Received: 12 Nov. 2013,

Revised: 15 Dec. 2013, Accepted: 23 Jan. 2014

Published online: 1 May 2014

# العلامة:

بين اللسانيات والسميولوجيا

## عبدالرحمن بن إبراهيم المهوس

جامعة الدمام - المملكة العربية السعودية

# الملخص

حاول هذا البحث إضاءة مفهوم العلامة في حقلي اللسانيات والسميولوجيا، منطلقا من أصوله القريبة، وخاصة ما أنجزه فردينان دي سوسير في الحقل اللساني، وشارل بورس في الحقل المنطقي، وإنكان لم يغفل العودة إلى الذاكرة، يونانية أو عربية، متى ما دعت الحاجة إلى ذلك.

كما تتبع مفهوم العلامة عبر مراحله إلى أن تبلور في الحقلين المذكورين، مركزا على أبرز المفاهيم المتصلة بالعلامة، كالاعتباطية، والإحالة، والأثر، حتى وصل إلى نوعي العلامة الرئيسين: العلامة اللسانية، وغير اللسانية. ثم تناول تأويل العلامة موجزا أبرز الاتجاهات التأويلية، واختتم تحليل مفهوم التحول وخاصة عند رولان بارت.

وعلى الرغم من السهولة الظاهرة لتناول العلامة، إلا أنها تبدو في الدراسات الحديثة والقديمة قضية معقدة وشائكة، وكلما تقدم فيها الدارس وجدها تزداد تقاطعا واتساعا. ولعل مرد ذلك إلى طبيعة العلامة وتغلغلها في مجالات الحياة كلها؛ مما فرضها على العلوم المختلفة من لسانية، وسميولوجية، وفلسفية، واجتماعية، ونفسية، وغيرها.

وتبين من خلال هذا الجهد المتواضع، أن كل سعي لتحديد مصطلحات العلامة ومفاهيمها يقود إلى اللانهائية، مثلما تقود العلامة في تأويلها اللانهائي. ومع كل هذا الدرس الحديث والقديم، فإن العلامة مادة لا تنفد، ومعين لا ينضب للدرس في كثير من الحقول العلمية.

# Sign:

## Between Linguistic and Semiology

#### Abdulrahman Ibrahim Almahws

University of Dammam - Kingdom of Saudi Arabia

### **Abstract**

This research sheds light on the concept of sign in the fields of linguistics and semiology, going back to its origins, especially what Ferdinand. de. Saussure, the father of semiology, and Charles. S. Pierce, the father of semiotics have accomplished. At the same time, considerable attention is paid to ensure that it does not forget its main roots, whether it is Greek or Arabic.

It enlightens the sign through its stages until they merged in the fields; linguistics and logic, focusing upon the concepts that have something to do with it such as arbitrariness, referral and tracinguntil. It becomes two distinguished divisions: linguistic and non -linguistic. It discusses the interpretations of the sign, concentrating on approaches of interpretations, and ending with the analysis of Transformation concept, especially with Roland Barthes' contribution to semiology.

Even though it seems to be easy to study this phenomenon, it was a complicated issue in many old and contemporary studies. The deeper the research investigates, the wider the scope it gets in the case of signs and it is, in fact, caused by the nature of signs and this can be realized in everyday life situation. Due to these reasons, it dominates many fields like linguistics, semiology, philosophy, sociology, anthropology and psychology.

The present research explicitly shows the fact that every effort to identify concepts eventually leads to infinity, just as it leads to infinite interpretations. As it was mentioned, signisanendless source for many scientific fields and this establishes its continuity for ever.

**Keywords:** semiology, semiotics, Linguistic, sign, Saussure, Pierce.

# العلامة:

## بين اللسانيات والسميولوجيا

## عبدالرحمن بن إبراهيم المهوس

جامعة الدمام - المملكة العربية السعودية

تعد العلامة من المفاهيم اللسانية والسميولوجية الرئيسة في العصر الحديث، حيث حظيت باهتمام بالغ في الدرسين، لا يكاد لا يدانيه أي مفهوم آخر، فكانت، وما زالت، محور البحوث اللسانية والسميولوجية، وينبوعهما الذي لا ينضب.

ومرد هذا الاهتمام - فيما يبدو- عائد إلى أهمية العلامة وتغلغلها في جميع مظاهر الحياة، حتى غدت أداةً لتفسير الكون برمته، انطلاقًا من كون كل ما في الكون علامة بتعبير بورس.

تعددت المصطلحات للعلامة، فوصفت بأنها الإشارة، والرمز، والدليل، إضافة إلى المصطلحات التراثية كالآية، والسمة، والدلالة. وكما اختلفت المصطلحات اختلفت المفاهيم عند دارسي العلامة، فمفهومها يختلف من دارس لآخر.

ولعل هذا الاختلاف يرجع إلى كون العلامة تقع على خط التماس بين دراسات مختلفة، كالفلسفة، واللسانيات، والاجتماع، وعلم النفس، والإنثروبولوجيا وغيرها. كما تقع على خط التماس بين دراسات الحضارات المختلفة من يونانية، وهندية، وعربية، ومعاصرة. ولذا يعد هذا التناول رئيسًا في الحضارات المختلفة، وممتدًا عبر التراث الإنساني، نجده في التراث

العربي في حقول عدة (١)، ويتجاوزه إلى اليونان، منذ أفلاطون الذي أولى العلامات ضمن نظريته اهتمامًا واضعًا، وخاصة في محاورة كراتيليوس (٢) — CRATYLUS، حيث أكد فيها أن للأشياء جوهرًا ثابتًا، وأن الكلمة أداة التعبير عن الحقيقة، وبالتالى فإن العلاقة بين الكلمة وحقيقتها الدالة

١- مع أن ربط المنجز الغربي الحديث بالتراث العربي وقصره عليه - كما يفعل بعض النقاد المعاصرين - فيه تعسف، إلا أننا نجد أنفسنا مضطرين للربط في بعض المسائل، ومنها (العلامة)؛ لأن المنجز العربي في هذا المجال لا يمكن إغفاله. وأجدني في سياق قراءة العلامة في اللسانيات الحديثة منجذبا إلى استدعاء الطروحات التراثية، فابن سينا يحضر بقوة في طرح سوسير للعلامة وأركانها، انظر: الشفاء (العبارة)، تحقيق: محمود الخضيري، الهيئة المصرية العامة، القاهرة ١٩٧٠م. ص،٤٠ والغزالي، بطرحه لمفهوم العلامة ومراجعها، يقترب كثيرا من طرح بورس، أنظر: الغزالي، أبو حامد: معيار العلم، ت سليمان دنيا، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٩م. ص، ٧٥ وعبدالقاهر الجرجاني كاد يكون مرجعا لرولان بارت، وخاصة في مسألة الدلالتين الصريحة والضمنية. انظر: دلائل الإعجاز في علم المعانى، تحقيق: محمد رشيد رضا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط، ١، ١٩٨٨م، ص ٢٠٢ وما يليها. وهذا ما حدا ببعض الدارسين المحدثين إلى القول بأن مفهوم العلامة في الدراسات الحديثة، يتطابق مع مفهوم الدلالة في التراث، ويستند إلى الرؤية الإسلامية للعالم، بوصفه دلالة على وجود الخالق في تفسيره لمفهوم الدلالة في الفكر الإسلامي، بما يقابل العلامة في السميولوجيا. انظر: أبو زيد، نصر حامد: إشكالية القراءة وآليات التأويل، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ١٩٩١م، ص، ٥٧.

٢ - هذه المحاورة كتبت عام ٣٦٠٠قبل الميلاد. وتدور حول علاقة الكلمات بالأشياء، بين سقراط الذي يمثل فيما يبدو صوت أفلاطون وهيرموجين، حيث يرى هذا الأخير أنها علاقة اتفاق واصطلاح، بينما يرى سقراط أنها علاقة طبيعية. وقد ترجم المحاورة إلى الإنجليزية وقدم لها وحللهابنيامين جويت (JowettBenjamin) عام ١٨٧١م، وضمت مع أعمال أفلاطون الكاملة في مجلد واحد، تحت عنوان (The dialogues of PlatoJowett, Benjamin)، وتحتل المحاورة الصفحات من ١٠٦٠١. وستعتمد دراستنا هذه الترجمة في طبعتها ١٩٦٨ المطبوعة في أكسفورد.

عليها (الدال والمدلول) ناتجة عن تلاؤم طبيعي، أو شبه طبيعي، وهذه الرؤية تنسجم مع فلسفة أفلاطون المتمحورة حول المحاكاة.

أما دراسة العلامة في العصر الحديث فترجع - في معظمها- إلى مفاهيم اثنين ممن أدّوا دورًا بارزًا في تأسيس علم العلامات، هما رائد اللسانيات الحديثة فردينان دي سوسير<sup>(7)</sup>، (Ferdinand. De. Saussure)، وأستاذ السميولوجيا المنطقية شارلز. س. بورس<sup>(1)</sup>). (Charles. S. Peirce).

وقد أسس هذان الرائدان لمفاهيم مهمة وأساسية في دراسة العلامة، كانت منطلقًا للسانيين والسميولوجيين فيما بعد، منها مفهوم اعتباطية العلامة arbitrariness-، ومفهوم الإحالة referral، ومفهوم الأثر - tracing، إضافة إلى عدم قصرهما العلامة على اللغة، بل توسيعها لتشمل أنواع الاتصال الإنساني كلها؛ لذا برز ما يعرف بالعلامة اللفظية وغير اللفظية.

كما كان لسميولوجيا التواصل دورٌ في إثراء درس العلامة، حيث ظهر ما يسمى بوظائف العلامة، انطلاقًا من الوظائف التي حددها جاكبسون- Roman. Jakobson للغة، واستند فيها إلى العوامل الستة لموقف الاتصال.

وقد ظهرت اختلافات في أركان العلامة، من ركني سوسير الدال والمدلول، إلى أركان بورس الثلاثة الممثل والموضوع والمؤول، ثم أركان السميولوجيين التواصلين الدال والمدلول والقصد.

هذه الاختلافات أدت إلى دخول مسألة القصدية وغير القصدية في العلامة، وظهر اتجاهان بارزان هما سميولوجيا التواصل، وسميولوجيا الدلالة، وكانت مسألة التأويل— interpretation حاضرة بقوة في هذا الأخير، ما وسع مفهوم العلامة، فغدا كل نص علامة.

ومن هنا ظهرت مسألة التحوُّل في العلامة، ودخول المتلقي ركنًا فاعلًا في بناء الدلالة من جديد، وهذا وسع مسألة الاعتباطية، وأوصلها إلى أقصى ما يمكن أن تصل إليه.

وقبل الانتقال إلى الحديث عن العلامة أصولها ومفهومها، يجدر التفريق بينها وبين السميولوجيا. فكثيرًا ما يتم الخلط بينهما وطرحهما على أنهما شيء واحد، وهذا خلط يوقع في لبس، فالسميولوجيا- كما عرفتها جوليا كريستيفا "دراسة الأنظمة الشفوية وغير الشفوية، ومن ضمنها اللغات بما هي أنظمة أو علامات تتمفصل داخل تركيب الاختلافات، إن هذا هو ما يشكل موضوع علم أخذ يتكون وهو السيميوتيقا (من الكلمة اليوناني "Semeion" أي علامة").

إذن، السميولوجيا هو العلم الذي يدرس العلامة، فهي تمثل الحقل الذي يدرسه، أي مادة الدرس السميولوجي، تماما كما يدرس علم اللغة اللغة وعلم النفس النفس، وعلم الاجتماع المجتمع، وهكذا. أما العلامة فهي الأداة التي يتم بواسطتها التواصل مع الآخرين، وتتكون من دال ومدلول عند سوسير، بينما يضيف كثير من الدارسين إلى هذين الركنين ركنا ثالثا هو المرجع.

كل ما سبق يوضح أن العلامة، على الرغم من بساطتها الظاهرة، إشكالية في غاية التعقيد، وسيتضح من خلال البحث أنها ما تركت حقلًا إلا دخلته، وشكَّلته، وبمفاهيم مختلفة ومعقدة جعلت منها محورًا لعلوم عدة.

٣- فردينان دي سوسير (١٨٥٧ - ١٩١٣م) يعد رائد اللسانيات الحديثة، وما وصل من نظريته وأفكاره كان من خلال كتابه دروس في الألسنية العامة، وهو عبارة عن محاضرات جمعها طلابه بعد وفاته، وكان لها أثر كبير في الفكر الغربي الحديث وخاصة فيما يتصل باللسانيات والنقد الأدبي.

٤- شارلز. س. بورس فيلسوف أمريكي (١٨٣٩م - ١٩١٤) درس السيميولوجيا وقسمها إلى ثلاث أشكال، العلامة والإشارة والرمز، وقد درسها من وجهة نظر منطقية خلافا لسوسير اللساني، لذا جاءت مفصلة ودقيقة وشاملة.

٥- كريستيفا، جوليا: علم النص، ترجمة: فريد الزاهي، دار
 توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط٢، ١٩٩٧م، ص، ٦.

### الأصول والمفهوم:

تمتح الدراسات الحديثة حول العلامة – كما مر- من أصلين: الأول اللساني، ويروده فردينان دي سوسير، والثاني المنطقي، ويبرز فيه أستاذ السميولوجيا المنطقية شارلز. س. بورس.

وعلى الرغم من أن بورس تناول العلامة من منظور منطقي، وفصًّل فيها بدقة متناهية، إلا أنَّ سوسير كان الأشهر، وذلك ربما يعود إلى منطلقه اللساني الذي شمل، إضافة إلى دراسة العلامة، مفاهيم مهمة، كان لها أثرٌ كبيرٌ في الدرس الحديث.

### لسانيات سوسير:

بدأت دراسة العلامة في عصور مبكرة من دراسة اللسان، بل إنَّها قديمة قدم الدرس اللساني، وإن اختلفت المنطلقات النظرية من حضارة إلى أخرى، وتباينت الرؤى، فذلك راجع لاختلاف السياق العلمي والحضاري والتاريخي.

ومع هذا الامتداد فإن كل حديث عن العلامة، في اللسانيات الحديثة، لا بد من أن يرجع إلى سوسير اللساني الأشهر في تاريخ اللسانية. ولأهمية ما طرحه واسبقيته بالنسبة للفكر الغربي الحديث، يصبح ملائما تناول ما طرحه حول العلامة بشيء من التفصيل.

يعرف سوسير اللغة بأنها: "نظام من العلامات التي تعبر عن الأفكار"(٦)، مؤكدًا الطبيعة الإشارية للغة، ومن مقولاته انطلقت الدراسات اللسانية الحديثة، موجدةً قطيعةً مع الدرس اللساني التقليدي، وفاتحة للدرس اللساني آفاقًا أرحب.

تتكون العلامة عند سوسير (٧) من صورة سمعية ومفهوم، أي فكرة تقترن بالصورة السمعية، فكلمة (كتاب)، على سبيل المثال، علامة لسانية مكوّنة من صورة سمعية، وهو الإدراك النفسي لتتابع الأصوات

(ك-  $m-1-\mu$ )، ومفهوم، وهو مجموع الصفات الدلالية (ورق-كلمات مطبوعة -رسالة...).

ويقترح سوسير (^)، إطلاق الدال (Signifiant) والمدلول (Signifié) بدلا من الصورة السمعية والمفهوم، ويعلل هذا بأن للمصطلحين "فضلًا لإبراز التقابل الذي يفصل بينهما، أو بينهما وبين المجموع الذي ينتميان إليه". كما أن العلاقة بين المفهوم والصورة علاقة اتحاد تام.

إذن، العلامة اللسانية تتكون من دال ومدلول متلازمين، لا انفصال بينهما، ويرتبطان بعلاقة غير معللة، "فالرابط الذي يجمع بين الدال والمدلول رابط اعتباطي"(أ)، والعلامة تقسيم للواقع عن طريق الاصطلاح، بخلاف ما يظن كثير من مستخدمي اللغة من أن العلامة اللسانية اسم للواقع.

وهنا تجدر الإشارة إلى أن العلامة عند سوسير لا تجمع "بين شيء واسم، بل بين مفهوم وصورة سمعية"(١٠٠). وبهذًا يقصي المرجع، أو الواقع الخارجي الذي تشير إليه العلامة. ولعل منهجه في دراسة اللغة دراسة آنية داخلية يفسر هذا الإقصاء.

وعلى الرغم من تفضل سوسير العلامة اللسانية، إلا أنه لا يقصر العلامة على اللسان، بل إن ثمة منظومات أولية كثيرة من هذا النوع، مثل علامات الطرق، والإشارات الضوئية، وإن كان يعود ويجعلها شكلًا من أشكال اللغة، ويجمعها أن العلاقة بين الدال والمدلول فيها اعتباطية غير معللة، مثل العلاقة في العلامة اللغوية.

بيد أنه جعل اللغة نظاما أسمى لكل الأنظمة السميولوجية، لأنها أكثر الأنظمة دلالة وإيحاء (۱۱۱)، ويلح على أن العلامة لا يمكن أن تكتسب مفهومها

٨ - السابق. ص. ٦٧.

٩ - السابق. الصفحة ذاتها.

١٠ - السابق. الصفحة ذاتها.

<sup>--</sup> مارسيلو داسكال: الاتجاهات السيميولوجية المعاصرة، ترجمة: حميد لحمداني وآخرين، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ١٩٨٧م. ص٢٢٠.

<sup>6-</sup> Saussure, Ferdinand de: Course in generallingu istics, Translated, with an introduction and notes by Wade Baskin, McGraw-Hill, edition, 1, 1966, P.16.

٧ - السابق، ص٦٦٠.

خارج المجال، أو النظام اللغوي، وبناء عليه، لا يمكن فهم العلامة السميولوجية، دون المرور بالعلامة اللغوية.

هذه المنظومات التي تناولها سوسير، أضحت فيما بعد منطلقا صلبا للسانيين في دراساتهم للعلامة، ولا سيما أنه لم يكتف بطرح مفاهيمه تجاه العلامة، وإنما تنبأ بظهورعلم جديد يدرس هذه العلامات، أطلق عليه السميولوجيا، يقول: "من المكن تصور علم يدرس العلامات حية في المجتمع، وسيكون جزءا من علم النفس الاجتماعي، ومن ثم جزءا من علم النفس العام، وسأطلق عليه: السميولوجيا (من اللفظة اليونانية سيميون "علامة"(٢٠)).

### منطق بورس:

اختلفت منطلقات تناول العلامة عند بورس عنها عند سوسير، إلا أن هناك اتفاقًا في كثير من المفاهيم بينهما، وإن كان بورس تناول العلامة بشكل أكثر تفصيلًا ودقة.

أما الاتفاق فكان- وفق دولودال - على مبدأين أساسيين، الأول "أن لا وجود للفكرة دون وجود للعلامات، إذ بدون مساعدة العلامات فإننا نكون عاجزين عن التمييز بين فكرتين بشكل واضح ودائم "("")، أما المبدأ الثاني الذي يلتقيان فيه "فهو مبدأ الذرائعية الذي يتضمنه تصور سوسير للاختلاف"("؛).

يرى بورس أن كل ما في الكون علامة، منطلقا من أرضية منطقية، فيقول: "لم يكن بمقدوري مطلقا القيام بدراسة أي شيء في هذا الكون كالرياضيات، والأخلاق، والميتافيزيقا، والجاذبية والبصريات، والاقتصاد، وعلم النفس، والصوتيات، وتاريخ العلوم... الخ، إلا من خلال

السميولوجيا"(١٥٠)، وبالتالي فهو يتعامل مع العلامة تعاملا شموليا، كما مر.

والعلامة هي نموذج المقولة الثالثة عند بورس، وهي بتعريفه "شيء ينوب لشخص عن شيء، نتيجة صلة معينة، فيخاطب الشخص شخصًا، ليوجد في ذهنه علامة مكافئة"(١٦١). ومن هذا المفهوم للعلامة وعلمها، أخذ يدرس الرموز ودلالاتها وعلاقاتها في جميع الأشياء والموضوعات الطبيعية والإنسانية.

وإذا كان سوسير قد حصر العلامة بالثنائية الشهيرة بين الدال والمدلول (١٧٠)، فإن بورس قد أعطاها بعدًا أكبر، فأكد أن العلامة لا تكون إلا ثلاثية، وفق العناصر التالية (١٨٠):

- المثل Representamen
  - الموضوع Objet
  - المؤول Interpretant

وقد أطلق عليها تجريدًا: الأولية (Firstness)، والثانوية (Chirdness)، والثالثية (Thirdness)، وتتفرع هذه الثلاثية وتتنوع إلى علامات عدة، تصل إلى ستة وستين نوعا من العلامات (٢٠٠٠)، وفق العلاقة وغيرها.

<sup>15-</sup> Peirce, Charles. S: letters to welby,ed, I, clieb, Newhaven, p. 32..

<sup>16-</sup> Peirce, Charles Sanders: Collected Papers (8 Vols.). (Ed. Charles Hartshorne, Paul Weiss & Arthur W Burks). Cambridge, MA: Harvard University Press, 1931-58. 2. 228.

<sup>1</sup>V - يتطابق هذا التصور للعلامة مع تصور ابن سينا لها حيث يراها تتكون مسموع اسم/معنى، مقصيا المرجع. يقول "ومعنى دلالة اللفظ أن يكون إذا ارتسم في الخيال مسموع اسم، ارتسم في النفس معنى، فتعرف النفس أن هذا المسموع لهذا المفهوم، فكلما أورده الحس على النفس التفتت إلى معناه". الشفاء (العبارة).

<sup>18-</sup> Peirce, Charles Sanders: CollectedPapers. 2. 228. ۱۹- السابق ۲. ۲۲۲.

٢٠ ديكرو، أوزوالد وآخرون: القاموس الموسوعي الجديد لعلوم اللسان، ترجمة: منذر عياشي، جامعة البحرين، ٢٠٠٣م. ص.
 ٢٩٠.

<sup>12-</sup> Saussure, Ferdinand de: Course in generallinguistics, P. 16.

۱۳ - دولودال، جيرار: السيميائيات أو نظرية العلامات، ترجمة: عبدالرحمن بو علي، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية، طـ١،٢٠٠٤م. ص ٥٨.

١٤ – السابق. الصفحة ذاتها.

.(۲۱)(semiosis)

ويؤكد الفيلسوف الأمريكي أن العبرة بتفاعل هذه العناصر، لا بانعزالها، ويطلق على التفاعل بين هذه العناصر الثلاثة: السيرورة التأويلية

وبناءً على هذا التقسيم الثلاثي، يقسم السيميائية إلى ثلاثة عناصر رئيسة (٢٣٠): الأول يطلق عليه: النحو الصافي، ووظيفته دراسة كيفية تجسيد العلامة للمعاني. والثاني يطلق عليه: المنطق الخالص، ووظيفته - وفق داسكال (٢٣٠) - دراسة "شروط صدق التمثيلات"، وهو مقارب لعلم الدلالة. أما الثالث فيدعوه البلاغة الخالصة، ووظيفته دراسة نظام السيرورة.

وتتقابل هذه العناصر الثلاثة مع أبعاد العلامة السابقة، متفرعةً إلى فروع كثيرة، بحسب العلاقة بين كل علامة فرعية بصيغ الوجود السابقة، وفق التالي (۲۲):

# أ- العلامة بحد ذاتها (الممثل)، وتتفرع إلى ثلاث علامات فرعية:

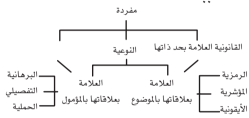
- العلامة النوعية، وذلك بالنظر إليها بوصفها إمكانًا كيفيًا.
- ٢- العلامة المفردة، وذلك بالنظر إليها بوصفها موحودًا متحسدًا.
- ٣- العلامة القانونية، وذلك بالنظر إليها بوصفها
   قانونا عاما.

### ب- العلامة في علاقتها بالموضوع:

- ١- العلامة الأيقونية، وذلك إذا اشتملت العلامة
   على خصائص من الموضوع بحد ذاته.
- ۲- العلامة المؤشرية، حين تكون علاقتها بالموضوع
   علاقة وجود.
- ٣- العلامة الرمزية، حين ترتبط بعلاقة مع مؤول.

### ج- العلامة في علاقتها بالمؤول:

- ۱- العلامة الخبرية، وذلك باعتبار العلامة ممكنة.
- ٢- العلامة التفصيلية، وذلك عندما تشير إلى الواقع.
- ٣- العلامة البرهانية، وذلك عندما تصبح سيئًا(٢٠).



ومع أن العلامات وفق المنطق الرياضي تصل إلى سبع وعشرين علامة، إلا أن بورس يقصرها على عشر علامات فقط؛ لأنه يرى أن هذه العشرة قادرة على وصف أي نظام سيميائي مهما كان(٢٦):

| مثائها                | اسم العلامة                   |        |
|-----------------------|-------------------------------|--------|
| الإحساس باللون الأحمر | النوعية                       | -1-1-1 |
| جهاز تخطيط الحرارة    | الأيقونية المفردة             | -1-1-7 |
| الصراخ الفجائي        | الخبرية المؤشرية المفردة      | -1-7-7 |
| مؤشر اتجاه الريح      | التفصيلية المفردة             | -۲-۲-۲ |
| الرسم البياني         | الايقونية القانونية           | -1-1-4 |
| أسماء الإشارة         | الخبرية المؤشرية المفردة      | -1-7-7 |
| إشارات المرور         | التفصيلية المؤشرية<br>المفردة | -۲-۲-۳ |
| الأسماء العامة        | الرمزية الخبرية               | -1-4-4 |
| المسلمات              | التفصيلية الرمزية             | -۲-۳-۳ |
| القياسات البرهانية    | البرهانية                     | -٣-٣-٣ |

### اعتباطية العلامة:

الاعتباطية من المفاهيم المهمة عند اللسانيين والسميولوجيين، ويعد سوسير رائد اللسانيات

<sup>25-</sup> Sebeok, Thomas: Contributions to the doctrine of signs, Indiana UniversityPress, 1976, p. 8-9. / Ogden, C.K. &Richards I. A: The meaning of Meaning. London, 1945, p. 282.

٢٦ -السابق. الصفحة ذاتها.

<sup>21-</sup> Peirce, Charles Sanders: CollectedPapers. 5. 484 ۲۲- السابق ۲۲ السابق ۲۲

٢٣ مارسيلو داسكال: الاتجاهات السيميولوجية المعاصرة. م. س.ص. ٣٦.

٢٤- السابق. الصفحة ذاتها.

الحديثة أول من نبه إلى هذه المسألة في العصر الحديث، حيث أشار إلى أن "العلامة اللغوية اعتباطية"(۲۷)، أو بعبارة أوضح: "العلاقة بين الدال والمدلول اعتباطية "(٢٨)"؛ أي عرفية، تعارف عليها المجتمع.

ولتوضيح هذا المفهوم يمثّل بكلمة (أخت) حيث يشير إلى أن مفهومها "لا تربطه أيَّة صلة داخلية بالأصوات أ- خ- ت "(٢٩) فكان من المكن أن تمثله أى أصوات أخرى، مستندًا إلى الاختلافات التي نراها بين اللغات نحو المسميات نفسها.

وهذا ينسحب على الكتابة أيضا، حيث يشير، ومن قبيل المقارنة إلى أن "العلامات الكتابية اعتباطية فلا صلة مثلًا بين رسم التاء وصوتها"(٢٠) وإنما الصلة ناجمة عن اصطلاح عرق.

والطبيعة الاعتباطية للعلامة- كما يراها سوسير- ميزة تؤدى الدلالة بشكل أفضل من غيرها، فالعلامات "المتسمة بالاعتباط التام أفضل من غيرها في أداء الدلالة"(٢١)، وأدعى لاستمرارية اللغة.

هكذا، نجد أن هذا المبدأ يحتل أهمية كبرى في رؤية سوسير وتصوره للعلامة، ومن جاء من بعده في الاتجاهات اللسانية والسميولوجية المتنوعة، حتى غدا محور العلامة التي بدورها تمثل محور اللسان والسميولوجيا في الوقت نفسه. كما أنه المستند عليه في موضوع السميولوجيا اللغوية وغير اللغوية، فما تندرج علاماته تحت هذا المبدأ، فهو مندرج تحت مظلة السميولوجيا، وما خرج عنه من العلامات فإنه خارج عنها.

وعلى الرغم من أن بعض الكلمات ذات جرس

موح، إلا أن سوسير (٢٢) يعيدنا إلى أصلها مشيرا الى أن "هذه السمة ليست أصيلة فيها (...) ثم إن خصائصها الصوتية، أو بالأحرى ما ننسبه إليها من تلك الميزات، إنما هو ناتج طبيعي لتطور نظامها الصوتى"، وهذا يعنى أن الارتباط وإن كان في ظاهره طبيعيًا، إلا أنه عرفي بالنظر إلى أصل الوضع.

أما من يرى بأن صيغ التعجب تقوم على رابط ضروري بين الدال والمدلول، فإن سوسير يفند رأيه، مقللًا من خطر هذه الصيغ مقارنة بسابقتها، فهو ينفى "وجود أى رابط طبيعي في معظمها بين الدال والمدلول"(٢٢٦)، ويدلل على ذلك بالاختلاف الذي نجده بين طرق التعبير في اللغات المختلفة، إضافةً إلى أن مُعظم "ألفاظ التعجب كانت يومًا ما ألفاظًا محددة المعاني"(٢٤)، وهكذا يعيد ألفاظ التعجب-كما أعاد الكلمات المحاكية - إلى أصلها الوضعي.

ومع تبني سوسير لمبدأ الاعتباطية، إلا أنه لا يطلق هذه الاعتباطية، وإنما يسمُّها بالنسبية، إذ ليس هناك لغة تخلو من المبرر، أما تصور لغة يبرر فيها كل شيء فهو مستحيل"(٢٥).

وهذا المبدأ ينسحب على الكلمات المحاكية للصوت أيضًا، فهو يراها اعتباطية، وإن كانت نسبيةً كسابقتها، فهي "ليست نادرةً فحسب، لكنها تشتمل على قدر من الاعتباطية، ولا تعدو كونها محاكاة مقاربة، ومن ثم فهي اصطلاحية إلى حد ما في بعض الأصوات"(٢٦٠)، فهي وإن كانت محاكيةً صوتيًا، إلا أنها من خلال التواضع، فالناس هم الذين اختاروا هذه المحاكاة، وتواضعوا عليها.

ومع أن معظم اللسانيين والسميولوجيين يعيدون هذا المبدأ إلى سوسير، إلا أن بعضهم يرجعه إلى

٣٢- السابق. ص. ٦٩.

٣٣- السابق. الصفحة ذاتها.

٣٤- السابق. ص.٦٩- ٧٠.

٣٥- السابق. ص. ٣٣.

٣٦- السابق. ص. ٦٩.

<sup>27-</sup> Saussure, Ferdinand de: Course in generallinguistics, p.16. السابق. الصفحة ذاتها. - ۲۸

٢٩ - السابق. الصفحة ذاتها.

٣٠- السابق. ص.١١٩.

٣١- السابق. ص. ٦٨.

التراث، ومنهم رومان جاكبسون (۲۷) الذي يرى أن اعتباطية الدليل اللساني على المستوى التاريخي ليست لسوسير، بل لليونان، ولا سيما أفلاطون.

بيد أن مفهوم اعتباطية العلامة لم يكن -مع جوهريته- محل إجماع السميولوجيين، بل إن هناك اعتراضات جوهرية عليه، نجدها عند أعلام كبار، أمثال رومان جاكبسون، وبنفينست، وشتراوس، ودريدا وغيرهم.

إذن، مفهوم الاعتباطية ليس حديثا، بل إنه من أكثر المفاهيم اللسانية تناولاً عبر التاريخ، وقد تناوله أفلاطون في محاورة كراتيليوس، إلا أنه وإن أولى العلامة ضمن نظريته اهتمامًا واضحًا، يؤكد أن للأشياء جوهرًا ثابتًا، وأن الكلمة أداة التعبير عن الحقيقة، وبالتالي فإن العلاقة بين الكلمة وحقيقتها الدالة عليها (الدال والمدلول) ناتجة عن تلاؤم طبيعي. كما تناول الأصوات اللغوية من خلال ما تمتاز به الأصوات اللغوية من خواص تعبيرية. أما من كان يرى اعتباطية العلامة فهم السفسطائيون، وهذا واضح من خلال المحاورة (٢٨).

إذن، هناك تأملات، في هذه العلاقة بين الدال والمدلول، ممتدة عبر التاريخ، وإن كان المتبع للاشتغالات حول العلامة عبر تناوله تاريخيًا لهذه المسألة، يجد الغلبة تميل إلى الاعتباطية، وأن العلاقة بين الدال والمدلول ليست علاقة تلاؤم طبيعي.

وأيًا كانت المواقف من مفهوم الاعتباطية عند سوسير، فإنه شكَّل عنصرًا مهمًا في البناء السميولوجي، واعتمد عليه كثيرٌ من السميولوجيين في توسيع السميولوجيا؛ للتوسل بها في مقاربة الفنون المتنوعة.

ويرى ليفي ستروس "أن الرمز اللغوي إذا كان اعتباطيًا مسبقًا، فإنه لا يظل كذلك مؤخرًا، أي أننا إذا أخذنا في الاعتبار الكلمة اللغوية بعد استعمالها، لاحظنا أنها تفقد خاصية التعسف والاعتباط، ولا يصح المعنى الذي نعزوه لها مجرد وضع اصطلاحي"(٢٩).

وبهذا يلتقي ستروس مع سوسير في مسألة نسبية الاعتباط، وعدم إطلاقها، حيث تكسب علاقة فيما بعد تمنع على الفرد التغيير والتبديل، من خلال سلطة الجماعة. وهكذا تصبح الاعتباطية سمة مؤقتة للغة.

أما بنفينست فيرى أن العلاقة بين الدال والمدلول ضرورية وليست اعتباطية، ويأخذ على سوسير أنه قد انزلق من التفكير في الاسم إلى التفكير في الشيء؛ لأن الطابع الاعتباطي الذي تحدث عنه، ليس إلا سمة تميز علاقة الدال بالشيء الذي يدل عليه لا بالمدلول أوالتصور نفسه "(ن؛)، أي أنه يفرق بين المدلول والمرجع، ويرى أن العلاقة بين الدال والمدلول ليست اعتباطية،

وإنما الاعتباطية في العلاقة بين الرمز والمرجع، ويحدد "أن العلاقة الوحيدة المتعسفة والطارئة في اللغة هي علاقة الرمز ((13) بالشيء الخارجي الذي يشير إليه في حالة وجوده المتعين المتعين المتعين أردي

Roland Barthes  $-^{(ir)}$  بارت ويتناول رولان بارت الاعتباطية بشيء من الحذر، فحين تناول اللسان

٣٧- ناظم، حسن: مفاهيم الشعرية، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٤م. ص٥٠. الحقيقة أن سوسير لم يدع اكتشاف هذا المبدأ، بل إنه أشار إلى أنه « لا نزاع على مبدأ الاعتباطية. لكن كثيرا ما يصبح اكتشاف حقيقة ما أسهل من موضعتها المكانة اللائقة». انظد:

Saussure, Ferdinand de: Course in generallinguistics «p. 68.

٣٨- للمزيد انظر: كراتيليوس. ص، ٤٤، وما يليها.

٣٩ فضل. صلاح: نظرية البنائية في النقد الأدبي، مؤسسة مختار للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٩٢. ص. ٤٣.

٤٠- إبراهيم، زكريا: مشكلة البنية، مكتبة مصر، القاهرة،
 ١٩٧٥م. ص. ٥١.

٤١- تجدر الإشارة إلى أن سوسير يطلق عليه الرمز قصدا، وذلك للتفريق بين الدال والرمز، فهو يرى أن الرمز يتضمن علاقة سببية بمدلوله، بخلاف الدال اللغوي الذي تكون فيه العلاقة بمدلوله اعتباطية. انظر:

Saussure, Ferdinand de: Course in generallinguistics, p.68

٤٢- نظرية البنائية في النقد الأدبي. م. س. ص. ٤٣. 43- 43- Barthes, Roland: Elements of Semiology, translated by Annette Lavers & Colin Smith, Hill & Wang, New York, 1977. P. 14.

### العلامة والإحالة:

من الاعتراضات البارزة على سوسير في تناوله للعلامة إغفاله للمرجع (٨٤) أو الواقع الخارجي، وقصره العلامة على ركنين هما الدال والمدلول، حيث يرى بعض الدارسين أن هذا الإغفال يؤدي إلى إبعاد الدراسة عن الدقة العلمية.

جاءت النظرية الإحالية ردَّ فعل للنظرية التصورية التي نجدها عند الفيلسوف الإنجليزي جون لوك (٢٠٠٠)، فهو يرى أنَّ «استعمال الكلمات يجب أن يكون الإشارة الحساسة إلى الأفكار، والأفكار التي تمثلها تعد مغزاها المباشر الخاص» حيث ترى هذه النظرية أن اللغة وسيلة لتوصيل الأفكار.

وقد تعرضت هذه النظرية إلى نقد حاد من معظم المناهج الحديثة؛ لأنها ترى أن المعنى هو الفكرة فكيف يتسنى للمرسل أن ينقل المعنى إلى المتلقي، والأفكار تعد ملكا خاصا بالمرسل.

من هنا تناول كل من ريتشاردز<sup>(٠٠)</sup>، (Richards)، وأوجدن (Ogden) في كتابهما معنى المعنى (The meaning ofmeaning)، في كتابهما معنى المعنى مسألة الإحالة، وقد أوجزا فكرتهما بالعناصر التالية:

- ١- الرمز، وهو كل كلمة مكتوبة أو منطوقة، تتكون من وحدات صوتية،يقابله عند سوسير الدال، والعلاقة هنا اعتباطية.
- ٢- الفكرة، أي المفهوم، وهي الصورة الذهنية التي تتكون من خلال الدال، ويقابلها عند سوسير المدلول، والعلاقة هنا سببية.
- ٣- المرجع، وهو الواقع الخارجي، وليس له مقابل عند سوسير.

عرفه بأنه "نظام من الأعراف"، واستدرك بوصفها (جزئية الاعتباط، أو بعبارة أصح غير مدفوعة)، وبالتالي فإن النظام "يقاوم التعديلات الفردية، باعتباره مؤسسة اجتماعية".

## أهمية مبدأ الاعتباطية للسميولوجيا:

يحتل هذا المبدأ أهميةً كبرى في رؤية سوسير وتصوره السميولوجي، ومن جاء من بعده في الاتجاهات المتنوعة للسميولوجيا، فهذا المبدأ محور العلامة التي بدورها تمثل محور اللسان، الطريق الوحيد للسميولوجيا. وهو الذي يستند إليه سوسير في موضوع السميولوجيا اللغوية وغير اللغوية، فما اندرجت علاماته تحت هذا المبدأ، فهو مندرج تحت مظلة السميولوجيا، وما خرج عنه من العلامات، فإنه خارج عنها؛ لذلك تساءل عن إمكانية إدراج الأنماط التعبيرية القائمة على العلاقة الطبيعية في السميولوجا(أنا)، مقررًا على العلاقة الطبيعية في السميولوجا(أنا)، مقررًا الرئيسية التي "ستكون بلا شك العلامات القائمة على الاعتباطية"(أنا).

كما أن الاعتباطية تشكل الأساس الخفي الذي بنى عليه سوسير مفهوم التمفصل المزدوج، وطوره مارتينيه فيما بعد، وخصوصا توزيع الدراسة بين مكونين للوصف اللساني: أحدهما الصوتي والآخر الدلالي.

ومن زاوية أخرى، يشكل هذا المفهوم أهمية في النظر إلى اللغة بوصفها نسقًا، يمتلك تنظيمه الداخلي، فإذا كانت العلاقة في العلامة طبيعية، لا اعتباطية، فهذا يعني أنها قادرة على تفسير نفسها، دون الحاجة إلى العلاقة بغيرها من العلامات، وهذا بناقض مبدأ النسق (٧٤).

٤٤- السابق. ص.٦٨.

٤٥- السابق، الصفحة ذاتها.

<sup>46-</sup> Ducrot, Oswald & Tzvetan Todorov: Ensyclopedic Dictionary of the Sciences of Language,translated by,Catherine Porter,The johns Hopkins University Press, Baltimore & London, 1979.P. 131.

٤٧- السابق، الصفحة ذاتها.

<sup>24-</sup> تجدر الإشارة إلى أن سوسير لم يغفل عن إيراد المرجع، بل أقصاه قصدا، حيث يقول إن العلامة لا تربط بين الشيء والاسم، بل بين المفهوم والصورة السمعية»، ويبدو لي أن منهجه في تناول اللغة هو الذي دفعه إلى ذلك، فهو يتبنى المنظور الداخلي لدراسة العلامة.انظر: ص، ٢٠١٠.

٤٩- جيرو، بيير: علم الدلالة، ترجمة: مازن الوعر. ص ص، ٥٧- ٨٥.

<sup>50-</sup> Ogden, C.K. & Richards I. A: The meaning of Meaning. p.p. 10-11.

إذا كان الدال والمدلول هما ركنا العلامة عند اللسانيين، فإن دريدا(٥٠) يرى أن كل علامة تؤدى

. وظيفتين، هما الاختلاف والإرجاء، وبنية العلامة تعتمد عليهما، وليس على الدال والمدلول، أي

أن العلامة تنبني من خلال اختلافها عن

العلامات الأخرى، وهذا الاختلاف الذي يعتمد

على الإرجاء "أينتهي إلى الحضور الذي لا يتم الحصول عليه أبدا "(نه).

ويمكن توضيح ما ذكرناه بالمثال الآتي: نحن نميز بين كلمتى باب وناب من خلال قوة الاختلاف، كما نميز كلمة ناب تمييزًا مختلفًا من خلال قوة

الإرجاء التي ندركها حينما تدخل هذه الكلمة في

تركيب فني، مثلا (كشر عن أنيابه)، لذا تغدو

العلامة نصف مكتملة في انتظار النصف الغائب.

وبناء على هذا النقص في العلامة بضعها

استنادًا إلى ما سبق، ليست العلامة التمثيل المحسوس للصورة الصوتية، بل إنَّها الأثر الذي

يصفه دريدا بأنه ليس طبيعيًا، فاللغة "بنية من

الإحالات اللانهائية، التي يشير فيها كل نص

إلى النصوص الأخرى، وكل علامة إلى العلامات

الأخرى، إنها بنية لا يوجد فيها إلا آثار الآثار"(٥٠٠).

تمتلكه، والذي يدفعنا إلى ما لا تمتلكه، أي أنها

تذكرنا وتدلنا على ما ليس فيها، وبالتالي تدفع

الذهن للعمل على الوصول إلى الأثر، من خلال

إن العلامة تحرك الذهن باتجاه ما ليس فيها، ومن هنا تكتسب قوتَها، من خلاًل الأثر الذي

ديريدا تحت المحو (Under Erasure)، مما يعنى قصور العلامات وعدم كفايتها، وبالتالي عدم

قطعيتها؛ لعدم احتوائها القيمة المطلقة.

العلامة والأثر:

وبناء على هذه العناصر، أشارا إلى ضرورة تناول العلاقات في العلامة من زاويتين: الأولى من خلال العلاقة بين الأفكار والكلمات، والثانية من خلال علاقة هذه الثنائية، أما إغفال المرجع فإنه يؤدى إلى خلل في الدراسة العلمية، وقد أطلق على هذه النظرية النظرية الإحالية، ولمثلثهما في هذا المجال شهرة كبيرة في الدراسات اللسانية:



ونلاحظ أن هذه العناصر تتفق مع رؤية كثير من السميولوجيين (٥١)، وعلى رأسهم بورس، كماتقترب من الرؤية التراثية، وخاصة طرح أبي ف الأعبان".

وعليه فقد تناول العلامة من خلال أربعة عناصر:

- الموجود في الأعيان.
- الموجود في الأذهان.
- الموجود في الألفاظ.
- الموجود في الكتابة.

وقد ترتب على إضافة المرجع للعلامة كثير من النقاشات، من ذلك ما يتعلق بالعلاقة الاعتباطية، ففي حين رأى سوسير أن العلاقة الاعتباطية بين الدال والمدلول، رأى آخرون أن الاعتباطية بين الدال والمرجع، وليس بين الدال والمدلول.

قوتى الاختلافوالإرجاء.

المرجع

حامد الغزالي<sup>(٥٢)</sup> الذي يقول: «إن للشيء وجودًا في الأعيان ثم في الأذهان ثم في الألفاظ ثم في الكتابة، فالكتابة به دالة على اللفظ واللفظ دال على المعنى الذي في النفس والذي هو مثال الموجود

٥٣- راي، وليم: المعنى الأدبى من الظاهراتية إلى التفكيكية، ترجمة: يوئيل يوسف عزيز،دار المامون للترجمة والنشر، بغداد، ط١، ١٩٨٧م، ص ١٦١، وراجع حول المفاهيم الواردة قضايا نقدية ما بعد بنيوية، ميجان الرويلي، ص، ٩٣، وما يليها.

٥٤ - إيفانكوس، خوسيه ماريا: نظرية اللغة الأدبية، ترجمة: حامد أبو أحمد، مكتبة غريب، القاهرة، ١٩٩١م، ص، ١٦٧.

٥٥- السابق، ص، ١٥٤.

٥١- مثل فريجه، وبورس، وموريس راجع القاموس الموسوعي الجديد لعلوم اللسان، أوزوالد ديكرو وجان مايري سشايفر، ترجمة:، منذر عياشي, جامعة البحرين، ٢٠٠٣م, ص٣٤٦٠.

٥٢- الغزالي، أبو حامد: معيار العلم،تحقيق:سليمان دنيا، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٩م. ص، ٧٥.

والملاحظ أن ثمَّة تشابهًا لهذا مع ما طرحه سوسير (٢٥)، من أن العلامة ليست "الدال والمدلول"، بل هي الاختلاف والإرجاء ، إلا أن سوسيريرى أن العلامة اتحادً، في حين يراها دريدا اختلافًا.

### العلامة اللغوية وغيراللغوية:

ليست العلامة مقصورة على اللغة، ولكنها تتعداها إلى أنظمة كثيرة غير لغوية، وهذه الأنظمة داخلة في جميع مناشط الحياة، مما يجعل حصرها متعذرًا.

وعندما نظر سوسير إلى اللغة بوصفها منظومة لغوية مطلقة، فإنه في الوقت نفسه أكد أن اللغة ليست المنظومة العلامية الوحيدة، وأن ثمة منظومات أولية كثيرة، من تلك علامات الطرق، والإشارات الضوئية، وهي تمثل شكلًا من أشكال اللغة. ففي تعريفه للغة يشير إلى أنها "نظام من العلامات التي تعبر عن الأفكار"(٥٠٠)، ويقارنها بأبجدية الصم والشعائر الرمزية واللياقة والعلامات العسكرية.

كما أن العلاقة في هذه المنظومات اعتباطية غير معلّلة أيضا، مثلها مثل العلاقة اللغوية؛ لذا يستشرف سوسير وجود منهج نظري عام لدراسة المنظومات العلامية بشكل عام؛ أطلق عليه: علم السميولوجيا، وعلم اللغة جزء من هذا العلم المتوقع. يقول: "من المكن تصور علم يدرس العلامات حية في المجتمع، وسيكون جزءا من علم النفس الاجتماعي، ومن ثم جزءا من علم النفس العام، وسأطلق عليه: السميولوجيا (من اللفظة اليونانية سيميون "علامة") (٥٠٠).

ويرى بيير جيرو<sup>(٥٥)</sup> إن كل علامة أو إشارة - "عبارة عن منشط مشترك"، مما يشير إلى الجانب الاجتماعي، متفقًا مع سوسير في نظرته للعلامة بأنها علامات حية في المجتمع، وأنها اعتباطية سواءً كانت لغويةً أو غير لغوية.

ووفق بيير جيرو يمكن تقسيم العلامة، إلى شكلين رئيسين:

الأول - العلامة الطبيعية: وهي التي تعتمد على العلاقات الموجودة في الطبيعة وبين الظواهر، ونضرب على ذلك مثلًا الاشتراك القائم (بين الغيم والمطر).تشكل كل معارفنا وثقافاتنا وعلومنا وعيًا دقيقًا ومضبوطًا إلى حد ما بهذه العلاقة الطبيعية.والجدير بالذكر أنها لا تأخذ قيمة إشارية إلا حين نشترك فيها في أذهاننا، ".

الثاني -العلامة الاصطناعية: وهي علامات "من صنع إنساني أو حيواني، وهي تنقسم بدورها إلى مجموعتين، أمَّا الأولى فنستخدمها تمثيلًا

للواقع، كالرسم والخريطة والتسجيل الفوتوغرافي مثلًا. وأما الثانية، فنستخدمها في الاتصال مع الآخرين، كالكلام المنظم وإشارة الأدب وإشارة الأخطار" وسوف نقصر الحديث – هنا – على العلامات الاصطناعية دون الطبيعية.

يعرف روسي لاندي (٢٠٠) الأنساق الاجتماعية بأنها "الأنسنة وكل ما نتج عنها، أي أنها ما قبل التاريخ الإنساني منظورًا إليها من زاوية السيميوطيقا العامة"، فهي الأنساق التي تصنعها الجماعة، ويكون هناك تواطؤ عليها.

٥٦- يقول سوسير بهذا الصدد: «لا يوجد في اللغة إلا الاختلافات»،
 انظ:

Saussure, Ferdinand de: Course in generallinguistics,p.120. لكن ينبغي التنبه إلى أن هناك اختلاها بينهما حول هذا المفهوم، راجع خوسيه إيفانكوس، م.س، ص، ١٥٤.

<sup>57-</sup>Saussure, Ferdinand de: Course in general linguistics, P.16. ۱-۵۸ السابق، الصفحة نفسها.

٥٩ - جيرو، بيير: علم الدلالة، ترجمة:منذر عياشي، طلاس، دمشق، ١٩٩٢م. ص٠٣٠.

٦٠- السابق الصفحة نفسها.

٦١- السابق.

<sup>77-</sup> حنون، مبارك: دروس في السيميائيات، دار توبقال، الدار البيضاء، ط١، ١٩٨٧م. ص ص. ٢٤-٢٥.

ويقسم لاندى الأنساق الاجتماعية(١٣) إلى الأنساق الرئيسة التالية:

أولا - الأنساق اللفظية، وهي تلك الأنساق التي لها خصوصياتها المتنوعة، وإعدادات مثل الأنواع السننية على التمييزات التي يحدثها الانسان في مادة الصوت.

والمقصود باللغات الحالات الخاصة للكلام، أى "القدرة الإنسانية على استعمال أنواع سننية متسقة للتلفظ بأصوات قصد أغراض تواصلية وتعبيرية عادية"(١٤٠٠).

وتدخل العلاقات اللفظية ضمن النسق الرابع عند أندريه مارتينيه (٥٠)، وهو النسق الذي تلتئم فيه الوحدات الدلالية من عدة علامات، كلّ دال علامة منها يمكن تقسيمه إلى عدة أشكال، بالطبع، مع جواز دخول العلامات ذاتها في وحدات دلالية مختلفة ودخول الأشكال ذاتها في علامات متنوعة .

وإذا نظرنا إلى عبارات اللغة، فسنجد أنها تقوم على نوعين من الاختيار(٢١١)، يتناسبان مع مستويين من مستويات التحليل:

أ- اختيار الوحدات الدالة، فالمتكلم لكي يتكلم، يقوم باختيار وحدات لغوية صغرى، هذه الوحدات يسميها مارتينيه (مونيم) أي (لفظم)، كما ترجمها بعضهم إلى العربية، وتنقسم هذه المونيمات إلى ثلاثة أنواع:

- مونيم يتمثل في أصل الكلمة من غير زيادة.

- مونيم اقتراني أو متصل، مثل السوابق واللواحق، كأل التعريف، وواو الجماعة.

- مونيم حر، مثل حروف الجر.

ب- اختيار الوحدات المائزة، تتكون الوحدات المائزة من عدد من الأصوات التي تشكل المونيم... ففي لفظة مثل (سار) نجد ان المتكلم قد جعل اختياره في الأصوات الثلاثة (m-1-c)، وهذه الأصوات قادرة على أن تميز هذا المونيم من مونيم آخر يملك قابلية التبادل معه، مثل: (دار -جار - حار...الخ)

ثانيا- الأنساق غير اللفظية، وهي الأنساق التي لا تستعمل أنواعًا سننية قائمة على أصوات متلفظ بها، ولكنها تستعمل أنواعًا سننية قائمة على أنماط أخرى من الأشياء، هاته الأسماء الأخرى التي سيسميها بالأجسام هي إما أشياء توجد قبليا في الطبيعة، وإما لأن الإنسان أنتجها لغايات أخرى، وإما أنها أنتجت بغرض أن تستعمل بوصفها دلائل، أو أنها استعملت باعتبارها دلائل في نفس الفعل الذي نتجت فيه (١٧).

ويمكن تقسيمها إلى التالي:

١- أنساق دلالية عضوية، حيث يقوم الإنسان بسلوك معين، وتشمل:

أ- حركات الأجسام، وأوضاع الجسد، والتواصل بالإشارة، وتعابير الوجه، وتعابير أخرى، وأوضاع الجسد...

ب- الإشارات الدالة على القرب المتعلقة باستعمال الإنسان للمكان.

ج- اللمسي، والشمي، والذوقي، والبصري،

٢- أنساق دلالية أداتية، حيث يقوم الإنسان بسلوك بواسطة شيء، وتشمل:

٦٣ في التراث العربي تناول موسع لهذين النسقين، نجدهما عند الجاحظ مثلا الذي صنفها إلى قسمين قسم مرتبط باللغة، وآخر خارج عن اللغة كالإشارة والعقد وغيرها، انظر الحيوان ج ١، ص، ٣٦ وما بعدها حول هذين النوعين، حيث قال:» وجعل آية البيان بها يتعارفون معانيهم، والترجمان الذي إليه يرجعون عند اختلافهم، في أربعة أشياء، وفي خصلة خامسة، وإن نقصت عن بلوغ هذه الأربعة، وهذه الخصال هي: اللفظ والخط والإشارة والعقد والخصلة الخامسة ما أوةجد من صحة الدلالة، وصدق الشهادة» وانظر البيان والتبيين، ج ١ ص، ٧٦ وص، ٨١. ٦٤ - حنون، مبارك: دروس في السيميائيات، ص، ٢٢.

٦٥ - فاخوري عادل: تيارات في السيمياء، دار الطليعة، بيروت، ط١، ۱۹۹۰م. ص، ٤٤.

٦٦- عياشي، منذر: اللسانيات والدلالة، مركز إنماء, ط١, ١٩٩٦م ص. ص، ۱۳۳–۱۳۶.

٦٧ - حنون، مبارك: دروس في السيميائيات، ص، ٣٢.

أ- الشيئي، أي الأشياء القائمة على أشياء، يروضها الإنسان وينتجها ويستعملها، ثياب، حلي، زخارف، أدوات مختلفة، آلات...

ب- المؤسسي: كل أنواع التنظيمات الاجتماعية، وبالتحديد كل الأنساق المتصلة بروابط القرابة والطقوس والأعراف والعادات والنظم والقضاء والديانات والسوق الاقتصادي..(١٨٠٠).

وتقسم مدرسة (تارتو) السوفييتية الأنساق إلى قسمين:

أ- أنساق منمذجة أولية: وهي الأنساق اللفظية السانية.

ب- أنساق منمذجة ثانوية: وهي مبنية على الأنساق الأولى، ويصنف ضمنها الدين، والأساطير، والشعر، وعموم الفنون والملامح الميزة للثقافة "

والألسن الطبيعية -وفق أندريه مارتينيه (٢٩) - تمتلك خاصية تميزها عما سواها من وسائل الاتصال، وهي التمفصل، أو التقطيع المزدوج، ويعتمد هذا التمفصل معيارًا أساسًا لتصنيف الأنساق العلاماتية:

الصنف الأول: يحتوي على وحدات دلالية يستحيل تقطيعها، ككل إلى عدة علامات، ويستحيل كذلك تقطيع دالها إلى عدة مركبات بسيطة، أي إلى ما يسمى بالأشكال، مثال ذلك نسق أضواء السيرعند تقاطع الطرق، فهو يتركب عادة من ثلاث وحدات دلالية، لا تجتمع أبدًا، ولا يمكن تقسيم كل دال منها إلى أشكال أكثر بساطة، فالضوء الأحمر يشير إلى منع المرور، والضوء الأخضر إلى السماح به، بينما يدل الضوء الأصفر إلى المرحلة الإنتقالية، كذلك يعود إلى هذا الصنف الاتصال الحيواني عامة وبعض أنساق الحركات.

الصنف الثاني: يتكون من وحدات دلالية قابلة للانقسام إلى علامات بسيطة، كل علامة منها

يمكن أن تدخل في تركيب وحدات دلالية مختلفة، ويمكن اعتبار ترقيم الغرف في الفنادق من هذا الصنف أيضًا، فالرقم (٣٥) مثلا يشير كوحدة دلالية إلى غرفة معينة من الفندق، كما أن كل جزء منهما يشكل علامة كاملة، فالرقم (٣) يعين الطابق، والرقم (٥) إلى مرتبة الغرفة.

ومن الواضح أنه يمكن أن تدخل كل علامة من العلامتين في وحدات دلالية أخرى، مثلما هي الحال في أرقام الغرفة (٢٥) و(٣٢) حسب عدد الطوابق (٢٠٠).

الصنف الثالث: فيه يستحيل تقطيع الوحدة الدلالية إلى عدة علامات، بل يقتصر تركيبها على علامة بسيطة فقط، لكن بالإمكان تحليل دال كل وحدة دلالية إلى مركبات مختلفة ليست ذات دلالة أى إلى أشكال.

يندرج تحت هذا الصنف مثلًا: دقات استهلالات البث الإذاعي، دقات الأوامر العسكرية، تراقيم السجل، ففي هذه الحالات يتألف الدال من عدة نوطات، أو عدة أرقام، يمكن أن تدخل كل نوطة أو أن يدخل كل رقم منها في دالات مختلفة، لكن دون أن يكون للنوطة الواحدة أو للرقم المنفرد مدلولٌ ما(۱۷).

الصنف الرابع: هو ما يشكل أنساق اللغات الطبيعية...أي أن النسق الذي تلتئم فيه الوحدات الدلالية من عدة علامات، كل دال علامة يمكن تقسيمه إلى عدة أشكال، بالطبع مع جواز دخول العلامات ذاتها في وحدات دلالية مختلفة، ودخول الأشكال ذاتها في علامات متنوعة...

بالإضافة إلى العبارات اللسانية، لا يمنع بريبتو إمكانية تحقق التمفصل المزدوج في أنساق أخرى، فثمة نسق ترقيم للهاتف يندرج تحت هذا الصنف، مثلا رقم الهاتف 1۷/۲۵/٦١٣٤٨٩ يتركب من ثلاث علامات ذات المدلولات الآتية:

٧٠- السابق ص: ٤٢- ٤٣.

٧١- السابق الصفحة نفسها.

٦٨- السايق، ص٢٣٠.

٦٩- فاخوري عادل: تيارات في السيمياء، ص١٤٠.

مع ائتلاف كل علامة منها من عدة أشكال (٢٢).

### العلامة بين القصدية والتأويل:

مسألة القصدية وعدمها في العلامة من المسائل المهمة التي أثيرت في العصر الحديث بشكل واسع (٧٦)، وقد انقسم الدارسون حيالها إلى فريقين:

الأول يؤكد الطبيعة الإبلاغية التواصلية للعلامة، ويمثل هذا الاتجاه كل من مونان ومارتيني وبريبتو في فرنسا، وهؤلاء يرون أن العلامة تتكون من دال ومدلول وقصد.

الثاني يؤكد الجانب التأويلي للعلامة، أي من حيث إمكانية العلامة للتأويل بالنسبة للمتلقي، وهو اتجاه ارتبط بالأدب، ويبرز فيه الناقد الفرنسي رولان بارت، الذي أضاف إضافات متميزة وبارزة على درس العلامة، حتى عُدَّ رائد هذا الاتجاه، ولا سيما أنه أفاد من طروحات سوسير وهلمسليف في الدفع بدرس العلامة إلى الأمام.

ومع ذلك فإن الحديث عن التأويل لا يمكن أن يتناول بعيدا عن بورس، الذي يعد المرجع في هذه المسألة.

لقد أولى بورس المؤول (Interpretant) أهمية قصوى في أركان العلامة، وأعطاها حرية لا نهائية من المتواليات، "فالعلامة كل ما يحدد شيئا آخر (مؤوله) بإرجاعه إلى شيء بدوره هو الآخر يرجعه (موضوعه) بنفس الطريقة، فالمؤول يصير بدوره علامة وهكذا دواليك إلى ما لا نهاية "(نا).

| ٧١       | ٥٢      | ٩٨٤٣١٦  |
|----------|---------|---------|
| المقاطعة | المدينة | المشترك |

٧٢- السابق، ص، ٤٤.

ويمثل التأويلُ في نظرية إيكو<sup>(٥٠)</sup>عمادَها، فهناك روابط عميقة بين السيميائية والتأويل، حيث إنه لا يرى العلامة إلا بوصفها مؤولة بواسطة مؤول، وهذا يفسر ما طرحه حول اتصال الإنسان بالآلة، فهو يراه عملا دلاليا؛ لارتباطه بالتأويل.

وفي هذا يقتفي بورس في مفهومه للعلامة، وأنها لا تكون علامة إلا إذا توافرت على ثلاثة عناصر: المثل، والموضوع، والمؤول (٢٧). لا بد من تفاعلها، وهذا التفاعل هو ما أسمام السيرورة التأويلية (semiosis) وهو ما يرادف التأويل عند إيكو.

إن العلامات "نتيجة مؤقتة لقوانين الشفرة المنظمة لعلاقات علامات مؤقتة للعناصر، يمكن دخول كل عنصر منها -ضمن أحوال خاصة بالشفرات- في علاقات أخرى لتأليف علامات جديدة"(١٠٠٠). وبهذا تنتج عملية التاويل علامات أخرى، والأخرى تنتج أخرى وهكذا.

لكن إيكو يطرح صنفين من عمليات هذه السيرورة التأويلة، الأولى النهائية، والثانية اللهنهائية، أما "عمليات السيرورة التأويلية اللهنهائية للعلامة فهي الضمان الوحيد لإنشاء نظام سيميائي يستطيع الحد من جموحه بوسائله الخاصة"(٢٩).

وهذا يقودنا إلى مسألة تأويل العلامة، وكيف تطورت عبر مراحل دراسة النص، لنجد أن التأويل مر بالمراحل التالية (^^):

التأويل سعيًا إلى قصدية الكاتب، ماذا يقصد من وراء ما كتب؟ وما هو المعنى الأخير للنص؟ وماذا يجب أن يفهم من خلال القراءة؟

٧٧- ليست مسألة التأويل حديثة، فهي ترتد إلى نشأة النص، وخاصة المقدس منه، ثم انتقلت إلى تأويل النص الإبداعي، للمزيد حول ذلك، انظر: مجهول البيان لمحمد مفناح، دار توبقال، ط١، ١٩٩٠م، ص ٩٠ وما يليها. ودلائلية النص الأدبي لعبد القادر فيدوح، ص ٢٥ وما يليها

٧٤ - دولودال، جيرار: السيميائيات أو نظرية العلامات، ص، ٩٦.

۷۰- القاموس الموسوعي الجديد لعلوم اللسان. م. س. ص. ۲۸٦. 76- Peirce, Charles Sanders: Collected Papers. 2. 228. ۷۷- السابق: ٥. ٤٨٤.

<sup>78-</sup> Eco, Umberto: A Theory of Semiotics. Bloomington,Indiana UniversityPress,London,Mac millan,1976.p.49.

٧٩- السابق. ص. ٦٨.

٨٠ الكدية، الجلالي: بين التأويل والتلقي، ضمن الترجمة والتأويل، كلية الآداب، الرباط، ط١، ١٩٩٥، ص، ٣٠.

التأويل سعيًا لمعرفة قصدية النص، مع طرح أولوية الزاوية البنيوية وإشكالية الشرح، وتبيين المنظومة الدلالية والانسجام النصي.

التأويل سعيًا لمعرفة قصدية القارئ، ماذا يقرأ القارئ؟ وما هي خلفيات القراءة؟ وهل توجد قراءة واحدة، أم قراءات متعددة للنص الواحد، حسب دائرة معارف كل قارئ ودرايته ومهارته على القراءة والتأويل؟

هكذا يتحول التأويل من المرسل وقصديته إلى المتلقي وتأويله وطريقة فهمه (^^\)، فيصبح المدلول مختلفا من متلق إلى آخر، وفق تأويله له، بل يمكن أن نجد مدلولات مختلفة عند المتلقي الواحد، نتيجة تكرار التلقي، وهذا بابُّ واسع في الدراسات الحديثة، وخاصةً في تلقي الأدب.

ويُعد هذا التحول المحور الذي تدور حوله نظرية التلقي، بل إنه أصبح مركز اهتمام النقد الأدبي في القرن العشرين من حيث التنظير والتطبيق. ورغم الاختلافات العديدة بين منظري التأويل حول طرق وكيفية تأويل النص، فإنهم يجمعون على أهميته واستمراره (٢٨). ولعل ما سنتناوله حول التحول، وخاصة الشكل الثاني منه، يضيء جانبًا من هذا الموضوع.

### العلامة وعلامة العلامة (التحول):

تتكون العلامة، كما مر، من دال ومدلول ومرجع، أو من دال ومدلول وفق سوسير، إلا أن الدال والمدلول لا يبقيان على حال واحدة إلى الأبد، فالدلالة تتحول وتتنقل من معنى إلى آخر.

ويأخذ هذا التحول شكلين رئيسين، طرح الأول سوسير حينما أكد أنه "يمكن من بعض الأوجه أن

ننسب إلى الدليل اللغوي صفتي اللاتحول والتحول والتحول في آن "(٢٠)، فهو يرى أن الدليل قابل للتحول؛ لأنه متواصل في الزمن ومتغير فيه، ولهذا تكتسب الكلمات مع مرور الزمن دلالات أخرى لم تكن فيها.

وهذا التحول يدخل فيما كان يعرف بأشكال تغير المعنى، مثل تعميم المعنى (١٤٠)، وذلك بالانتقال من المعنى الخاص إلى المعنى العام، كإطلاق اسم علم على منتج، ومثله تخصيص المعنى وهو عكس السابق، مثل تخصيص كلمة حرامي باللص، مع أن المعنى الأصل يعنى فعل المحرم.

ومن أشكال تغيير المعنى النقل، وانحطاط المعنى، ورقيه، مثل كلمة (الرسول) التي تحولت من أي إنسان يرسل إلى الرسول المبعوث من الله.

لكن الشكل الثاني للتحول هو الأبرز في هذا المجال، وهو المجاز، وذلك لأنه يتحول في زمن قصير وربما يتحول آنيا، من خلال دخول العلامة في علاقات جديدة.

هذا التحول في الطرح السميولوجي أفرز ما يطلق عليه رولان بارت (الدلالة الصريحة والدلالة الضمنية) (١٥٠) في مجال سميولوجيا الدلالة.

وقد استقى بارت مفهومي التعيين والتضمين من هيلمسليف Hejilmslev، وقام ببلورتهما، حيث استبدلهما بالدال والمدلول يقول بارت: "وقد أعطى هيلمسليف هذه الإشارة السيميائية الإيحائية) مقابل (اللغوية الشارحة)، حيث يكون هناك تطابق بين الإشارة وما تدل عليه في الرسالة

<sup>83-</sup> Saussure, Ferdinand de: Course in general linguistics, p.74.

٨٤- أنيس، إبراهيم: دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو المصرية،
 القاهرة، ط ٤، ١٩٨٠م، ص، ١٥٤.

٥٨- كان هوسرل يميز بين نوعين من العلامات: التأشيرية والتعبيرية، والأخيرة هي التي تمنح المعنى، حيث تمثل غرض الاتعبيرية، أو العمد اللغوي الحي، بينما التأشيرية تخلو من الرغبة التعبيرية، وتعمل كعلامة، دون حياة في نظام المعنى الكيفي. (نورس، كريستوفر: التفكيكية، النظرية والتطبيق، ترجمة: رعد جواد، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية، ط، ١، ١٩٩٢م.

٨١- هذه النقاشات تستدعي ما طرحه أبو هلال العسكري في معرض حديثه عن العلامة حين قال:» يمكن أن يستدل بها، أقصد فاعلها ذلك، أم لم يقصد «، فيصبح القصد خارج التحليل، حيث تحتفظ العلامة بدلالة مشتركة. كما أن أبا هلال وسع مسألة القصدية لتشمل العلامة غير اللغوية حين أشار إلى أن « آثار اللص تدل عليه وهو لم يقصد ذلك ... وليس هو فاعل لأثره من قصد»، وهنا تصبح العلامة ذات فعل ناتج عن العلاقة العرفية، ويصبح التأويل مشتركا، دون تدخل من فاعل العلامة.
٨٢- السابق. ص، ٨٤.

الأولى، فلا تكون دالة في رسالة ثانية"(٢٨).

أما الدلالة الضمنية، كما يراها بارت (٢٠٠)، فهي "نظام دلالي على المستوى الثاني مبني على الدلالة الصريحة"، أي أن الرسالة "يمكن أن تصير هي نفسها مستوى تعبيريًا جديدًا لرسالة ثانية، تكون امتدادًا لها، أي بوجيز القول تصير الرسالة الأولى (دالًا) لرسالة الثانية"(٨٠٠).

ويمكن زيادة توضيح هاتين الدلالتين عند بارت من خلال التالى:

الدلالة الصريحة: وهي جوهرية ومحددة، ويندر أن يختلف عليها اثنان، وهي تتحرك تحركا أفقيا مسطحا، منتقلة من المرسل إلى المستقبل، وممثلة رسالة ذات مرجع، هو سياقها.

الدلالة الضمنية: وهي تتحرك على مستويين:

أ- عمودي، ويأتي من حيث الاختيار، فمعرفتنا لسره تتحدد بمعرفتنا لسلم الخيارات الممكنة كبدائل، وإدراك هذه العملية يحتاج إلى إحضار عناصر غائبة عن النص.

ب -أفقي، ويفترض فيه أن يكون جديدًا، والهدف هنا جمالي، فالغرض ليس الإخبار، وإنما إيجاد أثر بعيد الغور في النفس، ونتيجة ذلك التجربة الجمالية، وكما يقول رولان بارت: "الحركة الله متناهية لكل مستوى من مستويات المعنى ضد لحظة إدراكه".

|                | المدلول الصريح | الدال الصريح |
|----------------|----------------|--------------|
| المدلول الضمني |                | الدال الضمني |

٨٦- السابق الصفحة نفسها

### الخاتمة:

حاولت هذه الورقات توضيح مفهوم العلامة في اللسانيات الحديثة والسميولوجيا، منطلقة من أبرز مفاهيم دارسي العلامة، أحدهما رائد اللسانيات الحديثة فردينان دي سوسير، والثاني أستاذ السميولوجيا المنطقية شارلز. س. بورس.

وعلى الرغم من السهولة الظاهرة لتناول العلامة، إلا أنها تبدو في الدراسات الحديثة والقديمة قضية معقدة وشائكة، وكلما تقدم فيها الدارس وجدها تزداد تعقيدا واتساعا. ولعل مرد ذلك إلى طبيعة العلامة وتغلغلها في مجالات الحياة كلها؛ مما فرضها على العلوم المختلفة من لسانية، وسميولوجية، وفلسفية، واجتماعية، ونفسية، وغيرها.

وتبين من خلال هذا الجهد المتواضع، أن كل سعي لتحديد مصطلحاتها ومفاهيمها يقود إلي اللانهائية، مثلما تقود العلامة هو الذي دفع اللانهائي. وهذا الاتساع للعلامة هو الذي دفع المحدثين للإيمان بأن كل ما في الكون علامة، وراحوا يفسرون هذه العلامات من منطلقات مختلفة.

بيد أن هذه الرؤية ليست جديدة، فقبل عدة قرون، كان المسلمون الأوائلُ ينظرون إلى العالم بوصفه علامة على وجود الخالق عز وجل، ومن منطلق توجيهات قرآنية مكثفة؛ فسعوا إلى التعامل مع العلامة على أنها حسية حاضرة تحيل إلى مجرد في الغياب.

ومع كل هذا الدرس الحديث والقديم فإن العلامة مادة لا تنفد، ومعين لا ينضب للدرس في كثير من الحقول العلمية، ولعل هذا من مزاياها التي تضمن استمراريتها وبقاءها ما دام الإنسان موجودًا.

۸۷ – الغذامي، عبدالله: الخطيئة والتكفير، ط۲، ۱۹۹۱م. ص،۱۲۸. ۸۸ – بارت، رولان: الأدب بلاغة، ضمن اللغة والخطاب الأدبي، ترجمة: سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط، ۱۹۹۳م. ص،۵۰۰.

### المراجع

### أولا- المراجع العربية:

إبراهيم، زكريا: مشكلة البنية، مكتبة مصر، القاهرة، ١٩٧٥م.

أبوزيد، نصر حامد: إشكالية القراءة وآليات التأويل، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ١٩٩١م.

أنيس، إبراهيم: دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ط٤، ١٩٨٠م.

الجاحظ، عمرو: البيان والتبيين، تحقيق فوزى عطوى، دار صعب، بيروت، ١٩٦٨م.

الجاحظ، عمرو: الحيوان، ت عبد السلام هارون، القاهرة، ١٩٨٣م.

الجرجاني، عبدالقاهر: دلائل الإعجاز في علم المعاني، تحقيق: محمد رشيد رضا، دار الكتب العلمية ، بيروت، ط، ١ ، ١٩٨٨م.

حنون. مبارك: دروس في السيميائيات، دار توبقال، الدرا البيضاء، ط١، ١٩٨٧م.

الرويلي. ميجان: قضايا نقدية ما بعد بنيوية، النادي الأدبي، الرياض، ١٩٩٦م.

ابن سينا، الحسين: الشفاء (العبارة)، تحقيق: محمود الخضيري، الهيئة المصرية العامة، القاهرة ١٩٧٠م. عياشي، منذر: اللسانيات والدلالة، مركز إنماء، ط١، ١٩٩٦م.

الغذامي، عبدالله: الخطيئة والتكفير، ط٢، ١٩٩١م.الغزالي، أبو حامد: معيار العلم، ت سليمان دنيا، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٩م.

فاخوري، عادل: تيارات في السيمياء، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط١، ١٩٩٠م.

فضل، صلاح: نظرية البنائية في انقد الأدبى، مؤسسة مختار للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٩٢م.

فيدوح، عبدالقادر: دلائلية النص الأدبى، جامعة وهران، ط١، ١٩٩٣م.

الكدية، الجلالي، بين التأويل والتلقي، ضمن الترجمة والتأويل، كلية الآداب، الرباط، ط١، ١٩٩٥م.

مفناح، محمد: مجهول البيان ، دار توبقال ، ط،١، ١٩٩٠م

ناظم، حسن: مفاهيم الشعرية، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٤م.

### ثانيا- المراجع المترجمة:

إيفانكوس، خوسيه ماريا: نظرية اللغة الأدبية، ترجمة: حامد أبو أحمد، مكتبة غريب، القاهرة، ١٩٩١م. بارت، رولان: الأدب بلاغة، ضمن اللغة والخطاب الأدبي، ترجمة: سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٣م.

جيرو، بيير: علم الدلالة، ترجمة: منذر عياشي، طلاس،دمشق، ١٩٩٢م.

جيرو، بيير: علم الدلالة، ترجمة مازن الوعر، دون بيانات.

ديكرو، أوزوالد وآخرون: القاموس الموسوعي الجديد لعلوم اللسان، ترجمة: منذر عياشي، جامعة البحرين، ٢٠٠٣م.

دولودال، جيرار: السيميائيات أو نظرية العلامات، ترجمة: عبدالرحمن بو علي، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية، ط١ ٢٠٠٤م.

راي، وليم: المعنى الأدبي من الظاهراتية إلى التفكيكية، ترجمة: يوئيل يوسف عزيز، دار المامون للترجمة والنشر، بغداد، ط١، ١٩٨٧م.

كريستيفا، جوليا: علم النص، ترجمة: فريد الزاهي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط٢، ١٩٩٧م.

مارسيلو، داسكال: الاتجاهات السيميولوجية المعاصرة، ترجمة:حميد لحمداني وآخرين، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ١٩٨٧م.

نورس، كريستوفر: التفكيكية، النظرية والتطبيق، ترجمة: رعد جواد، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية، ط، ١، ١٩٩٢م.

## ثالثا-المراجع الأجنبية:

Barthes, Roland: Elements of Semiology, translated by Annette Lavers & Colin Smith, Hill & Wang, New York, 1977.

Ducrot, Oswald & Tzvetan Todorov: Ensyclopedic Dictionary of the Sciences of Language,translated by,Catherine Porter,The johns Hopkins University Press, Baltimore & London,1979.

Eco, Umberto: A Theory of Semiotics. Bloomington, Indiana University press, London, Macmillan, 1976.

Ogden, C. K. & Richards I. A: The meaning of Meaning. London, 1945.

Peirce, Charles Sanders: CollectedPapers (8 Vols.). (Ed. Charles Hartshorne, Paul Weiss & Arthur W Burks). Cambridge, MA: Harvard University Press, 1931-58.

Peirce, Charles: Letters to Lady welby, New Haven, Whitlock, 1953.

Plato: The dialogues of Plato, translated by Benjamin Jowett, Oxford.1968.

Saussure, Ferdinand de: Course in generallinguistics, Translated, with an introduction and notes by Wade Baskin, McGraw-Hill, edition, 1, 1966

Sebeok, Thomas: Contributions to the doctrine of signs, Indiana University Press, 1976.