

وزارة التعليم

جامعة القصيم

كلية اللغة العربية و الدراسات الاجتماعية

قسم اللغة العربيّة و آدابها

علاقة الشّاعر بالنّص الشّعريّ في ضوء المدونة النّقدية من العصر الجاهلي إلى أبي تمّام

رسالة مقدمة لاستكمال متطلبات الحصول على درجة دكتوراه الآداب في

الدراسات الأدبية

إعداد الطّالبة: فاطمة بنت عبدالله الشمري

الرقم الجامعي 332217733

إشراف: د/ عبدالله تاج

أستاذ الأدب العربي القدي

العام الجامعي: 1437- 1438هـ



المملكة العربية السعودية وزارة التعليم من المعلقة القصيم المعلقة العربية و الدراسات الاجتماعية قسم اللغة العربية و أدابها

# علاقة الشّاعر بالنّص الشّعري في ضوء المدونة النّقدية من العصر الجاهلي إلى أبي تمّام

فاطمة بنت عبدالله بن ناصر الشمري

#### تقرير اللجنة:

تمت الموافقة على قبول هذه الرسالة استكمالا لمتطلبات درجة الدكتوراه من في الدراسات الأدبية لجنة المناقشة والحكم على الرسالة

|  | التوقيع          | التخصص     | المرتبة العلمية  | الاسم        | أعضاء اللجنة    |
|--|------------------|------------|------------------|--------------|-----------------|
|  | 1                | أدب قديم   | أستاذ تعليم عالٍ | عبدالله تاج  | المشرف          |
|  | 2                | بينقة دفير | أستاذ            | ه. گذا نولیه | المناقش الخارجي |
|  | Ale              | ادب ولمعرد | استادسارک        | د. محلی عیسد | المناقش الداخلي |
|  | 0.1-147310011179 |            |                  |              | المتيس          |

## شكر وتقدير

الحمدالله على ما يستر لي وعلى ما آتاني من علمه وما أفهمني منه لأنجز هذا البحث، فالحمد له وحده والشّكر، سبحانه أوّلا وآخرا على ما أنعم وتفضّل.

لقد شرفت بإشراف الدكتور عبدالله تاج على هذا البحث، وإنيّ أشكره على ما سخّر لي من وقته وما بذل من جهده وما منح من معونته ومشورته في توجيه خطواتي البحثيّة ليظهر هذا البحث إلى الموجود بالفعل في صورته المقدّمة. فله خالص شكري وامتناني.

والشّكر موصول إلى أساتذتي الكرام الذين لم يبخلوا عليّ برأي أو مشورة أو توجيه منذ بدأت مسيرة هذا البحث، وأخصّ بالذّكر منهم الدكتور محمد نجيب العمامي الذي لن أوفيه حقّه من الشّكر على ما بذله لي من نصح وتوجيه أكاديميّ لتكتمل متطلّبات هذا البحث. كما أشكر الدّكتور علي السّعود والدّكتور فريد الزّامل على متابعتهما لي و على تذليلهما للعقبات التي واجهتني أكاديميّا، فلهما خالص الشّكر و صادق التّقدير.

كما أتقدّم بالشّكر الوفير إلى جامعة القصيم التي احتضنتني طالبة علم بعمادتها وإدارتها و إلى هيئة التّدريس فيها، فلهم جميعا خالص الشّكر و صادق التّقدير.

الموضوع: علاقة الشّاعر بالنّص الشّعري في ضوء المدونة النّقديّة من العصر الجاهليّ إلى أبي تمّام الطالبة: فاطمة بنت عبدالله بن ناصر الشّمّري

# مُلَخَّصُ الرِّسَالَة

هذا البحث محاولة في تبيّن كيفيّة انعقاد العلاقة بين الشّاعر ونصّه الشّعري إنتاجا وتداولا من العصر الجاهليّ إلى أبي تمّام حدثا شعريّا في القرن الثّالث هجريّا.

وقد استندت هذه المحاولة إلى المدوّنة النقديّة العربيّة القديمة، فانطلقت من مقولة "النّموذج الأصليّ" للشّاعر الجاهليّ الذي كان نصّه واقعًا في أفق القبيلة، وحدّدت مفهوم هذا النّموذج وكيفيّة تشكّله، وعرضت للوظائف التي اضطلع بها في مجتمعه، ولدرجة (تماهيه) مع كونه القبليّ وتناقضه معه. كما استأنست هذه المحاولة بالنّصوص الإبداعية كلّما كان ذلك ضروريًّا.

وعرجّت الدّراسة على حركة الشّعر في صدر الإسلام إذ تحوّلت مركزيّة وظيفة الشّاعر من القبيلة إلى العقيدة فبيّنت موقف العرب من القرآن وموقف القرآن من الشّعر، واستجلت التّغيرات الّي طرأت على صورة (النّموذج الأصليّ) للشّاعر في ظلّ علاقته (بالكون الدّيني) الجديد، وعلى التّحوّلات الوظيفيّة التي حدّت على ما ينهض به نصّه الشّعري. كما حاولت هذه الدّراسة استجلاء ما طرأ على مكانة الشّاعر بعد اتجاهه التّكسّبيّ وذلك من خلال قراءة التّحوّل الكبير في مكانة الشّاعر قياسا إلى مكانة الكاتب الدّيوانيّ ولاسيّما في ضوء فنّ المدح على عهد الخلافة الأمويّة.

ثم اتِّحهت الدّراسة إلى البحث في ماهيّة الشّعر المحدث وشعرائه في العصر العبّاسي وموقف النّقاد منه ابتداء بالشّاعر بشّار بن برد ووصولا إلى الشّاعر أبي تمام. وحاولت الدّراسة انطلاقا

من دراسة مفهوم الشّعر والحداثة لدى أبي تمام وموقفه من "عمود الشّعر" الإجابة عن قدرته على امتلاك نصّه في ظلّ سعيه إلى استحداث نموذج مغاير للشّاعر يكون سيّد نصّه الشّعريّ.

#### المقدّمة

الحمد لله ذي المنّ، المتفضّل بالنّعم، واهبنا العلم والقلم. والصّلاة والسّلام على رسوله ورحمته المهداة لإخراجنا من ظلمات الجهل إلى نور العلم والإيمان..

إنّ هذا البحث الذي أُنجرُ محاولة في إعادة النّظر في جانب من تراثنا الأدبيّ الشّعري، ودراسته من منظور المدوّنة النّقدية القديمة، منذ ابن قتيبة (ت: 276هـ)، إلى ابن رشيق القيرواني (ت:456هـ). وقد استقرّ بي الرّأي على أن أحدّد عنوانه كالآتي: "علاقة الشّاعر بالنّصّ الشّعريّ في ضوء المدوّنة النّقديّة من العصر الجاهليّ إلى أبي تمّام". فالنّظر سيكون في العلاقة التي انعقدت صُعُدا بين الشّاعر و النّصّ الذي ينتجه، في ضوء مكانته و منزلته، وذلك بتتبّع مسار النّصّ النبّعريّ في إطار العلاقة الجارية بينه و بين منشئه، و ما طرأ على ذلك المسار و تلك العلاقة، في إطار التناول النّقديّ الذي باشر الشّعر العربيّ القديم انطلاقا من العصر الجاهليّ إلى أبي تمّام وعصره.

ويتألّف موضوع البحث من ثلاثة مكوّنات هي: "الشّاعر" و"النّص الشّعريّ" والمنتظر وجوده في المدوّنة النّقديّة القديمة من أمر الـ"علاقة" بينهما.

وتجدر الإشارة إلى أنّ المدوّنة النّقديّة ذاتها تكوّن المحدّد لمواطن الاهتمام في الموضوع، وذلك بإبراز كيفيّة تشكّل العلاقة بين الشّاعر و نصّه الشّعريّ، إنشاء أو صناعة و تداولا، وما إذا كانت قاعدتها الاتّصال أم الانفصال، أم هما معا، أي هل كان النّص الشّعريّ واقعا في ملكيّة الشّاعر،أم واقعا في أفق ملكيّة غيره أم أنّ ملكيّته قد راوحت بين ملكيّة الذّات الشّاعرة والآفاق الخارجة عنها أم أضّا انطلقت من وضع مّا إلى آخر مغاير؟

فالنظر في هذه العلاقة يكون \_إذن\_ انطلاقا من آراء النّقّاد و مواقفهم، واحتلافاتهم \_إن وحدت\_ في تناولها من خلال مختلف أنواعها و أوجهها التي يقف عليها البحث و النّظر.

وتنحصر مشكلة البحث، وفق ما تم تقديره، في كيفية تناول النقاد القدامى لعلاقة الشّاعر بنصّه الشّعريّ في الجاهليّة وفي صدر الإسلام وفي شعر أبي تمّام الذي "شغل النقّاد والنّاس"، وفي طبيعة منطلقاتهم التي استندوا إليها وفي مدى وعيهم بها وبتطوّرها في تقويم حركة صناعة الشّعر العربيّ القديم و تقييمها. و لعل ما يمكن استخلاصه من مواطن القوّة و الضّعف، في تلك النّظرة ومنطلقاتها، أن يكون مما سيمكّن من الوقوف على خصائص العلاقة بين الشّاعر ونصّه في المسار الذي يحدّده نصّ الموضوع.

1 .\_. . كيف تحدّد المدوّنة النّقديّة التي أشتغل عليها "النّموذج الأصليّ" للشّاعر وكيف تتشكّل من خلالها هويّته في علاقته بما ينتج أو يصنع من نصّ شعريّ ؟

2 . \_ هل تطرّقت المدوّنة النّقديّة المشار إليها إلى العوامل التي ساهمت في تغيّر هذا "النّموذج" في صدر الإسلام فتحوّلت بمقتضاها العلاقة بين الشّاعر ونصّه من أفق قديم مثّلته الجاهليّة إلى أفق حادث يمثّله الإسلام؟

3 ... كيف تحوّلت هُويّة الشّاعر من الصّورة "النّموذجيّة" المأثورة إلى متكسّب بنصّه الشّعريّ، وهو مسلك سبق إليه بعض من الجاهلييّن مثل الأعشى والنّابغة و أكمله بعض المخضرمين مثل الحطيئة ؟

4 .\_ هل استطاع أبو تمّام \_ في إطار ما كان منه و معه \_ أن يستعيد أو أن يؤسّس أو أن يكتسب ملكيّته لنصّه الشّعريّ في إطار هويّات متحوّلة وهويّة أدرك و مثّل؟

ويُذكر أنّ لهذا الموضوع أهمّية من حيث هو ينخرط ضمن الدّراسات والمباحث التي تندرج في إطار إعادة "قراءة" التّراث النّقديّ ومحاولة رصد تطوّر الحركة النّقديّة \_ إيجابا أو سلبا \_ من

خلال تناول الظّاهرة الأدبيّة عامّة والشّعريّة منها على وجه الخصوص، فهو يطمح إلى أن يعرض قراءة جديدة تعيد النّظر في قراءة التّراث الشّعري في إطاره النّقدي القديم، وتختبر تتبّع حركة صناعة النّصّ الشّعريّ في علاقتها بالذّات الشّاعرة المنشئة وماكان من أمر هذه الحركة في محطّاتها النّقديّة المحدّدة بنصّ الموضوع أي من شعر الجاهليّة إلى شعر أبي تمّام.

## ويهدف هذا البحث في أفق ما أتطلّع إليه منه إلى ما يلي:

- الخراط في المباحث و الدراسات التي تستهدف إعادة "قراءة" الشّعر العربيّ القديم من خلال محاولة التعرّف إلى مقاربات النّقّاد العرب القدامي لصور علاقة الشّاعر بنصّه الشّعريّ ومظاهر تشكّلها في تطوّرها ومحاولة توضيح مضامينها ومعاييرها ومناقشة مدى وجاهتها أو قصورها.
  - ٢ -تحديد "النّموذج الأصليّ" للشّاعر وكيف تشكّلت هُويّته من خلال المدوّنة النّقديّة.
  - ٣ عاولة رصد العوامل التي ساهمت في تغير هُويّة "النّموذج الأصلي" للشّاعر في صدر الإسلام والتي تحوّلت بمقتضاها العلاقة بين الشّاعر ونصّه من أفق قديم مثّلته الجاهليّة إلى أفق حادث يمثّله الإسلام.
- ٤ -إظهار العوامل التي أسهمت في تحوّل هويّة الشّاعر من الصّورة "النّموذجيّة" المأثورة إلى متكسّب بنصّه الشّعريّ.
  - حراسة معمقة بالقدر الذي أستطيعه لشعر أبي تمّام تستظهر ما إذا كان قد استطاع
     اكتساب ملكيّة نصّه الشّعريّ، وكيف استطاع الوصول إلى هذه الملكيّة.

والجدير بالملاحظة أنّ منطلق هذا البحث كان ما قرأت من آراء جابر عصفور النّقديّة ولاسيّما ما ورد منها في كتابه الموسوم بـ "غواية التّراث". وقد رأيت أنّ من المفيد لهذا البحث أن يتوسّل منطلقات هذا الكتاب المذكور النّظريّة منها والمنهجيّة. ولا شكّ في أنّه سيتمّ السّعى إلى

الاستضاءة بما ستوفّره قراءة ما يعضده في الاتّجاه الذي نحاه جابر عصفور ممّا أُدركه من عناوين تقترب منه أو تتقاطع معه في جانب أو جوانب منه.

وإنّ هذا البحث ليس تكرارا لما قيل، لأنّه يعمل على أن يكون في إطار ضرب من الموازنة بين ما قيل فيه في النّقد القديم، و ما جدّ في النّقد الحديث، على أساس محاولة إغناء "قراءة" الشّعر العربيّ القديم في مجال العلاقة بين الشّاعر ونصّه الشّعريّ إنتاجا و تلقّيا وسعيا تأويليّا.

ويستند منهج هذا البحث إلى استقراء الأحكام التقديّة في مقاربات النّقّاد القدامي انطلاقا من المدوّنة النّقديّة الرّئيسة في الاعتماد والمساعدة وتناولها وصفا وتحليلا.

ولما كان موضوع البحث معنيًا بكيفيّة أو كيفيّات صناعة النّص الشّعريّ في ضوء العلاقة أو العلاقات العلاقات التي تنعقد بينه وبين منشئه أو منتجه فإنّ البحث يلجأ إلى التّوسّل وفق ما يقتضيه مجراه بمقولات الإنشائيّة والتّلقّي بحسب الحاجة إليها وفائدتها في تحقيق نتائجه المأمولة المرجوّة.

وقد شَكَلت أبواب ثلاثة توزّعت في فصول محتوى هذا البحث. فقد استوجبت إشكاليّة الموضوع المتمثّلة في كيفيّة انعقاد العلاقة بين الشّاعر و نصّه الشّعريّ في حركتها التّاريخيّة و الأدبيّة أن تستحضر صورة "النّموذج الأصليّ" للشّاعر الجاهليّ إذ كان النّصّ الشّعريّ في عصره و في خبرته واقعا في أفق القبيلة ائتلافا واختلافا ..، وهو ما كان مدار الباب الأوّل.

أمّا في الباب الثّاني فكان النّظر في النّص الشّعريّ واقعا في أفق العقيدة انطلاقا من الالتفات إلى موقف القرآن الكريم من الشّعر، و تعريجا على أثر الإسلام في صناعة النّصّ الشّعريّ، ثمّ ما كان في إطار هذا الواقع من تراجع مكانة الشّاعر و منزلته لظهور النّاثر ممثّلا في كاتب الدّيوان، و ما كان من علاقة بين الشّعر و المال في مسلك الشّاعر التّكسّيّ.

وحين بلغت هذه الدّرجة من الدّراسة وجدت نفسي أخوض في خبرة "الحدث التّمّاميّ" في هذه العلاقة بين الشّاعر و نصّه الشّعريّ بالتّركيز على الحدث في ذاته، و على كيفيّة اكتساب أبي تمّام ملكيّة هذا النّصّ الشّعريّ، وهو مدار الباب الأخير من هذا البحث.

وبعد، فإنّ هذه الدّراسة بما احتوته هي بالنّسبة إليّ محاولة "قراءة"، وإنيّ لا أزعم أنيّ وصلت فيها إلى الغاية أو أنمّا حازت النّهاية. لكنّها خطوة تحتاج بعدها إلى خطوات لتكتمل، وهو ما أتطلّع إلى أن يكون في ما يفتح عليه هذا العمل من قادم المباحث إن شاء الله، والحمدللّه ربّ العالمين.

# الباب الأوّل

# النّصّ الشّعريّ واقعا في أفق القبيلة العلاقة بين الكون الشّعري والكون القبليّ

### -تمهيد

الفصل الأوّل: عودة إلى " النّموذج الأصليّ" للشّاعر الجاهليّ: صورة النّموذج الأصليّ للشّاعر

الفصل الثّاني: النّصّ الشّعري و "التّماهي" مع الكون القبليّ الفصل الثّالث: علاقة القبول والرّفض بين الشّاعر والقبيلة الفصل النّصّ الشّعريّ والخروج على "الكون القبليّ"

#### تمهيد

لم يكن المحتمع الجاهليّ الذي يعنينا -والجاهليّة جاهليّات- بدائياً، ولا يمثّل الإنسان الجاهليّ طفولة البشريّة، بل يُعدّ ذاك المحتمع حلقة من بين حلقات تنتظمها السّلسلة البشريّة، من طور البَدْء إلى زماننا.

وقد بات معلوما أنّ هذا العصر الجاهليّ قد مثّلته مجموعات اجتماعيّة في صحراء جزيرة العرب، وكان لكل مجموعة فضاؤها وقوانينها ونواميسها التي يتلقّاها أفرادها، فيخضعون لها طوعا، أو تُخضعهم جبرا، ويكون مآل من يخترقها الإبعاد والخلع.

وبين هذه المجموعات كان وجود الشّاعر الجاهلي فردًا من أفراد القبيلة، متميّزًا بمكوّناته ووظائفه ويتفاعل معها تفاعلا من خلال نصّه الشّعري إمّا بالاستسلام المطلق، أو بالتّمرّد والخروج، ويكون سلاحه في الحالين نصّه الشعري، تتنازعه نفسه المجبولة على الشّعور بالفرديّة وحبّ الامتلاك، ونزعة الانتماء إلى الأهل والعشيرة.

في هذه الدّائرة التي أقطابها الشّاعر والنّصّ الشّعريّ والقبيلة سيكون مدار هذا الباب من البحث. وبين انتماء الشّاعر – شعريّا – وتماهيه مع قبيلته أو تمرّده عليها سيكون مدار فصليه المحدّدين إذ سيتمّ في هذا الباب العودة إلى تفحّص صورة "النّموذج الأصليّ" الذي به انطلق الوعي بالشّاعر والشّعر، كما يمكن أن تُستخلص من آراء النّقّاد القدامي وأطروحاتهم، وذلك للاعتقاد بأن هذه الصّورة محدّدة لطبيعة العلاقة بين الشّاعر والنّصّ الشّعريّ الذي ينتجه إنشاءً وتلقّيا، وموجّهة لأشكالها في مسار الحركة والعلاقة معًا.

وإذا كان الشّعر القديم في معظمه قد أُنتج في أفق مقولة "الدّيوان" ومفهوم "الذّاكرة" بمقتضى الوظيفة التي عُلّقت بالشّعر مطلقا، فإنّ منطق البحث يدعو إلى التّساؤل عمّا إذا كان النّصّ

الشّعريّ الجاهليّ - وهو يرتبط بصورة "النّموذج الأصلي" للشّاعر والشّعر - قد كان واقعا بإطلاق في أفق هذه المقولة وتلك الوظيفة.

فالنّظر -إذن- في صورة "النّموذج الأصليّ" والتّساؤل عن اتّجاهات وظيفة الشّعر الجاهليّ سيكونان مدار الفصول الثّلاثة المكوّنة لمحور القول والنّظر فيما سيأتي.

# الفصل الأوّل

عودة إلى " النّموذج الأصليّ" للشّاعر الجاهليّ: صورة "النّموذج الأصليّ" للشّاعر

تَميّاً العرب لُغويّا، فصاحة وبلاغة وبيانا، لنزول كتاب الله عليهم، فاستعدّ اللّسان العربيّ لاستقبال تلك المعجزة الخالدة إذ وصل في الاستقامة والفصاحة أعلى رتبها، وغاية منتهاها. وغدت الفصاحة محل تفاخرهم، والبلاغة وسيلة لصعود المعالي، ونيل السّيادة، وارتقاء الهمم. ونشأ صغارهم على ما اعتنى به كبارهم من حفظ اللَّسان العربيّ من الاختلاط، وأعانهم على ذلك نقاء جنسهم، وحرصهم على نقاء أنسابهم ألاّ تختلط بعُجمة، كما أنّ اختلاطهم بغيرهم كان محدودا لا يصل إلى الدّرجة التي تجعل له تأثيرا في ألسنتهم وفصاحتهم. ويُذكر أنّ بداية العرب في البلاغة قدكانت نثرا. ويوجد إجماع بين النّقّاد القدامي على أنّ النَّثر سابق على الشَّعر. وقد احتاجت العرب إلى "ديوان" يحفظ علومها، ويخلَّد أيَّامها ومآثرها، والنّشر قليل الحفظ، قريب إلى الضّياع وإن جاد، وهي أمّة أمّية قليل فيها من يعرف القراءة والكتابة، فكان لابد من حفظ ما يحبّون حفظه بطريقة أخرى غير الكتابة. وكان منهم الغناء الذي به غنّوا أيّامهم وأخلاقهم ومفاخرهم، أي كان منهم الشّعر رجزا مسجوعا، يترغّون به ويتغنُّون، "فالسَّجع.. يحيلنا، كما يشير إلى ذلك اسمه، إلى (جقّ) موسيقيّ، أو على الأصحّ إلى لغة مشتركة شعريّة إذ أنّ استخدامه الاجتماعيّ يقتضي أنّه كان يغنيّ " (١) مقفّي بلا وزن، ثمّ " مقطوعات موزونة، قصيرة بوزنها وقافيتها، حتىّ تكامل في قصائد موزونة مقفّاة، يعود عمرها

(') الطاهر لبيب، سوسيولوجيا الغزل العربي (الشّعر العذري نموذجا)، ترجمة: مصطفى المسناوي، ط 1، ص45، دار الطليعة، للطباعة والنشر، الدار البيضاء، 1987م.

كما حدّده الجاحظ (ت: 255هـ) بخمسين ومئة عام أو مئتين قبل البعثة، كما في قوله: "أمّا

الشُّعر فحديث الميلاد، صغير السّنّ، أوّل من نهج سبيله، وسهّل الطريق إليه، امرؤ القيس بن

حجر، ومهلهل بن ربيعة، فإذا استظهرنا الشّعر وجدنا له إلى أن جاء الله بالإسلام خمسين ومئة

عام، وإذا استظهرنا بغاية الاستظهار فمئتى عام "(١).

<sup>(</sup>أ) أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، الحيوان، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، ط 2، ج1، ص47، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر،1965م.

بدأ الشّعر فطريّا تلبية لحاجات الإنسان العربيّ، وتشكّلت أوزانه وقوافيه عفوا من خلال الغناء، فكان الوزن ثمّا أُلهمته العرب شعراكما أُلهمت البلاغة نثرا إذ يقول ابن رشيق (ت 456هـ): "فتوهموا أعاريض جعلوها موازين الكلام" (۱). وهذا القول إن يكن ابن رشيق قصد به أنّ هذه الأعاريض تمّت لهم بالتدريب وفي معارض الغناء عفوًا دون قصد فهو كذلك، وأمّا إن كان يعني أخّم قصدوا إلى هذه الأوزان قصدا وتعمّدوها واتّفقوا عليها، فأمر مُعترض عليه، إذ لا دليل على وجود اتّفاقي على الأوزان والأعاريض. فلو وجد لهذا الاتّفاق أصل، لكان لبحورهم وأوزاكم أسماء يتناقلها شعراؤهم، ولوردت في ثنايا أقوال نقّادهم. ولو افترضنا أنّ أصل ذلك الاتّفاق محته الأيّام، وتطاولت عليه القرون، فأين بقيّته، وكيف لم يصل إلى متأخّري الشّعراء شيء ثما أعدّته العرب من أسماء لتلك القوالب التي توارثوها؟.

ومن المعلوم أنّ القواعد التي قعدها الخليل بن أحمد (ت 170ه) لأوزان الشّعر العربيّ كانت سابقة غير مسبوقة، وقد اعتمد فيها على ما جمعه من أشعار العرب والموازنة بينها ليجمع كلّ ما تشابه وزنه على بحر واحد. وهو جهد جبّار لم يذكر أنّه استعان فيه بأقوال للعرب حول تلك الصّياغة، "فاستخرج من العروض، واستنبط منه ومن علله ما لم يستخرج أحد، ولم يسبقه إلى مثله سابق من العلماء كلّهم" (٢). ويشهد ابن رشيق كذلك في كتابه " العمدة " على أسبقيّة الخليل بن أحمد، إذ يقول: "فأوّل من ألّف الأوزان وجمع الأعاريض والضّروب الخليل بن أحمد، فوضع فيها كتابا سمّاه العروض استخفافا" (٣). ولعل جهود الخليل بن أحمد في علم العروض، أن تكون مشابحة لجهود أبي الأسود الدّؤلي في تقعيد النّحو وتبويب أبوابه، ووضع

(') أبو على الحسن بن رشيق، العمدة في محاسن الشّعر وآدابه ونقده، تحقيق محمد بن على الجيلاني، ط 1، ج1، م11 المكتبة التّوفيقية، القاهرة، 2013م.

<sup>(</sup>٢) محمد بن سلام الجمحي، طبقات فحول الشّعراء، قراءة وشرح: محمود محمد شاكر، ج 1، ص22، دار المديني للطّباعة والنّشر والتّوزيع، حدة، د.ت.

<sup>(</sup>, ابن رشيق، العمدة، ج1، ص101.

النّهايات الإعرابيّة للكلام، وهذا ما ذكره الجاحظ حيث يقول: "وكما وضع الخليل بن أحمد لأوزان القصيد وقصار الأرجاز ألقابا لم تكن العرب تتعارف تلك الأعاريض بتلك الألقاب، وتلك الأوزان بتلك الأسماء، ... وكما سمّى النّحويّون، فذكروا الحال والظّروف وما أشبه ذلك، لأخّم لو لم يضعوا هذه العلامات لم يستطيعوا تعريف القرويّين و أبناء البلديّين علم العروض والنّحو"(١).

كان التزام القواعد اللغوية سليقة للعرب القدماء لا يحتاجون معها لاتفاق أو وضع قواعد وتسميات. وكما كانت الفصاحة سليقة عربية أُلهِمها لسانهم، كذلك كانت تلك الأعاريض الشّعرية سليقة أُلهِمها شعراؤهم، فجرت على ألسنتهم، وفي أغانيهم التي ترتموا بما مقطوعات في البدء ثم اكتملت بمرور الوقت فغدت قصائد شعرية.

فقد كان هناك، إذن، اتّفاق ضمنيّ بين الشّعراء العرب تمثّل في "الأعاريض"، وتلك سليقة شعريّة، وملكة لسانيّة لم يتوقّفوا عندها للتّفكير في قواعدها أو معرفة ماهيتها في زمن كان يمثّل طفولة الشّعر وبداياته الأولى، حتى إذا اشتدّ عود الشّعر واستوى عموده، كانت تلك الأوزان قد أصبحت من الموروث الذي تلقّاه الخلف بالقبول عن السّلف، فساروا في ركبه، والتزموه، وتعصّبوا له، ونظموا على تلك الأوزان أشعارهم، واكتفوا بها، اكتفاءهم بما ورثوه من قواعد لغة أسلافهم سليقة لسانيّة لا يبغون عنها بديلا.

إنّ الاتفاق الضّمني للشعراء حول الأعاريض يُشبه تماما ما اتّفقت عليه العرب ضمنا في لسانهم، وتمثّل في سليقتهم اللّغوية من رفع ونصب وجرّ، فكان "للحروف في لغتهم والحركات والهيئات أي الأوضاع اعتبار في الدلالة على المقصود غير متكلّفين فيه لصناعة يستفيدون ذلك منها، إنّا هي ملكة في ألسنتهم يأخذها الآخر عن الأوّل كما تأخذ صبياننا لهذا العهد

\_

<sup>(&#</sup>x27;) أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، تحقيق: عبدالسلام هارون، ط 1، ج1، ص109، مكتبة ابن سينا، القاهرة، 2010م.

لغاتنا"(١)، وذلك دون تقعيد أو تسميات، حتى غدت فيما بعد قواعد لغويّة يُعدّ الخروج عليها لحنا.

## في وظيفة الشّعر والشّاعر

غت بدايات الشّعر بين العرب، وبدأ يسعى حثيثا نحو الهدف الذي أنيط به، والمسعى الذي الأجله ابتدعوه حتى غدا صحيفتهم، وديوانهم، وحامل مفاخرهم، والواجهة الإعلامية لقبائلهم. ومع تنامي حركة الشعر وسيرورته تنامت مكانة الشّاعر وعلا قدره، وارتفع قدحه، وذلك بقدر بروزه في أداء الوظيفة التي أنيطت به ويؤدّيها بشعره كما يقول ابن رشيق في ذلك: "كان الكلام كله منثورا فاحتاجت العرب إلى الغناء بمكارم أخلاقها، وطيب أعراقها، وذكر أيّامها الصّالحة، وفرسانها الأنجاد، وسمحائها الأجواد، لتهرّ أنفسها إلى الكرم، وتدلّ أبناءها على حسن الشّيم، فتوهموا أعاريض جعلوها موازين الكلام، فلمّا تمّ لهم وزنه سمّوه شعرا لأخّم شعروا به، أي: فطنوا."(٢)، وكما يقول الجاحظ أيضا: "فكلّ أمّة تعتمد في استبقاء مآثرها، وتحصين مناقبها على ضرب من الضّروب، وشكل من الأشكال، وكانت العرب في جاهليّتها تحتال في تخليدها بأن تعتمد في ذلك على الشّعر الموزون، والكلام المقفّى، وكان ذلك هو ديوانها" (٣)، أو كما يقول: "حفظ الشّعر أهون على النّفس، وإذا حفظ كان أعلق وأثبت وكان شاهدا، وإن احتيج إلى ضرب المثل كان مثلا" (١٠). ويُذكر أيضا في هذا الصّدد ما جاء أيضا عند ابن قتيبة: "وللعرب الشّعر الذي أقامه الله تعالى مقام الكتاب لغيرها، وجعله لعلومها مستودعا، ولآدابها حافظا، الشّعر الذي أقامه الله تعالى مقام الكتاب لغيرها، وجعله لعلومها مستودعا، ولآدابها حافظا،

(') عبد الرحمن بن خلدون، مقدمة ابن خلدون، تحقيق: أحمد جاد، ط 1، ص548، دار الغد الجديد، القاهرة، 2007م.

<sup>(</sup>۲) ابن رشيق، العمدة، ص11.

<sup>(&</sup>quot;) الجاحظ، الحيوان، ج1، ص72-73.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ج3، ص131.

ولأنسابها مقيدا، ولأحبارها ديوانا، لا يرت على الدهر، ولا يبيد على مرّ الزمان، وحرسه بالوزن والقوافي، وحسن النّظم، وجودة التّحبير من التّدليس والتّغيير"(١).

وفي أقوال ابن رشيق والجاحظ وابن قتيبة عن وظيفة الشّعر عند العرب، ما يستوقف من دوالّ تحدّد مدلولاتها أسباب نشأة الشّعر عند العرب، والمرامي التي وُضعت له والوظيفة التي رُسمت لينهض بما، كما سيتبيّن من خلال الجدول التّالي:

(') أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، تحقيق: السّيد أحمد صقر، ط 2، ص14، مكتبة دار التراث، القاهرة، 1973م.

| المدلول الوظيفي                                              | الدال                        |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------|
| مفهوم "الحاجة" يدلّ على وجود نقص والبحث عن                   | احتاجت العرب                 |
| مكمّل                                                        |                              |
| كلام موسيقيّ ذو ترنيمة تطرب له النّفوس، وتتحقّق معه          | الغناء                       |
| المتعة، ويسهل حفظه                                           |                              |
| ذكر الأخلاق المتّفق على كرمها                                | بمكارم أخلاقها               |
| ذكر أنسابها والفخر بها وحفظها من الضّياع.                    | طيب أعراقها                  |
| تناول قدراتها القتاليّة وانتصاراتها في الحروب:مهمّة تأريخية. | ذكر أيّامها الصّالحة         |
| تحريك النّفوس إلى الأخلاق التي اتّفقوا على صلاحها.           | لتهزّ أنفسها إلى الكرم       |
| وظيفة تربويّة تممّ الأجيال المتعاقبة لينشأ اللّاحق على       | وتدلّ أبناءها على حسن الشّيم |
| خطى السّابق .                                                |                              |
| خلود الذّاكرة و ذاكرة الخلود .                               | تخليدهاالشعر الموزون         |
| سِجلٌ يحفظ لغتها وفصاحتها وعلومها ومآثرها ومواطن             | ديوانها                      |
| فخرها وتاريخها.                                              |                              |

## ويتضح ممّا سبق أنّ للشّعر وظيفة نفعيّة تتفرّع إلى مسارات يمكن تلخيصها فيما يلي:

- وظيفة إمتاع وحفظ بأن يكون الشّعر موسيقيًّا سهل الحفظ.
- وظيفة تدوينيّة تأريخيّة تتمثّل في الفحر بالأنساب وبإنجازات القبيلة القتاليّة، وانتصاراتها في الحروب، والتّباهي بفرسانها وأجوادها وتحيّب الأعداء لها، وبذلك يصبح الشّعر "ديوانهم" وكتابهم الّذي "تخلّد" فيه أنسابهم وأيّامهم وآثارهم.
  - وظيفة نفسيّة مهمّتها التّغنيّ بأخلاقيّات القبيلة وسلوكاتها فيؤدّي ذلك إلى تحريك النّفوس للمُستحبّ من الأخلاق، كالكرم، والصّدق وحفظ غيبة الجار...
    - وظيفة تعليمية تربويّة للنّشء الجديد ليكونوا على ماكان عليه آباؤهم من جليل الخصال.
      - وظيفة لغوية تتمثل فيها فصاحة العرب فيكون الشّعرحجّة و مرجعا.

ولا عجب في أن تكون القصيدة، في ضوء الوظيفة المحدّدة للشّعر و الشّاعر، المؤذنة بولادة شاعر ونبوغه في الشّعر والكفيلة بإقامة الاحتفالات في القبيلة كما في قول ابن رشيق: "وكانت القبيلة من العرب إذا نبغ فيها شاعر أتت القبائل فهنّأتما بذلك، وصنعت الأطعمة، واجتمعت النّساء يلعبن بالمزاهر، كما يصنعون في الأعراس، ويتباشر الرّجال والولدان لأنّه حماية لأعراضهم، وذبّ عن أحسابهم، وتخليد لمآثرهم، وإشادة بذكرهم. وكانوا لا يهنئون إلاّ بغلام يولد، أو شاعر ينبغ فيهم، أو فرس تنتج" (١). فلسان الشّاعر كان كتاب تاريخ قبيلته الذي يولد، أو شاعر ينبغ فيهم، أو فرس تنتج" (١). فلسان الشّاعر كان كتاب تاريخ قبيلته الذي درعها الذي تطعن به أعداءها، وشعره درعها الذي يحميها ويهابه خصومها، وعلى قدر الارتفاع في هيبة الشّاعر ترتفع هيبة قبيلته، وبقدر ما تكون قوّة القبيلة يكون نفوذ شاعرها. وما "يلفت النّظر هو أنّ القبائل لا تأتي لتهنئة الشّاعر وإنّما لتهنئة القبيلة، ... وهذا يعنى أنّ الشّاعر الجاهليّ كان مندمجا في قبيلة، ...

-

<sup>.46-</sup> $^{\prime}$ ) ابن رشيق، العمدة، ج $^{1}$ ، ص $^{45}$ - $^{-}$ 

فالشّاعر الجاهليّ في كل قوله لا يعبّر عن نفسه بقدر ما يعبّر عن الجماعة التي ينتمي إليها ...تلقائيّا وبصفة شبه عفويّة "(١).

لذا كانت صناعة هيبة الشّاعر من المهامّ التي تضطلع بها القبيلة وتحرص عليها، وما تعليق أشعارهم بأركان البيت الحرام (٢) كما فُعل بشعر امرئ القيس (٣)، وشعر النّابغة الذّبياني، وشعر زهير، وغيرهم، من أصحاب المعلّقات (٤)، إلاّ من باب اكتمال هيبتهم، ورفع ذكر قبائلهم، وبما وصلت إليه قبائلهم من قوّة وهيبة، "فإنّه إنماكان يتوصّل إلى تعليق الشعر بها من كان له قدرة على ذلك بقومه وعصبيّته" (٥). وهذه القوّة والعصبيّة اللّتان يستند إليهما الشّاعر، يكمّلهما بمهارته وطول باعه في الشّعر، وقدرته على طرق المعاني وتوليد الأفكار ومناطحة شعراء القبائل الأحرى ومقارعتهم.

<sup>(&#</sup>x27;) عبد الفتاح كيليطو، الأدب والغرابة دراسات بنيوية في الأدب العربي، ط 3، ص55، دار توبقال، الدار البيضاء، 2006م.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هناك شبه إجماع بين النقاد القدامي على خبر تعليق القصائد على الكعبة، إلا أنّ بعض المحدثين يرى أنّ تعليق "السّبع الطوال" على أستار الكعبة ليس أكثر من تفسير فسَّر به المتأخّرون معنى كلمة "المعلقات"، وللاستزادة ينظر: مراد بن عياد، من الوسائط الإجرائية في الأدب العربي القديم، ص368، التسفير الفني، تونس، ط1، 2010م.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) ذكر ابن الكلبي (ت 204ه) أنّ "أول شعر عُلّق في الجاهلية كان شعر امرئ القيس، علّق على ركن من أركان الكعبة أيّام الموسم حتى نُظر إليه ثم أُحدِر فعلّقت الشّعراء ذلك بعده، وكان ذلك فخرا للعرب في الجاهلية"، ينظر: مقدمة المحقق عبدالسلام هارون لكتاب: "شرح القصائد السّبع الطّوال الجاهليات" لأبي بكر محمد بن القاسم الأنباري، ط5، دار المعارف، القاهرة.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) وللمعلقّات أسماء مختلفة في النقد القديم، فابن قتيبة في "الشعر والشعراء" يسمّيها "الطّوال" و "المذهّبات"، والقرشي في "جمهرته" يسمّيها "الطوال" و "المسمّطات"، أما الجاحظ في البيان والتبيين فقد أسماها "المقلّدات" و "المسمّطات"، وذكر ابن رشيق: "وكانت المعلّقات تسمّى المذهّبات، وذلك لأنما اختيرت من سائر الشّعر فكتبت في القباطي بماء الذّهب وعُلقت على الكعبة" ، ينظر: ابن رشيق، العمدة، ج1، ص71. و كانت العرب تسمّي قصائدها الطويلة الجيدة بمثل هذه الأسماء وما يشبهها.

<sup>(°)</sup> ابن خلدون، مقدمته، ص584.

ويُذكر أنّ الصّور التي ظهر فيها الشّاعر قد تعدّدت في التّراث العربيّ، وقد عرض جابر عصفور لبعضها في كتابه (غواية التراث)(١)، فمنها:

- صورة الشّاعر اللاهي العابث الذي ينصرف للّذات انصرافا، وغالبا ما يكون هذا النّموذج من الطّبقة المخمليّة في مجتمعه، فهو يضرب بقوانين مجتمعه عرض الحائط، ويظهر سخطه عليها، وتبرّمه بها. وقد يكون تبرّمه رفضا للقيود المفروضة على لذّته، أو احتجاجا على واقع يحاول إجباره على تحمّل أعباء يراها خارج اهتماماته، كحفظ الأعراض، أو طلب التّأر، فيستمرّ الصّراع بين الشّاعر وزمرته الاجتماعيّة حتى يُطرد ويُخلع.

- صورة الشّاعر المادح، وهي ذات وجهين، أحدهما جعل المدح غاية في ذاته فلا يمدح الرّجل إلا بما فيه، ولا يرجو من وراء مدحه كسبا مادّيا، أو مكانة أو منزلة. أمّا الوجه الثاني فقد جعل المدح وسيلة لكسب المال، فالشّاعر يطوف البلاد ويتّصل بالملوك يمدحهم لينال نوالهم، ويحظى بمكانة لديهم، و هذا الوجه لم يكن محمودا عند العرب، ولا هو من مكاسب الشّرف الرّفيع الذي يطمح إليه الكون القبليّ، فهو يحطّ من قدر الشّاعر، ويسيء إلى قبيلته، وينتهى به إلى سقوط شعره وإهماله.

- صورة الشّاعر الخادم لشعره، وهو ذلك الذي يجعل من تجويد شعره غايته الأولى، ويتفرّغ له ليجعل منه الحوليّ "المحكَّك". ويضاف إليه الشّاعر الذي وجد في شعره طاقة نجاة من واقع مؤلم وجد نفسه فيه قسرا، فهو مجبر على الخضوع له مع استخدام الشّعر سلّما لعبوره وتجاوزه.

4 4 4 9

<sup>(</sup>١) جابر عصفور، غواية التراث، ط1، ص13-14، وزارة الإعلام، مجلة العربي، الكويت، 2005م.

- صورة الشاعر الذي يتّخذ من شعره "رسالة إيديولوجية "، يضمّنها مذهبه ومعتقده، ويجعلهما أولويّة بالنّسبة إلى مقتضى النص الشّعريّ، وهذا لم يكن حصرا على نموذج الشّاعر الإسلاميّ، بل سبقه كثير من شعراء العصر السّابق على الإسلام.

إنّ هذه الصّور جميعها لم يخلُ منها عصر من العصور، ولكنها تظلّ متأخرة في تداولها بالنّسبة إلى ما يراه حابر عصفور "النّموذج الأصليّ" الذي به بدأ الوعي بالشّعر والشّاعر عند العرب. وإنّ هذه الصّورة لـ"النّموذج الأصليّ" للشّاعر تمثّل العلاقة الأكثر تجلّيا ووضوحا في العلاقة بين الكون الشّعري والكون القبليّ، أي بين الشّاعر والمجموعة الاجتماعيّة التي هي في حقيقتها أصل للكون الشّعري. والمقصود بهذا النّموذج الأصليّ هو "نموذج الشّاعر العارف بكلّ شي ء، والمقصود بهذا النّموذج المطايقة التي تمكّنه من معرفة مالا يعرفه والقادر على كلّ شي ء. وهو نموذج مفارق يتحدّد بالمغايرة التي تمكّنه من معرفة مالا يعرفه الآخرون، ويمتلك القدرة التي يستطيع معها أن يغير حركة المجموع ومواقف الفرد. والمعرفة والقدرة وجهان للدّلالة التي ينطوي عليها حضور هذا النّموذج على المفارقة التي تجسّدها علاقته بغيره، فهو ناء عن البشر العاديّين بالمعرفة التي يجهلونها، والتي يستمدّ منها اسمه، منذ أن أطلقت اللّغة العربيّة عليه اسم (شاعر) لأنّه يشعر (أي يعلم، ويعرف، ويفطن) بما لا يشعر به غيره، وردّت جذر الدّلالة اللّغوية لكلمة (الشّعر) إلى العلم والمعرفة والفطنة التي لا تتاح إلاّ للكائن المتفرّد الذي يشعر به غيره أو يفطن أو يعلم"(١).

تلك هي صورة الشّاعر في مقاربة التّصوّر القبليّ القديم، وقد استمرّت قرونا لاحقة حتى قال ابن رشيق وهو من نقّاد القرن الخامس هجريّا، "وإنمّا سمّي الشّاعر شاعرا، لأنّه يشعر بما لا يشعر به غيره، فإذا لم يكن عند الشّاعر توليد معنى ولا اختراعه، أو استظراف لفظ وابتداعه، أو زيادة فيما أجحف فيه غيره من المعاني، أو نقص ممّا أطاله سواه من الألفاظ، أو صرف

<sup>(&#</sup>x27;) عصفور: غواية التراث، ص14.

معنى إلى وجه عن وجه آخر، كان اسم الشّاعر عليه مجازا لا حقيقة" (١). والحقيقة أنّ الشّعور والأحاسيس لا تتمايز في ذاتها فقد يشترك فيها ثلّة من البشر، وإنمّا التّمايز يكون في تحويل الشّعور إلى لغة تعبيريّة ناطقة بالحال، على أنّ ابن رشيق كان يعني بالشّعور هنا الفطنة والإدراك والمعرفة. فالشّاعر يعرف مالا يعرفه غيره، ويفطن لحقائق ومعانٍ لا ينتبه إليها إلا هو دون غيره من البشر، وبذلك يتحوّل الشّاعر في نموذجه الأصلي كائنا مفارقا متعاليا أو كائنا أسطوريّا.

## الشّاعر و شيطان الشّعر...

ارتبط الشّعر بالسّحر والكهانة والعرافة عند العرب منذ بداياته الأولى، وذلك في محاولاتهم لتفسيره باعتباره نشاطا إبداعيّا متميّزا وغير عاديّ. وقد تشابه في بداياته مع سجع الكهّان الذي يمكن القول في شأنه إنّه يندرج ضمن فنون الإبداع الأدبيّ. وكان لبعض الشّعراء عند نظم الهجاء طقوس تشبه طقوس الكهنة. فقد كان الشّاعر يلبس حلّة خاصّة ويحلق رأسه ويدهن أحد شقّيه، ويترك له ذؤابتين وينتعل نعلا واحدة، وهي طقوس في ظاهرها كهنوتيّة وربّا كان الشّاعر يتعمّدها ليربط بين شعره وبين الكهانة والعرافة، وربما كانت مستقرّة في الذّهن العربيّ من الشّاعر يتعمّدها ليربط بين شعره وبين الكهانة والعرافة، وربما كانت مستقرّة في الذّهن العربيّ من منذ المبتدع الأوّل لديانتهم الوثنيّة التي يمثّلها (عمرو بن لحي) وقد كان كاهنا وكان له رئيّ من الجنّ. ولعلّ في هذا ما يفسّر ما شاع حول اتّصال الشّعراء بالعوالم غير المرئيّة.

وربّما كانت تلك البدايات والطّقوس تمهيدا لظهور أسطورة (شيطان الشّعر)، والتي كانت من أبرز الدّعائم الأسطوريّة للنّموذج الأصليّ للشّاعر إذ كان الشّعراء يدّعون أنّ الشّعر يلقى على ألسنتهم، وينفه الجنّ في روعهم. وقدادّعى ذلك كثير من كبار الشّعراء سواء في العصر الجاهليّ أو في العصور الإسلاميّة اللّاحقة، فمن ذلك:

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص87.

مايقول امرؤ القيس(١):

مِنَ الجِّنِّ تَرْوِي مَا أَقُوْلُ وَتَعْزِفُ

أَنَا الشَّاعِرُ المؤهُوبُ حَوْلِي تَوابِعِي ومايقول حسّان بن ثابت<sup>(۲)</sup>:

فَحِيْنًا أَقُوْلُ وَحِيْنًا هُوَه

وَلِيْ صَاحِبٌ مِنْ بَنِيْ الشَّيْصَبَانِ ومايقول الأعشى (٣):

إِذَا مِسْحِل أَسْدَى لِيَ القَوْلَ أَنْطِقُ صَفِيَّانِ: إِنْسِيّ، وَجِنّ مُوَفَّقُ

فَمَا كُنْتُ ذَا شِعْرِ وَلَكِنْ حَسَبْتُني شَرِيْكَانِ فِيْمَا بَيْنَنَا مِنْ هَوَادَةٍ

فالشَّاعر \_ وفق ذلك \_ يتلقى الشَّعر عن قوى غير مرئية، وهذا أدعى لشخوص الأبصار إليه، وإجلال السّادة له. وقد تطرّق النّقد القديم إلى قضيّة شياطين الشّعر، فذكرها ابن رشيق والجاحظ وغيرهما. وقد عقد أبو زيد القرشي (ت 170هـ) فصلا في كتابه "الجمهرة" لما قالته الجن على ألسنة العرب، كما في حوار زعموا أنّه دار بين أعرابيّ وأحد الجنّ: "ثمّ تحدثنا طويلا إلى أن قلت: أتروي من أشعار العرب شيئا؟ قال: نعم، سل عن أيّها شئت. قلت: فأنشدني لامرئ القيس والنّابغة ولعبيد بن الأبرص، ثم قال: أتحبّ أن أنشدك من شعري أنا؟ قلت: نعم. فاندفع ينشد للأعشى. فقلت: لقد سمعت بهذا الشّعر منذ زمان طويل. قال: للأعشى؟ قلت نعم. قال: أنا صاحبه، قلت: فما اسمك؟ قال: مسحل السّكران بن جندل، فعرفت أنه من الجنّ، فبتّ ليلة الله بها عليم، ثم قلت له: من أشعر العرب؟ قال: أروي قول لافظ بن لاحظ، وهنات، وهبيد، وهادر بن ماهر. قلت: هذه أسماء لا أعرفها. قال: أجل، أما لافظ فصاحب

(') امرؤ القيس، ديوانه، تحقيق: أبي الفضل إبراهيم، ط4، ص325، دار المعارف، القاهرة، 1984م.

<sup>(</sup>٢) حسّان بن ثابت، ديوانه، ط1، ص258، دار النّفائس للطباعة والنشر، بيروت، 1997م.

<sup>(</sup>٢) الأعشى، ميمون بن قيس، ديوانه، تحقيق: محمد محمد حسين، ص108، ط بيروت، 1983م.

<sup>(</sup>ئ) مسحل: اسم تابع الأعشى من الجن.

امرئ القيس، وأما هبيد فصاحب عبيد بن الأبرص وبشر، وأمّا هادر فصاحب زياد الذّبياني، وهو الذي استنبغه، فسمّى النّابغة، ثم أسفر لي الصّبح، فمضيت وتركته"(١).

هكذا يبدو أنّ الإبداع الشّعري لم يكن بشريًّا من إبداع الشّاعر وصُنع قريحته، بل كان ينسب إلى قوى خفيّة غيبيّة خارقة، تلقي هذا الشّعر على ألسنة فحول الشّعراء. فالجنّ لا تلقي الشّعر إلى المغمورين من الشّعراء، بل إلى المبرّزين من الفحول كامرئ القيس، والأعشى، وعبيد بن الأبرص، وغيرهم. فلكلّ شاعر صاحب أو (رئيّ) من الجنّ، كما هو حال الكهنة و أوّلهم (عمرو بن لحي) الذي سبق ذكره. ومن شياطين الشّعراء ذكروا لافظ بن لاحظ شيطان امرئ القيس، والأعشى معه مسحل السّكران بن جندل، والنّابغة لم ينبغ في الشّعر إلاّ بماكان من (هادر) صاحبه من الجنّ.

## شيطان الشِّعر في ميزان النّقد القديم..

إنَّ تداول النَّقد القديم لهذه الأساطير عن شياطين الشّعراء لا يعني بالضّرورة قبوله أو تصديقه لها. فقد تنوعت مواقف النّقّاد إ زاءها فمنهم من نقلها سرد رواية، ومنهم من أدخلها ضمن دائرة (زعموا) كالجاحظ إذ يقول: "يزعمون أنّ مع كل فحل من الشّعراء شيطاناً يقول ذلك الفحل على لسانه الشعر" (٢)، و مثله التّعالبي (ت 430هـ) الذي يقول: "وكانت الشّعراء (تزعم) أنّ الشّياطين تلقي على أفواهها الشّعر، وتلقّنها إيّاه وتعينها عليه، و (تدّعي) أنّ لكل فحل منهم شيطانا يقول الشّعر على لسانه... وبلغ من

\_

<sup>(&#</sup>x27;) أبو زيد محمد بن أبي الخطاب القرشي، جمهرة أشعار العرب، تحقيق: صلاح الدين الهواري، ط 1، ج1، ص48-49، المكتبة العصرية، بيروت، 2009م.

<sup>(</sup>٢) الجاحظ، الحيوان، ج 6، ص 225.

(تحقيقهم وتصديقهم) بهذا الشأن أن ذكروا لهم أسماء" (۱). ويحسب للنقاد العرب تنبههم لهذه المزاعم، حيث يظهر موقفهم غير المقتنع بما يروى حول تلقين الجن للشعراء واعتبارهم الشّعر "صناعة"، كما يقول ابن سلّام: "وللشّعر صناعة وثقافة يعرفها أهل العلم، كسائر أصناف العلم والصّناعات: منها ما تثقفه الأذن، ومنها ما تثقفه اليد، ومنها ما يثقفه اللّسان"(۱). كما أنّ موقفهم يتبيّن فيما ألّفوا في الشّعر وما صنّفوا في جودته. ويمكن إجمال موقفهم حول تجويد هذه الصّناعة في قول القاضي علي الجرجاني: "الشّعر علم من علوم العرب يشترك فيه الطبّع والرّواية والذّكاء، ثمّ تكون الدّربة مادّة له، وقوّة لكلّ واحد من أسبابه، فمن اجتمعت له هذه الخصال فهو الحسّن المبرّز، وبقدر نصيبه منها تكون مرتبته أسبابه، فمن اجتمعت له هذه الخصال فهو الحسّن المبرّز، وبقدر نصيبه منها تكون مرتبته من الإحسان"(۱).

وتوسّع النّقد القديم في الحديث عن بواعث الشّعر والوسائل المعينة على قوله، و رسم النّقّاد للشّاعر الخطوات الأوّلية التي يتتبّعها من أراد بناء قصيدة (ئ)، وفصّلوا في الأوقات التي يكون فيها الشّعر سمحا مطواعا، كما في قول ابن قتيبة: "وللشّاعر أوقات يسرع فيها أتيّه، ويسمح فيها أبيّه، ... وحكي عن أبي تمّام وقد سأله البحتري عن أوقات صنعة الشّعر قريب من هذا"(٥). وبذلك أسّس النّقّاد القدامي لنظريّة الإبداع ما يمكن احتسابه "سبقا" لهم، "حيث استطاعوا أن يصوغوا لنا نظرية أصيلة في الإبداع الشعريّ، تقوم على أنّ إبداع الشعر جهد وصنعة، يتطلّبان قدرا عاليا من اللّياقة النّفسية، ويشترك في إخراجه عدد من الشعر جهد وصنعة، يتطلّبان قدرا عاليا من اللّياقة النّفسية، ويشترك في إخراجه عدد من

(') أبو منصور عبدالملك بن محمد بن إسماعيل الثعالبي، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ص64، المكتبة العصرية، بيروت، 2007م.

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) ابن سلّام، طبقاته، ج1، ص5.

<sup>(&</sup>quot;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص91.

<sup>(</sup>ئ) ينظر: ابن طباطبا، عيار الشّعر، تحقيق: محمد زغلول سلام، ص39 ومابعدها، منشأة المعارف بالأسكندرية، د.ت.

<sup>(°)</sup> ابن رشيق، العمدة، ج1، ص155.

قوى الإنسان المبدعة، وهذا يتنافى تماما مع فكرة الإلهام... أو الاستسلام إلى قوى حارقة خارج نفوس الشّعراء"(١).

# "أُسطوريّة" الشّعر والشّاعر (٢)...

إنّ أصول الشّعر العربي ارتبطت -لا شكّ- بممارسات طقوسيّة دينيّة قديمة، يمكن تبيّنها في تلك القداسة التي أضفتها العرب على الشّعر كما في "تعليق أشعارهم على أركان الكعبة، وسجودهم لها"(٢). وإنّ في قداسة المكان ما يدلّ على قداسة ما علّقوه من الشّعر فيه (٤)، كما أنّ في تعليق تلك القصائد في البيت الحرام ما يشير إلى القداسة التي أحاطوا بها ما اجتمعوا على جودته من الشّعر. فقداسة المكان تدلّ على قداسة المعلّق لفرط حاجتهم إليه وقوّة رغبتهم فيه. وفي بعض ما يروى عن (حمَّاد عجرد) أنّه قال: "كانت العرب تعرض أشعارها على قريش، فما قبلوا منها كان مقبولا وما ردّوا منها كان مردودا..." (٥)، وليس في الاحتكام إلى قريش إلاّ باعتبارها سلطة نقديّة مركزيّة للعرب، بل إنّ ذلك يعود لأسباب دينيّة اعتقاديّة طقوسيّة، فمن

(') عقيلة محمد القربي، بواعث الشّعر في النّقد العربيّ القديم، ط1، ص16، النادي الأدبي الثقافي بجدة، 2011م.

(<sup>†</sup>) مصطفى صادق الرافعي، تاريخ آداب العرب، ط 1، ج2، ص186، مكتبة الإيمان، القاهرة، 1997م. وقد يكون مفيدا الاطلاع على دراسة المستشرق: "رينولد نيكلسون" للمعلقات والأراء حولها، في كتابه: "تاريخ العرب الأدبي في الجاهلية وصدر الإسلام"، ترجمة وتحقيق: صفاء خلوصي، مطبعة المعارف، بغداد،1969م، ص171 وما بعدها.

(<sup>3</sup>) يبدو أنّ تعليق الشّعر وتقديسه كان عادة أممية لا تخص العرب وحدهم، إذ ذكر أرسطو عن اليونان أنهم كانوا يعلّقون أسماء البارعين والحائزين الفوز عندهم، مع شيء من مؤلفاتهم أو أشعارهم، يخطر: قسطاكي الحمصي، منهل الورّاد في علم الانتقاد، تقديم: أحمد إبراهيم الهواري، المجلس الأعلى للثقافة، مصر، ص73.

\_

<sup>(</sup> $\dot{}$ ) وُظِّفَتْ هنا بعض أدبيات المنهج الأسطوري لعلاقتها بالموضوع.

<sup>(°)</sup>أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، تحقيق: مدرار الحبال، ودرويش الجويدي، ومحمد نعيم بربر، وبلال سعيد سلامة، و وحيد سالم شمس الدين، ط1، ج10، ص206، المكتبة العصرية، بيروت،2014م.

قريش سدنة البيت الحرام الذي كانت فيه (معبودات) العرب، وكان حكم قريش من قبيل حكم (الآلهة).

وقد بلغ من تقدير العرب للشّعر أن كانت ملوكهم على ذات مذهبهم في منح الشّعر خصوصيّة ليست لغيره. ويتبيّن هذا فيما كان من أمر الشّاعر (الحارث بن حلزة) مع الملك عمرو بن هند كان يتشاءم من البرص، ومن عمرو بن هند كان يتشاءم من البرص، ومن عادته ألاّ ينشده أبرص إلا من خلف سبعة ستائر ثم ينضح أثره بالماء. لكنّ الحارث حين أنشده معلقته كان لها وقعها الحسن في نفس الملك فرفع السّتار بينه وبين الشّاعر، وأدناه منه وأطعمه في جفنته، وأمر ألا ينضح أثره بالماء، وجزّ نواصي أعداء قبيلة الشّاعر من بني بكر وسلّمه رؤوسهم (۱). وذكر أبو عمرو بن العلاء أنه قد "كانت العرب إذا أرادت أن تنشد قصيدة المتلمّس توضّؤوا لها"(۲)، وفي هذا ما يعكس تلك النّظرة التي تحمل طابعا قدسيّا للشّعر عند العرب.

ليس القول إذن بتحوّل الشّاعر أسطورة تجوّزا أو غلوّا، فقد سأل عمر بن الخطاب رضي الله عنه إن كان قد جاء ذكر الشّعراء في التّوراة كما في الحكاية التي أوردها ابن رشيق في العمدة، بقوله: "حكى أبو عبدالرحمن محمد بن الحسين النّيسابوري أنّ كعب الأحبار قال له عمر بن الخطاب وقد ذكر الشّعر: يا كعب، هل تجد للشّعراء ذكرا في التّوراة؟ فقال كعب: أجد في التّوراة قوما من ولد إسماعيل، أناجيلهم في صدورهم، ينطقون بالحكمة، ويضربون الأمثال، لا نعلمهم إلاّ العرب. "(")، بل ذكروا أنّ اسم الشّاعر قد ورد في التّوراة، "حكى الجمحى، قال:

(') أبو عبدالله الحسين بن أحمد الزوزي، شرح المعلقات السبع الطوال، تحقيق: عمر فاروق الطباع، ط 1، ص233، مؤسسة الكتب الثقافية، د.ت.

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن الحسن الزبيدي، طبقات النحويين واللغويين، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط2، ص39، دار المعارف، القاهرة، د.ت.

 $<sup>(^{&</sup>quot;})$  ابن رشيق، العمدة، ج1، ص15.

أخبرني عمرة بن معاذ المعمري، قال: في التوراة مكتوب أبو ذؤيب مؤلّف زورا، وكان اسم الشّاعر بالسّريانية، فأخبرت بذلك بعض أصحاب العربيّة، وهو كثير بن إسحاق فأعجب منه، وقال: قد بلغني ذلك"(۱). ولعل هذه النصوص المقدّسة لدى بعض العرب في الجاهليّة أن تكون منطلقا لارتسام خطوط صورة الشّاعر وتشكّل ملامحها كنماذج عليا في الذّهن العربيّ.

وإنّ تأمّل قول كثير بن إسحاق "قد بلغني ذلك" يتضح من خلاله انتشار مثل هذا الاعتقاد قديما بينهم، وهو ما قد يكون أسهم في خلق هذه الصّورة التي بدأت في اللاّشعور كناتج لنماذج عليا قديمة تسكن اللاوعي الجمعيّ و تمتُّ بسبب إلى التّوراة، بل تدلّ على تبادل عَقَديّ وثقافي بين العرب ومن جاورهم، كما يقول رابرتسن سمث: "وإنما الأمم التي تشعّبت من أصل واحد قد تشترك في اتّخاذ العقائد والشّعائر الوراثية، دينيّة كانت أو غير دينيّة، والدّليل على أنّ العبرانيين ومن جاورهم قد اشتركوا في شعائر دينيّة يشبه الدّليل المستمدّ من مصادر أخرى، ويفيد أنَّ أمَّة إسرائيلية كانت قريبة الأخذ من أمَّة وثنيَّة في سوريا وشبه جزيرة العرب"(٢)، والأساطير كما يقول "جيمس فرايزر" تنمو في الدّين والأدب والفنون بعد أن تموت الطّقوس التي كانت علّة وجودها (٣). أمّا التّبادلا ن الدّيني والتّقافي بين عرب الجزيرة ومن جاورهم، من أصحاب الدّيانات السّماوية والوثنيّة داخل الجزيرة وفي الشّام، فثابت في المصادر أنّ العرب اتّخذت الأصنام وعبدتما بتأثير من أمّة يهودية ذات طقوس وثنيّة كانت تسكن الشّام، يقول الكلبي: "وكان الحارث هو الذي يلى أمر الكعبة. فلمّا بلغ عمرو بن لحى نازعه في الولاية وقاتل جرهما بني إسماعيل. فظفر بهم وأجلاهم عن الكعبة ... ثم إنه مرض مرضا شديدا، فقيل له: إنّ بالبلقاء من الشّام حمَّة إن أتيتها برئت، فأتاها فاستحمّ بما فبرئ، ووجد

(') ابن رشيق، العمدة، ج1، ص65.

<sup>(</sup>١) محمد عبد المعيد حان، الأساطير العربية قبل الإسلام، ط1، ص23، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 2005م.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) لمياء باعشن، المنهج الأسطوري في النقد العربي الحديث، مقال في: الجزيرة، المجلة الثقافية، ع222، الإثنين، 2 ذو القعدة، 1428هـ.

أهلها يعبدون الأصنام، فقال: ماهذه؟ فقالوا نستسقي بما المطر ونستنصر بما على العدق، فسألهم أن يعطوه منها، ففعلوا، فقدم بما مكّة، ونصبها حول الكعبة"

الأصنام وواتخاذهم إياها آلعة في العصر الجاهليّ كانا نتيجة تأثرهم بجراغم في الشّام، بل إنّ (هبل) الذي عبدته العرب واعتبرته ربّ الأرباب، قد يكون هو بعل الذي عبدته بابل ثم بنو إسرائيل، فكما يقول جورجي زيدان إن لفظ (هبل) لا اشتقاق له في العربيّة من معناه، فهو غير مشتقيّ من لفظ عربي، وقد يكون من أصل عبراييّ أو فينيقيّ، وأصله (هَبَعًل) وهو أكبر أصنام الفينيقيّين أو الكنعانيّين ومن جاورهم، ومعنى (بعل) في لسائهم (السيّد)، والهاء في العبرية مثل (أل) التعريف العربيّة فيكون لفظ هبل (البعل) أي الإله الأكبر (٢٠). " وذهب أورت وروزي إلى أنّ بعل الإسرائيلي هو هبل القرشي في مكّة،... وقد رأينا أنّ بعل تمتّع بصفات متعدّدة، مرّت عليه طقوس مختلفة، فأصبح بعل هذا مردوخ في بابل نفسها، ثم دخل بعل في بلاد إسرائيل فانقسمت شخصية الله إسرائيل إلى شخصين، الشّخصيّة الأولى هو بعل إله الخصوبة، فانقسمت شخصية النّانية (يهوا) إله الفقر والبؤس والتقوى"(٢).

وفي أنّ (بعلا) كان إله الخصوبة عند اليهود ما يدعم القول بأنّه هو (هبل) الذي عبدته العرب، لأنّه كان إله الخصوبة كذلك عند العرب بدليل الأقداح السّبعة التي كانت منصوبة أمامه و يستقسمون باثنين منها وهي (صريح) و (ملصق) وذلك لمعرفة الولد المشكوك فيه إن كان صريح النّسب أو ملصقا، "فالعرب صوّروا هبل كما صوّر الكلدانيون بعلا وعبدوه كإله

(') أبو هشام بن محمد أبي النضر ابن السائب ابن بشر الكلبي، الأصنام، تحقيق: أحمد زكي باشا، ط 4، ص8، دار الكتب المصرية، القاهرة، 2000م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: حرجي زيدان، أنساب العرب القدماء وهو رد على القائلين بالأمومة والطوتمية عند العرب في الجاهلية، ص54، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة،2013م.

<sup>(&</sup>quot;) خان، الأساطير العربية، ص132.

الخصب مثل عقيدة اليهود فيه، ولذلك لا أتردد في أن أقول: إنّ هبل كان إله الخصب والرّزق"(١).

إنّ كلّ ما سبق من دلائل على حدوث تبادل إيديولوجيّ وثقافيّ بين العرب وسواهم يدلّ على أنّ أسطورة النّموذج الأصليّ للشّاعر لم تكن من التّوابت العقليّة للعرب وحدهم بل هي مكوّنات ثقافيّة ونماذج عليا مشتركة في اللاّوعي الإنساني، هذا عند العلم باستحالة عزل ما شاع بين العرب من أساطير حول الشاعر -خاصّة ما تمّ تداوله حول (شياطين الشّعر) - عمّا هو موجود في تراث من حولهم من الأمم ودياناتهم.

أمّا الجنّ فهم أصحاب الخوارق عند العرب والقوّة غير المستطاعة لديهم، "وكانت بنو مليح من خزاعة وهم رهط طلحة الطلحات يعبدون الجن" (٢)، فلا عجب من نسبة الخوارق إليهم. وإنّ الشّعر فناً كان ممّا أدهش العرب وأعجزهم تفسيره، وهذا ليس مقصورا عليهم وحدهم دون الأمم. فالأفق الأسطوريّ الإنسانيّ قام بدور كبير في تفسير حالة الإلهام التي تتلبّس الشّاعر عند نظمه الشّعر، إلاّ أنّ أساطير العرب (٢) أخلدته إلى الأرض بين الجنّ والشّياطين، بينما رفعه الإغريق إلى الآلهة وما كانوا يسمّونه بربّات الشّعر، وأشهر آلهة الشّعر لديهم (ابولو) الذي انتسب إليه بعض شعراء المهجر العرب. "ومن آلهة الفن كاليوبي إلاهة الشّعر العنائي، وملبومين إلاهة شعر الحبّ، وملبومين إلاهة الشّعر المقدّس. وقد نحتوا تماثيل وصورا ترسم الشّكل التّقريبي لطبيعة تصوّرهم وبوليمنيا إلاهة الشّعر المقدّس. وقد نحتوا تماثيل وصورا ترسم الشّكل التّقريبي لطبيعة تصوّرهم

(') خان، الأساطير العربية، ص135.

(<sup>۲</sup>) يرى أحد الباحثين أن العرب تُكيّف الأسطورة عند انتقالها إليها حسب ثقافتها فلا تقتبسها كما هي في أصلها، فالأسطورة في الثقافة اليونانية متعلقة بالديانات، أما في الثقافة العربية فهي متعلقة بالرمز، يخظر: سلطان بن سعد القحطاني، عنترة الأسطورة والحقيقة، بحوث ملتقى عنترة بن شداد التاريخ والتوظيف الأدبي، إصدار نادي القصيم الأدبى، ط1، 2011م، ص42.

<sup>(</sup>٢) الكلبي، الأصنام، ص34.

لهذه الآلهة. ونسج الإغريق قصصا وأساطير عن الشّعراء، وكيف أغمّ إذا شربوا من العيون المقدّسة التي في (دلفي) على جبل (برناسوس) يلهمون قول الشّعر فيغنّون بأحلى القصائد" (۱). وإنّ شرب الشّاعر الإغريقيّ من العيون المقدّسة ليصبح شاعرا مبرّزا، قد لا يختلف كثيرا عن ذاك اللّبن ذي الزّهومة الذي كان يقدّمه الجنّ لشعراء العرب، فمن شربه واحتمل زهومته برز في الشّعر وفاق قومه وبزّ أقرانه، ومن أبي شربه أباه الشّعر. وكما كان الشّاعر العربي يستعين بالجنّ لتلهمه الشّعر، كان الشّعراء الإغريق يطلبون العون من ربّات الشّعر في مطلع قصائدهم، "كما فعل هوميروس في مقدمة ملحمته (الإلياذة) بقوله:

رَبَّةُ الشِّعْرِ عَنْ أَخِيْلِ بْنِ فيلا أَنْشِدِيْنَا وَارْوِيْ احْتِدَامًا وَبِيْلَا وَأَشِهِر من ترجم نظرة الإغريق إلى مصدر إلهام الشّعر هو أفلاطون، الذي بيّن أن الجيدين من الشّعراء هم الذين تلهمهم الآلهة قول الشّعر"<sup>(٢)</sup>، وما ذكره أفلاطون عن اختصاص الجيدين من الشّعراء بإلهام الآلهة، لا يختلف عمّا قالته العرب، وما ورد في مؤلّفات النّقّاد عن أنّ شياطين الشّعر تلقي الشّعر على ألسنة الفحول من الشّعراء، كامرئ القيس والأعشى وجرير والفرزدق، هو ما سمّاه (سوريو): "تلاقي الفنون"<sup>(۳)</sup>.

## إنّ هذه الأساطير قد تكون نشأت لسبين:

أوّلهما: أنّ الشّعر كان أرقى علوم العرب، ومصدر فخرهم، وقد اكتنف الغموض كيفيّة إتيانه الشّاعر وكيف يتهيّأ له، وكيف يخرج موزونا غنائيّا بصوره وخياله المدهش. ولم يستطيعوا تفسير الإلهام، كما لم يكن الشّاعر ذاته قادرا على تفسير الحالة التي تنتابه عند إنشائه الشّعر. وإنّ

<sup>(&#</sup>x27;) عبد الله سالم المعطاني، قضية شياطين الشعراء وأثرها في النقد العربي، مقال في مجلة فصول، ع1، 2، م10، الهيئة المصرية العامّة للكتاب، القاهرة، 1991م، ص16.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص17.

<sup>(&</sup>quot;) جون كوين، النظرية الشعرية، ترجمة وتقديم وتعليق: أحمد درويش، ط 4، ص197، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1999م.

حالة الإلهام والمعاناة "حالة يكتنفها الغموض، وهي مليئة بالأسرار ممّا جعل العرب يحيطونها بالاعتقادات الخرافيّة. وفي هذا الجحال تتنزّل ظاهرة شياطين الشّعر. فلقد نزّل القدامي الشّاعر منزلة شخص غير عاديّ أحرجوه من الظّاهرة البشريّة ليجعلوه ضمن الجنّ " (١). ويمكن رؤية ظاهرة أسطرة القدرات والظّواهر على أغّا لازمة إنسانيّة لتفسير كلّ أمر مجهول غير مدرك. وإنّ في نسبة الشّعر إلى القوى الغيبيّة والشّياطين محاولة منهم لتفسير الإلهام الشّعري، ساهم فيها محيطهم المغلق ثقافيا وحضاريا. على أنّ القول بالانعدام التّام للاتّصال التّقافيّ بين العرب وسواهم من الحضارات، هو قول خاطئ، لوجود اتصال -وإن كان محدودا أو ضعيفا- بين العرب ومن حولهم، كما يقول أحمد أمين: "والحقّ أنّ هذه الفكرة خاطئة، وأنّ العرب كانوا على اتصال بمن حولهم مادّيا وأدبيّا، وإن كان هذا الاتّصال أضعف ممّا كان بين الأمم المتحضّرة لذلك العهد نظرا لموقعها الجغرافي ولحالتها الاجتماعية" (٢)، ونظرا إلى هذا الاتّصال المحدود للعرب ثقافيًا مع من حولهم، وإلى تعلُّق المحيّلة العربيّ القديمة بالغيبيّات وماوراء الطّبيعة، كانت محاولاتهم لتفسير حالة الإلهام الشّعري مقرونة بعالم مهيب وغير مرئي، فعمدوا إلى إضفاء صفات غرائبيّة خارقة على الشّعر، تمتّ بصلة لما استقرّ في أذهانهم من بقايا ديانات الحضارات التي اتصلوا بها في محيطهم الضّيّق وأساطيرها.

وأمّا السبب الثّاني: فيتمثّل في أنّ الصّورة الخارقة التي كان (الكون القبليّ) يحاول رسمها للشّاعر كانت تحتاج إلى إظهار أنّ إبداعه ليس بشريّا، بل منسوبا إلى قوى خارقة لا يمكن مجابحتها. وهذا القول بعمه تلك الطّقوس التي كان يلتزمها الشّاعر كما في حال الهجاء من حلق شعره وترك ذؤابتين وارتداء نعل واحدة. فهذه الطّقوس كانت توحى للخصوم أنّ الشّاعر

(') توفيق الرّيبي، مفهوم الأدبية في التراث النّقدي إلى نهاية القرن الرابع، ط 2، ص55، دار النجاح الجديدة، الدار البيضاء، 1987م.

<sup>(&</sup>lt;sup>¹</sup>) أحمد أمين، فحر الإسلام، تحقيق وتعليق: حمد فتحي أبو بكر، ط 4، ص 51، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، 2011م.

يكون في حاله تلك في حال اتّصال مع عالم خفيّ خارق للعادة، ويستمدّ منها أسنّة رماحه الشّعريّة التي يهجو بما خصومه وخصوم قبيلته. ولهذا يقول جرير متحدّيا الشّعراء(١):

إِنِّ لَيُلْقِيْ عَلَيَّ الشِّعْرَ مُكْتَهِلٌ مِنَ الشَّيَاطِيْنِ إِبْلِيْسُ الأَبَالِيْسِ فَكَيف تَكُون الغلبة عليه وهو يتلقي شعره من كهل من الشِّياطين كإبليس؟.

ويعلّق الثّعالبي (ت 430هـ) على بيت جرير بقوله: "وكانت الشّعراء تزعم (٢) أنّ الشّياطين تلقي على أفواهها الشّعر، وتلقّنها إيّاه، وتعينها عليه، وتدّعي أنّ لكل فحل منهم شيطانا يقول الشّعر على لسانه، فمن كان شيطانه أمرد كان شعره أجود" (٢)، فكما كانت العرب تميز بين الشّعراء وجودة أشعارهم، كذلك كانت تميّز بين الجنّ، فشعر الأمرد ليس كشعر غيره، إذ القصيدة الجيّدة التي تروعهم بتعبيرها وصورها وأخيلتها تكشف أنّ خلفها جنّيًا أمرد!.

ولكن لم الأمرد تحديدًا؟ لم يتبيّن فيما تم الاطّلاع عليه في الترّاث الدّينيّ والتّاريخيّ ما يشفي الغليل حول هذا التّساؤل، إلا ماكان من إشارة فرانسوا ديكريه إلى ذلك النّصب الشّهير الذي تم اكتشافه في المعبد القرطاجي في حضرموت والذي يرجع إلى القرن الرّابع أو الثّالث الميلاديّ. وفيه تظهر رسوم لشخص متعبّد أمرد ربماكان أحد الكهنة ينتصب واقفاً رافعاً يديه بمحاذاة وجهه كتعبير عن الخضوع التّام للإله (ئ). فلعل أسطورة "الجني الأمرد" تعود إلى عصر الكهانة ذاك، بكهنته المرد بخلاف الآلهة التي يتم تصويرها بلحى كثّة. ولعل الكاهن كان من ضرورة ميزاته أن يكون أمرد حتى لا يتساوى بالإله الملتحي، وهذا نوع من الخضوع له والانقياد إليه.

<sup>(&#</sup>x27;) الثعالبي، ثمار القلوب، ص64.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) لا يبدو الثعالبي محتفيا بما ذكروه عن شياطين الشعر، ويراه ادعاء يستهجن تصديقه، فيقول في الصفحة نفسها: "وبلغ من تحقيقهم وتصديقهم بهذا الشأن أن ذكروا لهم أسماء".

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص64.

<sup>(</sup>ئ) ينظر: فرانسوا ديكريه، قرطاحة أو إمبرطوارية البحر، ترجمة: عز الدين عزو، مراجعة وتحقيق: عبدالله الحلو، ص141-144، الأهالي للطباعة والنشر، دمشق،1996م.

وتلحّ الأسطورة على ريادة البطل الاجتماعيّة، وهو أمر قد تمّ من أجل التّشديد على رسم ملامح خارقة للشّاعر، عبرت عنها متواليات لا يمكن وصفها إلاّ بالمبالغة: (كاهن، عارف، حاذق، يشعر بما لا يشعر به غيره) وهي صفات أسطرت شخصيّة الشّاعر. وإنّ هذا جانب مهمّ جدّا إذ يربط —ضمنيّا – ربطا رمزيّا بين القامة العملاقة للشّاعر وبين المكانة المرتفعة لقبيلته، فهيبة الشّاعر مرتدّة إلى قبيلته، وهيبة القبيلة مرتدّة إلى الشّاعر:

#### ( القبيلة الهيبة المطلقة الشّاعر )

ويمكن أن نرى ذلك في أنّ العرب أقوام حروب ومغازٍ، ونظام قبليّ متناحر. وأنّ الأمن لا يحيطهم إلاّ بمثل هذه الأساطير التي تنشر في قلوب الخصوم الهيبة والرّهبة. وإنّ الشاعر هو أحد أسلحة جيش العشيرة الذي يحميها من ألسنة شعراء القبائل الأخرى، لذا كان عليه أن يتّصف بـ"شدّة العارضة، وحماية العشيرة، وتهيبهم عند شاعر غيرهم من القبائل، فلا يقدم عليهم حوفا من شاعرهم على نفسه وقبيلته"(۱).

إنّ هذه القوّة التي يُتبادل فيها المدد بين الشّاعر والقبيلة تبدو أكثر وضوحا في توصّل شعراء معدودين إلى تعليق قصائدهم على جدران الكعبة دون غيرهم من الشّعراء، فلم تكن شاعريّة الشّاعر المؤهّل الوحيد لوصول قصيدته إلى هذه المكانة، بل يلعب المؤهّل القبليّ دورا كبيرا كما أشار ابن خلدون في مقدّمته.

لكل هذه الأسباب الّتي ذُكرت سيحتل الفخر المكانة الأولى بين أغراض الشّعري المطلوبة من ذلك النّموذج المتفرّد للشّاعر، و"سنميل إلى القول بأنّ الفخر يمثّل الغرض الشّعري الأوّل. وكان المراد من الفخر إشهار المرء لمناقبه المستمدّة من الصّورة التي أنشئت وطوّرت جميعا حول دور الفرد وسط الجماعة"(٢)، والشّاعر فرد غير عاديّ داخل جماعته، لذا فهو يحمل لواءها في بنيات

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص61.

<sup>(&#</sup>x27;) الطاهر لبيب، سوسيولوجيا الغزل، ص40.

شعره، وهو في فخره حين يستخدم ضمير المتكلّم، لا يكون الحديث عن نفسه، بل إنّ هذه الياء عائدة على زمرته الاجتماعيّة والكون القبليّ الذي ينتمي إليه، "إذ أنّ الشاعر، في تعبيره عن نفسه بكلمة (أنا)، لا يزيد على أنّه يرسم توجّهات وعي جمعيّ لا يعرف دوما حدوده"(۱). وكما هو حال الشّاعر في الفخر فكذلك هو حاله في الهجاء، إذ أنّ الهجاء ليس إلاّ حالة حرب باردة، تُستخدم فيها الكلمات بدل السّيوف، في حروب كانت تدور داخل الكون القبليّ، فترفع قبائل وتحطّ أحرى بفعل بيت شعر، فضلا عن قصيدة.

والخلاصة أنّ الشّعر كان علم العرب الذي تولّته فئة مخصوصة من الجتمع العربي، اضطلعت بتدوين علوم القوم ومآثرهم وما عليه يخشون الضّياع. واستحقت هذه الفئة أن تُنحت منها صورة النّموذج الأصليّ للشّاعر في ذهن الأقدمين، وأن تبقى ماثلة في أذهان اللّاحقين وهم يقيّمون الشّعراء ويصنّفونهم في طبقات.

<sup>(&#</sup>x27;) الطاهر لبيب، سوسيولوجيا الغزل، ص40.

# الفصل الثاني

النّص الشّعريّ والتّماهي مع الكون القبليّ

يتكوّن مجتمع ما من وحداته الاجتماعية التي تؤلّف نظامه وطبقاته. و"يرى ماكيفر وبيج ... أنّ المجتمع عبارة عن نسق مكوّن من العُرف المنوّع والاجراءات المرسومة، ومن السّلطة والمعرفة المتبادلة، ومن كثير من التّحمّعات والأقسام وشتّى أوجه ضبط السّلوك الإنسانيّ والحّريات" (١). وقد كان المجتمع الجاهلي -كما هو معلوم- مكوّنا من وحدات اجتماعية، تمثل فيه "القبيلة" نواة الوحدة الاجتماعيّة والسّياسيّة التي سادت حياة العرب.

لقد عرف العربيّ القبيلة قبل أن يعرف الدولة، بل إن فهمه لنظام الدّولة كان منطلقا من فهمه لنظام القبيلة. وقد تعدّدت تلك الوحدات الاجتماعيّة مكوّنة النّظام القبليّ الذي ساد الجزيرة العربية قبل الإسلام، وفي ظلّ هذا النّظام تكون رابطة القرابة والانتماء والنسب التي تجمع أبناء القبيلة الواحدة، والتي عادة ما تكون أقوى من أيّ رابط.

و إنّ القبيلة كما يراها ابن خلدون هي خُمة النّسب و"النّسب إنّما فائدته هذا الالتحام الذي يوحب صلة الأرحام حتى تقع المناصرة" (٢)، والقبيلة غير "القبائلية"، إذ أنّ القبيلة هي النّسب الجامع للوحدات الاحتماعيّة التي يتكوّن منها المجتمع البدويّ الجاهليّ، كما يمكن تصوّرها بأنّما "القانون الثقافي المشترك كونيّا لتأسيس وحدة ذهنيّة تتكامل مع الوحدة الجغرافيّة والاقتصاديّة السّياسيّة، والأمّة لكي تكون ذات وطن واحد لابد أن تحصل على نسب وحسب متلازمين "(٢). وذلك أنّ الإنسان كائن مطبوع على الاجتماع والعيش في جماعات، والنسب والقبيلة آصرة ورابطة توفّر له ما يكفي من الأسباب لتكوين الجماعة التي بما يستقيم عيشه ويحقّق بما الاكتفاء معاشا. و"يعبّر الحكماء عن هذا بقولهم: الإنسان مدني بالطبّع، ... فلابدّ

<sup>(&#</sup>x27;) حسين عبدالحميد أحمد رشوان، الأدب والمجتمع دراسة في علم اجتماع الأدب، ط 1، ص63، المكتب الجامعي الحديث، الاسكندرية، 2005م.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن خلدون، مقدمته، ص129.

<sup>(&</sup>quot;) عبدالله محمد الغذامي، القبيلة والقبائلية أو هويات ما بعد الحداثة، ط3، ص33، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2011م.

من اجتماع القدر الكثير من أبناء جنسه ليحصل القوت له ولهم فيحصل بالتعاون قدر الكفاية من الحاجة لأكثر منهم بأضعاف، وكذلك يحتاج كل واحد منهم أيضا للدّفاع عن نفسه إلى الاستعانة بأبناء جنسه"(١).

فالقبيلة إذن احتياج إنساني واجتماعي كونها تمثّل للإنسان الجاهليّ الوطن والشّعب والطّائفة والفئة والعرق. ولو لم توجد القبيلة في العصر الجاهلي لقام غيرها مقامها ليؤدّي دور الرّابطة المسبّبة للاجتماع والممكّنة له. "ويجب ألاّ ننسى أنّ نموض نظام القبيلة في تاريخ البشر إنمّا صار في القديم طلبا لتكوين مجموعة آمنة تستطيع حماية أفرادها وتأمين معاشهم وهو ماكوّن خليّة معاشيّة وثقافيّة يركن إليها الفرد ويحتمى بها" (١)، فالاحتياج (للاجتماع) و (للأمن) هو سبب نشوء القبيلة. ومن القبيلة نشأت "القبائليّة" وهي النّعرة والعصبيّة، وكما يعرّفها الغذّامي: "قيمة عنصريّة تقوم على كلّ ماهو غير فطريّ وغير طبيعي وتتأسّس على ما هو نسقيّ ثقافي"("). وتمثّلت في العصر الجاهلي في قولهم: "انصر أخاك ظالما أو مظلوما". وحيث ارتبط أفراد القبيلة برابطة الدّم والنّسب، فإنّهم يقدّمون الولاء للقبيلة ويجعلونه فوق كلّ ولاء، ويلتفّون كأفراد في وحدة اجتماعية لا يعنيها الفرد بقدر ما تعنيها الجماعة، ولا يعني أيّ فرد من أفرادها سواها من القبائل. فالولاء لها وحدها، والتّفاني في رفع اسمها، والتّعصّب لكلّ ما يخصّها. وهذا جعله "يتجاهل غيرها، ولا يعترف بحقّ الحياة أو الملكيّة أو المتعة لأحد من سواها، كأنمّا لم يخلق في الوجود غيره وغير قبيلته" (٤). وربما كان الولاء المطلق للقبيلة منبثقا من واقع كونما اجتماعيّا وسياسيًا هي المسؤول الأوّل عن حماية أفرادها ومراعاة مصالحهم في مواجهة القبائل الأحرى،

(') ابن خلدون، مقدمته، ص53.

<sup>(</sup>١) الغذامي، القبيلة والقبائلية، ص206.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص34.

<sup>(</sup>١) على الجندي، في تاريخ الأدب الجاهلي، ص67، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، د.ت.

وبذلك فإن تفكّك أفراد القبيلة وعدم التزامهم بالقانون العرفيّ للقبيلة قد يؤدّي بهم إلى الهلاك، وضياع الحقوق.

إنّ غياب (القوة المركزية) عن المشهد (العربيّ) في العصر الجاهليّ، جعل مفهوم "القومية" منحصرا في "القبائلية"، فعند الإشارة بدال (الانتماء القومي) فإنّ مدلول (القوميّة) هنا لا يشير إلى الانتماء (إلى الجنس) العربيّ بقدر ما يشير إلى الانتماء إلى القبيلة وما ينتج عن ذلك من تمكن (للقبائلية) في نفوسهم، إذ كان الانتماء إلى القبيلة أقوى بكثير من الانتماء (إلى الجنس). ولكنّ هذا لا ينفي الانتماء القومي إلى الجنس الذي كان يحتاج إلى قضيّة شموليّة ليظهر، فالهاجس القوميّ الواسع لم يكن يستثيره إلاّ وجود خطر وتمديد (أجنبيّين) يهدّدان (الكون العربيّ)، كذاك الذي يأتي من قبل (الفرس) من جهة الشّمال والشّرق، أو من (الأحباش) من جهة الجنوب في اليمن، والذي كان سببا في قيام (حلف) بين بكر وتغلب لمواجهة خطر (الأحباش) في اليمن، على الرّغم من الحروب بين هاتين القبيلتين والثّار المترتب عليها. لكنّهم أي العرب كانوا حين يشعرون بتهديد أجنبيّ يتّحدون ويظهر ذاك الانتماء الكامن في الوحدان العربي، ويتّضح هذا في تضامنهم عند أسر كسرى فارس للملك العربيّ (النّعمان بن المنذر)(۱)، كما في قول النّابغة(۱):

إِنْ يَرْجِعِ النُّعْمَانُ نَفْرَحْ ونَبْتَهِجْ ويأْتِ مَعَدًّا مُلْكُهَا ورَبِيْعُهَا (٣)

(') وقيل إنه قال هذا البيت عند حروج النعمان في نزهة أو غزو، ينظر: النابغة الذبياني، ديوانه، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط2، ص107، دار المعارف، القاهرة، د.ت.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص107.

<sup>(&</sup>quot;) معدّ: من أسماء العرب.

44

(٢)

وكان الشّعر يحذّر من الخروج على القبيلة ويصوّر المصير البائس "للخارج" عليها، وكيف "يتخطف" من الغير ويحطّمه الظّلم بعيدا عن (جناحيه) وقوّته المتمثّلة في قبيلته. يقول أوس بن حجر التّميمي محذّرا من شقّ (عصا الطّاعة) للقبيلة(١):

لَهُمْ هَرِشًا تَغْتَابُهُمْ وَتُقَاتِلُ وَلَا يَخْمِلُ الْمِاشِيْنَ إِلَّا الْحَوَامِلُ وَلَا يَخْمِلُ الْمَالُ وَلَا يَاطِشُ مَا لَمْ تُعِنْهُ الْأَنَامِلُ وَلَا بَاطِشٌ مَا لَمْ تُعِنْهُ الْأَنَامِلُ أَصَبْتَ حَلِيْمًا أو أَصَابَكَ جَاهِلُ

فَقُوْمُكَ لا بَخْهَلْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُنْ وَمَا يَنْهَضُ الْبَازِيُّ بِغَيْرِ جَنَاحِهِ وَمَا يَنْهَضُ الْبَازِيُّ بِغَيْرِ جَنَاحِهِ وَلَا سَابِقٌ إِلَّا بِسَاقٍ سَلِيْمَةٍ وَلَا سَابِقٌ إِلَّا بِسَاقٍ سَلِيْمَةٍ إِذَا أَنْتَ لَمْ تُغْرِضْ عَنِ الجُهْلِ وَالْخَنَا ويقول الأعشى (٣):

عَلَى مَنْ لَهُ رَهْطٌ حَوَالَيْهِ مُغْضَبَا
مَصَارِعَ مَظْلُومٍ جَحَرًّا ومَسْحَبَا
يَكُنْ مَا أَسَاءَ النَّارَ فِي رَأْس كَبْكَبَا
(3)

مَتَى يَغْتَرِبْ عَنْ قَوْمِهِ لا يَجِدْ لَهُ ويُحْطَمْ بِظُلْمٍ لا يَزَالُ يَرَى لَهُ وتُدْفَنُ مِنْهُ الصَّالِحَاتُ وَإِنْ يُسِئْ

فالشّعر كان يعزّز دوافع الانتماء القبليّ، ويرسم صورا منفّرة ومصيرا مخيفا ينتظر الخارجين. و إنّ المكانة التي احتلّها الشّاعر في قبيلته، والآمال التي عقدتما عليه القبيلة فرضت عليه انتماء "طغى على مشاعره من حبّ ملتهب لقبيلته، وفخر مجلجل بمآثرها، وسعادة مجنحة بانتمائه إليها، وبغض قويّ لأعدائها، واحتقار ذريع لهم"(٢).

(') أوس بن حجر، ديوانه، تحقيق:محمد يوسف نجم، ط3، ص99، دار صادر، بيروت، 1979م.

(") الأعشى، ديوانه، ص113.

<sup>( )</sup> الهَرش: المائق الجافي.

<sup>(</sup>ئ) مسحبا: مصدر میمی من سحب.

<sup>(°)</sup> كبكبا: جبل.

<sup>( )</sup> محمد النويهي، محاضرات في عنصر الصدق في الأدب، ص79، معهد الدراسات العربية العالمية، القاهرة،1959م.

كانت هناك حقوق وواجبات بين الفرد والقبيلة، من خلال نظام قبليّ ملزم للفرد وللجماعة، وهو نظام لا يهمّه العدل بقدر ما يهمّه أن تكون كلمة القبيلة هي العليا على أفرادها وعلى القبائل المحيطة بها. فكما أنّ من حقّ القبيلة على الفرد الإخلاص لها والتبعيّة المطلقة لقوانينها وإن كانت غاوية، كما يقول دُريد بن الصّمة (۱):

وَهَلْ أَنَا إِلَّا مِنْ غَزِيَّة إِنْ غَوَتْ غَوَيْتُ وَإِنْ تَرْشَدْ غَزِيَّةُ أَرْشِد كَذَلْكُ من حقّ الفرد على قبيلته حمايته حين يستنجد بها دون توقف لسؤاله عن قضيته، وما إذا كان مظلوما أم ظالما كما يقول قريط بن أنيف (٢):

لا يَسْأَلُونَ أَخَاهُمْ حِيْنَ يَنْدُبُهُمْ فَالَ بُرْهَانَا فِي النَّائِبَاتِ عَلَى مَا قَالَ بُرْهَانَا

فالقبيلة هي السلطة التي تضمن حفظ حقوق الفرد فيها داخليّا وخارجيّا، وتتكفّل بحمايته والمطالبة بثأره إن قتل، وتؤدّي الدّيّة عنه إن قُتل وتخوض في هذ هالحروب لأجله، فتتبادل مع أفرادها الولاء والعطاء، ويظهر هذا في قول حريث بن محفض المازين (٣):

أَكُمْ تَرَ قَوْمِيْ إِنْ دُعُوا لِمُلِمَّةٍ أَجَابُوا وَإِنْ أَغْضَبْ عَلَى الْقَوْمِ يَغْضَبُوا فَإِنْ يَكُ طَعْنُ بِالرِّدَيْنِيّ يَطْعَنُوا وَإِنْ يَكُ ضَرْبٌ بِالمِنَاصِل يَضْربُوا فَإِنْ يَكُ ضَرْبٌ بِالمِنَاصِل يَضْربُوا

أمّا النّسق السّلوكي لهذا الجحتمع فقد كان منظومة قيميّة تعارفت عليها جميع القبائل واشتركت فيها وتنافست على نيل أعلى قدر منها، كالكرم و الشّجاعة والنّحدة، والتّفاخر بالأحساب والأنساب، والأيّام والانتصارات. فلا تمايز بين القبائل في الإيمان بها، وإنمّا يكون تمايزهم في نيل أعلى قدر منها، وحصول الشّهرة لهم بما نالوه منها وحصّلوه كما يقول الجاحظ: "كلّهم عرب

<sup>(&#</sup>x27;) أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة، الشعر والشعراء، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر، ط 1، ج2، ص146، المكتبة التوقيفية، القاهرة، 2013م.

<sup>( )</sup> أبو تمام الطائي، ديوان الحماسة، تحقيق: عبدالمنعم أحمد صالح، ط1، ص29، دار الجيل، بيروت، 2002م.

<sup>(&</sup>quot;) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج2، ص70.

لأُخَم استووا في التربة، وفي اللّغة والشّمائل والهمّة، وفي الأنفة والحميّة، وفي الأخلاق والسّجيّة، فسبكوا سبكا واحدا، وأفرغوا إفراغا واحدا، وكان القالب واحدا، تشابحت الأجزاء وتناسبت الأحلاط"(١).

وكما مر في الفصل الأوّل من هذا الباب فإنّ العرب أنشأت الشّعر ليكون (ديوانها) الذي يعتضن أنساقها السّلوكي والاجتماعيّ والسّياسيّ، ويكون بواسطته (خلود) أنسابها وأخلاقها وأيّامها. فالعرب " في تلك المرحلة الحاسمة من تاريخها الثّقافيّ والأدبيّ كانت تعيش مخاضا عسيرا وجدلا كبيرا في خصوص البحث عن أسباب ما تحرز به التّواصل وتنقل بفضله الموروث جميعا وما به تحقّق الاستمرار وتضمن الخلود" (٢). وحيث إنّه تم إسناد هذه مهمّة (الخلود) إلى الشّعراء، فقد كان عليهم أن يوقفوا عليها فنّهم، فهم دائما (مُجنّدون تحت السلاح)، عليهم أن يؤدّوا (ضريبة) القبيلة إشادة بمحامدها، وتنويها بمفاخرها، وإذاعة لأمجادها، ثم حطا من شأن أعدائها، وهجاء لهم، وإعلانا لمخازيهم في المحافل وبين القبائل" (٣). فتذوب \_ تبعا لذلك \_ فرديّة الشّاعر في (الكيان الجماعيّ) للقبيلة، ويحمل شعره (روحا جماعيّة)، وأحيانا روحا فرديّة بمواصفات جماعيّة.

#### بين الضّمير الفرديّ و الجمعيّ..

إنّ المتأمّل في القصيدة الجاهلية يجد أنّ تنوّع الموضوعات في النّص الشّعريّ الواحد لم يكن عفوا، بل قد كون حيلة فنّيّة لجأ إليها الشّاعر لينصف نفسه ببعض شعره الذي قضت أعراف

(') الجاحظ، الرسائل، تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون، ج1، ص11، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1964م.

(") يوسف خليف، دراسات في الشعر الجاهلي، ص173، دار غريب، القاهرة، د.ت.

<sup>(</sup>٢) عياد، من الوسائط الإجرائية، ج1، ص379.

القبيلة أن يكون خالصا لها. فقد كان النّص الشّعريّ مناصفة بين الشّاعر وقبيلته. وذلك أنّ (العقد الاجتماعيّ) الذي يصل الشّاعر كفرد بقبيلته، قد ترتّب عليه (عقد فني) بينه كشاعر وبين القبيلة التي ينتمي إليها، هذا العقد الفني يقتضي من الشاعر أن يكون لسانها الناطق بأمجادها ودرعها الحامي لها والمنافح عنها أمام سلاح القبائل الأخرى من الشعراء. ولذلك فإن (الأنا) تتحوّل إلى (نحن) عند الشّاعر، و تغدو (فرديّته) التّعبيرية مهمّشة أمام (جماعيّة) التّعبير في قصيدته، وشخصيّته "اند مجت في قبيلته حتى كأنّه لم يشعر لنفسه بوجود خاص "(۱).

ولعل ذلك أن يكون من أهم أسباب نشأة تلك المقدّمات الطللية والغزليّة في قصائد الجاهليّين، حيث تظهر شخصيّة القبيلة جنبا إلى جنب و شخصيّة الشّاعر في قصيدته. وبذلك يكون الشّاعر قد أوجد حلا وسطا في ظلّ تبعيته المطلقة لقبيلته، وذلك بأن ابتدع مقدّمة يشبع بما شعوره (بالفردية) وينفذ منها إلى غرض شعريّ يتّحد فيه مع "الشّعور الجمعيّ" الذي يلزمه به عقده الفنيّ والاجتماعيّ مع القبيلة. و لعلّ هذا الرّأي أن يختلف مع ما يراه شوقي ضيف من أنّ الشّاعر كان حتى في غزله مصوّرا لمشاعر الجماعة، إذ يقول: "كان تعبيره عن قبيلته أكثر منه تعبيرا عن نفسه، لعلّه لم يكن يعنيه أمر نفسه في شيء، حتى في الغزل والحبّ كان يصور مشاعر الجماعة" (١٠). وهذا الرّأي لشوقي ضيف فيه من الغلوّ ما فيه في وصف تبعيّة الشّاعر مشاعر الجماعة "(١١). وهذا الرّأي لشوقي ضيف فيه من الغلوّ ما فيه في وصف تبعيّة الشّاعر ولا يمكن أن يكونا تعبيرا عن (الشّعور الجمعيّ) بل قد يكونا تعبيرا عن (اللاّشعور الجمعي) كرؤية للعالم.

وهل يكون في هذا ما يفسر تخلّص نص الغزل الحجازيّ في العصر الأمويّ-على سبيل المثال- من تلك المقدّمات، بعد أن دان الشّعراء للدّولة لا للقبيلة، واستطاعت (فرديّة) الشّاعر أن

(') أمين، فحر الإسلام، ص103.

<sup>(</sup>٢) شوقي ضيف، الشعر وطوابعه الشعبية على مر العصور، ط2، ص21، دار المعارف، القاهرة، د.ت.

تتمدّد وتحتل موقعا أوسع من شعره الذي كان ينافسه عليه انتماؤه المفرط للقبيلة؟ وإنّ القول بابتداع المقدّمات الطّللية دعت إليه حاجة الشّاعر إلى إشباع فرديّته، لا يعني أنّ الحاجة ذاتما هي التي فرضت على الشّعراء المتأخّرين أن يسيروا على نهج من سبقهم. "ولسنا ننكر —مع ذلك— أنّ المسألة أصبحت عند الشّعراء المتأخّرين تقليدا، ولكنّ الذي ننكره هو أتمّا كانت عند المتقدّمين تقليدا أو شكلا"(۱). فتلك المقدّمات كانت للشّعراء المتقدّمين (احتياجا) لجأ إليه الشّاعر الأوّل ليعطي (فرديّته) فرصة الإطلال من نافذة صغيرة في قصيدته، ثم أصبحت "تقليدا" شعريًا متبعا لمن جاؤوا بعده من الشّعراء المتأخّرين. "وليس لمتأخّر الشعراء أن يخرج عن مذهب المتقدمين ... فيقف على منزل عامر، أو يبكي عند مشيد البنيان، لأنّ المتقدّمين وقفوا على المنزل الدّاثر، والرّسم العافي"(۱) كما يقول ابن قتيبة. وكان على الشاعر أن يتفهّم ما تريده منه القبيلة، وأن تكون نصوصه الشّعرية محقّقة لتلك الأحلام التي نسجها قومه حوله وهم يحتفلون بولادته شعريّا، فتناول الأغراض الشّعرية التي من شأنما تحقيق رضا من حوله ومن ينتمي إليهم، فكانت الحماسة والفحر و الخلود.

إن الوظائف التي يضطلع بها الشعر كما سبقت الإشارة إليها، قد أدركها فحول الشعراء الذين تميزوا بقبائليّتهم وتماهيهم مع قبائلهم و انتمائهم إليها قلبا و قالبا، وحكت نصوصهم الشّعرية رضا القبيلة ونالته، وأصبحت أشعارهم سحلاّت تُدوِّن فيها قبائلهم ما يُبقيها خالدة بنسبها ولغتها ومآثرها. يقول فيكتور هوجو: "إنه لمن الخطأ أن نظن أن الشاعر يحق له أن يكون بمعزل عن مصالح قومه ورغباتهم، وأن ينحرف بقريحته عن التأثير في أهل عصره وأبناء زمانه فلا يكون له دور في البناء الاجتماعي لأمته. فمن الذي يقتحم أحوال الحياة غير الشاعر؟ وأي صوت يعلو العواصف غير صوته؟. "(")، وهذا ما كان يدركه الشاعر الجاهلي وتمثّل في كثير من شعراء

(') خليف، دراسات في الشعر الجاهلي، ص178.

<sup>( )</sup> ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص69.

<sup>( )</sup> عبدالحكيم بلبع، ماهية الأدب ومسؤولية الأديب نقلا عن مجلة الثقافة - الحرية - الأصالة - المعاصرة، العدد

العصر. ويمكن الاقتصار على نمودجين من شعراء هذا العصر كان التماهي واضحا وبارزا بين نصوصهما الشّعرية وبين الكون الاجتماعي الذي عاشا فيه وانتميا إليه. وسيتم قراءة الوظائف التي أدتما نصوصهما الشّعرية وتبيّنها في إطار تماهيهما مع قبيلتيهما، على الرّغم من الاختلاف البيّن بين الظّرف الحياتيّ والاجتماعيّ لكلّ منهما، وهما:

-عنترة بن شداد<sup>(۱)</sup>، (ت:22 ق.هـ)،

-عمرو بن كلثوم<sup>(۱)</sup>، (ت:39 ق.هـ).

ولعل السبب في اختيار هذين الشّاعرين، عائد إلى حرصٍ على معاينة مقدار تماهيهما والقبيلة، ومدى تغيّر تماهيهما بتغيّر انتمائهما الاجتماعي.

## "الطّبقية"..سيادة \ عبودية

لا يخلو بحمّع إنساني من فوارق طبقية بين أفراده، تتحدّد بتغيّر الوضع الاقتصادي والمستوى الثّقافي، ومن الفلاسفة من يشرّع الطبقيّة ويقسّم البشر إلى أحرار وعبيد، ويرى أخمّا طبيعة ينبغي الاعتراف بها وتسويغها. فأرسطو يرى أنّ النّاس "ليسوا متساوين بحكم الطّبيعة، وإنمّا يولد بعضهم للعبوديّة ويولد الآخرون للسّيطرة"(٣). و هكذا كان الحال في المحتمع الحاهلي من

السادس، مارس 1974م، ص50.

<sup>(&#</sup>x27;) عنترة بن شداد بن قراد بن مخزوم بن مالك بن غالب بن شهم بن بغيض الفارس المشهور، ينظر: أبو عبدالله محمد بن عمران المرزباني، معجم الشعراء، تحقيق: ف.كرنكو، ص151، مكتبة القدس، القاهرة، 1354هـ.

<sup>(&#</sup>x27;) عمرو بن كلثوم بن مالك بن عتاب بن سعد بن زهير بن جشم بن بكر بن حبيب بن عمرو بن غنم بن تغلب الشاعر المشهور، ينظر: المرجع السابق، ص156.

<sup>(&</sup>quot;) جان جاك روسو، العقد الاجتماعي أو مبادئ الحقوق السياسية، ترجمة: عادل زعيتر، ط 2، ص55، دار التنوير للطباعة والنشر، القاهرة، 2015م.

جهة الانغماس في نوع من التّمايز يقسّم الجحتمع فعُويّا. "والنّاظر في تكوين القبيلة الاجتماعية يستطيع أن يميز بين ثلاث "طبقات " اجتماعية: الصّرحاء، والعبيد، والموالي" (١)، أمّا الصّرحاء الأحرار فهم أبناء القبيلة المنتمون إليها نسبا، و أمّا العبيد فهم من تمّ استرقاقهم، وأمّا الموالي فهم من أقاموا في جوار القبيلة بعد انخلاعهم من قبائلهم.

استعبد عنترة منذ طفولته، وامتهن الرّعي والأعمال الموكلة للعبيد ،وكاد هذا الوضع أن يئد موهبته الشّعرية في أوّل ميلادها، لولا أنّ موهبة فيه قتاليّة عضدت موهبته الشّعرية وفرضتها على القبيلة، أو ربما نبّهتها لموهبته الشّعرية كسلاح يشدّ سلاح السّيف، وذلك ليس لأن القبيلة في غنى عن موهبته الشّعرية، بل لأنّه ولد (أسود) من أمّ (حبشية) وهذا مما تزدريه العرب. فعنترة لم يحصل على حقّه في الانتساب إلى أبيه إلا بعد أن شبّ وكبر، حيث "ادّعاه أبوه بعد الكبر، وذلك أنه كان لأمة سوداء يقال لها زبيبة، وكانت العرب في الجاهلية إذا كان للرجل منهم ولد من أمة استعبده "(<sup>٢)</sup>، وجعل مصيره أن يكون من " أغربة العرب ".

وقد كان لعنترة أن يتمرّد على القدر الذي اختارته له قبيلته وأن يسعى إلى الالتحاق بنسبه إلى نسب أبيه، وأن يستغرق في انتمائه إلى القبيلة، ويتمكّن بعد لأي من أن ينتصر على (الطبقية) المسلّطة عليه، ثم كان له أن استلحقه والده بنسبه فاكتسب حريته – وإن ظاهريا – وقاد جيش قبيلته، وعلّق شعره في البيت الحرام.

أمّا عمرو بن كلثوم فؤلد (حرّا) خلافا لعنترة، وكانت له عوامل مساعدة هيّأته ليحقّق أهمّ وظيفة من وظائف الشّعر كما نصّ عليها ابن رشيق وهي الفخر بالأيّام والأنساب والانتصارات التي حققتها قبيلته. ولا يعني هذا أنّه تفوّق بهذا العامل على عنترة بل إنّ ابن سلّام قد أدرجهما معا في الطّبقة السّادسة من كتابه (طبقات فحول الشّعراء).

\_

<sup>(&#</sup>x27;) يوسف خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ط3، ص105، دار المعارف، القاهرة، 1978م.

<sup>( )</sup> ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص205.

ولابد من تبيّن بعض أوجه الائتلاف والاختلاف بين هذين الشّاعرين النّموذجين، كما يعرضها الجدول التالى:

| عمرو بن كلثوم                    | عنترة بن شداد                             |                   |
|----------------------------------|-------------------------------------------|-------------------|
| ۇلد حرًا (صريح)                  | ۇلد عبدًا (ھجين)                          | الطبقةالاجتماعية  |
| أصبح سيِّد قبيلته وله من العمر   | نال حرّيته في سنّ الشباب                  | التّحوّل الطّبقيّ |
| خمسة عشر عاما                    |                                           |                   |
| ورث سيادة آبائه وأجداده          | الفروسيّة – الشّعر                        | سبب التّحول       |
| الشاعر الفارس                    | الشّاعر الفارس                            | الشّهرة           |
| 34مقطوعة كلها دون 10 أبيات،      | مائة و أربع عشرة قصيدة ومقطوعة            | مقدار شعره        |
| وأقلها بيت واحد. وله قصيدة       |                                           |                   |
| واحدة.                           |                                           |                   |
| (فحل) من شعراء المعلّقات، مُقلّ. | فحل، من شعراء المعلّقات، مُقلّ،           | الشّاعرية         |
| ومن أصحاب القصيدة الواحدة.       | وقال في أغلب أغراض الشعر. وهو             |                   |
|                                  | من أصحاب القصيدة الواحدة <sup>(١)</sup> . |                   |

(') هكذا جاء في طبقات ابن سلام، حيث أسماهم بأصحاب القصيدة الواحدة، والمقصود اشتهار قصيدة واحدة ل كل واحد منهم أكثر من غيرها في أشعارهم.

والمستخلص بون شاسع في الانتماء الاجتماعي بين الشّاعرين. وإنّ ما يعني هذه الدّراسة هو استقراء الوظيفة الشّعرية التي أدّ قا نصوصهما الشّعرية، وهل كان لعامل الانتماء الاجتماعي تأثير ما في خلخلة الانتماء القبلي لأيّ منهما؟ ويحسن لفت النّظر إلى أن القياس هنا سيقتصر على بعض وظائف الشّعر كالانتماء والفخر والحماسة. وذاك أنّ ما وصل من شعر عمرو بن كلثوم لا يعدو معلّقته وبعض المقطوعات الشّعرية، ولذا لم يلتفت إليه النّقد القديم فيما يخص "حفظ اللغة" كما فعل مع عنترة العبسي، وقد كان عيسى بن عمر (ت:149هـ) يقول: "لله درّ ابْنِ كُلْثُوم! أيُّ حلسِ شعرٍ، ووعاء علم! لو أنه رغب فيما رغب فيه أصحابه، وإن واحدته لأجود سبعتهم" (۱). وفي هذا ما يدلّ على فصاحة عمرو بن كلثوم وإعجاب علماء اللّغة بشعره، إلاّ أنّه كان قليل الشّعر، وهذا ما جعل الاستشهاد بشعره نادرا إلا في الفخر القبليّ.

(') أبو زيد القرشي، جمهرة أشعار العرب، ص80.

### النّصّ الشّعريّ والوظيفة القَبَائليّة (١)/القَوميّة . .

قد لا يكون من المهالغة القول إنّ الكون القبليّ السّائد في العصر الجاهليّ كان المسؤول الأوّل عن ثروته من الإبداع الشعري. فهذا الكون كان يستطيع إنماء مواهب أبنائه وفي الوقت ذاته يستطيع قتلها أو طمسها. فهو ينمّيها ويساندها إن كانت تلك المواهب الشّعرية تسير في الطريق الذي رسمه له العُرف الجمعيّ، ويؤدّي الوظيفة التي حدّدتما له المنظومة القبليّة. وبقدر تبحيل الشاعر وانقياده وتبعيته لقبيلته وتماهيه معها تكون مكانته وذلك لمكانة الشّعر العالية في نفوس العرب. فللشّاعر ما ليس للنّاثر كما يقول أبو عمرو بن العلاء (ت 154هم): "كان الشّاعر في الجاهلية يقدّم على الخطيب لفرط حاجتهم إلى الشّعر الذي يقيّد عليهم مآثرهم ويفخّم شأنهم، ويهوّل على عدوّهم ومن غزاهم" (ت). على أنّ الشّاعر قد يتحوّل عدوّا مطاردًا إن حاد عن الطّريق المرسومة والوظيفة المحدّدة.

## ١ - التَّماهي فَخْرًا..

#### أولا: الانتماء/النّزعة القبائلية..

من مظاهر الفخر القبليّ الشّعور بالانتماء والفخر به، وتقديم التّضحيات في سبيله . فقد يتسامى الشّاعر على ألمه، ويتعالى على جرحه، ويتنازل عن ثأره، وذلك في سبيل القبيلة إن كانت هي الباغي عليه وصاحبة ثأره، كما حدث مع الشّاعر الحارث بن وعلة الجرهمي الذي قتات قبيلتُه أخاه، فكان الخنجر المطعون به منه إليه، وما كان منه إلا أن أعلن أن انتماءه للقبيلة يتفوق على كلّ ما سواه و يغلب على ما يتعلّق بمشاعره الخاصّة، فيقول (٣):

(١) الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، ص175.

<sup>(</sup>١) القبائلية سبق تعريفها ص42.

<sup>(</sup>٢) يحيي بن علي بن محمد الشيباني التبريزي، شرح ديوان الحماسة، ج1، ص64، دار القلم، بيروت، د.ت.

فَإِذَا رَمَيْتُ يُصِيْبُنِيْ سَهْمِيْ وَلَئِنْ مَظْمِيْ وَلَئِنْ مَظْمِيْ

قَوْمِيْ هُمُ قَتَلُوا أُمَيْمَ أَخِي فَلَئِنْ عَفَوْتُ لَأَعْفُونْ جَلَلَا

ومن الشّعراء من فقد حياته، أو قُطع لسانه في سبيل القبيلة، وهذا ما فعل بلقيط بن يعمر الإيادي حين نصح قبيلته لتستعد لقتال الفرس، فأدركه كسرى وقطع لسانه. وقد عاش الشاعر عنترة هذا الانتماء وعبّر عنه قولا وفعلا، فهو الذي استبسل في سبيل قبيلته بسيفه ولسانه، رغم إبعادها له وجورها على حقوقه كفرد من أفراد القبيلة، حيث يقول متألما من وضعه في قبيلته (۱):

قَوْمِيْ مَعَ الأَيَّامِ عَوْنٌ عَلَى دَمِيْ وَقَدْ طَلَبُوْنِيْ بِالقَنَا وَالصَّفَائِحِ وَقَدْ طَلَبُوْنِيْ بِالقَنَا وَالصَّفَائِحِ وَقَدْ أَبْعَدُوْنِيْ عَنْ حَبِيْبٍ أُحِبُّهُ فَأَصْبَحْتُ فِيْ قَفُرِ عَنِ الأُنْسِ نَازِح

وعلى الرّغم من هذا الألم الواضح في شعره، وما تنبّأ به في بعض أشعاره من أنّ قبيلته لن تطالب بثأره إن قتل، وإن كان حقّا لكلّ فرد من أفراد القبيلة عليها، إلاّ أنّ هذا لم يتسبّب في خروجه على القبيلة، ولا في تمرّده عليها، بل ظلّ منتميا إليها انتماء يفخر به شعرا وسيفا كما في قوله (٢):

وَلَقَدْ غَدَوْتُ أَمَامَ رَايَةِ غَالِبِ يَوْمَ الْهِيَاجِ وَمَا غَدَوْتُ بِأَعْزَلِ الله الفارس الذي لا يلين قياده، لكنّه عن طيب خاطر يلين لقبيلته وينقاد، وما لذلك من سبب سوى الحبّ الذي يعمر نفسه لها برغم ما يقاسى من ظلمها (٣):

وَلَوْلَا الْهُوَى مَا ذَلَّ مِثْلِيْ لِمِثْلِهِم وَلَا خَضَعَتْ أُسْدُ الْفَلَا لِلتَّعَالِبِ

(١) عنترة بن شداد، ديوانه، تحقيق: محمد خداش، ط1، ص32، دار الغد الجديد، القاهرة، 1014م.

\_

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص90.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص20.

لقد عاش عنترة ثنائية التحربة، تجربة العبودية وتجربة محاولة تحقيق ذاته والالتحاق بالقبيلة، فكانت حربه مع ذاته لترويضها للحس القبائلي الصّارخ في أعماقه، وحربه مع القبيلة لتعترف به وتضمّه إليها فيستعيد نسب أبيه إذكان كبرياؤه لا يقبل أن يُنسب إلى أمّه وإن لم يشعر بالعار منها ولا من أخواله يوما. فعنترة كان سويّ التّفس والتّفكير، يرضى بالواقع ويكيّف نفسه معه، ثمّ يكيّف الواقع ليكون مناسبا له، بل قد يصنع من واقع مهين فخراكما فعل حين افتخر بأخواله، وجعلهم مع بني عبس قبيلته سببا من أسباب فروسيته ونجابته، حتى قال عنه ابن قتيبة إنّه سبق إلى معان لم ينازع فيها، ومنها فخره بأخواله من السّودان (۱)، وهذا ما لم يفتخر به عربي قبله، يقول (۲):

إنّ هذه النّفس السّويّة لعنترة، وهذا العقل الواعي المكيّف للظروف، وذاك الحبّ المفرط انتماء إلى القبيلة، قد جعلت منه مشاركا لقبيلته في قضاياها المصيرية وأهمّها الحرب على الرّغم من بغضه لها، لكن عشق القبيلة جعله يتحمّل تقورها في اقتحام الحروب دونما سبب قويّ يكفى

إِنِّ لَتُحْرَفُ فِي الحَرُوبِ مَوَاطِنِيْ فِي آلِ عَبْسٍ مَشْهَدِيْ وفِعَالِي مِنْهُم أَبِيْ حَقًّا، فَهُم لِي وَالِدٌ والأُمُّ مِنْ حَامٍ، فهُم أَخْوَالِي

<sup>(1)</sup> ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص207–208

<sup>(</sup>۲) عنترة، ديوانه، ص85-86.

<sup>(</sup>أ) أورد ابن قتيبة في الشعر والشعراء، ج1، ص208، هذه الأبيات ببعض الاختلاف في الألفاظ، يقول:

لاقتحامها، "وكان عنترة قد شهد حرب داحس والغبراء فحسن فيها بلاؤه، وحمدت مشاهده"(۱)، يقول مشاركا ومتألما(۲):

فَلِلَّهِ عَيْنًا مَنْ رَأَى مِثْلَ مَالِكِ عَقِيْرَة قَوْمٍ إِنْ جَرَى فَرَسَانِ قَلْلَهِ عَيْنًا مَنْ رَأَى مِثْلَ مَالِكِ فَلَيْتَهُمَا لَم يُرْسَلَا لِرِهَانِ فَلَيْتَهُمَا لَم يُرْسَلَا لِرِهَانِ وَلَيْتَهُمَا لَم يُرْسَلَا لِرِهَانِ وَلَيْتَهُمَا مَاتًا جَمِيْعًا بِبَلْدَةٍ وَأَخْطَاهُمَا قَيْسٌ فَلَا يُرَيَانِ وَلَيْتَهُمَا مَاتًا جَمِيْعًا بِبَلْدَةٍ وَوَلَيْتَهُمَا مَاتًا جَمِيْعًا بِبَلْدَةٍ وَوَلَيْتَهُمَا مَاتًا جَمِيْعًا بِبَلْدَةٍ ثَلْ تُبَيْدُ سُرَاة القَوْمِ مِنْ غَطَفَانِ فَقَدْ جَلَبًا حَيْنًا وَحَرْبًا عَظِيْمَةً ثُونِ اللّهِ فَي مِنْ غَطَفَانِ

لقد انتصر حب عنترة لقبيلته وتماهيه الوجداني مع مصالحها على روح الاستعلاء القبليّ المتمثّل في رفضه نسبا، والذي كان في ذلك العصر من ثوابت القبيلة. فلم تعترف القبيلة بانتسابه إليها فحسب، بل قد أصبح عنترة قائدا لها في المعارك، وبه يُستنجد (١٠):

يَدْعُونَ عَنْتَرَ والسُّيُوفُ كَأَنَّهَا لَمْعُ البَوَارِقِ فِيْ سَحَابٍ مُظْلِمِ يَدْعُونَ عَنْتَرَ وَالدُّرُوعُ كَأَنَّهَا حَدَقُ الضَّفَادِعِ فِيْ غَدِيْرٍ دَيْجِمِ وهو أيضا يستنجد بالقبيلة فتستجيب له كما في قوله (٥):

نَادَيْتُ عَبْسًا فَاسْتَجَابُوا بِالْقَنَا وَبِكُلِّ أَبْيَض صَارِمٍ لَم يَنْجَلِ وبين المستنجد والمستجيب يفخر بانتمائه إلى المستجيب<sup>(٦)</sup>:

إِنَّ امْرِؤُ مِنْ خَيْرِ عَبْسِ مَنْصِبَا شَطْرِيْ وَأَحْمِيْ سَائِرِيْ بِالمُنْصَل

.206. ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص(

() عنترة، ديوانه، ص134.

(") يقصد سباق فرسي داحس والغبراء الذي كان سببا في حرب ضروس عاشها مع قومه.

(ئ) عنترة، ديوانه، ص111.

(°) المرجع السابق، ص89.

( ) المرجع السابق، ص89.

ويرى أنّ من حقّه عليهم أن يفخروا به وبانتمائه إليهم (١):

بَنِيْ عَبْسَ سُوْدُوا فِي القَبَائِلِ وَافْحَرُوا بِعَبْدٍ لَهُ فَوْقَ السِّمَاكَيْن مِنْبَرُ السِّمَاكِيْن مِنْبَرُ إِنَّ ظروف الحرب والاحتياج قد أرغمت القبيلة على الاعتراف بعنترة، فصوت القوة، وصوت الحاجة إلى السيّف، وإلى الشّعر، قد تغلّب على صوت العنصريّة البغيض، يقول (٢٠):

يُنَادُونَيْ فِي السِّلْمِ يَابْنَ زَبِيْبَةٍ وَخاصَها فِي سبيل انتمائه إلى قبيلته، لم يعرفها إنّ تلك التّحارب القاسية التي عاشها عنترة وخاصها في سبيل انتمائه إلى قبيلته، لم يعرفها الشّاعر الفارس عمرو بن كلثوم. فقد ولد حرّا في بيت سيادة وجحد، ولكنه تشارك مع عنترة ومع الكثير من أبناء القبائل في خاصّية (الانتماء) إلى (القبيلة) الذي يتفوّق على أيّ انتماء قد يتقاطع معه أو يوازيه. فقد يجمعهم عدوّ مشترك كفارس أو الرّوم أو الأحباش يهزّ "الحميّة العربيّة" ويخرجها من مكمنها، فيتحامون ويتدافعون للاجتماع ويتناسون أحقادهم والثّارات بينهم، ويوحدهم "الانتماء العربي" في صفّ واحد، ولهم أيّام معروفة اجتمعوا فيها وغلبوا عدوهم المشترك. لكنّهم حتى في انتمائهم العربيّ الواسع، يرتفع حظّ القبيلة والانتماء "القبائلي" إليها عن تلك "القوميّة العربيّة" الطارئة التي انبثقت بفعل ظرف مؤقّت كما يدلّ عليه قول عمرو بن كلثوم وهو يتحدّث عن يوم "خزاز" (<sup>7)</sup>، وهو يوم جمع بين قبيلتي بكر وتغلب في مواجهة عدوّ لهم في أرض اليمن العربية، (<sup>1)</sup>:

وَخُنُ غَدَاةً أَوْقد فِي خَزَازَى وَفُدِ الرَّافِدِيْنَا فَوْقَ رِفْدِ الرَّافِدِيْنَا

(') عنترة ديوانه، ص67.

(') المرجع السابق، ص20.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) "خزازي ويقال: خزاز، واختلف فيه على أقوال، يقول ربيعة: لا شك أنه يوم خزاز لكليب بن ربيعة على مذحج وغيرهم من اليمن، وكان بعقب يوم السلان، فجمع كليب جموع ربيعة، فاقتتلوا، فانحزمت مذحج والذين معهم من اليمن"، وللمزيد يمكن مراجعة: ابن رشيق، العمدة، ج2، ص130-131.

<sup>(</sup> أ) الزوزي، شرح المعلقات السبع، ص192.

وكَانَ الأَيْسَرِيْنَ بَنُو أَبِيْنَا وَصُلْنَا صَوْلَةً فِيْمَنْ يَلِيْنَا وَأُبْنَا بِالمُلُوْكِ مُصَفَّدِيْنَا وَكُنَّا الأَيْمَنِيْنَ إِذَا التَقَيْنَا فَصَالُوا صَوْلَةً فِيْمَنْ يَلِيْهِمْ فآبوا بِالنِّهَابِ وبِالسَّبَايَا

هكذا يعتلي الحس (القبائليّ) على الحسّ (القوميّ العربيّ)، رغم الاشتراك في المصير وفي المواجهة، فبنو أبيهم (العرب) كانوا الأيسرين، أما هو وقبيلته فكانوا الأيمنين، وبنو أبيهم يعودون بالسّبايا والغنائم، أمّا هو وقبيلته فيعودون بالملوك مقيّدين.

وكذلك يفعل عنترة حين يصدح بفعل قبيلته ويهجو قبيلة أخرى رغم كونه في حال تمديد للأعاجم وإعلان ولاء لملك العرب النّعمان، فيقول(١):

شَفَيْنَا مِنْ فَوَارِسِهَا الكُبُوْدَا قُبَيْلَ الصُّبْحِ يَلْطُمْنَ الْخُدُوْدَا قُبَيْلَ الصُّبْحِ يَلْطُمْنَ الْخُدُوْدَا فَأَضْحَى العَالَمُوْنَ لَنَا عَبِيْدَا مَقَالًا سَوْفَ يَبْلُغُهُ رَشِيْدَا وَقَدْ وَلَّتْ وَنَكَّسَتِ البُنُوْدَا وقَدْ وَلَّتْ وَنَكَّسَتِ البُنُوْدَا

سَلِيْ عَنَّا الفزَارِيِّيْنَ لَمَّا وَخَلَّيْنَا نِسَاءَهُمُ حَيَارَى مَلَأْنَا سَائِرَ الأَقْطَارِ خَوْفًا فَهَلْ مَنْ يُبْلِغُ النَّعْمَانَ عَنَّا إذَا عَادَتْ بَنُو الأَعْجَام تَهْويْ

إنه الانتماء الوجداني الخالص الذي لا يسمح الفرد -عبداكان أوسيّدا- أن يتشاركه أيُّ كان مع قبيلته، فهي أمّه، وهو ابنها البارّ.

(') عنترة، ديوانه، ص45.

#### ثانيا: الحماسة...

إنّ وجود "الأعداء" والمخاطر المحيطة بالقبيلة، كفيلان بأن يستفرّا الحميّة "القبائلية" ويستنهضاها، ويشيّدا البنية الاجتماعية والتّضامنيّة لـ "لقبيلة". ولو لم يوجد أعداء لما وجدت حاجة إلى التّضامن. ويسير الشّعر في هذا الرّكاب التّضامنيّ، فهو — أحيانا - محرّض على الحروب، و مشيد دائما بقوّة القبيلة وانتصاراتها، وحاطٌ من قوة غيرها من القبائل ولا سيّما الخصوم. ولكنّ الشّاعر لم يكن دائما محرّضا على الحرب، بل كان يدعو إلى السّلم ويحاول بحنيب قبيلته ويلات الحروب. وذلك أنّ الشّعراء كانوا بمثابة الوسطاء لقبائلهم مع القبائل الأحرى، يسعّرون الحرب حين يرون التّخاذل سُبّة، وينادون بثاراتها لدى القبائل الأحرى ويحثّون فرسانها على طلب الثّأر، مع إحباط معنويّات خصومهم إن حاولوا التّطاول على قبائلهم. ويجنحون إلى السّلم حين يرون ذلك في صالح القبيلة، فلهصلحة القبيلة الأولويّة المطلقة.

لقد هيمن الفخر في الذّهنية التّقافيّة العربيّة وتوفّرت له رموز يُنتجه ا الشّعراء. فالفخر صنعه "النّسق الثقافي" الكامن في عقل المجتمع القبليّ، وروته الثّقافة الشّعرية، فأزهر وأينع وأثمر دواوين حماسة تعّد الأضخم في مقاييس الشّعر العربيّ القديم، وقد قال أبو عمرو بن العلاء: "ما انتهى إليكم ممّا قالت العرب إلا أقلّه، ولو جاءكم وافرا لجاءكم علم وشعر كثير" (۱). وقد كانت كلّ قبيلة تحفظ ما قبل فيها من المدائح والفخار "لأنه قيد للأخبار، وتحديد للآثار" (۱)، كما كان لدى النعمان بن المنذر ديوان يحتفظ فيه بكل ما قبل فيه وفي أهل بيته من مدائح (۱). وقد وضع المستشرق ( تشارلون جيمس لايل) يده على جوهر المسألة حين أشار إليها بقوله: "إن

(') ابن سلام الجمحي، طبقاته، ج1، ص(')

( ٔ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص147.

(") يخظر: المرجع السابق، ج1، ص25.

القصائد التي كانت تسجّل انتصارا لقبيلة كانت أثمن ما تحتفظ به فتتناقله جيلا بعد جيل" (١). إنّه –أي الفخر – هو "الخلود" الذي يواجهون به قدرهم مع الموت، فإن كان الفناء قدرا لا مفرّ منه، فلتبق مفاخر القبيلة وانتصاراتها "خالدة" في ديوان العرب "شعر الحماسة".

وإن لشاعر القبيلة صفات تزيد هيبته في نفوس خصوم قبيلته، وتصنع له قدرا أجل عندها، فامن حكم الشّاعر أن يكون ... عزوف الهمة، نظيف البزة، أنوفا لتهابه العامّة، ويدخل في جملة الخاصّة، فلا تمجّه أبصارهم" (٢). وقد كان أقارب الشّاعر والمحيطون به هم رواة شعره، وتحتفي القبيلة بشاعرها فتردّد شعره في المحافل والمنتديات والأسواق، كفعل بني تغلب في تعظيم قصيدة شاعرهم عمرو بن كلثوم "النونية" التي جاوز فيها الحدّ في الفخر بقبيلته وتبحيلها، فحفظها الصّغار والكبار وأنشدوها في المواسم، حتى أغاظ هذا بعض أعدائهم فهجوهم بكثرة روايتهم لهذه القصيدة "المفخرة"، يقول الشاعر (٣):

قَصِيْدَةٌ قَالَهَا عَمْرُو بْنَ كَلْثُومِ

أَهْمَى بَنِيْ تَغْلِب عَنْ كُلِّ مَكْرُمَةٍ يَرْوُوْنَهَا أَبَدًا مُذْ كَانَ أَوَّهُمُ

وقد "ألفينا صوت عمرو بن كلثوم وصوت جماعته بني تغلب ينصهران في بوتقة واحدة وينسجمان انسجاما ضمن تخت متناغم قل أن تجد له مثيلا في الشّعر القديم جملة حتى ذاع الشّعر في القوم وتفشّى فيهم تفشّيًا فما من كبير أو صغير إلا وهو يردّده" (٤). فالشّعور القبائليّ كان يملى عليهم "الاحتفاظ بإثارة شيء تفرضه نزعة التّفاخر في كلّ قبيلة" (٥).

(') النعيمي، أحمد إسماعيل، القبيلة في الشّعر الجاهلي، ص118، دار الضياء للنشر والتوزيع، الأردن، 2011م.

<sup>( ٔ)</sup> ابن رشيق، العمدة، ج1، ص147.

<sup>(&</sup>quot;) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص236.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  عياد، من الوسائط الإجرائية، ج1، ص $^{(2)}$ 

<sup>(°)</sup> بالاشير، تاريخ الأدب العربي، ترجمة وتحقيق: إبراهيم الكيلاني، ج2، ص104، دار الفكر المعاصر، لبنان،1998م.

والشّاعر قد يهدّد الملوك دون خوف منهم (مفترسا) بقبيلته، فالقبيلة هي درعه وحامية ظهره، كمايقول جابر بن حني التغلبي (١):

عَارِمَنَا لَا يَبُوْءُ الدَّمُ بِالدَّمِ ولَيْسَ عَلَيْنَا قَتْلُهُمْ بِمُحُرَّمِ إذَا مَا ازْدَرَانَا أَوْ أَسَفَّ لِمَأْثَمَ أَلَا تَسْتَحِيْ مِنَّا مُلُوْكٌ وَتَتَّقِيْ نُعَاطِيْ المُلُوْكَ السِّلْمَ مَا قَصَدُوا بِنَا وكائِن أزرْنَا المؤت مِنْ ذِيْ تَحِيَّةِ

وكذلك كان عمرو بن كلثوم الشّاعر الفارس، فخصومته لا تكون إلا مع الملوك، وكيف لا وهو سيد قبيلته وشيخها؟ فقد ساد (تغلب) في سنّ الخامسة عشرة، على الرّغم مما لها من سيادة ومجد وكثرة في العدد. ولا غرابة في أن تكون خصوماته دائما مع الملوك، "وكان يقال: فتكات الجاهلية ثلاث، ...، وفتكة عمرو بن كلثوم بعمرو بن هند الملك، فتك به وقتله في دار ملكه بين الحيرة والفرات، وهتك سرادقه، وانتهب رحله وخزائنه، وانصرف بالتّغالبة إلى بادية الشّام موفورا، ولم يُصب أحد من أصحابه" (٢). فهذا الشّاعر إن قتل فقد قتل ملكا، وإن أسر فأسراه الملوك، لكنه لا ينسب ذلك إلى نفسه بل يضمنه (نحن القبلية). فقبيلته هي التي تُقدم على حرب الملوك وتُذهّم وتقودهم أسرى أو تتركهم قتلى. ويمكن تبين كيف غدت قصيدة عمرو بن كلثوم ناسخة للآخر، نافية تماما لوجوده. فالآخر (هو) غير موجود. ولا وجود في الدّنيا إلا كسوت قبيلته، فحتى صوته هو يختفي في انغماس عجيب مع صوتما، وتختفي (الأنا) في ظل لصوت قبيلته، فحتى طوته هو يختفي في انغماس عجيب مع صوتما، وتختفي (الأنا) في ظل هيمنة (نحن)، حتى كأن الشاعر اختار قافية قصيدته (النونية) لتكون هديته إلى قبيلته "

أَبَا هِنْد فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْنَا وَأَنْظِرْنَا ثُحَبِّرْكَ اليَقِيْنَا وَأَنْظِرْنَا ثُحَبِّرْكَ اليَقِيْنَا وَلَّا فَدْ رَوِيْنَا وَنُصْدِرُهُنَّ مُمْرًا قَدْ رَوِيْنَا وَنُصْدِرُهُنَّ مُمْرًا قَدْ رَوِيْنَا

<sup>(&#</sup>x27;) أبوالعباس المفضل بن محمد الضبي، ديوان المفضليات، تقديم وشرح وتعليق: محمد حمود، ص205، دار الفكر اللبناني، بيروت.

<sup>(&#</sup>x27;) الثعالبي، ثمار القلوب، ص111.

<sup>(&</sup>quot;) الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص190.

يَكُوْنُوْا فِي اللِّقَاءِ لَهَا طَحِيْنَا ولَمُوْتُهَا قُضَاعَةَ أَجْمَعِيْنَا مَتَى نَنْقُلْ إِلَى قَوْمٍ رَحَانَا يَكُوْنُ ثِفَالْهُمَا شَرْقِيَّ بَحْد

فقد استعاض عن ضمير المتكلم المفرد بضمير المتكلم الجمع . إنّه يهدي قبيلته (الخلود) الذي كانت تنتظره منه، فيبقي اسم قبيلته رغم تقادم القرون، وتبقى (فتكته) المنسوبة إلى قبيلته، "فلولا الشعر لم يقم لهذه الأفعال علم، ولا رفع لها منار، ولدرست آثارها كما درس كثير لم يقيده الشّعر "(١).

وقد يأتي الفخر بضمير المتكلم (الأنا)، كما يتجلّى في فخر (عنترة) الذي تظهر فيه الفرديّة، أكثر من روح الفخر الجماعيّ. وقد يعود ذلك إلى القطيعة التي أحدثتها القبيلة معه للونه، فهو لذلك يحتاج إلى التذكير بنفسه لتتنبّه القبيلة لما له به يفخر. لكنّ الاستقراء الفاحص لحماسة عنترة (الفردية) تبين للمستقرئ خلفياتها ومعانيها اله (كامنة). فد (نحن) القبلية تتخفّى خلف (الأنا) الفرديّة وتنسخها.

إن شعر عنترة يراوح بين الذاتية والجماعية، وقد يبدو في ظاهره فخرًا فرديًّا. والحق أنّ فرديته لا تنبتُ عن الجماعية ولا تخرج عنها. فهاهو يرى أنّ ما بلغه ليس إلاّ بعضا من مكارم قبيلته (٢):

قَدْ كُنْتُ فِيْمَا مَضَى أَرْعَى جِمَالَهُمُ وَالْيَوْمَ أَحْمِيْ حِمَاهُمْ كُلَّمَا نُكِبُوا لله دَرّ بَنِيْ عَبْسٍ لَقَدْ نَسَلُوا مِنَ الْأَكَارِمِ مَا قَدْ تَنْسُلُ العَرَبُ

"والأصل للأنا الشعرية .. هو النحن القبلية"(٢)، فقد تظهر الفردية في الفخر ولكن في احتضان من المجموعة المتآلفة المتّحدة، وكذلك يفعل عنترة حين يلتمس العذر لنفسه بإخلاصه لقبيلته

<sup>(&#</sup>x27;) عبدالكريم النهشلي القيرواني، الممتع في صنعة الشعر، تحقيق: محمد زغلول سلام، ص الإسكندرية، د.ت.

<sup>(</sup>۲) عنترة، ديوانه، ص17.

<sup>(ً)</sup> عبدالله محمد الغذامي، النقد الثقافي، قراءة في الأنساق الثقافية العربية، ط 5، ص120-121، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2012م.

لأنّ منهم فرسانا وسادة، فهو لا يفخر بكونه مخلصًا ومحبَّا لقبيلته، بل يفخر بأنّ قبيلته تستحقّ هذا الحبّ، فصفاته ونبله الشّخصيّ يجعلانه ضمن مكتسبات القبيلة، كما أنّ أفراد قبيلته سادة وهو وشعره وسيفه لا يوفون إلاّ بعضا من أنعامهم عليه(١):

سَكَتُّ فَغَرَّ أَعْدَائِيْ السُّكُوْتُ وَظَنُّوْنِيْ لِأَهْلِيْ قَدْ نَسِيْتُ وَظَنُّوْنِيْ لِأَهْلِيْ قَدْ نَسِيْتُ وَكَيْفَ أَنَامُ عَنْ سَادَاتِ قَوْمٍ أَنَا فِيْ فَضْلِ نِعْمَتِهِمْ رَبِيْتُ وَكَيْفَ أَنَامُ عَنْ سَادَاتِ قَوْمٍ وَلِيْتُ وَنَادَوْنِيْ أَجَبْتُ مَتَى دُعِيْتُ وَإِنْ دَارَتْ بِهِمْ خَيْلُ الْأَعَادِيْ وَنَادَوْنِيْ أَجَبْتُ مَتَى دُعِيْتُ

إنّ عنترة رجل حرب لم ينشأ نشأة كثير من الشّعراء، وقد تداخلت الحرب بالحب في شعره حتى غدا لمع السيوف في غبار المعركة يذكره بثغر عبلة حين تبتسم. لكن كثرة الحروب التي خاضها لم تمهله ليكون شاعرا "غزلا". فهو شاعر مقلّ وكذلك كان عمرو بن كلثوم كما يقول ابن رشيق: "فمن المقلين في الشّعر: طرفة بن العبد، وعبيد الأبرص،... ومنهم عنترة، والحارث بن حلزة، وعمرو بن كلثوم، من أصحاب المعلّقات المشهورات" (٢). وقد يكون عنترة تميّز عن عمرو بن كلثوم شعريًا كما يقول أبو عبيدة: "وأشعر الفرسان ثلاثة: عنترة بن شداد، ودريد بن الصّمّة، وعمرو بن معد يكرب" (٣)، فيظهر وكأنّه بهذا قد فضّل عنترة على عمرو بن كلثوم إذ كلاهما من الشّعراء الفرسان. لكنّه يعود فيقول: "وأشعر العرب وأجودهم طويلة جمعت جودة مع طول ثلاثة: طرفة بن العبد ... و الحارث بن حلزة ... وعمرو بن كلثوم" (١٠). أمّا الأصمعي فقال حين سئل عن عمرو بن كلثوم: "ليس بفحل" (٥)، وأمّا حين سئل عن عمرو بن كلثوم: "ليس بفحل" (٥)، وأمّا حين سئل عن عنترة فقد أجاب

<sup>(&#</sup>x27;) عنترة، ديوانه، ص27.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص78.

<sup>()</sup> إبراهيم بن محمد البيهقي، المحاسن والمساوئ، عني بتصحيحه: محمد بدر الدين النعساني الحلبي، ج2، ص96، مطبعة السعادة، مصر، 1906م.

<sup>(1)</sup> البيهقي، المحاسن والمساوئ، ج2، ص96.

<sup>(°)</sup> الأصمعي، فحولة الشعراء، تحقيق المستشرق: ش. تورّي، قدم لها: صلاح الدين المنجد، ط2، ص11، دار الكتاب الجديد، بيروت، 1980م.

بأنه أشعر الفرسان (١). وحكى الأصمعي عن أبي طرفة قال: "كفاك من الشّعراء أربعة: زهير إذا رغب، والنابغة إذا رهب، والأعشى إذا طرب، وعنترة إذا ركب" (٢)، وكما أهدى عمرو بن كلثوم "نونيته" إلى قبيلته، فقد أهدى عنترة إلى قبيلته عبس "مذهبته"، التي قال عنها "غوتة": "وقصيدة عنترة تبدو متكبرة، مهدّدة، حافلة بالتّعبير، رائعة، لكنّها لا تخلو من جمال في أوصافها وصورها" (٣). وقال عنها ابن رشيق: "وقد أتى في هذه القصيدة بما لم يسبقه إليه متقدّم، ولا نازعه إيّاه متأخّر" (ئ)، وقال عنها ابن قتيبة: "وهي أجود شعره وكانوا يسمونها (المذَهَّبة) "(٥)، وفي هذا يبدو التّباين في (الذّوق النّقديّ) القديم حول الشّاعرين، كما يظهر الشاعر (السيد) والشاعر (المستعبد) متباريين كفرسي رهان في الانتماء "شعريا" إلى القبيلة.

(') المرجع السابق، ص14.

<sup>(</sup>۲) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص70.

<sup>(&</sup>quot;) كاترينا مومسن، غوتة والعالم العربي، ترجمة: عدنان عباس على، ص53، عالم المعرفة، الكويت، 1995م.

<sup>(</sup>أ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص67.

<sup>(°)</sup> ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص206.

## ٢ - التماهي خُلقًا \ وظيفة ترسيخ القيم وتخليدها...

يتبيّن المتنظّر في الشّعر العربيّ القديم أنّ هاجس الخلود كان أهمّ باعث من بواعث نشأة الشّعر في العرب. فإذا كان الموت يفني الأجساد فالشّعر يبقي الأقوال والأفعال خالدة في ذاكرة الأجيال المتلاحقة، ويقوم بتخليد المآثر والقيم التي تعاهد العرب على حفظها وتوريثها من الأجداد إلى الأحفاد كما في قول ابن رشيق: "من حكم الشّاعر أن يكون حلو الشّمائل، حسن الأخلاق، طلق الوجه، بعيد الغور، مأمون الجانب، سهل النّاحية، وطيء الأكناف، فإنّ ذلك ممّا يحببه إلى الناس، ويزينه في عيونهم، ويقرّبه من قلوبهم، وليكن مع ذلك شريف النّفس، لطيف الحسّ، ... سمح اليدين "(۱)، فكأن الشاعر قدوة بأفعاله وأقواله، ومثال يحتذى، أو هكذا أرادوه ليكون النموذج المناسب ليصبح (أيقونة).

وإنّ هذا جعل للشّعر قيمة أخلاقيّة لكونه ديوان المآثر وسجل الأخلاق. وهذا بدوره صاغ من الشّعراء نماذج بشرية تحتذى أقوالهم (١)، بل جعل من السُّلم الموصل إلى نبل الشّرف والسّيادة في القبيلة تمثُّل الخلق العربي الذي نشره العرب في صحرائهم، ويُخصّ بالذكر منه الشّحاعة والصدق والأمانة وحفظ العرض والنّحدة وإغاثة الملهوف وغضّ البصر عن الحُرمات. بل إنّ مهمّة الشّاعر في كلّ ذلك أعظم، إذ عليه مع وحوب تمثّلها الإشادة بما ونسبتها إلى قبيلته وتجريد خصومها منها. وذاك أنّ "إشادة الشّعراء بمفاخرهم ومفاخر قبائلهم، وما امتازوا به من فضائل إحدى ملامح الرؤية الشّعرية عند هؤلاء الجاهلين، فالتّغني بمذه الفضائل يمثّل دعوة ضمنيّة إلى اكتسابها، والتّغني بالقيم يمثّل دعوة لترسيخها وتعميقها، والتّنبيه إليها "(٣).

(') ابن رشيق، العمدة، ج1، ص147.

(١) ينظر: الغذامي، النقد الثقافي، ص97.

(") حسني عبدالجليل يوسف، الشعر والمجتمع في العصر الجاهلي الرؤية والنموذج الإنساني، ص المصرية، القاهرة، د.ت.

ويرى (غوتة) أنّ العرب أمّة "تبني بحدها على تراث موروث وتتمسّك بعادات تعارفت عليها منذ القدم" (۱)، وهي عادات يمكن اعتبارها "بروتوكولا" قبليًّا يحافظ عليه السَّادة. فالشّعر يحفظها والألسن تردّدها، ومنها ما ينسب إلى القبيلة من خلال الضّمير الجمعيّ، ومنها ما ينسب إلى الفرد الذي هو بشخصه من مكتسبات القبيلة. فامتداح فرد من أفراد القبيلة هو مكسب للقبيلة لأنّه في العرف القبليّ ناشئ عمّا كانت عليه نشأته القبيلة. إنّ "سلّم القيم الاجتماعية والمبادئ الأخلاقية وقد اكتمل نصابه يدور حول الشّرف والعرض والمروءة أساسا، فبإمكان المرء أن يقف منه على مجموعتين اثنتين: إحداهما تكرّس البعد الجماعيّ أكثر دون فبإمكان المرد أن يقف منه على مجموعتين اثنتين. والنّانية تركّز على البعد الفرديّ من غير إقصاء المقوّم الجماعي كالأنفة والإباء والوفاء بالوعد والجود وكرم الضّيافة والإغاثة وحماية الجار والأخذ بالنّار "(۱).

وهذه —فيما يظهر – خصال عنترة كما ينقل صاحب "العقد الفريد" عن بعضهم قوله: "وددت أنّ لنا مع إسلامنا كرم أخلاق آبائنا في الجاهليّة، ألا ترى أنّ عنترة الفوارس جاهليّ لا دين له، والحسن بن هانئ إسلاميّ له دين، فمنع عنترة كرمه ما لم يمنع الحسن بن هانئ دينه؟" ("). ويشيد ابن قتيبة بكرمه فيقول: "وكان عنترة من أشدّ أهل زمانه وأجودهم بما ملكت يده" (ئ)، وبمذا الخلق الرّفيع ومقوّماته من السيف والشّعر انتقل عنترة من طبقة العبيد إلى طبقة الأحرار. ولا يعني هذا أنّ تمثّل القيم الخُلُقيّة للوصول إلى مكانة عليا في المحتمع كانت حكرا على من ولد

(') مومسن، غوتة والعالم العربي، ص12.

(١) عياد، من الوسائط الإجرائية، ج1، ص342.

(<sup>r</sup>) أبو عمر شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبد ربه، العقد الفريد، ط 1، ج6، ص3، دار الكتب العلمية، بيروت، 1404هـ.

( في ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص206.

عبدا أو في طبقة متدنية، بل شارك الأحرار عنترة في ذلك بحثا عن السيادة، كما هو الحال عند حاتم الطّائى الذي اشتهر بالكرم وكان يرى أنّ خُلق الكرم هو ما يُكسبه السيادة(١):

يَقُوْلُوْنَ لِيْ أَهْلَكْتَ مَالَكَ فَاقْتَصِدْ وَمَا كُنْتُ لَوْلا مَا تَقُوْلُوْنَ سَيِّدَا وَمَا كُنْتُ لَوْلا مَا تَقُوْلُوْنَ سَيِّدَا إِنّه إعلان يجهر به أحد سادات العرب بأنّ ما أوصله للسيادة ورفع ذكره هو هذا الخلق العرب: الأصيل، وهو (الكرم) الذي يُعَدُّ أعلى أخلاقهم رتبة. يقول ابن طباطبا عن أخلاق العرب: "وأمّا ما وجدته في أخلاقها، ومدحت به سواها، وذمّت من كان على ضدّ حاله فيه فخلال مشهورة كثيرة، منها في الخلق المال والبسطة، ومنها في الخلق السّخاء والشّجاعة...والذّب عن الحريم"(۲).

لقد مثّل عنترة بأخلاقه الأفق العربيّ للقيم العربية، وكان من الشّعراء المعدودين الذين وصفهم ابن سلام بقوله: "فكان من الشّعراء من يتألّه في جاهليته ويتعفّف في شعره، ولا يستبهر بالفواحش، ولا يتهكّم في الهجاء"(")، والشّاعر أكثر من تحتمّ القبيلة بسلوكه لأنّه القدوة والمثل و (الأيقونة الأخلاقية) التي تقدّمها لأجيالها، وشعره هو الخزانة والذّاكرة الحافظة لقيمها، فالينهض القول الشّعري بترسيخ تلك القيم الأثيرة والأخلاق الكثيرة المتحمّعة في شخص السّيّد والفتى في أذن السّامع وتثبيتها في ذاكرته بغية دعمها وتأصيلها من وجه وتزكية مبدإ استحقاق الأهليّة للسّيادة وأحقية الرّيادة والجدارة بعمل الوساطة من وجه آخر"(1).

(') حاتم الطائي، ديوانه، تحقيق: أحمد رشاد، ط3، ص18، دار الكتب العلمية، بيروت، 2002م.

<sup>(</sup>٢) ابن طباطبا العلوي، محمد بن أحمد، عيار الشعر، تحقيق وتعليق: محمد زغلول سلام، ص 45، منشأة المعارف، الأسكندرية، 2011م.

 $<sup>^{&</sup>quot;}$ ) ابن سلام الجمحي، طبقاته، ج $^{1}$ ، ص $^{4}$ 1.

<sup>(1)</sup> عياد، من الوسائط الإجرائية، ج1، ص352.

وكم تباهى عنترة بخُلُقه، وحفظه نفسه عن الانسياق خلف الشّهوات، وعفّته التي تجعله لا يستام أنثى إلا بعد أن يدفع مهرها لوليّها، وعفافه عن اقتسام الغنائم. فهو لم يخض الحروب لأجل الكسب بل لحفظ شرف القبيلة. وكم بارز بمدح قبيلته وجعلها المثال العربيّ المحتذى في تمثّلها للقيم كما يقول عن نفسه ومقاومتها للهوى(١):

وَلَأَحْمِيَنَّ النَّفَسَ عَنْ شَهَوَاتِهَا حَتْ أَرَى ذَا ذِمَّةٍ وَوَفَاءِ ويفخر بما وصل إليه من مكانة بفضل خلقه (٢):

مَازِلْتُ مُرْتَقِيًا إِلَى العَلْيَاءِ حَتَّى بَلَغْتُ إِلَى ذُرَى الجَوْزَاءِ وهو يمتنع عن شرب الخمر لأنه يذهب عقل الشجاع<sup>(٣)</sup>:

وَلَا تُسْقِنِيْ كَأْسَ المِدَامِ فَإِنَّهَا يَضِلُّ بِمَا عَقْلُ الشُّجَاعِ وَيَذْهَبُ وَلَا تُسْقِنِيْ كَأْسَ المِدَامِ فَإِنَّهَا وَيَذْهَبُ وَيَذْهَبُ وَلَا تُسْقِنِيْ كَأْسَ المِدَامِ فَإِنَّهَا وَيَذْهَبُ وَيَعْلَى السُّجَاعِ وَيَذْهَبُ وَيَذْهَبُ وَيَذْهَبُ وَيَذْهَبُ وَيَذْهَبُ وَيَذْهَبُ وَيَعْلَى السُّجَاعِ وَيَذْهَبُ وَيَذْهَبُ وَيَذْهَبُ وَيَذْهَبُ وَيَعْلَى السُّعَامِ وَيَذْهُ وَيَعْلَى السُّجَاعِ وَيَذْهَبُ وَيَعْلَى السُّعَامِ وَيَذْهُ وَيَعْلَى السُّعَامِ وَيَنْعُونُ وَيَعْلَى السُّعَامِ وَيَعْلَى السُّعَامِ وَيَعْلَى السُّعَامِ وَيَعْلَى السُّعَامِ وَيَعْلَى السُّعَامِ وَيَعْلَى السُّعُونُ وَيَعْلَى السُّعُونُ وَيَعْلَى السَّعْمِ وَيَعْلَى السَّعُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَيَعْلَى السُّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُ وَيُعْلَى السَّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَيُعْلَى السَّعُونُ وَيُعْلَى السَّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَيَعْلِي السَّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَالْعُلَالِ السَّعُونُ وَالْعَلَى السَّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَلَا السَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالْعُلَالِ السَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ السَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَيَعْلَى السَّعُونُ وَالْعُلِمُ السَّعُونُ وَالْعُلِمُ السَّعُونُ وَالْعُلِمُ السَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالْعُلِمُ السَّعُ وَلَالِمُ وَالْعُلِمُ السَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالْعُلِمُ السَّعُلِمُ وَالسَّعُولُ وَالسَّعُونُ وَالْعُلَالِ السَّعُونُ وَالْعُلَالِ السَّعُونُ وَالسَّعُونُ وَالْعُلَالِ السَّعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ والْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ السَاعُونُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ السَّعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ السَّعُلِمُ السَّعُلِمُ السَّعُلِمُ وَالْعُلِمُ السَّعُلِمُ السَّعُونُ وَالْعُلِمُ السَاعُ وَلَالْعُلِمُ السَاعُونُ وَالْعُلِمُ السَاعُ وَالْعُلِمُ السَل

مِنْ جَوَارٍ لَهُنَّ طَرُّفٌ وَطِيْبُ عِنْدَمَا تُخْجِلُ الجَبَانَ العُيُوبُ

فَدَعُوْنِيْ مِنْ شُرْبِ كَأْسِ مُدَام وَدَعُوْنِيْ أَجُرُّ ذَيْلَ فَخَارٍ

<sup>(&#</sup>x27;) عنترة، ديوانه، ص12.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص12.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص25.

<sup>(</sup>ئ) المرجع السابق، ص25.

<sup>(°)</sup> المرجع السابق، ص24.

<sup>( )</sup> المرجع السابق، ص24.

وقد كانت القبيلة حاضرة مع كل قيمة خُلُقية تُذكر، ومع كل خلق حميد يخلد، وأوّلها ما يخصّ المرأة أصل العرض وحاملة شرف القبيلة، و بياض وجه رجالها في حال الصّون، و سواده في حال السّبي والعجز عن حمايتها، كما في قول عنترة (۱):

نُطَرِّفُ عَنْهَا مُشْعِلَاتٍ غَوَاشِيَا عَلَيْهِنَّ أَنْ يَلْقَيْنَ يَوْمًا مَخَازِيَا عَلَيْ مُرْشَفَاتٍ كَالظِّبَاءِ عَوَاطِيَا وَخُنُ مَنَعْنَا بِالفَرُوقِ نِسَاءَنَا وَخُنُ مَنَعْنَا بِالفَرُوقِ نِسَاءَنَا وَخُفْظُ عَوْرَاتَ النِّسَاءِ وَنَتَّقِيْ أَبَيْنَا أَنْ تضب لثاتُكُم أَبَيْنَا أَنْ تضب لثاتُكُم أو في قول عمرو بن كلثوم (٢):

غُاذِرُ أَنْ تُقَسَّمَ أُو تَهُوْنَا إِذَا لَاقُوا فَوَارِسَ معْلمِينَا وأَسْرَى فِي الحَدِيْدِ مُقَرَّنِيْنَا وأَسْرَى فِي الحَدِيْدِ مُقَرَّنِيْنَا بُعُولَتنَا إِذَا لَمْ تَمْنُعُوْنَا حَلَطْنَ بِمَيْسَم حَسَبًا وَدِيْنَا حَلَطْنَ بِمَيْسَم حَسَبًا وَدِيْنَا تَرَى مِنْهُ السَّوَاعِدَ كَالقلينَا

على آئارِنَا بِيْضُ حِسَانٌ أَخَذْنَ عَلَى بُعُولَتِهِنَّ عَهْدًا ليسْتَلِبَنِّ أَفْرَاسًا وبِيْضَا يقتنَ جِيادَنَا ويقُلْنَ لَسْتُم ظعَائِنُ مِنْ بَنِيْ جَشْمَ بْن بَكْرِ ومَا مَنَعَ الظَّعَائِنَ مِثْل ضَرْبٍ

وبقدر ماكان الشاعر يخلع على قبيلته من مدائح، كان يهجو القبائل الأخرى بكل ما يناقض مثلهم العليا التي ينادون بها، كالجبن والغدر وقلة العدد واللَّؤم والفرار يوم الزحف، كما في قول عنترة (٣):

وَنُدُوْبُ مُرّة لا تُرَى في المنِْحَرِ فِيذَاكَ المَنْحَرِ فِيذَاكَ المَنْحَرِ فِيدَاكَ المَنْحَر

إِنَّ الكَرِيْمَ نُدُوبُهُ فِي وَجْهِهِ لَكَنَّ فِي أَكْتَافِهِمْ وظُهُورِهِم

<sup>(&#</sup>x27;) عنترة، ديوانه، ص141.

<sup>(</sup>٢) الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص192-193.

<sup>()</sup> عنترة، ديوانه، ص61.

إنهم جبناء لا تظهر النّدوب في وجوههم بل في أكتافهم وظهورهم حين يفرّون من القتال. وأكثر ما امتدحوا قبائلهم به مع الشّجاعة وحفظ النساء الكرم والسّخاء، كما يقول عمرو بن كلثوم (١):

إذا قُبَبُ بِأَبْطُحِهَا بُنِيْنَا وَأَنَّا المُهْلِكُونَ إذا ابْتُلِيْنَا

وقَدْ عَلِمَ القَبَائِلُ مَنْ مَعَدِّ بَانَّا المِطْعِمُونَ إِذَا قَدَرْنَا ويقول عنترة (٢):

والقَاهِرُونَ لِكُلِّ أَغْلَب صَالِ وَالقَاهِرُونَ لِكُلِّ أَغْلَب صَالِ وَالاَّكْرَمُوْنَ أَبًا وَمَحْتَدَ خَالِ وَالبَذْلُ فِي اللَّزَبَاتِ بِالأَمْوَالِ وَللَّهُمَ الْحِفَاظِ وَكَانَ يَومَ نِزَالِ عَوْمَ الْحِفَاظِ وَكَانَ يَومَ نِزَالِ عَمْلًا وَضَنَّ سَحَابُهَا بسجَالِ

قَوْمِيْ صِمَامٌ لِمَنْ أَرَادَ ضَيمَهُم والمُطْعِمُونَ ومَا عَلَيْهِم نِعْمَةٌ مِنَّا المُعِيْنُ عَلَى النَّدَى بِفِعَالِهِ وَهُمُ الْحُمَاةُ إِذَا النِّسَاءُ تَحَسَّرَتْ المُطْعِمُونَ إِذَا السِّنُونُ تَتَابَعَتْ

وكماكان الشّعر حافظا ووسيطا لتوثيق قيمهم، فقدكان من وظائفه تنشئة الجيل الجديد على ما نشأ عليه أسلافهم، وهي أبرز وظائف الشّعر القديم والجاهليّ منه على وجه الخصوص كما في هذا الدّرس الذي يقدّمه شعر عنترة (٣):

وكَانَ وَرَاء سُجْفٍ كَالْبَنَاتِ
وَلَمَ يَطْعَنْ صُدُوْرَ الصَّافِنَاتِ
وَلَمْ يَرْوِ السُّيُوفَ مِنَ الكَمَاتِ
وَلَمْ يَنُو السُّيُوفَ مِنَ الكَمَاتِ
وَلَمْ يَكُ صَابِرًا فِي النَّائِبَاتِ
اللَّا فَاقْصِرْنَ نَدْبَ النَّادِبَاتِ

إذا قَنِعَ الفَتَى بِذَمِيْمِ عَيْشٍ ولَم يَهْجُمْ عَلَى أُسْدِ المَنِايَا ولَم يَهْجُمْ عَلَى أُسْدِ المَنِايَا ولم يَقْرِ الضُّيُوْفَ إذَا أتَوْهُ ولم يَبْلُغْ بِضَرْبِ الْهَامِ جَحْدًا فَقُلْ لِلنَّاعِيَاتِ إذَا بَكَتْهُ فَقُلْ لِلنَّاعِيَاتِ إذَا بَكَتْهُ

<sup>(&#</sup>x27;) الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص193.

<sup>(&#</sup>x27;) عنترة، ديوانه، ص86-87.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص26.

إنّ كلّ ما سبق أهّل الشاعر عنترة ليحظى بالمكانة التي احتلّها في قبيلته، وجعله يحقّق نقلةً وجودية غير مسبوقة في العُرف العربي الصحراوي. فقد حقّق التّماهي مع قبيلته ومجتمعه بصعود السلّم بدرجاته الثلاث: الخُلُق و الفروسية، ثمّ الشّعر المشيد بتلك الدّرجات التي تسبقه والمخلّد لها. فعنترة من الفرسان الذين "كان الجانب الخلقي في حياتهم لا يقلّ عن ذلك الجانب أي حانب الحرب وضوحا وتمييزا لأنّ البطولة الحربية، كانت تقترن بالبطولة الخُلقية عند هؤلاء الفرسان في كثير من الأحيان. فالكرم، والإيثار، والنّجدة والوفاء بالعهد والحفاظ عليه والحلم ورحابة الصدر وحماية الجار، والدّفاع عن المرأة، والذّود عن المستحير. و كانت كلّ هذه المعاني تتألّق في قصائدهم جنبا إلى جنب مع الجرأة والإقدام، والصّبر على النّائبات، والثّبات حين البأس، وخوض غمار الحرب والشجاعة فيها" (۱). وقد أدرك عنترة بفكره الواعي مغاني الشعر ومراميه فسار في الرّكاب الجماعيّ لمجتمعه القبليّ، وناضل وسعى بكل ما أوتي من فقوة في حسده، و رفعة في خصاله، وعبقريّة في فكره، وموهبة في شعره، ليكون فردا ذا قيمة فاعلة في قبيلته، فحقق التّماهي مع قبيلته خُلُقًا، و التّماهي معها فخرًا.

## ٣ – التّماهي فصاحة \ وظيفة حفظ اللّغة..

هذه إحدى أهم وظائف الشّعر التي دارت حولها تصانيف النّقد القديم. و قد نَصّ القرشي في مقدّمة (جمهرته) على وظيفة الشّعر في حفظ لغة العرب بقوله: "هذا كتاب جمهرة أشعار العرب في الجاهليّة والإسلام، الذين نزل القرآن بألسنتهم، واشتقّت العربيّة من ألفاظهم، واتّخذت الشّواهد في معاني القرآن وغريب الحديث من أشعارهم، وأسندت الحكمة والآداب إليهم، ... وبعد فهم فحول الشّعر الذين خاضوا بحره، وبعد فيه شأوهم، واتّخذوا له ديوانا كثرت فيه الفوائد عنهم، ولولا أنّ الكلام مشترك، لكانوا قد حازوه دون غيرهم، فأخذنا من أشعارهم إذ

<sup>(&#</sup>x27;) نوري حمودي القيسي، دراسات في الشعر الجاهلي، ص103، دار الفكر، دمشق، 1974م.

كانوا هم الأصل، غررا هي العيون من أشعارهم، وزمام ديوانهم"(١). والشعراء هم أبناء الصّحراء الذين ورثوا فصاحتها، وأتقنوا بلاغتها، ثمّ هم مطالبون بأكثر مما يُطلب من غيرهم فصاحة وعلما. وذاك أنضّم "معلمو" الأجيال، وحافظو اللغة، "والشّاعر مأخوذ بكلّ علم، مطلوب بكل مكرمة، لاتّساع الشّعر واحتماله كلّ ما حمل، من نحو، ولغة، وفقه، وخبر، وحساب، وفريضة، واحتياج أكثر هذه العلوم إلى شهادته، وهو مكتف بذاته، مستغن عما سواه"(١).

وكثيرا ما ترد ملاحظات النّقّاد القدامى التي تشير إلى دور الشّعر في تعلّم اللّغة، وحفظها وخلودها كما في قول ابن فارس: "به حفظت الأنساب، وعرفت المآثر، ومنه تعلّمت اللغة" (أ)، أو في قول ابن حزم عن الشّعر: "وفيه عون على الاستشهاد في النّحو واللغة" (أ). وهذه المهمّة أدركها الشّعراء بثاقب نظرهم، وبعالي همّتهم الطّامحة إلى رضا الكون القبليّ (العربيّ القحّ)، فهاهو عنترة يتحدّى الفصحاء (٥):

فَلَئِنْ بَقِیْتُ لَأَصْنَعَنَّ عَجَائِبًا ولَأَبْكِمَنَّ بَلَاغَةَ الفُصَحَاءِ وقد وفي بهذا التّحدي وكسبه، فهذا ابن طباطبا يذكر شعر عنترة في "الأشعار المحكمة المتقنة المستوفاة المعاني، الحسنة الرّصف، السّلسة الألفاظ، التي قد خرجت خروج النّثر سهولة وانتظاما، فلا استكراه في قوافيها، ولا تكلّف في معانيها، ولا عيّ لأصحابها"(٦).

<sup>(&#</sup>x27;) القرشي، جمهرة أشعار العرب، ص10.

<sup>( )</sup> ابن رشيق، العمدة، ج1، ص147.

<sup>(&</sup>quot;) أحمد بن فارس بن زكريا الرازي أبو الحسين، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، تحقيق: أحمد حسن، ط1، ص467، دار الكتب العلمية، القاهرة، 1997م.

<sup>(</sup>ئ) حسين على الزعبي، بحث ضمن بحوث ملتقى عنترة بن شداد، ص427.

<sup>(°)</sup> عنترة، ديوانه، ص12.

<sup>( )</sup> ابن طباطبا، عيار الشعر، ص87.

## وإنَّ أفضل ما به تحفظ اللُّغة وتخلد وتنتشر: شعر الحكم والأمثال ..

وقد احتفى النقد القديم بالشّعر الذي جاء في هيأة حكم وأمثال، بل جعلها النّقاد أصل الشّعر، "وقال غير واحد من العلماء: الشّعر ما اشتمل على المثل السّائر، والاستعارة الرّائعة، والتّشبيه الواقع، وما سوى ذلك فإنّما لقائله فضل الوزن" (١). وكلّما كان المثل موجزا مكتفيا ببيت واحد من القصيدة كان أسرع وأفضل انتشارا، و أكثر دلالة على قدرة صاحبه في إرسال الأمثال. "والمثل السائر في كلام العرب كثير نظما ونثرا، وأفضله أوجزه، وأحكمه أصدقه، ... والمثل إنما وُزِن في الشّعر ليكون أشرد له، وأخف للنّطق به "(٢). وما الاحتفاء بالحكمة والمثل إلا يحفظ من عيون اللغة.

ويمكن القول بتميز عنترة بالقدرة على إرسال الأمثال، وهي ميزة لا يتوفر عليها إلا شاعر قدير، وفصيح مفوّه، وخبير مخضته الحياة فأخرجت ثمار تجاربه، "وأزعم أن الحكمة عند (عنترة) وجدت من خلال نظرته العميقة للحياة، وانصهاره في أحداثها المتشابكة، علما بأنّ حِكَمه جاءت متناثرة في قصائده، ولم يخصّص لها موضعا بعينه، شأنه في ذلك شأن معظم الشّعراء القدامي والمحدثين "(")، و جاء في حديث (ابن رشيق) عن الشّعر الذي ذهب مثلا، قوله: "ومما فيه مثل واحد قول عنترة العبسى:

نُبَنْتُ عَمْرًا غَيْر شَاكِرِ نِعْمَتِي وَالكُفْرُ مَخْبَثَة لِنَفْسِ المَنْعِمِ فَجَاء بِالمثل غير محتاج إلى ما قبله"(٤).

#### و منها قوله<sup>(۱)</sup>:

(') ابن رشيق، العمدة، ج1، ص91.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج1، ص210-212.

<sup>(&</sup>quot;) حسن عطية أحمد طاحون، بحث ضمن بحوث ملتقى عنترة بن شداد، ص293.

<sup>(</sup>ئ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص213.

ويَرْجِعُ سَالِمًا وَالبَحْرُ طَامِ وَيَرْجِعُ سَالِمًا وَالبَحْرُ طَامِ وَيَلْقَى حَتْفَهُ قَبْلَ الفِطَامِ

يَخُوْضُ الشَّيْخُ فِي بَحْرِ المِنَايَا ويَأْتِيْ المؤتُ طِفْلًا فِي مُهُوْدٍ

لقد أدّى الشّاعران الوظائف التي اتفقا عليها (ضمنيا) مع قبيلتيهما، فحقّقا الرّضا ووصلا المكانة التي توخّياها وانتظراها:

عمرو بن كلثوم: حرّ انتماء قبلي سيّد القبيلة عنرة بن شدّاد: عبد انتماء قبلي حرّ + قائد الجيش

ويُستخلص من هذا أنّ مكانة الشّاعر ومنزلته كانت ا مرتمنتين بدرجة انتمائه اللاّمحدود لقبيلته وتماهيه معها، وأنّ النّص الشّعريّ يحكم سيرورته وروايته وحفظه مقدار تمثّله للوظائف المنوطة به من قبل المجتمع القبليّ، وهذا ماكان يدركه الشّاعر ويعوّل عليه في حركته الفئوية أو "الطبقية" داخل المجتمع. كما أنّ تماهي الشّاعر مع قبيلته استطاع تحقيقه من هم في طبقات أدنى احتماعيّا وبالقدر ذاته الذي حقّقه السّادة، وقد أخذ هذا التماهي أشكالا عدّة، منها الانتماء، والفخر، ورديفه الحماسة، و إبراز القيم، وتعليم النّاشئة، وحفظ اللغة، والخلود (المعنوي) الذي طمحوا إليه ورجوه، ثم حقّقوه من خلال الوسيط الشّعري.

# الفصل الثّالث

علاقة القبول والرّفض بين الشّاعر والقبيلة: النّص الشّعريّ والخروج على الكون القبليّ

في الفصل السّابق تمّ عرض ماكان للعرب من نُظُم و منظومات صارمة وملزمة لأفراد المحموعات القبليّة، وهي تقوم مقام القوانين —وإن جزئيا في حياتهم البدويّة، كماكانت لهم (أعرافهم) التي تعارفوا عليها أخلاقا وشمائل، وماكان بين قبائلهم من أحلاف وفق عهود ومواثيق.

وكان "الشّعراء" \_ أفرادا \_ خاضعين لهذه "القوانين الجزئية" خادمين لها بنصوصهم الشّعرية. وإنّ منزلة الشّاعر تتحدّد بقدر ما ينافح عن قبيلته بشعره، وتأخذ القبيلة نفسها برواية شعره وإذاعته بقدر خدمته لقضاياها، و إعجابها بما نظم و أنشأ .

على أنّ النّصّ الشّعري كان أحيانا ينحرف عن مقاصد القبيلة، وذلك عندما يتنكّر الشّاعر للكيان الذي تمثّله القبيلة، أو تتنكّر القبيلة لأحد أفرادها، وتتخلص من " العقد الاجتماعيّ" القائم بينهما. فالانتماء والتّحالف المعقودان بين الفرد وقبيلته قد ينبتّان لسبب ما من جهة الفرد، أو من جهة القبيلة، "فثمة حوادث تؤكّد خروج أحد الطّرفين عليها، وعدم التّقيّد بما تمليه شروطها، أو الخضوع لمتطلباتها، أو استمرار الوفاء بها"(۱).

وحينها يكون حروج الشّاعر على قبيلته إمّا متذمّرا من قوانينها الصّارمة التي تمنعه من استيفاء رغباته، أو لأنّه يرى ظلما قد سُلِّط عليه، أو لإيمانه بما يرى فيه ظلما سُلّط على غيره من فئات المجتمع، فيكون هو نصيرا لهم أمام القبيلة.وهنا تغدو القبيلة حصما مستحقّا للهجاء، ويتخلّص الشّاعر شيئا فشيئا من روابط الانتماء إليها، ومن ثمّ يتحلّل من كل الوظائف الشّعرية التي علّقتها عليه القبيلة يوم احتفلت بميلاده شاعرا. وإنّ "المتأمل في أشعار الجاهلييّن يتبيّن أنّ الشّاعر الجاهليّ لم يكن يتحرّك دائما في فلك القبيلة منافحا عنها متوافقا معها، بل إنه كثيرا ما يعزف على أوتار فرديّة عميقة "(٢).

(٢) عبدالعزيز نبوي، دراسات في الأدب الجاهلي، ط2، ص159، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة، 2003م.

-

<sup>(&#</sup>x27;) النعيمي، القبيلة في الشعر الجاهلي، ص226.

وكان موقف القبيلة ممّن تمرّد سلوكيّا أو شعريّا على نظام النّصّ القبليّ يأخذ أشكالا مختلفة بحسب الجريرة المرتكبة. فإن كان جرمه داخليّا بين حدود القبيلة، اكتفت بطرده ونفيه، أمّا إن تجاوزت جريمته حدود القبيلة فإنّما تتّخذ منه موقفا أكثر صرامة وتنتزع منه (الهوية الشخصية) وتعلن (خلعه) من القبيلة في الجامع التي كانوا يجتمعون فيها، وفي مواسم الأسواق كـ(سوق عكاظ). وفي الحالة الأخيرة يغدو الفرد المخلوع من (الموالي). "وهنا يجد الخليع نفسه أمام مشكلة خطرة، ... ولم يعد أمامه إلا أحد أمرين: إما أن يفرّ إلى الصّحراء ... وإما أن يلجأ إلى من يحميه ويعيش في جواره، ومن هنا كانت نشأة قانون آخر من قوانين المجتمع الجاهلي، وهو (قانون الجوار)"(۱).

إنّ خلع القبيلة لأحد أفرادها لخروجه على قوانينها أو لجرائره، لم يكن إلاّ في سبيل الحفاظ على أمنها وعلى وحدتها، وسمعتها بين القبائل، واجتناب ما قد يكون بينها وبين قبائل أخرى من منازعات أو حروب.

### سطوة القبيلة وجنوح الشّاعر..

إنّ تنوع التركيبة الاجتماعية المكوّنة للنّسيج القبليّ في الصّحراء العربيّة، والتّباين بين مستوياتها اجتماعيّا وإنسانيّا، وما أفرزته التّحوّلات في مجرى الزّمن من ظهور حقوق الملكيّة التي أباحت للسيّد حقّ الامتلاك والتملّك، قد أدّى إلى نشوء صراع داخليّ بين فئات المجتمع وأفراده.

<sup>(&#</sup>x27;) خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص95.

وأفرزت الأوضاع الحادثة حروج بعض الشّعراء على قبائلهم أو التّمرّد عليها، بعد أن وصلت الأمور بينهم وبين قبائلهم إلى مرحلة يستحيل معها الحلّ في نظر الشّاعر أو القبيلة. وذلك كما في تجربة ثلاثة من الشّعراء اختلفت قضايا خلافهم مع قبائلهم، لكن جمعهم التّمرّد على القانون المجتمعي والتّوتّر في حبال الوصل القبليّ، وهم:

-طرفة بن العبد<sup>(۱)</sup> (ت: 60 ق.هـ)،

-وعروة بن الورد<sup>(۲)</sup> (ت: 49 ق.هـ)،

-وقيس بن الحدّاديّة (ت: قبل الإسلام بقليل).

وهؤلاء شعراء عاشوا تجربة الصرّاع الدّاخلي في القبيلة، ثم تجربة انتهاك قوانين القبيلة، ومنهم من انتمى (معنويا) إلى غير قبيلته كالشّاعر قيس بن الحدادية، ومنهم من "تصعلك" (٤) كالشّاعر

<sup>(&#</sup>x27;) طرفة بن العبد بن سفيان بن سعد بن مالك بن ضبيعة بن قيس بن تعلبة، ينظر: ابن سلام، طبقاته، ج در العبد بن سفيان بن سعد بن مالك بن ضبيعة بن قيس بن تعلبة، ينظر: ابن سلام، طبقاته، ج در العبد بن سفيان بن سعد بن مالك بن ضبيعة بن قيس بن تعلبة، ينظر: ابن سلام، طبقاته، ج در العبد ال

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) عروة بن الورد بن زيد بن عبدالله بن ناشب بن هريم بن لديم، وينتهي نسبه بعبس بن بغيض بن الريث بن غطفان بن سعد بن قيس عيلان بن مضر بن نزار، شاعر من شعراء الجاهلية وفارس من فرسانها وصعلوك من صعاليكها المعدودين المقدمين الأجواد، ينظر: الأصفهاني، الأغاني، ج3، ص63.

<sup>(&</sup>quot;) قيس بن منقذ بن عبيد بن أصرم بن ضاطر بن حبشية بن سلول، وأمه الحدادية من بني حداد من كنانة، وهو شاعر قديم كثير الشعر، ينظر: المرزباني، معجم الشّعراء، ص325.

<sup>(</sup>ئ) الصّعلكة: حركة احتماعية أبطالها فقراء المجتمع القبليّ وشدّاذه و الخلعاء ، ويبدو أنّ لفظ "الصّعلوك" الذي يعني لغويا الفقير، قد اتّسع مدلوله ليكتسب دلالة أوسع بفعل "الانزياح اللغوي"، فأصبحت تدل على الشخص "المغير" و "المتلصّص" الذي يحي لياليه بالإغارة والسّلب والنّهب وقطع الطّريق. يقول شوقي ضيف: "الصعلوك في اللغة الفقير الذي لا يملك من المال ما يعينه على أعباء الحياة، ولم تقف هذه اللفظة في الجاهلية عند دلالتها اللغوية الخالصة، فقد أحذت تدلّ على من يتحردون للغارات وقطع الطرق، ويمكن أن نميز فيهم ثلاث مجموعات: مجموعة من الخلعاء الشذاذ الذين خلعتهم قبائلهم لكثرة حرائرهم مثل حاجز الأزدي وقيس بن الحدادية ...، ومجموعة من أبناء الحبشيات السّود، ممن نبذهم آباؤهم ولم يلحقوهم بهم لعار ولادتهم مثل السّليك بن السُّلكة وتأبط شرا والشنفرى، ... ومجموعة ثالثة لم تكن من الخلعاء ولا أبناء الإماء الحبشيات، غير أنها احترفت الصعلكة احترافا، وحينئذ قد تكون أفرادا مثل عروة بن الورد العبسي، وقد تكون قبيلة برمتها مثل قبيلتي هذيل وفهم" ، ينظر: شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي (العصر الإسلامي)، العبسي، وقد تكون قبيلة برمتها مثل قبيلتي هذيل وفهم" ، ينظر: شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي (العصر الإسلامي)، عبد (143 معر)، 1963، دار المعارف بحصر، 1963م.

عروة بن الورد، ومنهم من خبر مرارة الصّعلكة زمنا ثم عاد إلى قبيلته (جسدا) وإن بقيت روحه تغرّد خارجها، كالشّاعر طرفة بن العبد. ولدى كل منهم أسبابه التي يعلّل بها مروقه أو خروجه على أواصر (الرّحم القبليّ)، كما سيتبيّن من الجدول التالي:

| قيس بن الحدادية       | عروة بن الورد             | طرفة بن العبد |            |
|-----------------------|---------------------------|---------------|------------|
| حرّ (صريح)            | حرّ (صریح)                | حرّ (صريح)    | الوضع      |
|                       |                           |               | الاجتماعي  |
| خليع مولي             | انتمى إلى الصّعلكة        | طُرِد (تصعلك) | التحول     |
|                       | "اختيارا"، واكتسب لقب     | ثم عاد إلى    | الاجتماعي  |
|                       | "عروة الصّعاليك"          |               |            |
|                       |                           | القبيلة       |            |
| القتل وتحمّل الدّيّات | الفقر- الكرم — حبّ        | شرب الخمر     | سبب        |
|                       | الخلود- الإيمان بقضية     | +             | التّحول    |
|                       | الصّعاليك.                |               | الاجتماعيّ |
|                       |                           | تضييع المال   |            |
| رفعت القبيلة عنه      | رفعت القبيلة عنه حمايتها. | رفعت القبيلة  | نتائج      |
| حمايتها               |                           | عنه حمايتها   | التّحوّل   |
|                       |                           |               | الاجتماعيّ |

#### يتضح من الجدول ما يلي:

- ينتمى كلّ من الشّعراء الثلاثة إلى فئة الأحرار (الصّرحاء)، أي أنّهم أبناء القبيلة.

- راوح طرفة بن العبد بين التّصعلك وبين الحياة في القبيلة.

- كان عروة بن الورد فقيرا واختار الصّعلكة مذهبا حياتيّا.

-قيس بن الحدّاديّة خلعته القبيلة، فأصبح (مولى) لدى قبيلة أخرى، وتصعلك حينا.

- القبيلة رفعت حمايتها عن المخلوع و الصّعلوك والعائد من تجربة الصّعلكة.

ويبدو أنّ أصل أسباب التّمرّد والخصام مع القبيلة هو عامل (المال)، افتقارا أو إسرافا. فالشّاعر (طرفة بن العبد) تعرّض لظلم ذوي القربي منذ طفولته، "وكان أبو طرفة مات وطرفة صغير، فأبي أعمامه أن يقسموا ماله"(١)، فشكل ذلك جرحه وجرح أمّه، كما في قوله(٢):

صِغَرَ البَنُوْنِ وَرَهْطَ وَرْدَة غُيَّبُ (٣) حَتَّى تَظَلَّ لَهُ الدِّمَاءُ تَصَبَّبُ بَكْر تُسَاقِيْهَا المِنَايَا تَغْلِبُ

مَا تَنْظُرُونَ بِحَقِّ وَرْدَة فِيْكُم قَد يَبْعَثُ الأَمْرَ العَظِيْمَ صَغِيْرُهُ والظُّلْمُ فَرَّقَ بَيْنَ حَيَّيْ وَائِلٍ أو في قوله (١٤):

على المرْءِ مِنْ وَقْعِ الْحُسَامِ المُهَنَّدِ

وَظُلْمُ ذَوِيْ القُرْبَى أَشَدُّ مَضَاضَةً

(٢) يوسف عيد، ديوان الخواطر، زهير بن أبي سلمي، طرفة بن العبد، ط1، ص122، دار الجيل، بيروت، 1992م.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص157.

<sup>(&</sup>quot;) وردة: أم الشاعر طرفة.

<sup>(</sup>ئ) عيد، ديوان الخواطر، ص152.

ثم انصرف إلى الخمر يسرف في شربها، وإلى المال يسرف في إنفاقه وتبذيره، إلى أن كان من القبيلة ما يعبِّر عنه بقوله (١):

ومَازَالَ تَشْرَابِيْ الْحُمُوْرِ ولَذَّتِ وبَيْعِي وإنْفَاقِيْ طَرِيْفِي وَمُتْلَدِي الْمِعْبَدِ الْمِعْبَدِ الْمِعْبَدِ الْمِعْبَدِ الْمِعْبَدِ الْمِعْبَدِ الْمِعْبَدِ الْمِعْبَدِ الْمِعْبَدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

ومن ثمّ كانت تجربة الانفصال أو التّصعلك ثمّ كانت تجربة الاندماج من حديد، وبين التّحربتين ظلّ قلق الشّاعر وتوتّره، واستمرّ إحساسه بالغَبْن والظُّلم.

أما عن (قيس بن الحدادية) فمنسوب إلى أمّه الحدّادية، ويذكر عنه أنه جنى على بعض قومه، وعلى غير قومه، فعجز لفقره عن دفع الدّيات، وأبت القبيلة أن تعينه في تحمّلها، بل خلعته في "سوق عكاظ" وأشهدت القبائل على خلعها إياه (٢)، وأنها لا تُؤاخِذ على جريرة يرتكبها. وكان له أن تصعلك ووجّه حقده وعداوته لمن رأى أنّه سبب فيما حصل له. وبقدر ماكان كرهه لحياة التّشرّد والجوع والخوف، كان كرهه لمن تسبّب له في هذه الحياة الشّقيّة. فانقلبت العلاقة بينه و بين قبيلته إلى علاقة عداوة (٦)، وجمع الفتّاك والشّدّاذ وقاتل بهم قبيلته، وكأنما هو يثبت "أنّه لا يتورّع عن قتل أي فرد من قومه وقف في طريقه، وأنّه قادر على أن يسلبهم تلك الأموال التي كان حرمانه منها سببا في عجزه عن دفع الدّيّة ثم خلعه نتيجة لذلك" (١٠)، وهذا لا

(١) عيد، ديوان الخواطر، ص146.

\_

<sup>(</sup>٢) ينظر: أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، ج14، ص113.

<sup>(&</sup>quot;) يظهر الحال الذي وصل إليه مع قبيلته فيما قاله للجماعة الذين قاتلوه وطلبوه أن يستأسر ليطلبوا فيه الفدية، فكانت إجابته لهم: "وماينفعكم مني إذا استأسرت وأنا خليع؟ والله لو أسرتموني ثم طلبتم بي من قومي عنزا جرباء جذماء ما أعطيتموها"، ينظر: الأصفهاني، الأغاني، ج14، ص125.

<sup>(1)</sup> خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص99.

ينفي أنّ قيساكان "نبيلا في موقفه من أولئك الذين لم يكن لهم ضلع في خلعه" (١)، فهو لم يكن ينتقم من كلّ أفراد قبيلته، بل يستهدف من منعه المال وخلعه.

وأمّا عن (عروة بن الورد) فتحدّد تجربته في الصّعلكة استنادا إلى بعض عوامل اجتماعية نفسيّة، كما في قوله (٢):

هُمُ عَيَّرُونِيْ أَنَّ أُمِّيْ غَرِيْبَةٌ وَهَلْ فِي كَرِيْمٍ مَاجِدٍ مَا يُعَيَّرُ وَقَدْ عَيَّرُونِيْ الفَقْرَ إِذْ أَنَا مُقْتِرُ وَعَيَّرَنِيْ قَوْمِيْ شَبَابِيْ وَلُمَّتِيْ مَتَى مَا يَشَاءُ فِي غُنْمِ آخَرَ جَعْفَر

ولعل هذه العوامل أن تكون السبب الذي دفعه إلى أن يختار الصعلكة طريقا إلى الكسب الذي يُشرك فيه الفقراء والمعدمين.

ويورد صاحب "الأغاني" في هذا الشأن قوله: "كان عروة بن الورد إذا أصابت النّاس سنة شديدة تركوا في دارهم المريض والكبير والضّعيف، ... يجمع أشباه هؤلاء من دون النّاس من عشيرته في الشّدّة، ثم يحفر لهم الأسراب، ويكنف عليهم الكنف ويكسبهم، ومن قوي منهم إما مريض يبرأ من مرضه أو ضعيف تثوب قوته - حرج به معه فأغار، وجعل لأصحابه الباقين في ذلك نصيبا، حتى إذا أحصب النّاس وألبنوا وذهبت السّنة ألحق كل إنسان بأهله، وقسم له نصيبه من غنيمة إن كانوا غنموها، فربّما أتى الإنسان منهم أهله وقد استغنى، فلذلك سمّي عروة الصّعاليك"(").

(<sup>۲</sup>) عروة بن الورد، ديوانه، دراسة وشرح وتحقيق: أسماء أبو بكر محمد، ص 71-72، دار الكتب العلمية، بيروت، 1998م.

<sup>(&#</sup>x27;) خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص99.

<sup>(&</sup>quot;) الأصفهاني، الأغاني، ج3، ص67.

ويُذْكر في هذا الصّدد أنّ قبيلة (عبس) لم تخلعه كما فعلت قبيلة (خزاعة) بالشّاعر قيس بن الحدادية، ولم يتم تجريده من (هُويَّته) القبليّة، على الرّغم من اعتراف الشّاعر بتآمر قومه على خلعه وتغريبه. وثمة أسباب محتملة لإفلات عروة بن الورد من الخلع وسحب الهوية:

- ١ إما لقوة قبيلته "عبس" وكونها إحدى جمرات العرب التي لا تحتاج إلى الأحلاف لكثرة فرسانها، وعروة أحدهم، والقبيلة تحتاج إلى سيفه.
  - ٢ أو لأنّ قبيلته رأت فيه عنصرا إيجابيّا، فهو يكفيها شرّ فقرائها فيغزو بهم ويغنيهم، فكأنما هو قد أنشأ لنفسه قبيلة من الشّندّاذ والفقراء والصّعاليك وتزعّمها. فلعلّ قومه نظروا إليه على أنّه فرد منهم زعيم لغيرهم .
- ٣ أو لأنّ عروة لم يكن يهاجم قبيلته بسيفه أو لسانه، بل كان يغزو غيرها من القبائل التي لا تخشاهم لقوَّها وكثرة فرسانها. كما أنّ عروة كان رغم "اعتداده بشخصيتّه الفرديّة ... يعبّر عن جماعته ويتكلّم بلسانها"(١)، فربماكان هذا لها باعثا على الرّضا.
- ٤ أو أن القبيلة كانت ترى أنّ ما يفعله عروة يندرج في باب "منع الضّيم" والكرم، وهي ذاتها النّظرة التي كان ينظرها بعض العرب في عصور متأخّرة لما كان يقوم به عروة، إذ يروى أنّ رجلا استأذن على معاوية فقال لآذنه: "استأذن لي على أمير المؤمنين، وقل: ابن (مانع الضيم)، فيقول معاوية: ويحك! لا يكون هذا إلا ابن عروة بن الورد العبسى، أو الحصين بن الحمام المري"(٢). كما يبدو الفحر بكرم عروة في قول عبدالملك بن مروان: "ما يسرّني أنّ أحدا من العرب ولدني إلاّ عروة بن الورد، لقوله: إنيّ امرؤ عافي إنائي شركة ..."(٣).

(') خليف، الشعراء الصعاليك، ص277.

() الأصفهاني، الأغاني، ج12، ص123.

(") ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج2، ص98.

#### بين التّفرّد والانتماء..

يحتاج الإنسان إلى الشّعور بالانتماء نسبا أو وطنا ضمن مجموعة اجتماعية تحتويه ويصبح هو أحد مكوّناتها. إلاّ أنّ إشباع الحاجة إلى الانتماء لا يمكنه أن يملأ فراغ الحاجة إلى شعور الشّخص بـ "الذّات" وفرديّتها، وصنع مجدها الشّخصي، وإن تشارك بعضه مع مجموعته الاجتماعية.

ويمكن لهذه الاحتياجات الإنسانية (الانتماء، والذاتية) أن تكون متوازية لا متقاطعة، لكن القوانين التي تضعها المجموعة الاجتماعية وتحيط بها سلطتها، قد تخلق تناقضا بين الحاجتين وتجعل منهما متقاطعتين لا متوازيتين. و إنّ هذا يعتمد على الفرد وطريقة تعامله مع احتياجاته ومع قوانين المجتمع، وقدرته على خلق التوازن بينها. فبقدر وعي الفرد "بهذه المؤسسة، يكون صراعه المرير معها، وبمقدار استيعابه لها تكون مرونته في التّكيّف مع قيودها وضوابطها والحيلولة بينها وبين خنق صوته الفرديّ "(۱).

إنّ محاولة الوقوف على صورة "النّموذج الأصلي" للشّاعر في العصر الجاهليّ يعني وجود شعراء استطاعوا أن يخلقوا معادلة صعبة لكنها "مُذّلّلة" بين ما يريدون، وما يُراد منهم. كما أنّ "الانحدار التّدريجيّ للنّموذج الأصليّ للشّاعر، وظهور نماذج مناقضة، ... نتيجة حتميّة وطبيعيّة للتّحوّلات الاجتماعيّة الاقتصادية للعلاقات القبليّة في العصر الجاهليّ" (١). وهكذا ظهر النّموذج المناقض "للنّموذج الأصلي" للشّاعر، نموذج الشّاعر (الذاتي) أو (الصّعلوك) أو (الخليع)، وهو من مكوّنات (الكون الشّعري) كما كان من مكوّنات المجتمع الجاهليّ.

(') رشوان، الأدب والمجتمع، ص109.

(') عصفور، غواية التراث، ص89.

إنّ الوعي بالموت والشّعور بقصر الحياة، وحبّ الحياة ومتعها، وعيان كانا يتنازعان نفس الشّاعر في مواجهة قيود المجتمع القبلي المحافظ. فكانت فرديّته تنتصر يوما، ويوما تهزم أمام جيش الوعي الحمعي الذي يشدّه بأسلاك قبيلته، وقبائليّته، إذ لا وجود للأمن والاستقرار بدونها. وهذا الصّراع —لا شكّ – كان يتنازع نفوس أغلب الشّعراء، فمنهم من كان ينتصر عليه لقبيلته، ومنهم من كان ينهزم أمامه منتصرا لذاتيّته وتعلّقه بالحياة والحرّية.

إنّ طرفة بن العبد يمثّل نموذج هذا الصّراع. فقد كان إحساسه بقصر الحياة أقوى من أن يتجاهله، وهو رجل يعشق الحياة مجسّمة في لذّة ثلاثية الأطراف ألحّت كثيرا على شعر الشّعراء (الفرديين)، الذين وهبوا ذواتهم للّذة بعيدا عن قيود القبلية، كما في قوله(١):

وَحَدِّكَ لَم أَحْفَلْ مَتَى قَامَ عُودِيْ
كُمِيْتٍ مَتَى مَا تُعْلَ بِالمَاءِ تُزْبَدِ
كُمِيْدٍ الغَضَا نَبّهتهُ المَتَورِّدِ
بِبَهْكَنَةٍ تَحْتَ الخِبَاءِ المَمَدَّدِ

وَلَوْلَا تَلَاثُ هُنَّ مِنْ لَذَّةِ الْفَتَى
فَمِنْهُنَّ سَبْقِيْ العَاذِلَات بِشْرْبَةٍ
وَكَرِّيْ إِذَا نَادَى المِضَافُ مُحَنَّبًا
وَتَقْصِيْرُ يَوْمَ الدّجْنِ والدّجْنُ مُعْجِب

إنّ هذه الرؤية الشّعرية الحياتيّة تتعارض و تلك الصّورة التي رسمتها "القبائليّة" للنّموذج الأصليّ للشّاعر. و يفترض النّص الشّعريّ ألاّ تكون وظيفته لذّة ومتعة، بل يكون منذورا للقبيلة وصناعة مجدها أوّلا وآخرا، وفرديّة الشاعر تظهر على استحياء في ثنايا نصّه الشّعري وهو يتحدّث عن لذّته المختلسة من بين مهامّه الشّعرية التي يفخر بتأديتها لقومه.

لقد آمن طرفة بن العبد بحرّيته التي لا تتعارض مع حرّيات الآخرين. فلهوه ومتعه التي يراها سببا لبقائه في الحياة لا تضرّ أحدا، وليس للمجتمع أن يفرض عليه وصايته. فالأنا لديه ليست مؤذية من وجهة نظره، لذا هو يعتزّ بفرديته. لكنّ المجتمع يرفض هذه (الفرديّة) أو (الذّاتية) التي

<sup>(&#</sup>x27;) عيد، ديوان الخواطر، ص147-148.

لا تخضع لقوانينها (المحافظة)، ويهدد بالطّرد والخلع والإبعاد. ويكون الشّاعر - تبعا لذلك - بين أمرين: فإمّا الاستسلام للواقع، أو التّمرّد على قوانينه، وعليه حينئذ أن يتحمّل النتائج، ولكن الشّاعر يقول اعتقادا واختيارا(۱):

أَرَى العَيْشَ كَنْزً ا نَاقِصًا كُلَّ لَيْلَةٍ وَمَا تنقُص الأَيَّامُ والدَّهْرُ يَنْفد لَكَ العَيْشَ كَنْزً ا نَاقِصًا كُلَّ لَيْلَةٍ لَكَالطِّولِ المُرْجَى وَتَنْيَاهُ بِاليَدِ لَعَمْرُكَ إِنَّ المُوْتَ مَا أَخْطأً الفَتَى

سعى طرفة إلى أن يزاوج بين لذّته (التي يراها) سببا للبقاء في الحياة، وبين الانتماء إلى قبيلته ومجتمعه، لكنه عجز عن الجمع بين "الانتماء والذاتية"، إمّا لإسرافه في ذاتيته، أو لإسراف القبيلة في قيودها. فطرفة يرى من خلال وعيه بـ "ذاتيّته"، أنّ القبيلة ظلمته ثم طردته، فظل يتردّد بين التّصعلك والانتماء، أي بين مقتضيات الذّات ومقتضيات "النّموذج الأصليّ".

لقد قهر الشّاعر (الصّعلوك) "في نفسه كل إمكان للتّنازل، أو المهادنة، أو المصالحة، أو الضّعف ابتداء من ضعف الجوع إلى الطّعام والشّراب، وانتهاء برغبة العيش الآمن في حضن امرأة "(٢)، أمّا طرفة فترك نافذة يتسلّل منها وجود القبيلة بمزاياها،المتمثّلة في الأمن والانتماء والاستقرار، وتحقيق اللّذائذ والرّغبات. وهذا ما جعله يكون يوما مهزوما ويكون يوما منتصرا. فقد راوح طرفة بين التّصعلك والانتماء "وهو أشبه ما يكون بنمط فريد من (الصّعلكة) داخل إطار الانتماء. ثم ينتهي به هذا الصّراع بين تفرده وانتمائه إلى تأمّل الحياة والموت، وتأمّل المصير والتّعبير عن هذا التّمزّق الشّديد الذي يصيب الفرد القبليّ في محاولته تخطّي القبيلة"(٣).

أمّا (قيس بن الحدّاديّة) فلم يكن صراعه بين (فرديته وانتمائه) للفوز بلذّة، بل لعدم قدرته على احتمال وجود "آخر" مخالف له. مع إيمانه بحقّه في (إلغاء وجود الآخر) المخالف، وعدم

<sup>(&#</sup>x27;) عيد، ديوان الخواطر، ص149.

<sup>(&#</sup>x27;) عصفور، غواية التراث، ص101.

<sup>(&</sup>quot;) النعيمي، القبيلة في الشّعر الجاهلي، ص233.

شعوره بالنّدم أو الألم كما عند عنترة حين يقتل كريما في ساحة الحرب، وهو يعجب كيف أن الكريم على القنا غيرُ محرّم. بل إنّ الشّاعر (قيسا) رأى أنّ ظلما قويّا قد وقع عليه من القبيلة، وذلك لعدم مساندتما له في دفع دية قتلاه، ولا شكّ في أنّه كان يتألمّ لانفصاله عن قبيلته، ويشعر بمرارة (الخلع)، فهو حين هاجمه أعداء له يريدون قتله، (وهي الحادثة التي قتل فيها) ارتجز بقوله(۱):

وكَلُّهُمْ بَعْدَ الصَّفَا قَالِيَه أَنَا إِذَا المؤثُ يَنُوبُ غَالِيَه قَدْ يَعْلَمُ الفِتْيَانُ أَيِّ صَالِيَه أَنَا الَّذِيْ تَّخَلَّعَهُ مَوَالِيه وَكُلُّهُمْ يُقْسِمُ لَا يُبَالِيَه مُخْتَالِطٌ أَسْفَلُه بِعَالِيَه

إِذَا الْحَدِيْدُ رُفِعَتْ عَوَالِيَه

لقد عاش هذا الشّاعر واقعا لم يستطع فيه تحقيق الانتماء إلى قبيلته، ولم يستطع أيضا تحقيق فرديّته في حياة (التّصعلك)، فهو يتنقل بين قبيلة وأخرى طالبا (الأمن) و (الانتماء)، وهو ما يؤكّد أنّ حاجته إلى الشّعور بـ(فرديتّه).

وأمّا الشّاعر المتصعلك (عروة بن الورد) فالظّاهر أنّه قام بثورة جياع في المحتمع القبليّ الجاهليّ، وقد ناصر في ثورته فقراء المحتمع ومرضاهم ومعدميهم . أمّا الفقراء فهو حاضنهم والسّقف الذي يستظلّون به من حرارة الظلّم والجوع . وأمّا النّساء فطرائد يحلّ صيدهنّ حتى في الأشهر الحرم. وقد يكون المناخ العامّ للجزيرة العربيّة وصحرائها القاحلة جعل عالم المتعة واللّذة محدودا ومحصورا في ثلاث، هي الخمرة والمرأة والصّيد، وإنّ الأخيرتين يتحوّل فيهما الشّاعر إلى صيّاد يبحث عن الفرائس، فهو إمّا يطارد غزالا، أو يطارد امرأة، وتصبح المرأة حينئذ طريدة، ثم فريسة إن استطاع صيدها والظفر بها. وفي حال الشّاعر الجاهليّ بشكل عامّ فعلاقة الطّرد بينه وبين النّساء انتفاعيّة لا غزليّة، المرأة كانت شعريّة غزليّة، أمّا الشاعر الصّعلوك فعلاقة الطّرد بينه وبين النّساء انتفاعيّة لا غزليّة،

<sup>(&#</sup>x27;) حاتم صالح الضامن، عشرة شعراء مقلّون، ص44، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، حامعة بغداد،1990م.

ثمّ تتحوّل إلى شعريّة من طريق الهجاء لقومها الذين لم يستطيعوا حمايتها منه حين أسرها وامتلكها سبيّة (۱).

لقد حقّق عروة (ذاتيّته) التي تتوق (إلى الزّعامة) بتلك الثّورة المعنونة بـ (دفع الضّيم) عن الفقير والضّعيف. أمّا الحاجة إلى الانتماء فقد حقّقها بانتمائه إلى أهل الكنيف من صعاليك القبائل، وفقراء المحتمع، ورفض أن يكون انتماؤه إلى مجّع "يُعَيّره"، ولا يمنحه فرصة (تحقيق الذّات) أو (المكانة) التي يرى نفسه أهلا لها. فخرج على تقاليده، وفقد (الانتماء) إلى قبيلته كشاعر، وكفرد من أفرادها، وتحلّل من (بعض) قيمها وأعرافها الاجتماعيّة، حتى لقد هجا أخواله فقال (۱):

سِوَى أَنَّ أَخْوَالِي، إِذَا نُسِبُوا، نَهْدُ فَأَعْيَا عَلَيَّ أَنْ يُقَارِبَنِي المِحْدُ وأَنِّ عَبْدُ فِيْهُمُ، وَأَبِي عَبْدُ وتنفرَج الجُلَّى، فَإِنَّهُمُ الأُسْدُ

مَا بِيَ مِنْ عَارٍ إِحَالَ عَلِمْتَهُ إِذَا مَا أَرَدْتُ المِجْدَ، قَصَّرَ جَحْدُهُم فَيَالَيْتَهُم لَم يَضْرِبُوا فِيَّ ضَرْبَةً فَيَالَيْتَهُم لَم يَضْرِبُوا فِيَّ ضَرْبَةً تَعَالِبُ فِي الحَرْبِ العَوَانِ، فإنْ تَبحْ

وكم عجيب أن يهجو العربي أخواله! وذاك أنّه في عرف العربيّ مدح الفتى وذمّه إنّما يكون من قبل الأخوال. ولهذا حرص (عنترة) على صنع مجد له من جهة الأخوال فافتخر بأخواله ليقلّل النّقص الذي كانت تشعره به القبيلة من جهة أمّه وأخواله. أمّا (عروة) ورغم كونه ذا (نسب شريف) في قبيلته، وأمّه عربية وإن كانت قبيلتها خاملة الذّكر، فإنّه كانت لديه أرضيّة أكثر صلابة من أرض عنترة ليصنع لأخواله مجدا بشعره فينهض بحم، ويكتمل نصابه من الفخر من

(١) رغم أن امرأة عروة التي كان قد سباها، أثنت عليه قبل أن يفديها قومها بقولها: "أما إني لا أعلم امرأة ألقت سترا على خير منك: أغفل عينا وأقل فحشا وأحمى لحقيقته"، فإنها عبرت عن شعورها بللذل حين تعيرها نساء قبيلته وذلك في قولها: "ولقد أقمت معك وما يوم يمضي إلا والموت أحب إليّ من الحياة فيه، وذلك أني كنت أسمع المرأة من قومك تقول: قالت أمة عروة كذ ١، وقالت أمة عروة كذ ١، والله لا نظرت في وجه غطفانية، فارجع راشدا، وأحسن إلى ولدك"، ينظر: ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج2، ص99.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>٢) عروة، ديوانه، ص56.

جهة أبويه، إلا أنه اختار أن يوسم الفجوة بينه وبين الفخر (القومي) ويتباعد عن قبيلة أمّه كما تباعد عن قبيلة أبيه بمصاحبته للصّعاليك وتبنّيه لقضيّتهم. كما في قوله (١):

ولا أنْتَمِيْ إلَّا لِجَارٍ مُجَاوِرٍ فَمَا آخِرُ العَيشِ الَّذِي أَنْتَظِرُ لَقد انخلع من القبيلة واستبدل (الجار) بالانتماء إليها وقد يكون من (أصحاب الكنيف). ولم يعد للمجتمع سلطة عليه، وكل هذا في سبيل تحقيق الغنى وصنع زعامة شخصية، فسلب السلم ومعنى الأمن من غيره لإرضاء (الأنا).

والذي يظهر أن ثورة عروة لم تكن تستهدف الفقراء بقدر ماكان يتملّكها هاجس (الخلود)، وهو في جوهره (خلود فردي)، كما في قوله (٢٠):

أَحَادِيْثُ تَبْقَى، والفَتَى غَيْرُ حَالِدٍ إِذَا هُوَ أَمْسَى هَامَةً فَوْقَ صيرِ وهو يخشى أن تحدث (ملمّة) فلا يكون قادرا وقتها على أن يكون ملجأ للفقراء، فنفسه (الطموح) لا تقبل إلاّ أن يكون (المرجع) عند الملمات وحدوث المجاعة، يقول ("):

أُفِيدُ غِنَّى فِيْهِ لِذِيْ الحَقِّ محملُ ولَيْسَ عَلَيْنَا فِي الحُقُوقِ مُعَوَّلُ تُلِمُّ بِهِ الأَيَّامُ فَالمَوْتُ أَجْمَلُ تُلِمُّ بِهِ الأَيَّامُ فَالمَوْتُ أَجْمَلُ

دَعِیْنِی أُطَوِّف فِی البِلَادِ لَعَلَّنِی أَلَیْسَ عَظِیْمًا أَنْ تُلِمَّ مُلِمَّةٌ فَإِنْ نَحْنُ لَم نَمْلِكْ دِفَاعًا بِحَادِثٍ

على أنّ هؤلاء الفقراء كانوا مجرّد وسيلة ليبلغ عروة المجد، إذ لم يستطع أن يحقّق معهم انتماء كاملا، كما في قوله (٤):

<sup>(&#</sup>x27;) عروة، ديوانه، ص72.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص67.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص97.

<sup>( )</sup> المرجع السابق، ص87.

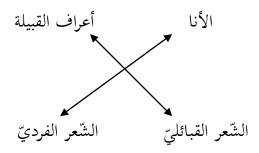
فَإِنِّيْ لَمْسْتَافِ البِلَاد بَسُ رَبَةٍ فَمُبْلِغُ نَفْسِيْ عُذْرَهَا أَوْ مُطَوِّفُ ولعلّهم لما كانوا يدركون فيه كانوا يهجرونه بعد إخصابهم واستغنائهم، فكان عروة كثير الشّكوى من جحودهم ونكرانهم له، كما في قوله عنهم (۱):

لَهُ مَاءَ عَيْنَيْهَا تَفْدِي وتَحْمِلُ
أَتَتْ دُوْنَهَا أُخْرَى جَدِيدٌ تَكَحَّلُ
تُوحْوِحُ مِمَّا نَابَهَا وتُولُولُ
هُوْ الثَّكُلُ، إلَّا أنَّهَا قَد تَجَمَّلُ

فَإِنِّ وَإِيَّاكُم كَذِيْ الأُمِّ أَرْهَنَتْ فَلَمَّا تَرَجَّتْ نَفْعَهُ وشَبَابَهُ فَبَانَتْ لِحِدِّ المُرْفَقَيْنِ كِلَيْهِمَا تُحَيَّرُ مِنْ أَمْرَيْن لَيسَا بِغِبْطَةٍ

وهذا خلاف حديث شعراء الصّعاليك عن رفاقهم، حيث كان الشّاعر الصّعلوك يتحدّث عن رفاقه "حديث المعجب بهم، المعترّ برفقتهم، المقدّر لقيمتهم في حياته المغامرة، تلك الحياة التي يحياها وحيدا إلاّ منهم، فهم عونه على هذه الحياة" (٢). وكانوا يرثون من مات من رفاق الصّعلكة، وقد رثى تأبّط شرّا رفيقه الشّنفرى رثاء حارّا حين قتل.

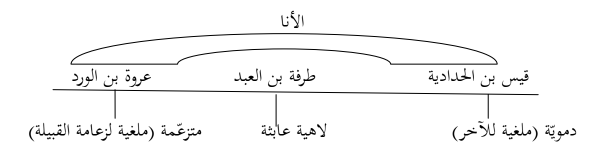
هذا التمرد الذي صنعته (الفردية)، قد جعل (الأنا) المتطرّفة في مواجهة مع أعراف (القبيلة)، وجعل شعر الصّعلوك في مواجهة مع الشّعر (القبائلي المتطرّف):



<sup>(&#</sup>x27;) عروة، ديوانه، ص92-93.

<sup>(</sup>١) خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص209.

إنّ المشكلة التي واجهت الشّعراء الثلاثة مع قبائلهم تمثّلت في بروز الأنا لدى كل منهم: وظهورها وتضخمها بشكل لا تقبله (النحن القبلية)، مع اختلاف نوع (الأنا) لدى كل منهم:



وكما أنّ (نعن) القبائليّة المتضخّمة داخل أفراد القبيلة تُلغي (الآخر) إن كان من قبيلة أخرى، فإنّ هذه (الأنا) المتضخّمة لدى هؤلاء الشّعراء تُلغي بدورها (نحن) القبائليّة وتحلّ محلّها، فبدلا من الإغارة لصنع مجد القبيلة، تكون الإغارة لصنع مجد شخصيّ، وبدلا من نظم الشّعر لفخر يخلّد أمجاد القبيلة، يكون الشّعر لصنع مجد شخصيّ، وبدلا من الإنصات إلى صوت قوانين تضعها القبيلة، يكون الإنصات إلى صوت قوانين شخصيّة على الآخرين الامتثال لها، فهذا التّمرّد ليس إلا طريقة (للسّؤدد)، وبناء زعامة شخصيّة لا تمتثل للزّعامة القبليّة.

وهذا العالم الذي يصنعه المتمرّد إمّا أن يكون "دمويّا" كما هو حال الشّاعر قيس بن الحدّادية، أو "لاهيا عابثا" كما كان يحبّ طرفة بن العبد، أو عالم "صعلكة" وسلب ونهب كما هو حال عروة بن الورد.

ونظرا إلى اختلاف نوع "الأنا" لدى الشّعراء الثلاثة، كانت حالة الانشقاق بينهم وبين قبائلهم مختلفة. فمع طرفة كان الأمر مجرّد انفعال سرعان ما آل إلى اندماج، ولكنّ هذا الأمر آل إلى قطيعة مع الشّاعرين الآخرين.

### الوظيفة الشّعريّة/ قلب المضامين..

لقد حاول الشاعر (الفردي) الخارج على القبيلة أن يكون (هو) لا (هم) وأن ينطق مضمون شعره به (أنا) لا (نحن)، لكن هل استطاع النّص الشّعريّ خارج (القبائليّة) أن يفوز به (الأنا) المرجوّة ويتخلّص كليّا من (نحن)؟

### إنَّ الإجابة عن هذا السؤال تتطلّب الكثير من الحذر، لأسباب منها:

ا ضياع أكثر شعر الخارجين على قبائلهم لعدم رغبة القبيلة في حفظه وروايته، إمّا لكونه هاجيا لها، أو صانعا لمجد شخصيّ لا يمثّلها، أو بسبب حياة التّشرّد التي عاشها هؤلاء الخوارج من "الصعاليك"، وقلّة اتّصالهم بمن يروي أشعارهم. فقد اتخذ المجتمع القبلي موقفا صارما من هؤلاء الصّعاليك حربيّا كان أو معنويّا. فهم مطاردون في كل مكان وزمان، كما حرموا من رواية أشعارهم فضاع منها الكثير، ولم يصل منها إلاّ القليل. وهذا الشّاعر "قيس بن الجدادية" يقول عنه المرزباني: "شاعر قديم كثير الشّعر"(۱)، فأين هو شعره؟ يقول عنه صاحب صنعة الضّامن: "ومما يؤسف عليه أنّ أكثر شعره قد فقد، ولم أقف إلاّ على ستّ عشرة قصيدة ومقطوعة تعداد أبياتها مائتان واثنان وستّون بيتا، انفرد برواية أكثرها صاحب الأغاني وصاحب الاختيارين"(۲)، وليس لابن الجدادية ديوان شعر، ولم يصل من الدّواوين للشّعراء الصّعاليك إلاّ ديوان عروة بن الورد و ديوان الشّنفرى.

(') المرزباني، معجم الشعراء، ص326.

<sup>(&#</sup>x27;) الضامن، عشرة شعراء مقلون، ص30.

٢ أنّ بعض أرباب النقد القديم اتخذ مواقف ذات معيار (أخلاقيّ)، أو (مشخصنة) من شعر الصّعلكة، فربط بين الشّاعر (اللّص أو القاتل) وبين شعره، وبذلك تم تحميشه ولم يلق حظّه من العناية كتلك التي نالها الشّعر القبليّ. وقد روى "أبو علي القالي" (ت 356هـ) قال: "حدّثنا أبو حاتم قال: أتيت أبا عبيدة ومعي شعر عروة بن الورد، فقال لي: ما معك؟ فقلت شعر عروة، فقال: فارغ حمل شعر فقير ليقرأه على فقير، فقلت: ما معي غيره، فأنشدني أنت ما شئت، فأنشدني قول قطري بن الفجاءة ... ثم قال: هذا الشّعر لا ما تعلّلون به أنفسكم من أشعار المخانيث"(١)، فاحتقار أبي عبيدة لسيرة عروة بن الورد وأخباره جعلته يصدر مثل هذا الحكم غير اللّطيف، بل وجعلته ينهي عن حفظ شعره وروايته.

" وبقدر تحاشي الصّعاليك لأيّ انتماء قبليّ فقد تحاشى العرب حفظ أشعارهم فضاع منها الكثير. وذاك أنّ العرب كانوا يرون فيما يدعو إليه الصّعاليك خطرا على أولادهم وناشئتهم، وقد طلب (عبدالله بن جعفر بن أبي طالب) معلّم أولاده ألاّ يحفّظهم قصيدة من شعر عروة (٢)، خوفا عليهم من الاغتراب عن أوطانهم.

لا يمكن القول إذن إنّ دراسة الشّعر الخارج على القبيلة والمغاير "للنّموذج الأصليّ" للشّاعر الجاهليّ، هي دراسة مكتملة البيانات والتّفاصيل، أو أنّ أحكامها قطعية، فهي تظلّ من باب النّتائج المحتملة حتى يكتمل الدّليل.

على أنه يمكن القول في ضوء ما توفّر إنّ الشّاعر (الخارجي) صعلوكا كان أو خليعا أو فردا يعيش بين أطناب القبيلة، قد قارب من التّحلّص من (نحن) القبائليّة، وبذل محاولات لتستقلّ

(') أبو علي إسماعيل القاسم القالي البغدادي، الأمالي، ج1، ص266، دار الكتب العلمية، لبنان، د.ت.

\_\_

<sup>( )</sup> ينظر: الأصفهاني، الأغاني، ج3، ص74.

(الأنا) عن (نحن)، لكنها -أي (الأنا)- لم تستطع أن تحلّ محلّها، بل بحثت عن (نحن) غيريّة لتلتحم معها، إذ لا مفرّ من الانتماء ولو كان "محدودا". فانتمى:

- الشّاعر الصّعلوك إلى (مجتمع الصّعاليك)،

-وانتمى الشّاعر (المخلوع) إلى قبيلة أخرى آوته ووفّرت له الحماية وحلّت محلّ قبيلته.

وقد لا يكون هذا الانتماء (الجديد) متساويا مع انتماء الشّاعر (القبائليّ) إلى قبيلته و لكنّه موازٍ له، وكثيرا ما يكون متقاطعا معه بالقدر الذي يشبع حاجة الفرد إلى الانتماء.

وهكذا عادت (نحن) لتطل ظاهرة أحيانا، ومُضمّنة أحيانا أخرى في نصوصهم الشّعريّة، ويكون المقصود بها الجماعة الجديدة التي انتمى إليها، سواء أكانت جماعة الصعاليك، أم القبيلة الآوية الحامية.

لقد استبدل الشّاعر الصّعلوك رفاق الصّعلكة بقبيلته، فيكثر في شعره "ألفاظ الرَّجْل، ... والفتيان، والأصحاب، والصّحب، والقوم، وأمثال هذه الألفاظ التي تدلّ على الجماعة، وما أكثر ما نجد في شعرهم استخدام ضمير الجماعة، يعبّرون به عن رفاقهم لا عن قبائلهم" (١)، ف (نحن) مازالت حاضرة قويّة في شعرهم لكنّها استبدلت (الرّمز) الذي تشير إليه كما يقول عروة بن الورد(٢):

فإنَّ مَنَايَا القَومِ خَيْرٌ مِنَ الهَزْلِ ولا أَرْبَتِي حَتَّى تَرَوا مَنْبِتَ الأَثْلِ

أَقِيْمُوا بَنِي لُبْنَى صُدُورَ مَطِيِّكُم فَإِنَّكُم لَنْ تَبْلُغُوا كُلَّ هِمَّتِي

<sup>(&#</sup>x27;) خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص205-206.

<sup>(</sup>۲) عروة، ديوانه، ص89.

ويقول قيس بن الحدّاديّة(١):

جَزَى الله خَيْرًا عَنْ خَلِيْعٍ مُطَرَّدِ رِجَالًا حَمُوهُ آلَ عَمْرُو بْنِ خَالِدِ وَقَدْ حَدَبَتْ عَمْرُو عَلَيَّ بِعِزِّهَا وَأَبْنَائِهَا، مِنْ كُلِّ أَرْوَع مَاجِدِ وَقَدْ حَدَبَتْ عَمْرُو عَلَيَّ بِعِزِّهَا وَقَدْ حَدَبَتْ عَمْرُو عَلَيَّ بِعِزِّهَا وَقَدْمَ، والنَّصْر غَيْر المحارِدِ وَتُرْوَتُهُم، والنَّصْر غَيْر المحارِدِ

فالشّاعر مايزال يدور في فلك (الجماعة) و (العشيرة) ولكنه غيّر الانتماء، وقلب ماكان معروفا من الانتماء (الجبري) الخكوم بالاتّفاق من الانتماء (الجبري) الذي يحكمه الدّم والنّسب، إلى الانتماء (الاختياري) المحكوم بالاتّفاق والحاجة. وهذه كانت أولى وظائف الشّعر المنوطة بالشّاعر، وهي إعلان الانتماء إلى القبيلة والفخر بها، وذكر أيّامها وانتصاراتها. أمّا الشّاعر الخارج عليها فلم يكن يأخذ نفسه بهذه المهمّة إلا لماما، كقول عروة يفخر بقبيلته (٢):

وَخُنُ صَبَ حْنا عَامِرًا إِذْ تَمَرَّسَتْ عَلَالَة أَرْمَاح وضَرْبًا مُبَكرَا وَبَعْي (ندرة) مثل هذه القصيدة في أشعارهم التي وصلت هي الأصل.

"إنّ ضعف الرّوابط القبليّة التي تربط الشّاعر الصّعلوك بقبيلته كانت السّبب الرّئيس في انعدام الفخر القبليّ في شعره، لذلك فقد استعاض عنه بالفخر الذّاتي" (٢). ولئنْ كان الشّعراء الخوارج أو الصّعاليك قد تبرّأوا من الانتماء إلى القبيلة فإغّم لم يستطيعوا التجرّد أو التحلّل ممّا جُبلوا عليه من تماهٍ مع أخلاق العرب وأصالتهم، فلازم فخرهم (الذاتي) ما كان يفخر به العرب من أخلاق، "وهكذا نجد أنّ فخر الصّعاليك كان فخرا ذاتيّا يهدف إلى إبراز مآثرهم الإنسانية في

(') الضامن، عشرة شعراء مقلون، ص34-35.

(<sup>r</sup>) بشار سعدي إسماعيل، شعر الصعاليك الجاهليين في الدراسات الأدبية والنقدية القديمة والحديثة، ص 88، دار بشار سعدي إسماعيل، شعر الصعاليك الجاهليين في الدراسات الأدبية والنقدية القديمة والحديثة، ص 88، دار بشار سعدي إسماعيل، شعر الصعاليك الجاهليين في الدراسات الأدبية والنقدية القديمة والحديثة، ص

<sup>()</sup> عروة، ديوانه، ص74.

الحتّ على القيم العربية التي يحرص عليها المجتمع العربي قبل الإسلام، وكانت محطّ اعتزازه كالشّجاعة والكرم والعفّة"(١).

و لذلك كثر في أشعارهم التّغني (بالكرم)، لتعلّقهم بمثاليّة هذه الأخلاق العربيّة، وقد يكون من باب التّحلّص من شعور الإحساس بالنّقص الذي منشؤه الفقر واللّصوصيّة وقطع الطّريق والغدر، وليقنعوا قبائلهم أنّهم كانوا على خطإ حين تخلّوا عنهم، كما في قول عروة (١):

> كَرِيْم، وَمَالَىٰ سَارِحًا مَالَ مُقْتِر على نَدَب يَوْما وَلِيْ نَفْسُ مُخْطِرِ

يُرِيْحُ عَلَىً اللَّيْلُ أَضْيَافَ مَاجِدٍ أيَهْلَكُ مُعْتَمّ وَزَيْدُ وَلَم أُقِمْ ويقول أيضا<sup>(٣)</sup>:

إذا قُلْتُ قَد جَاءَ الغِنَى حَال دونه أَبُو صِبْيَةِ يَشْكُو المَفَاقرَ أَعْجَفُ كَرِيْمٌ أَصَابَتْهُ خُطُوبٌ بَحُرفُ

لَهُ خُلَّةٌ لا يَدْخُلُ الْحَقّ دُوْنَهَا

وقد قال عبدالملك بن مروان عن عروة: "من زعم أنّ حاتما أسمح الناس فقد ظلم عروة بن الورد"(٤).

لقد كان الشّاعر (القبائلي) يفخر بأنّ حروبه لم تكن طلبا للمال، بل لردّ غاز ومعتدٍ، ولحماية شرف القبيلة وعرضها، أو لطلب ثأر لو تُرك لَلَحِق العار بالقبيلة، كما كانوا يتحشّمون من ذكر الغنائم ويذكرون عفّتهم عند قسمتها. وعلى الضدّ منه كان شعر الشّاعر الصّعلوك. فالصّعلوك يُصرّح أنّ غزواته لا تهدف إلاّ لكسب المال وتحقيق الهدف الذي ليس للصّعاليك

<sup>(&#</sup>x27;) بشار إسماعيل، شعر الصعاليك، ص42.

<sup>(</sup>۲) عروة، ديوانه، ص30.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص87.

<sup>(1)</sup> الأصفهاني، الأغاني، ج3، ص64.

غيره وهو "الغنى"، فهو لا يحمي قبيلة ولا يدافع عن عرضها، بل هو من يسلب القبائل، وهو من يسلب القبائل، وهو من يسبي نساءها الحرائر ويتّخذهن زوجات وإماء، كما يقول عروة بن الورد(١):

رَأَيتُ النَّاسَ شَرُّهُمُ الفَقِيرُ وإنْ أَمْسَى لَهُ حَسَبٌ وحَيْرُ دَعِيْنِي لِلغِنَى أَسْعَى فَإِنِّ وأَبْعَدُهُم وأَهْوَنُهُم عَلَيْهِم وكما في قوله (٢):

فَمَأْخَذُ لَيْلَى وَهْيَ عَذْرَا ءُ أَعْجَبُ وَرُدَّتْ إِلَى شَعْوَاءوالرَّأْسُ أَشْيَبُ (٣) غَدَاةَ اللَّوَى مَغْصُوبَةً يَتَصَبَّبُ إِنْ تَأْخُذُوا أَسْمَاءَ مَوْقِفَ سَاعَةٍ لَبِسْنَا زَمَانًا حُسْنَهَا وَشَبَابَهَا كَمَأْخَذِنَا حَسْنَاءَ كُرْهًا ودمعُهَا

وفي مقابل ذلك الشّعر الذي كان يحوي أفضل أخلاق العرب المطلوب تمثّلها، وُجد الشّعر الموجّه (للصّعلكة). فالشّاعر يوجّه رفاقه وكل وافد جديد على عالم التصعلك، إلى أن يكون هدفه أرقى من مجرد الشّبع في ليلِه على صحن رفيقه، بل عليه أن يثور على أعدائه من القبائل وأن يَسلُب ما يستطيع سلبه، فهو إمّا أن يموت عزيزا، أو يعيش مستغنيا في قوته عن الآخرين. يقول عروة بن الورد (٤):

لَحَى الله صُعْلُوكًا إِذَا جَنَّ لَيْلُهُ يَعُدُّ الغِنَى مِنْ نَفْسِهِ كُلِّ لَيْلَةٍ يَنَامُ عِشَاءً ثُمَّ يُصْبِحُ طَاوِيًا

مَضَى فِي المشَاشِ، آنِفًا كُلّ مُحْزرِ أَصَابَ قِرَاهَا مِنْ صَدِيقٍ مُيَسَّرِ يَحُتُّ الحَصَى عَنْ جَنْبِهِ المَتِعَفِّر

<sup>(&#</sup>x27;) عروة، ديوانه، ص79.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص47.

 $<sup>\</sup>binom{7}{}$  شعواء: يعني أهلها، واسمها (ليلي بنت شعواء).

<sup>(</sup>ئ) المرجع السابق، ص69.

قَلِيْلُ الْتَمَاسِ الزَّادِ إِلَّا لِنَفْسِهِ يُعِينُ نِسَاءَ الحَيّ مَا يَسْتَعِنَّهُ ولَكِنَّ صُعْلُوكًا صَفِيْحَةُ وَجْهِهِ مُطِلًّا على أعْدَائِهِ يَزْجُرُونَهُ إذا بَعُدُوا لَا يَأْمَنُونَ اقْتِرَابِه فَذَلِكَ إِنْ يَلْقَ الْمِ نِيَّةَ يَلْقَهَا

إِذَا هُوَ أَمْسَى كَالْعَرِيْشِ الْمِحوّر وَيُمْسِيْ طلِيْحًا، كَالبَعِيْرِ المِحَسّرِ كَضَوْءِ شِهَابِ القَابِسِ المَتَنَوِّرِ بِسَاحَتِهِمْ، زَجْرَ المنِيحِ المشهّر تَشَوُّفَ أَهْلِ الغَائِبِ المِتَنَظِّرِ

حَمِيْدًا، وإنْ يَسْتَغْن يَوْمًا فَأَجْدِرِ

إنه قلب للمفاهيم، وتحريف للمضامين، وتمرّد صارخ على قيم المجتمع، "فهذا الصعلوك الذي يعجب به عروة، صعلوك وجهه مشرق بأعماله الجيدة، لا يزال يطل على أعدائه ويشرف عليهم، فيظفر منهم بكل ما يريد، على الرّغم من صياحهم به وزجرهم له، وهم مهما بعدوا لا يأمنون غزوه، بل إنهم ينتظرونه انتظار أهل الغائب له، علما منهم بأنّه لابدّ راجع إليهم ومصيب منهم. ويقول إنّ مثل هذا الصعلوك المغامر الجريء إن يمت تظل ذكراه خالدة لمحامده ومناقبه"(۱).

إنّ الشّعر في حبرة الصّعاليك كان تعليما للغزو والبحث عن الغني. إنّه رؤية جديدة لوظيفة الشّعر تعبّر عن معاناة فقراء الجتمع -وهو أحدهم-، وتقدّم نقدا للسّادة الذين يتفرّدون بأموالهم، وهو نقد موجّه إلى كبار القبائل أو للسّادة كما في قوله (٢):

> إِنَّ امْرُؤْ عَافِي إِنَائِي شِرَكَةُ أتَهْزَأُ مِنِّي أَنْ سَمِنْتَ وأَنْ تَرَى أُفَرِّقُ جِسْمِي فِي جُسُومٍ كَثِيْرَةٍ

وأنتَ امْرِؤُ عَافِي إِنَائِكَ واحِدُ بِجِسْمِي شُحُوبَ الْحَقِّ، والْحَقُّ جَاهِدُ وأحْسُو قَرَاحَ الماء، والماءُ بَارِدُ

<sup>(&#</sup>x27;) ضيف، تاريخ الأدب العربي، ص386-387.

<sup>()</sup> عروة، ديوانه، ص61.

إنّ هذه الرّؤية الجديدة التي قدّمها الشّاعر الصّعلوك لوظيفة الشّعر شملت التّحريض ضدّ من يبخلون بأموالهم، ولا يمدّون يد العون للمحتاج في قبائلهم، فلا يراعون ضعفا ولا قرابة ولا حقّا من حقوق أقوامهم، كما في قول عروة (١):

وشَدِّيْ حَيَازِيْمَ الْمِطِيَّةِ بِالرَّحْلِ يُدَافَعُ عَنْهَا بِالْعُقُوقِ وبالبُحْلِ لَعَلَّ انْطِلَاقِي فِي البِلَادِ وبُغْيَتِي سَيَدْفَعُنِي يَوْمًا إلى ربّ هَجْمَةٍ

ويأتي النّص الشّعريّ مُحملا بمضامين قناعات الصّعاليك بالحضّ على الغزو والكسب، فالخوف من الموت قد يعيق تحقيق أحلام الغني التي يحلمون بهاكما في قوله (٢):

إنَّ القُّعُودَ مَعَ العِيالِ، قَبيحُ والفقرُ فيهِ مَذَلَّةٌ وفضُوحُ

خَاطِرْ بِنَفْسِكَ كَيْ تُصِيبَ غَنيمَةً اللهُ فيهِ مَهابَةُ وتَجَلَّةُ

ولم يغب شكل الحكمة عن النّص الشّعري في أشعار الصّعاليك كخيط رفيع يصل الشّاعر الصّعلوك بالنّموذج الأصليّ للشّاعر وقد تخلّلها وعيهم "بحتميّة الموت" كحقيقة صارخة لا يمكن تجاهلها، كما كانت الحكمة عندهم متّصلة بطلب المعاش، فمعانيهم لا تستطيع الفرار من ألم الجوع الذي يصحب ليلهم ونهارهم، يقول عروة بن الورد(٣):

عَليهِ، ولم تَعْطفْ عَليهِ أَقَارِبُه فَقِيرًا، ومِنْ مَوْلَى تَدِبُّ عَقَارِبُه إذا المرْءُ لم يَبْعَثْ سوامًا ولم يَرحْ فلَلْمَوتُ خَيرٌ لِلفَتَى مِنْ حَيَاتِهِ ويقول عن حقيقة الموت (٤):

تُحَوِّفُنِي الأعْدَاءَ والنَّفْس أخْوَفُ

أرَى أُمَّ حَسَّانَ الغَدَاةَ تَلُومُني

<sup>(&#</sup>x27;) عروة، ديوانه، ص90.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص54.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص48.

<sup>( )</sup> المرجع السابق، ص87.

لَعَلَّ الَّذِي خَوَّفْتِنَا مِن أَمَامَنَا يُصَادِفُهُ فِي أَهْلِهِ الْم سَخَلْفُ

إلاّ أنّ هذا الخيط لم يشفع لهم ليتصلوا بفحول الشّعراء كما عند أغلب التّقاد القدامي. فقد نظر النّقد القديم إلى شعر الصّعلكة نظرة مختلفة، وأعطى —أحيانا – أحكاما مشوبة بالنظرة الاجتماعية للصّعلكة، من خلال ما عرفوه من سيرتهم وحياتهم المتمّردة على قبائلهم، وذلك أنه لا يمكن أن يكون منهم —أي الصّعاليك – "نموذج أصلي" للشّاعر. فالشّاعر عليه واجبات محددة إن لم يقم بما فقد أهليته ليصبح ذلك النّموذج.

فالأصمعي يُسأل عن عروة بن الورد إن كان يُعدّ من الفحول، فيردّ بقوله: "شاعر كريم وليس بفحل" (۱). وحين سئل عن السليك بن السلكة أجاب: "ليس من الفحول ولا من الفرسان، ولكنّه من الذين كانوا يغزون فيعدون على أرجلهم فيختلسون، قال ومثله ابن براقة الهمداني ومثله ... تأبّط شرّا ... والشّنفرى الأزدي السّروي ... وبالحجاز منهم وبالسراة أكثر من ثلاثين، يعني الذين يعدون على أرجلهم ويختلسون (۱). هكذا لم يكتف الأصمعي بنفي الفحولة عن الشّاعر الصّعلوك (السليك) بل نفى عنه الفروسيّة التي شهد له بها أحد أشدّ فرسان العرب (عمرو بن معد يكرب) حين قال إنه لا يبالي من لقي من فرسان العرب ما لم يلقه حراها وهجيناها، وذكر أن أحد الهجينين هو (السّليك بن السّلكة) (۱). والأصمعي هنا يمثل سلطة النقد فبديهيّ أن تنفى السّلطة عن هؤلاء الشّعراء الخارجين على النّظام حقّ الفحولة والفروسيّة.

(') الأصمعي، فحولة الشعراء، ص12.

(') المرجع السابق، ص15.

(") ينظر: الأصفهاني، الأغاني، ج8، ص194.

# مركزيّة النّص الشّعريّ الجاهليّ\التّقويض..

هل خرج الشّعراء (غير المتوافقين) مع قبائلهم على نظام القصيدة الجاهليّة بِنَاء وأداء؟

للإجابة على هذا السؤال ينبغي في البدء إثبات وجود "شكل بنائي ثابت" للقصيدة الجاهليّة، وأنّ جميع النّصوص الشّعرية الجاهليّة قد التزمت هذا الشّكل البنائي النّابت، ولم يخرج عنه أيّ نصّ شعريّ لشاعر (قبائليّ)، بحيث كانت جميع النّصوص الشّعرية الجاهليّة تبدأ بالوقوف على الأطلال ثم التّدرّج بموضوعات توصل إلى الموضوع الرّئيس، وهذا الإثبات لا يكون إلا باعتماد أشعارهم. لكنّ الموجود من دواوين الشّعراء الجاهلييّن لا يثبت وجود "شكل بنائيّ ثابت" للنّصّ الشّعريّ الجاهليّ، بل ينفيه ويعارضه، إذ أنّ أكثر ما حوته دواوينهم "مقطوعات" قصيرة لا تتوفّر على هذا الشّكل البنائيّ، وهو غير موجود إلاّ في قصائدهم الطّويلة، ومعلّقاتهم التي لقيت عناية خاصّة قديمًا وحديثًا.

إنّ سبب (بتر بنية) الكثير من النّصوص الشّعرّية الجاهليّة، وعدم التزامها جميعها "الشّكل البنائيّ الثّابت" و "المقدّس" نقديّا، هو ضياع الكثير من الشّعر الجاهليّ لعدم توثيقه، وهو قول له وجاهته، ومريح نوعا مّا، ومتوافق كثيرا مع آراء النّقد القديم الذي لا يمنح وسام "الفحولة" لشاعر لم يلتزم هذا الشّكل البنائيّ في كثير من قصائده. فالأصمعي حين سئل عن فحولة (الحويدرة) قال: "لو قال مثل قصيدته خمس قصائد لكان فحلا" (۱)، ويروي أبو حاتم أنّه سأل الأصمعي: "من أشعر الرّاعي أم ابن مقبل، قال: ما أقربهما، قلت: لا يقنعنا هذا، قال: الراعي أشبه شعرا بالقديم وبالأوّل. " (۱)، وهذا يدلّ على وجود اعتقاد وقناعة تامة لدى أرباب النّقد القديم بوجود "نموذج أصيل ثابت" للنّصّ الشّعريّ الجاهليّ.

(') الأصمعي، فحولة الشعراء، ص12.

<sup>(&#</sup>x27;) الأصمعي، فحولة الشعراء، ص12.

وقد يُظَن أنّ بعض النّقاد القدامى في تقديسهم للنّموذج الثّابت للنّص الجاهليّ، وتجاوزهم عن المقطوعات الشّعريّة، أرجعوا خلوّ كثير من النّصوص الجاهليّة من هذا (النّموذج الأصيل) إلى قضيّتي الضيّياع والانتحال. لكنّ هذا الظّنّ يُدحض و يزول عند العلم بأنّ هذه المقطوعات كانت ثمّا يُستجاد ويحتفى به لدى النّقاد، كونها تؤدّي وظيفة أساسيّة للشّعر هي وظيفة (الحفظ والخلود). فقد "سئل أبو عمرو بن العلاء: هل كانت العرب تطيل؟ فقال: نعم ليسمع منها، قيل: فهل كانت توجز؟ قال: نعم ليحفظ عنها. قال: وقال الخليل بن أحمد: يطول الكلام ويكثر ليفهم، ويوجز ويختصر ليحفظ "(١). وبذلك يظهر الفرق بين نوعين من النّصوص الشّعرية:

- الطّوال: وتكون للمواقف المشهورات كالإعذار والإنذار والترّهيب والتّرغيب والإصلاح بين القبائل (٢)، وفيها يلتزم الشّاعر الشّكل البنائي الثاّبت للنّص الشعريّ الجاهليّ .

- القطع: وهي الأسهل والأكثر حفظا، والأسرع انتشارا و"أطير في بعض المواضع، ... وقال بعض العلماء: يحتاج الشّاعر إلى القطع حاجته إلى الطوّال، بل هو عند المحاضرات والمنازعات والتمثّل والملح أحوج إليها منه إلى الطوال"(").

وقد كان رأي النقاد القدامى أنّ الشّاعر "إذا قطّع وقصَد ورجز فهو الكامل" (ئ)، فالأصوب إذن أنّ هذه المقطوعات لم تكن قصائد تعرّض بعض أبياتها للضّياع، بل هي نصوص شعريّة قصيرة نظمت عمدا بحجمها هذا ليسهل حفظها، ويسرع انتشارها بين النّاس، لكنّها لم تلتزم "النّموذج" الثّابت للقصيدة الجاهليّة. ولعلّ العلّة في هذا أنّ ما كان يستوجب الشّكل

(') ابن رشيق، العمدة، ج1، ص(')

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ن.ص.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق ، ج1، ص139.

<sup>(</sup>٤) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص139.

النّموذجيّ هي القصائد الطّوال، وهي التي تكون لمناسباتهم وأيّامهم المشهورات. أمّا المقطوعات وهي التي جُعلت "ليسهل حفظها"، فلم يكن مستهجنا تخلّصها من المقدّمة الطّلليّة التي التزمتها قصائدهم الطّوال.

وسيتم تقصي شعر الشّعراء الثلاثة، وتبيّن القصائد من المقطوعات، وذلك لمعرفة مدى التزامهم بالشّكل البنائي للنّص الجاهلي، والذي عرف بصفتين لفتت أنظار النّقّاد القدامي:

- الأولى: **الافتتاح بالوقوف على الأطلال**، وقد عدّه النقّاد القدامي وخاصة "ابن قتيبة" ملزما لمتأخّر الشّعراء.
- الثانية: الابتداء بالتصريع (۱)": فقد جعلوا التصريع في مهمّات القصائد فيما يتأهّبون له من الشّعر، فدلّ ذلك على فضل التصريع "(۱)، والتصريع عندهم "دليل على قوّة الطّبع، وكثرة المادة "(۲).

وينبغي لفت النّظر إلى أنّ الاعتماد في تصنيف النّصوص الشّعرية للشّعراء الثّلاثة، سيكون مبنيًّا على ما ذكره ابن رشيق في قوله: "وقيل: إذا بلغت الأبيات سبعة فهي قصيدة، ... ومن الناس من لا يعدّ القصيدة إلّا ما بلغ العشرة وجاوزها ولو ببيت واحد" (أ). فلن يتمّ اعتبار النّص قصيدة ما لم يبلغ العشرة أبيات، وما كان أقلّ منها فهو مقطوعة.

ولمعرفة ما إذا كان الشّعراء "الخارجون" على قبائلهم قد التزموا الشّكل البنائي أم لم يلتزموا، ينبغي إحصاء شعرهم وملاحظة وجود هذا الالتزام من عدمه، والجدول التآلى سيبين المكانة

<sup>(&#</sup>x27;) "التصريع هو ماكانت عروض البيت فيه تابعة لضربه: تنقص بنقصه، وتزيد بزيادته...يقع في أول الشعر، وربما صرّع الشاعر في غير ابتداء"، ينظر: المرجع السابق، ج1، ص128.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج1، ص131.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ج1، ص129.

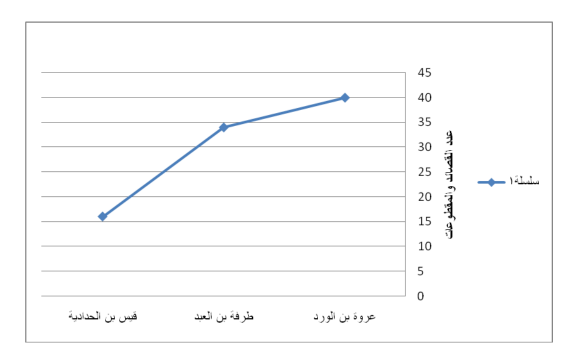
<sup>(</sup>ئ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص141.

104

الشّعرية للشّعراء الثلاثة، وإحصاء أشعارهم، ومواطن خروجهم على النّصّ الشّعري القبائلي، وموقفهم من "الشّكل البنائيّ" للنّصّ الجاهليّ:

| قيس بن الحدادية   | عروة بن الورد          | طرفة بن العبد          |                    |
|-------------------|------------------------|------------------------|--------------------|
| 16قصيدة ومقطوعة،  | 40 قصيدةومقطوعة،       | 34 قصيدةومقطوعة،       | مقدار شعره         |
| 5قصائد+11مقطوعة   | (7قصائد+33مقطوعة)      | (10قصائد+24مقطوعة)     |                    |
| شاعر كثير الشّعر  | شاعر کریم لم یبلغ      | شاعر فحل، من           | الشاعرية           |
|                   | درجة الفحولة           | أصحاب المعلّقات،       |                    |
|                   |                        | والواحدة.              |                    |
| -هجاء القبيلة،    | -هجاء القبيلة          | -هجاء القبيلة          | مواطن              |
| -الفخر بقبيلة غير | –فخر فرديّ             | –فخر فرديّ             | الخروج             |
| قبيلته.           | -هجر الوقوف على        | -هجر الوقوف على        | على النص           |
| -هجر الوقوف على   | الأطلال،               | الأطلال فترة من حياته. | الشعري<br>القبائلي |
| الأطلال.          | – لم يلتزم الّتصريع في | – لم يلتزم التّصريع في | . ي                |
|                   | أغلب شعره.             | أغلب شعره              |                    |

### ويمكن التوضيح بالرّسم البيانيّ التّالي:



#### والحاصل من الجدول والرسم البياني ما يلي:

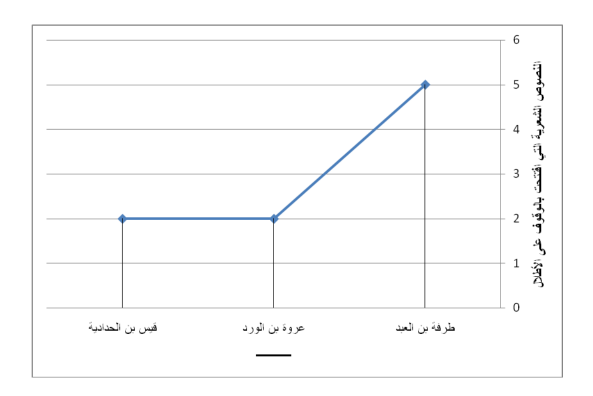
- قلّة شعر الشّعراء الثلاثة، وأكثر ما وصل منه كان لعروة بن الورد، وأقلّه كان لقيس بن الحدادية "الشّاعر المخلوع"
  - الشّاعر "شبه القبائليّ" بلغ درجة الفحولة، ولم يبلغ "الشّاعر المخلوع" أو "الشّاعر الصّعلوك" هذه الدّرجة.
  - مواطن الخروج على النّص الشّعري القبليّ كانت متشابحة بين الشّعراء الثّلاثة، مع اختلاف الوضع الاجتماعيّ ومكانة كلّ منهم.

أمّا خروجهم على "النّص البنائيّ الثّابت" للنّص الشّعريّ الجاهليّ فسيبّنه الجدول التآلي:

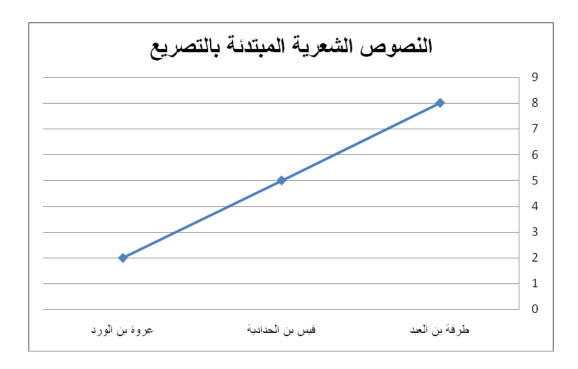
| قيس بن الحدادية | عروة بن الورد | طرفة بن العبد  |           |
|-----------------|---------------|----------------|-----------|
|                 |               |                | النصوص    |
| القصائد: 1      | القصائد: 2    | القصائد: 5     | الشعرية   |
| +               |               |                | المستهلّة |
| المقطوعات: 1    |               |                | بالوقوف   |
|                 |               |                | على       |
| = نصان شعریان   |               |                | الأطلال   |
|                 |               |                | النصوص    |
| القصائد: 2      | القصائد: 2    | القصائد: 7     | الشعرية   |
| +               |               | +              | الملتزمة  |
| المقطوعات: 3    |               | المقطوعات: 1   | بالتصريع  |
| = 5 نصوص شعرية  |               | = 8 نصوص شعرية |           |
|                 |               |                |           |

108

رسم بيانيّ يبيّن الفرق بين الشّعراء الثّلاثة في عدد النّصوص الشّعريّة المفتتحة بالوقوف على الأطلال:



رسم بيانيّ يبيّن الفرق بين الشّعراء الثّلاثة في عدد النّصوص الشّعرية المبتدئة بالتّصريع:



#### يتبين ممّا سبق:

- قلّة النّصوص الشّعرية التي التزمت "الوقوف على الأطلال" في مفتتح النّصوص الشّعرية، وذلك من قبل الشّعراء الثلاثة موضوع الدّراسة،

- عدم التزامهم "التّصريع" في مطلع نصوصهم الشّعريّة.

والحاصل "شِبْه" تخلي الشّعراء "غير المتوافقين" مع قبائلهم عن المقدّمة الطّللية، و عدم التزامهم بتقليد "التّصريع" في مفتتح قصائدهم، وتخلّص شعر عروة كلّه من التّصريع عدا رائيتيه فكأفمّم لا يودّون أن يبقى لتقاليد المحتمع أيّ أثر في أشعارهم.

لقد تخلّص الشّاعر (الطّريد) من المقدّمة الطّلليّة واستبدلها بالمقدّمة الحواريّة مع (اللاّئمة)، كما في قول عروة (٢):

تَقُولُ أَلَا أَقْصِرْ عَنِ الغَرْوِ، واشْتَكَى فَمَا القَوْل طَرْفُ أَحْوَرُ العَينِ دَامِعُ

() خليف، الشعراء الصعاليك، ص275.

<sup>(&#</sup>x27;) عروة، ديوانه، ص82.

وقوله<sup>(١)</sup>:

تقُولُ سُلَيْمَى لَو أَقَمْتَ لَسَرَّنَا ويقول قيس بن الحدادية (٢):

قَالَتْ وعَينَاهَا تَفِيضَانِ عَبْرَة فَقُلْتُ هَا تَاللهِ يِدْرِيْ مُسَافِرٌ فَشَدَّتْ عَلى فِيْهَا اللَّنَامَ وأَعْرَضَتْ وإنِّي لِعَهْدِ الوُدِّ رَاعِ وإنَّنِي

ولم تَدْرِ أَيِّ لِلمَقَامِ أُطَوِّفُ

بِنَفْسِي بَيِّنْ لِي مَتَى أَنْتَ رَاجِعُ إذا أَضْمَرَتْهُ الأَرْضُ ما اللهُ صَانِعُ وأَمْعَنَ بِالكُحْلِ السَّجِيقِ المِدَامِعُ بِوَصْلِكِ مَا لَم يَطْوِنِي المؤتُ طَامِعُ

وقد يكون سبب تخلّي الشّعراء "غير المتوافقين" مع قبائلهم عن المقدّمة الطّلليّة حياة التشرد التي يحياها الصّعلوك المرتحل الذي لا وطن له، إنه الغازي الذي تخشى عليه الحبيبة وهو الرّاحل غزوا، لذا كان مناسبا استبداله الحوار مع تلك المحبة التي تظهر الخوف عليه بالوقوف على الطّلل، والذي احتاج إليه الشّاعر "القبائليّ" رئة يتنفس بها فرديته بعيدا عن القبيلة. أمّا الشّاعر "المتفرّد" المنفلت من كلّ رابط يربطه بالقبيلة، فالقصيدة من بدايتها إلى نمايتها ملكه الخاصّ، وما حاجته إلى مناداة الطّلل؟. إنّ واقعه كما هو يرتسم في قصيدته وهو مشغول بتصويره، وعوضا عن مناجاة الطلل ومحاورته، يحاور تلك "اللائمة" التي تلومه كلّما تجهز للإغارة وتخوّفه من الهلاك وليس لديه ما يخسره؟، فيمنح لائمته خلاصة تجربته وهي أنّ المؤت قد يسرع للوليد في مهده، ويخطئ الطّريق إلى الشّيخ في ساحة الحرب.

أمّا التّصريع فقد لا يكون هجره (متعمّدا)، بل لعلّه لم يكن إلاّ (حِلية) جماليّة شعريّة، يلتزمها الشّعراء فيما يريدون تجويده من أشعارهم. والدّال على هذا قول ابن رشيق: "جعلوا التصريع في

<sup>(&#</sup>x27;) عروة، ديوانه، ص87.

<sup>(</sup>١) الضامن، شعراء مقلون، ص39-40.

مهمّات القصائد فيما يتأهّبون له من الشّعر، فدل ذلك على فضل التّصريع" (١)، كما دلّ عليه عدم تخلّى طرفة بن العبد عن التّصريع في قصيدته التي قالها وهو (طريد)، وقد ابتدأها بقوله(٢):

قِفِيْ ودِّعِيْنَا اليَومَ يا ابْنَةَ مَالِكِ وعُوجِي عَلَينا مِنْ صُدُورِ جَمَالِكِ وقد تخلى في قصيدته هذه عن (الوقوف على الأطلال) لكنّه (صرّع). كما أنّ شعر (قيس بن الحدادية) ثلثه تقريبا افتُتِح بالتّصريع، فلعلّه كان (فضلا) كما ذكر ابن رشيق، وليس التزاما كالوقوف على الأطلال الذي جعله ابن قتيبة ملزما للشّعراء اللاّحقين بأثر الشّعراء السّابقين.

وقد يرى بعض الباحثين أنّ طرفة بن العبد لم يخرج على الشّكل البنائيّ الثّابت للنّصّ الجاهليّ، وأنّ شعره بقي ملتزما بالمقدّمة الطّلليّة وبالتّصريع، وذلك على الرّغم من مراوحته بين الصّعلكة والقبائليّة، ويبررون ذلك بأنّه لم يكن قد انفصل تماما عن مجتمعه، وأنه بقي مرتبطا بقبيلته. وهم يرون أنّ الشّعراء الصّعاليك هم وحدهم الخارجون على النّصّ التّقليديّ كما يقول يوسف خليف عنهم: "الشّعراء الصّعاليك ... لا سيطرة للقبيلة عليهم، ولا ظلّ للشّخصيّة القبليّة في شعرهم، فكما تحلّلوا من هذه الشّخصية في حياتهم الاجتماعية، تحلّلوا منها أيضا في حياتهم الفنيّة، وأصبحوا شخصيّات فيّية (شاذّة) في الشّعر الجاهليّ، كما كانوا شخصيّات اجتماعيّة (شاذّة) في الشّعر الجاهليّ، كما كانوا شخصيّات اجتماعيّة (شاذّة) في الشّعر الجاهليّ، كما كانوا شخصيّات احتماعيّة

والحقيقة أنّ (طرفة بن العبد) لم يختلف عن الشّعراء الصّعاليك في التزامه بالشّكل البنائي، والإحصائيّات السّابقة تدحض ما قيل عن التزام طرفة بالشّكل البنائي وتنفيه. فلم يختلف (طرفة بن العبد) عن رفيقيه: الشاّعر (المحلوع) أو الشّاعر (الصّعلوك) في الموقف من النّصّ

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص131.

<sup>(</sup>٢) عيد، ديوان الخواطر، ص191.

<sup>(&</sup>quot;) خليف، دراسات في الشعر الجاهلي، ص189.

الجاهليّ، ونِسَبُ خروجهم عن النّص الشّعريّ متقاربه، إلاّ أنّ سيرتهم ومكانتهم الاجتماعيّة اختلفتا، ومن ثمّ اختلف "معيار" الحكم النقديّ.

ويبدو تأثّر آراء الباحثين المحدثين بالآراء النقدية المعيارية للنقد القديم، وذلك في أحكامهم التي أطلقوها على شعر طرفة (الشّاعر الفحل)، والذي نال حظّا من إعجاب النقد القديم لم يفز به نظيراه في تجربة (الخروج القبائليّ). فقد امتلأت مصنّفات النّقّاد القدامي بإطراء طرفة بن العبد. قيل إنهم سألوا لبيدا: "من أشعر النّاس؟ قال: الملك الضّليل. فأعادوه إليه، قال: ثم من؟ قال الغلام القتيل .. يعني طرفة" (۱)، و قد وضع ابن سلام الجمحي طرفة مع عبيد بن الأبرص في الطبّقة الرّابعة وقال عنهم: "فحول شعراء، موضعهم مع الأوائل، وإنمّا أخلّ بهم قلّة شعرهم بأيدي الرواة" (۲)، وقال عن طرفة: "فأمّا طرفة فأشعر النّاس واحدة" (۳) يقصد معلقته التي مطلعها مطلعها (۱):

لِخَوْلَة أَطْلَالٌ بِبُرْقَةِ تَهْمَدِ تَلُوحُ كَبَاقِي الوَشَمِ فِي ظَاهِرِ اليَدِ وَمُما قِيل عن طرفة: "فمن المقلين في الشّعر طرفة ... وطرفة أفضل النّاس واحدة عند العلماء

... وله سواها يسير، لأنّه قتل صغيرا حول العشرين فيما روي" (°)، "وهو أجودهم طويلة ... وله بعدها شعر حسن، وليس عند الرواة من شعره وشعر عبيد إلاّ القليل" (٦). و "قال أبو عبيدة: طرفة أجودهم واحدة، ولا يلحق بالبحور، يعني امرأ القيس وزهيرا والنابغة، ولكنه يوضع

<sup>(&#</sup>x27;) ابن سلام الجمحي، طبقاته، ج1، ص54.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج1، ص137.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق ، ج1، ص138.

<sup>(</sup>ئ) عيد، ديوان الخواطر، ص132.

 $<sup>(^{\</sup>circ})$  ابن رشيق، العمدة، ج1، ص76.

<sup>( )</sup> ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص156.

مع أصحابه"(۱). "وأشعر العرب وأجودهم طويلة جمعت جودة مع طول ثلاثة: طرفة بن العبد ... و الحارث بن حلزة ... وعمرو بن كلثوم" (۱). "ويُروى عن أبي عبيدة أنّه قال: اتّفقوا على أنّ أشعر المقلّين في الجاهلية ثلاثة ... وأمّا أصحاب الواحدة فطرفة أوّلهم عند الجمحي، وهو الحكم الصواب" (۱)، إلى غير ذلك ممّا قد يكون تدخّل ـ لاشعوريا ـ ليفصل (الباحثون) المحدثون بين الشّاعر طرفة وغيره ممّن وُسِموا (بالشّعراء الصّعاليك)، والذين لم يتقاسموا مع طرفة المكانة الاجتماعية أو السّيرة الذّاتيّة المرتبطة عندهم بالسّلب والنّهب، لكنهم تشاركوا معه في (عدم التّوافق) المجتمعي، والخروج على النّصّ (القبائليّ).

والنّاظر في الشّعر (الغزليّ) مقاربة أو تذوّقا، سيجد رونقا مختلفا لشعر قيس بن الحدادية، وترنيمة لا يشبهها تغريد شعراء الغزل، ورقة وعذوبة لا تشبهان ماكان يحياه في حياة (الصّعلكة). وشعره يغلب عليه الغزل بخلاف غيره من الشّعراء الصّعاليك. ولقد نظرت عائشة بنت طلحة لشعره نظرة نقدية فاحصة، لعلّها تصدر عن (ذائقة نقدية أنثوية) بعيدة عن المعيار النّقديّ الأخلاقيّ، وذلك فيما نقل عن أبي عمرو الشّيباني أنّه ذكر قصيدة قيس بن الحدادية (العينية) فقال: "أُنشِدت عائشة بنت طلحة بن عبيدالله هذه القصيدة فاستحسنتها، وبحضرتها جماعة من الشّعراء، فقالت: من قدر منكم أن يزيد فيها بيتا واحدا يشبهها ويدخل في معناها فله حلّى هذه، فلم يقدر أحد منهم على ذلك "(أنه).

وماكان النّقد القديم وعلماء اللّغة ليولوا الشّاعر أهمّية ما لم يكن يندرج في تبعيّة "النموذج الأصلى" للشّاعر الجاهليّ، يدلّ على هذا ردّ(أبي عمرو بن العلاء) في القول الذي أورده أبو زيد

.160 ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص $^{\prime}$ 

<sup>(</sup>٢) البيهقي، المحاسن والمساوئ، ص96.

<sup>(&</sup>quot;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص76.

<sup>(</sup>أ) الأصفهاني، الأغاني، ج14، ص124.

القرشي: "كان عيسى بن عمر يقول: لله در ابن كلثوم! أي حلس شعر، ووعاء علم! ... وسئل أبو عمرو بن العلاء: هل قال عمرو بن كلثوم ينشد قصيدته التي قالها؟ قال: لا، ولولا ما افتخر به وذكره للحرب ما قالها. " وفي ردّ أبي عمر بن العلاء ما يؤكّد أنّ فحولة الشّاعر والإعجاب بشعره لدى النقاد وعلماء العربية القدامي كان يمر عبر بوابة "الحماسة" التي تُعدّ أعلى درجات الولاء للقبيلة.

وقد وضع أبو عبيدة (عروة بن الورد) في الطبقة الثالثة من شعراء نجد حفظ شعره ووصفه وصفا ذميما بمعيار أخلاقي كما سبق أن ذكرت $^{(1)}$ .

خلاصة القول، إنّ الشّعراء الخارجين على قبائلهم، وغير المتوافقين معها، قد خرجوا (نصّيّا) على "الثوابت الشّكلية" شعريًا للقبيلة، وهذا (الخروج النّصّيّ) على الشّكل البنائيّ للنّصّ الجاهليّ، كان متزامنا مع (الخروج الاجتماعيّ)، ولم يكن يختلف فيه الشّاعر (الفحل) عن الشّاعر "الجيد"، أو "الكريم"، وأنّ المعيار في "الخروج النّصّيّ" كان (عدم التّوافق) الاجتماعيّ، سواء تصعلك الشّاعر أو بقي بين أطناب قبيلته واحدا معدودا من أفراد مجتمعه. على أنّ هذه الظّاهرة قد تكون أكثر لدى الشّاعر (الطّريد) منها لدى الشّاعر (غير المتوافق) الباقي في قبيلته. غير أنّ هذا الخروج لا يعني استقلال النّص الشّعري عن الجماعة. فالشّاعر الأعرابيّ الذي اعتاد الدّوبان في الجماعة لم يكن قادرا على الانفراد (نصّيّا)، لذا كان الخروج من (نحن) القبيلة إلى (نحن) الصّحبة وشركاء المصير. وذاك أنّ الشّاعر الأعرابيّ ما كان ليبحث عن فرديّته —شعريًا— إلاّ لدافع قويّ كسحر المال كما سيأتي لاحقا. أما النّظرة النّقدية فكانت رهينة (القبائليّة) و "النّموذج الأصليّ" للشّاعر وملتزمة بهما في تصنيفها للشّعراء وتقييمها لمكانتهم ومنزلتهم ودرجة فحولتهم الشّعرية.

(1) القرشي، جمهرة أشعار العرب، ج(1)، (1)

<sup>(</sup>١) الوظيفة الشعرية/قلب المضامين، ص92.

### الباب الثاني

النّص الشّعريّ واقعا في أفق العامل الدّينيّ : العلاقة بين الكون الشّعريّ والكون الدّينيّ

#### تمهید

الفصل الأول: عودة إلى موقف الإسلام من الشّعر الفصل الثاني: النّصّ الشّعري والعقيدة حمل راية الدّين.. الفصل الثّالث: الشّعر التّكسّبيّ خارج المعنى الدّيني زمن الخلافة الأمويّة

#### تمهيد

أحدث الإسلام بظهوره تحوّلا كبيرا في حياة العرب دينيّا واجتماعيّا وثقافيّا. ولم يكن الحدث الإسلاميّ عربيّا فحسب، بلكان حدثًا كونيا غيَّر في الأذهان بالتّدرّج نمطيّة القوانين القبليّة، فاستبدل الانتماء القبليّ بانتماء عقديّ في المحلّ الأوّل.

ومثّل القرآن الكريم بأسلوبه الأنموذج الأرقى لبلاغة عربية قوامها الإعجاز القرآني. وكان من الطَّبَعِيّ أن يتأثّر به الشّعر "ديوان العرب" وسجلّهم التّاريخيّ والثّقافيّ. على أنّ الشّاعر الجاهليّ كان لابدّ له من فترة زمنية لينتقل روحيّا من انتمائه القبليّ، إلى انتمائه العقديّ، وإلى وضعه الاجتماعيّ الجديد لتطرأ على نصّه الشّعريّ تحوّلات وتغييرات.

لقد كان الشاعر أسرع استجابة للتغيير من النّاقد، الذي -ربما- ظلّ يحمل أدوات النّاقد في عصره الجاهليّ، غافلا عن الحدث القرآنيّ، أو ما قدّمه الحدث القرآني من مزايا للنّص الشّعريّ، وقد تكون أدواته النّقديّة ظلّت تنظر إليها على أخّا مثالب. وفي ضوء ذلك سيتناول هذا الباب ثلاثة فصول:

أوّلها سيتناول موقف الإسلام من الشّعر. وذاك أنّ دراسة النّصّ الشّعريّ وعلاقته بشاعره بعد التّحوّل الدّينيّ الذي طرأ على الشّاعر، تتطلّب في البدء معرفة الموقف الذي اتخذه الدّين الجديد من الشّعر، أي موقف الإسلام من الشّعر والشّعراء كما جاء في القرآن وعلى لسان الرسول صلى الله عليه وسلم تحديدا لهما وتخصيصا.

وسيهتمّ الفصل الثّاني بدراسة العلاقة بين الشّاعر المنخرط في مسار الرسالة الجديدة ونصّه الشّعري، ولا سيّما وأنّ هذه الفترة القصيرة من فحر الإسلام يُعدّ شعرا وها امتدادا للشّعراء الجاهليّين، حتى أنّ ابن سلاّم قد أدرجهم في طبقات الشّعراء الجاهليّين. ولعل حسان بن ثابت أن يكون أبرز الأسماء الشّعرية الممثّلة لهذه الفترة التّاريخيّة والعلاقة النّصّية التي يُبحث فيها.

وأما الفصل الثالث فسيتناول الانتقال الذي حصل للشّاعر من العلاقة القبليّة إلى الوضع الفردي (أي إلى خطاب ذاتي) ومصلحة خاصّة. وماكان من الخروج عن فضاء القبيلة إلى دائرة مجلس السّلطان وأصحاب الجاه فغدا —بذلك – مادحا متكسّبا، وغدا النصّ واقعا في أفق سلطان المال ومال السّلطان، أو حدلية المدح والمنح في إطار شرطي "الرغبة والرهبة"، وما أدّتا إليه من علاقة متوتّرة بين الشّاعر والكاتب.

# الفصل الأول

عودة إلى موقف الإسلام من الشعر

### 1- موقف العرب من القرآن..

جاء الإسلام ونزل القرآن والشّعر عمّل معجزة العرب التي يتفاخرون بما، وديوان علومهم الذي لا علم لهم سواه، والشّعراء في مكانتهم العليا من العرفان والإلهام والحكمة. وكان استقبال العرب لنظم القرآن بما استقرّ في أذهانهم حول نظم الشّعر، ونظروا إلى نبيه نظرتهم إلى الشّاعر الملهم الملقّن، فكان موقفهم من القرآن ونبيه مُنطلِقا من خلفية أسطورية للشّعر والشّاعر، وهي تلك الثّقافة التي تضع الشّاعر بمرتبة (العارف) الذي يتلقى إلهامه من قوى خفيّة ما ورائيّة. فالنّبي محمد في تقبّل العرب لم يكن سوى شاعر، وذلك الملك الذي يلقي إليه القرآن هو رئيّه من (عالم الجنّ والشياطين)، "وهو يسترق القول من رئيّ له كباقي الشّعراء الذين كان لكل واحد منهم شيطانا في وادي عبقر يلهمه القول" (۱). لكنه الي النبي ليس ذلك الشّاعر الذي يبني مجد القبيلة، أو يكون درعها وسلاحها ضدّ أعدائها، بل هو سي عرفهم شاعر متمرّد يصدر عن رؤية وتصوّر مغايرين للسّائد السّائر.

كان يمكن لقبيلة (قريش) أن تحتفي بمن ظنّته شاعرها الملهم الذي خرج منها، وتُخضع به العرب لسلطانها لولا أنّ الرّسول جاء بدعوة تضرب نظامهم المعرفي و عمقهم الاجتماعيّ، إذ جاء بذات وجودية جديدة لا تمثّل ذاتهم الاجتماعيّة.

كما أنّه قد جاء بما يزيح النّموذج الأصليّ للشّاعر ويهدمه، ويحطّه عن مرتبة (العرفان) و (النبوّة) التي كان عليها في العصر الجاهلي، ويعيده إلى حجمه الآدمي ليؤسس لصورة النّبيّ المبلّغ لرسالة، وأمر النبوّة أمر جديد على العرب وعهدهم به بعيد، يعود إلى قوم صالح وهود اللذين اندثرت آثارهما. ولعل هذا التّأسيس لصورة النّبيّ هو ما أوقع قريشا في الحيرة والشكّ حول شاعريّة النّبيّ محمد صلى الله عليه وسلم.

\_

<sup>(&#</sup>x27;) حسين الحاج حسن، أدب العرب في صدر الإسلام، ط 1، ص58، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، 1992م.

خاض القرآن حربا ضارية على رافضي الدّعوة الإسلاميّة الذين شنّوا حربا إعلاميّة ضد الدّين الجديد، وحاولوا إلصاق التّهم بنبيه صلى الله عليه وسلم. ومن تلك التهم: الكهانة و الشّعر، وتلقين القوى الخفيّة من الشّياطين، قال تعالى: ﴿ وَمَاعَلَّمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَايَنُبَغِي لَهُ ۚ إِنْ هُو إِلّا وَتلقين القوى الخفيّة من الشّياطين، قال ابن كثير في تفسيره: "والمراد: أنّ الرّسول صلى الله عليه وسلم الذّي أُنزِل عليه هذا القرآن ليس بكاهن و لا بشاعر لأنّ حاله منافٍ لحالهم كما قال تعالى: " وَمَاعَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ ... "(١)، وقال تعالى نافيا أن يكون القرآن من إلهام الشّياطين: تعالى: " وَمَاعَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ ... "(١)، وقال تعالى نافيا أن يكون القرآن من إلهام الشّياطين:

# ﴿ وَمَا نَنزَّلَتْ بِهِ ٱلشَّيْطِينُ ١٠٠ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ١١٠ إِنَّهُمْ عَنِ ٱلسَّمْعِ

لَمْعَزُولُونَ لَا اللهِ العزيز ... أنّه نزل به الرّوح الأمين المؤيّد من الله، ... ثمّ ذكر أنّه يمتنع عليهم ذلك لأنه ما ينبغي لهم أي ليس هو من بغيتهم ولا من طلبتهم لأنّ من سجاياهم الفساد، وإضلال العباد، والقرآن فيه من الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، فبينه وبين الشّياطين منافاة عظيمة "(٤).

هكذا أسقط القرآن تهمة الشّعر عن القرآن، وتهمة الشّاعر والكاهن عن نبيه صلى الله عليه وسلم بالحجّة والدّليل، بما بين القرآن وما بين اهتمام الشّياطين من فارق عظيم. فالشّياطين ليست خليقةً بأن تتنزّل بالقرآن، وذاك أنّ محتواه لا يتوافق مع ما في طبعها من حبّ الفساد

<sup>(&#</sup>x27;) سورة يس، الآية 69.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) محمد نسيب الرفاعي، تيسير العلي القدير لاختصار تفسير ابن كثير، ط 4، ج3، ص353، دار لبنان للطباعة والنشر، بيروت، 1986م.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء: الآيات 210-211-212.

<sup>(1)</sup> الرفاعي، تيسير العلي القدير، ج3، ص350.

والإضلال، فهو (القرآن) كتاب جاء ليرسم للنّاس طريقا يفرّق بين الحقّ والباطل، بينما الشّياطين لا تعرف إلّا طريق الباطل.

وكما بين القرآن الفارق العظيم بين فحواه وبين ما تلقنه الشياطين للبشر، بين كذلك الفارق بين التبيّ عليه الصّلاة والسّلام وبين الشّعراء، و ذلك من خلال تناوله لوصف الشّعراء بقوله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْعَاوُنَ الشّعراء و ذلك من خلال تناوله لوصف الشّعراء بقوله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْعَاوُنَ الشّعراء أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادِيهِيمُونَ النّه وَأَنّهُم فِي كُلُّ وَادِيهِيمُونَ الغاوين، بينما أتباع محمد هم المهتدون. و جاء وصف الشّعراء بأخّم في كل وادٍ يهيمون وذلك لاعتسافهم القول، في عمل في علون الحقّ باطلا والباطل حقّا في سبيل غاياتهم وغايات أقوامهم، كما أنّ أقوالهم لا تطابق أفعالهم. وهذه الصّفات تعلم قريش —قوم رسول الله— أنّ محمدًا بعيد كل البعد عنها وهو "الصّادق الأمين"، فكان ردّ القرآن للتّهمة مخاطبا عقولهم و داعيا إيّاهم للتّفكير والمقارنة بين ماعلموه عن الشّعراء وما يعلمونه عن نبيهم محمد، وما يسمعونه من لفظ القرآن ومعانيه المنافية لماكنان يقوله الكهّان والشّعراء.

إنّ هذا الخطاب القرآنيّ لعقول العرب مع ما علموه من مخالفة نظم القرآن لما اعتادوه من أوزان الشّعر، قد وقع من عقولهم و نفوسهم موقعا، وأوقعهم في حيرة، حتى بدأ يتراجع بعض عظمائهم و فصحائهم عن تلك التّهم، فهم لم "يقتنعوا بما تماما، وأكثرهم شعراء وفصحاء وأهل بيان، فدعوا إلى اجتماع واستقرّوا على تهمة أخيرة هي أنّه ساحر". ثم يعلن أحد رؤساء قريش "الوليد بن المغيرة المخزومي" رأيه فيما سمعه من القرآن، و هو أحد أشدّ العرب عداوة للدين الجديد، يقول: "يا عجبا لما يقول ... فوالله ما هو بشعر ولا بسحر ولا بهذي من

<sup>( ٰ)</sup> سورة الشعراء: الآعايت 224-225-226.

الجنون، ... والله لقد نظرت فيما قال الرّجل، فإذا هو ليس بشعر، وإن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة، وإنّه ليعلو وما يعلى عليه"(١).

كما عاد الشّعراء إلى أنفسهم بما خبروه من طُرُقِ الشّعر، وعلموا أنه ليس ممّا ينبغي أن يتأتّى لهم، واعترف الصّادقون منهم أنّه لا يشبه قولهم، "قال أنس: لقد سمعت قول الكهنة فما هو بقولهم، ولقد وضعت قوله على أقراء الشّعر (أي على أنواع الشّعر و طرقه و أوزانه، واحدها:قَرْء) فما يلتئم على لسان أحد بعدي أنّه شعر-أي إنه ليس بشعر- والله إنّه لصادق و إنحم لكاذبون "(٢).

سقطت تهمة الكهانة والشعر والسحر عن القرآن ونبيه عقلا ونقلا، واعترف بسقوطها الصّادقون، وكابر عنها من خشي على اختلال نظامه الاجتماعي، واهتزاز مكانته الدّينية، لكنّه أقرّ بما في نفسه، وبقي يردّد التّهم بلسانه كنوع من الحرب النّفسيّة والإعلاميّة ضدّ الإسلام، ومنهم من اعترف بما بلسانه سرّا بينهم. ففي يوم بدر "خلا الأخنس بأبي جهل فقال: يا أبا الحكم أخبرني عن محمد أصادق هو أم كاذب؟ فإنه ليس هاهنا من قريش غيري و غيرك يستمع كلامنا؟ فقال أبو جهل: ويحك والله إنّ محمدا لصادق وما كذب قطّ، و لكن إذا ذهبت بنو قصي باللّواء والسّقاية والحجابة والنبوّة فماذا يكون لسائر قريش؟" (") وواجههم القرآن بما يعرفه عمّا استقر في نفوسهم من التّصديق به سرّا، والتّكذيب به قولا، قال تعالى:

(') الرفاعي، تيسير العلى القدير، ج4، ص448.

<sup>(&#</sup>x27;) أبو العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي، المفهم لما أشكل من كتاب تلخيص مسلم، تحقيق: محيي الدين ديب مستو، أحمد محمد السيد، يوسف علي بديوي، محمود إبراهيم بزال، ط 1، ج6، ص394، دار ابن كثير، دمشق، 1996م.

<sup>(&</sup>quot;) الرفاعي، تيسير العلى القدير، ج2، ص116.

يَجَمَّ مُرُونَ ﴿ اللهِ مِعاندون الحق ويدفعونه بالكذب في نفس الأمر و لكنّهم يعاندون الحق ويدفعونه بصدورهم، كما قال سفيان التّوري عن علي قال: قال أبو جهل للنبيّ صلّى الله عليه وسلّم: إنّا لا نُكذّبُك، و لكن نُكذّبُ ما جِئْتَ بِه "(٢).

(') سورة الأنعام:الآية 33.

 $(^{'})$  الرفاعي، تيسير العلي القدير، ج2، ص $(^{'})$ 

### 2- موقف الإسلام من الشّعر..

وقف الإسلام موقفا مشجّعا للمثل العليا التي كان يقدّسها العرب قبل مجيئه، كما في قول النّبي: "إِنَّا بُعِثْتُ لِأُتُمّ صَالِحَ الْأَخْلَاقِ "(1). وفي هذا توضيح بأنّ الإسلام لم يكن يؤسّس لبناء أخلاقيّ مستحدث، بل هو يضع لبنات أخلاقيّة مكمّلة للبناء الأخلاقيّ العربيّ. ولما كان الشّعر ديوانهم الذي فيه يدوّنون مآثرهم، ويثبّتون نظام قيمهم، كان من الطّبعي أن ينظر إليه الإسلام بحدّية، ويحدّد موقفه منه مُرْوِيًا لشغف الشّعراء الذين اعتنقوا الإسلام وانتظروا حكمه فه.

لقد انتظر الشّعراء المسلمون أن يسمعوا رأي الدّين الجديد في شعرهم، وحكمه فيه، ولا سيّما عندما اشتدّ ردّ القرآن على من وصفوا رسول الله صلى الله عليه وسلم بالشّاعر ونصّ القرآن بالشّعر. فقد ورد لفظ "الشّعر" و "الشّاعر" في خمسة مواضع من القرآن الكريم، أربعة منها كانت للفظ "الشّاعر" (<sup>7)</sup>، وذلك في معرض ذكر مواقف العرب من الرّسول والقرآن، حيث يذكر فيها القرآن وصف العرب لرسول الله بالشّاعر، لما أنزل عليه من الدّكر الحكيم بالشّعر، و قد سبق ذكر دَحْض القرآن لهذه التّهمة وردّها على القائلين على.

(') أبو عبدالله محمد بن إسماعيل البخاري، الأدب المفرد، ح 273، باب حسن الخلق، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي، ط3، ج1، ص104، دار البشائر الإسلامية، بيروت، 1989م.

() قوله تعالى : ﴿ بَلُ قَالُواْ أَضَعَنْ أَحَلَنهِ بَلِ اَفْتَرَنَهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْنِنَا بِنَايَةٍ كَمَا أَرْسِلَ ٱلْأَوْلُونَ ﴿ وَهِ لَهُ عَالَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّاللللَّا الللللَّا الللللَّلْمُ اللَّهُ الللللَّ اللللَّا الللَّهُ

(ً) قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَّمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُۥ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُۥ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ولم يكن ذكر الشّعر في المواضع الخمسة التي سبق ذكرها مبيّنا لحكم القرآن فيه، أو محدّدا لموقفه منه، ولا مُرْضِيًا لشغف انتظار من أسلم من الشّعراء، فردُّ القرآن على من الهمّ الرّسول بأنّه شاعر لم يكن يعني إطلاقا الحكم على الشّعر، ولا ادّعاء تهمة للشّعراء، بل هو لتنزيه القرآن عن أن يكون من قول البشر، وتبرئة لرسول الله من أن يكون شاعرا، حتى نزل قوله تعالى: : ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْفَاوُنَ ﴿ اللّهُ اللّهُ مَن أن يكون شاعرا، حتى نزل قوله تعالى: : مَا لَا يَفُعلُونَ ﴿ اللّهُ عَلَوْنَ اللّهُ عَلَوْنَ اللّهُ مَن أن يكون شاعراء المسلمين، الّذين هرعوا إلى ما لا يفعلون، فهذا ما كانوا يخشونه، و يتردّدون حوله.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الشعراء: الآلئ 224-225-226.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: الآية 227.

<sup>(7)</sup> محمد يوسف الكاندهلوي، حياة الصحابة، حققه وضبط نصه وعلق عليه: بشار عواد معروف، ط (7) مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 1999م.

ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّبَلِحَتِ " إن هذا استثناء ممّا تقدّم قاله ابن عباس وعكرمة ومجاهد و غيرهم، ولا شكّ في أنّ هذا الاستثناء يدخل فيه كل شاعر مؤمن ولو كان سابقا مشركا آمن وتاب وأناب ورجع وأقلع وعمل صالحا وذكر الله كثيرا في ما تقدّم من الكلام السّيء فإنّ الحسنات يذهبن السّيئات وامتدح الإسلام وأهله في مقابلة ما كان يذمّه، ... وقوله تعالى: "وانتصروا من بعد ما ظلموا" قال ابن عباس: يردّون على الكفّار الذين كانوا يهجون به المؤمنين، وكذا قال مجاهد وقتادة "(۱).

لقد أوضح الرّسول الكريم —عليه السلام – بأنّ الحكم الذي نزل في الآيات الكريمة لا يخصّ الشّعر في ذاته، بل هو مُنصب على الصّفات التي يتّصف بحا الإنسان سواء أكان شاعرا أم لم يكن. إنّ الرّسول لم يكتف بطمأنة الشّعراء المسلمين باستثنائهم من الوصف الذّميم الذي لحق بالشّعراء أعداء الدعوة، بل راح عليه السّلام يحتّهم على قول الشّعر الذي ينصرون به الدّعوة الإسلاميّة، وعدّه من الجهاد باللّسان، فقد "روى الإمام أحمد عن كعب بن مالك عن أبيه أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم: إن الله عزّ وجل قد أنزل في الشّعراء ما أنزل، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إنَّ المؤْمِنَ يُجَاهِدُ بِسَيْفِهِ ولِسَانِهِ، وَالَّذِيْ نَفْسِيْ بِيَدِهِ لَكَأَنَّ مَا تَرْمُوْهُم بِهِ فَضَى النَّهُ عليه وسلّم: "إنَّ المؤْمِنَ يُجَاهِدُ بِسَيْفِهِ ولِسَانِهِ، وَالَّذِيْ نَفْسِيْ بِيَدِهِ لَكَأَنَّ مَا تَرْمُوْهُم بِهِ فَضَى الله عليه وسلّم: "إنَّ المؤْمِنَ يُجَاهِدُ بِسَيْفِهِ ولِسَانِهِ، وَالَّذِيْ نَفْسِيْ بِيَدِهِ لَكَأَنَّ مَا تَرْمُوْهُم بِهِ

قال ابن رشيق ردًّا على من احتجَّ بالآيات السّابقة لذمّ الشّعر والشّعراء إطلاقا: " فأمّا احتجاجُ منْ لا يفهمُ وجهَ الكلامِ بقولهِ تعالى: " وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ ٱلْفَاوُنَ ... " فهو غلط وسوء تأويل، لأنّ المقصود بهذا النّص شعراء المشركين الذين تناولوا رسول الله بالهجاء بالأذى. فأمّا من سواهم من المؤمنين فغير داخلِ في شيء من ذلك، ألا تسمع كيف استثناهم الله عزّ وجلّ

(') الرفاعي، تيسير العلى القدير، ج3، ص353-354.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج3، ص354.

ونبّه عليهم فقال "إِلّا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱنكَصَرُواْ مِنْ وَبَهِ عليه عليه السّلام الذين كانوا ينتصرون له، ويجيبون المشركين عنه، كحسّان بن ثابت (ت:بين 35و40 هـ)، وكعب بن مالك (ت: 50هـ)، وعبدالله بن رواحة (ت: 8هـ)"(۱).

وقد ادّعى بعض مؤرّخي الأدب أنّ الإسلام في بداية ظهوره هاجم الشّعر والشّعراء، ونفّر من الشّعر، وممّن يقولون بهذا الادّعاء من مؤرّخي الأدب، (أحمد حسن الزيات) في كتابه (تاريخ الأدب العربي)، و (جرجي زيدان) الذي يقول: "إنّ الرسول عليه السّلام لم يكن راغبا في الشّعر لأنه من عوامل التّفريق، وهو يدعو العرب إلى الاجتماع"(۱). ولا يمكن إقرار هذا الادّعاء الذي تنفيه وتدحضه حركة الشّعر في صدر الإسلام، وتشجيع الرّسول صلى الله عليه وسلم اللشّعراء المسلمين على حمل سيف الشّعر كما حملوا سيف الجهاد، وذلك بقوله عليه السلام: "ما يمنّئ القوم اللّذين نصرول الله بسِيوْفِهم أنْ يَنْصرُوْهُ بِلِسَاغِمْ" (۱)، وإنّ مجالس رسول الله مع صحابته في المسجد لم تكن تخلو من تناشدهم للشّعر وروايته، فقد روى جابر بن سمرة رضي الله عنه، قال: "جالستُ النّبي صَلّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلّم أَكْثَرَ مِنْ مِائَةٍ مَرَّو فكانَ أَصْحَابُهُ يَتَنَاشَدُونَ الشّعرُ وَيَتَذَاكُرُونَ أَشْيَاءَ مِنْ أَمْرِ الجُاهِلِيَّةِ وَهُوَ سَاكِتٌ فُرُهَا يتبسّم معهم "(١٠). إنّ دين الإسلام قد جاء ليسمو بالرّوح و يهذب العاطفة، ويوجّه الفكر، فلا يمكن لهذا الدّين أن يقف ضد فرق من من شأنه أن يسمو بالرّوح و يهذب العاطفة، ويوجّه الفكر، فلا يمكن لهذا الدّين أن يقف ضد فرق من من شأنه أن يسمو بالرّوح و يهذب العاطفة، ويوجّه الفكر، فلا يمكن لهذا الدّين أن يقف ضد

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص19.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) جرجي زيدان، تاريخ آداب اللغة العربيق، ج1، ص91، منشورات مكتبة الحياة، بيروت، د.ت.

<sup>(&</sup>quot;) محمد بن مكرم ابن منظور، مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، تحقيق: روحية النحاس، رياض عبد الحميد مراد، محمد مطيع، ط1، ج4، ص177، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، دمشق، 1984م.

<sup>(</sup>أ) أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي، سنن الترمذي، ح 2850، باب ما جاء في إنشاد الشعر، تحقيق: بشار عواد معروف، ج4، ص437، دار الغرب الإسلامي بيروت، 1998م.

#### وقد اختلف تلقّي الشّعراء لما جاء عن الشّعر في القرآن:

- ا خمنهم فئة أعرضت عن الشّعر ورعا، أو ربما احتفالا بالقرآن الكريم وتفرّغا له،
   كالشّاعر لبيد بن ربيعة العامري (ت: 41هـ).
- ٢ وفئة تحفظت، فلم تهجر الشّعر ولكنّها ما رسته بتحفظ شديد حوف الوقوع في إثم قولي، كالشّاعر عبدالله بن رواحة.
- ٣ -وفئة فهمته فهما أعمق وذلّلت الشّعر في خدمة العقيدة كالشّاعر حسّان بن ثابت.

# 3-الأغراض الشّعريّة مُهَذّبَةً بوازع إسلاميّ:

تعامل الإسلام مع الشّعر كما يُتَعامل مع نمرٍ جارٍ يصدر عن منابع شي، بعضها صالح للشّرب وبعضها غير صالح، فراح يجفّف تلك الينابيع التي تفسد عذوبة النّهر، وتمنع متحرّز الطّهر أن يشرب منه، وفي الوقت ذاته يزيد من ضحّ الينابيع التي ماؤها سائغ للشّاريين. هكذا تعامل الإسلام مع أغراض الشّعر المعروفة منذ العصر الجاهليّ، بإخضاعها للقيم الإسلامية، وأثنى الرّسول صلى الله عليه وسلم على الشّعر الحسن الذي يتماشى مع روح الإسلام، فيزكّي النّفس ويدعوها إلى الفضائل، و يدعم الدّعوة الإسلاميّة ويردّ عن حياضها، ونهى عن الشّعر الذي يستبيح المحظورات كشرب الخمر أو التّعرض للأعراض، أو إثارة النّعرات القبليّة.

إنّ موقف الإسلام من الشّعر إذن لم يكن موقفا من كونه شعرا بل من كونه قولا. فموقفه تحدده الألفاظ والمعاني والآثار التي تتركها في نفس المتلقّي وسلوكه. وقد عرّف رسول الله صلى الله عليه وسلم الشّعر فقال: "إنما الشّعر كلام مؤلّف، فما وافق الحقّ منه فهو حسن، وما لم يوافق الحقّ منه فلا خير فيه. ... (كما) قال عليه الصلاة والسلام: إنما الشّعر كلام، فمن الكلام خبيث وطيّب ((). فالمسألة مع الشّعر إذن لم تكن تحريما أو إباحة بقدر ماكانت توجيها نحو الطّريق الذي يحسن بالمرء أن يسلكه، يدلّ على هذا قول رسول الله لحسّان بن ثابت: "يَا حَسَّان أَنْشِدْنَا مِنْ شِعْرِ الجاهِلِيَّةِ مَا عَفَا الله لنَّا فِيْهِ (())، ففي قوله صلى الله عليه وسلم "مَا عَفَا الله لنَا فِيْهِ" (())، ففي قوله صلى الله عليه وسلم "مَا عَفَا الله لنَا فِيْهِ" ما يدلّ على أنّ بعض الشّعر معفيّ عنه وإن كان جاهليّا، وبعضه منهيّ عنه . والذي يحدّد هذا تركيب الدّال ومدلوله، وقد وُجد للرسّول صلى الله عليه وسلم منهيّ عنه . والذي يحدّد هذا تركيب الدّال ومدلوله، وقد وُجد للرسّول صلى الله عليه وسلم

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص16.

<sup>(&#</sup>x27;) أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني، الإصابة في تمييز الصحابة، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، ط1، ج4، ص264، دار الكتب العلمية، بيروت، 1415هـ.

أقوال يمكن اعتبارها بمثابة توجيهات لبعضٍ من أغراض الشّعر الرّئيسة، كالفخر والهجاء وهما الغرضان الأكثر التصاقا بالقبيلة وبالعصر الجاهليّ.

فللفخر يدخل ك (مدلول) ضمن المعاني التي حذّر الإسلام منها، إذ هو من معاني الكبر والخيلاء التي نحى الإسلام عن الاتّصاف بها. وهذا النّهي ينسحب على الشّاعر المسلم، فله أن يفخر بلا تجاوز يصل حدّ الخيلاء، فقد أنشد النابغة الجعديّ أمام رسول الله قوله (١):

بَلَغْنَا السَّمَاءَ بَحْدُنَا و جُدُودُنَا و جُدُودُنَا و جُدُودُنَا و جُدُودُنَا و جُدُودُنَا و جُدُودُنَا و وَيَخْلَى اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقد وجّه رسول الله إلى مواضع الفخر وأنّه ينبغي أن تنتقل من الفخر بالنّسب والقبيلة إلى فخر بالدّين والعقيدة، والفخر بالمجالدة عن العقيدة و بطلب الجنّة، فقد سمع رسول الله كعبا بن مالك ينشد<sup>(٣)</sup>:

أَلَا هَلْ أَتَى غَسَّانَ عَنَّا دُونَهُم مِنَ الأَرْضِ خَرَقٌ سَيْرُهُ مُتَنَعْنعُ (١٠)

(١) النابغة الجعدي، ديوانه، جمعه وحققه وشرحه: واضح الصّمد، ط1، ص10، دار صادر، بيروت، 1998م.

(<sup>۲</sup>) كعب بن مالك الأنصاري، ديوانه، دراسة وتحقيق: سامي مكي العاني، ط 1، ص222-223، مكتبة النهضة، بغداد، 1966م.

\_\_\_

<sup>( )</sup> ينظر: ابن رشيق، العمدة، ج1، ص36.

<sup>(</sup>ئ) خرق: الفلاة الواسعة التي تنخرق فيها الريح. متنعنع: مضطرب.

مُذَّرَّبَةٍ فِيهَا القَوَانِسُ تَلْمَعُ

**جَ**الِدُنَا عَنْ دِيْنِنَا كُلَّ فَخْمَةٍ

قال ابن هشام: وكان كعب بن مالك قد قال: "مجالدنا عن حِذْمِنا". فلم ترُق كلمة "جذمنا" لرسول الله لأن فيها رائحة فخر جاهلي، فوجَّه كعبا لإبدالها بلفظة تتوافق مع عقيدته الجديدة، فيقول له: لا تقل عن جذمنا وقل عن ديننا، فغيرها كعب متبعا التوجيه النبوي(٢).

وكماكان يوجّه صلى الله عليه وسلم الشّعراء في الفخر، فقدكان يكافئ الشّعراء حديثي الإسلام على المدح، ويتألّفهم، فقد ألقى بين يديه كعب بن زهير (ت: 24هـ) قصيدته الاعتذارية "بانت سعاد"، وكان حديث عهد بالإسلام جاء معتذرا بعد إهدار دمه ومادحا الرّسول وقريشا قومه، على عادة الشّعراء في مدح الملوك، حتى إذا وصل هذا البيت الذي يقول فيه (٣):

إِنَّ الرَّسُولَ لَنُورٌ يُسْتَضَاءُ بِهِ مُسْلُولُ وَسُلُمُ اللهِ مَسْلُولُ وَسُلُمُ اللهِ مَسْلُولُ وهبه رسول الله صلى الله عليه وسلم بردته (٤).

وأمّا الهجاء: فهو من أسلحة العرب في الجاهلية وعملها أحدّ من عمل السّيف. ولم يكن من الحكمة التخلّي عن هذا السّلاح الموجع ولا سيّما إذا عُلم أنّ شعراء قريش قد هجوا الدّعوة الجديدة ونبيّها. فقد "هجا سيّدنا رسول الله صلى الله عليه وسلّم وأصحابه ثلاثة من كفار قريش أبو سفيان بن الحارث، وعمرو بن العاص، وابن الزّبعري. فقال قائل لعلي: اهج عنا هؤلاء القوم الذين قد هجونا فقال على: إن أذن لي رسول الله صلى الله عليه وسلم فعلت.

(١) الفخمة: الكتيبة العظيمة. المذربة: المتعودة على القتال والماهرة فيه.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري ، السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا، وإبراهيم الأبياري، وعبد الحفيظ الشلبي، ط2، ج2، ص135-136، مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، 1955م.

<sup>(</sup> $^{"}$ ) كعب بن زهير، ديوانه، تحقيق: علي فاعور، ص67، دار الكتب العلمية، بيروت، 1997م.

<sup>(1)</sup> ينظر: المرجع السابق، ص6.

فقال الرّجل: يا رسول الله، أتأذن لعلي كيما يهجو عنّا هؤلاء القوم الذين قد هجونا؟ فقال: ليس هناك – أو: ليس عنده ذلك – ثم قال للأنصار: ما يمنع القوم الذين قد نصروا رسول الله صلى الله عليه وسلم بسلاحهم وأنفسهم أن ينصروه بألسنتهم؟ فقال حسّان بن ثابت: أنا لها يا رسول الله وأحذ بطرف لسانه فقال: والله ما يسرّني به مقولاً بين بصرى وصنعاء. فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: وكيف تهجوهم وأنا منهم؟ فقال: إني أسلّك منهم كما تُسلّ الشّعرة من العجين. فكان يهجوهم ثلاثة من الأنصار يجيبونهم: حسّان بن ثابت، وكعب بن مالك، وعبد الله بن رواحة. فكان حسّان بن ثابت وكعب بن مالك يعارضانهم بمثل قولهم بالوقائع والأيّام والمآثر ويعيرًا تهم بالمثالب، وكان ابن رواحة يعيرهم بالكفر وينسبهم إلى الكفر، ويعلم أنه ليس فيهم أشرّ من الكفر. قال: وكانوا في ذلك الزمان أشدّ القول عليهم قول حسان وكعب بن مالك، وأهون القول قول عبد الله بن رواحة. فلمّا أسلموا كان أشدّ القول عليهم قول عليهم قول عبد الله بن رواحة. فلمّا أسلموا كان أشدّ القول عليهم قول عبد الله بن رواحة. فلمّا أسلموا كان أشدّ القول عليهم قول عليهم قول عبد الله بن رواحة. فلمّا أسلموا كان أشدّ القول عليهم قول عليهم قول عبد الله بن رواحة. فلمّا أسلموا كان أشدّ القول عليهم قول عليهم قول عليهم أنه بن رواحة. فلمّا أسلموا كان أشدّ القول عليهم قول عليهم قول عليهم أسد من وقع السّهام، في غلس الظّلام، فقال: "اهجهم ومعك جبريل روح القدس، والق أبا بكر يعلّمك تلك الهنات"(٢٠).

وقد جاء في آية الشّعراء تنبيه إلى أنه قد عُفي لهم عما كان قولهم فيه انتصارا ممّن ظلمهم، واعتدى عليهم، فيكون ردّ العدوان بذات السّلاح من غير فحش أو قذف، قال تعالى:

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱنكَصُرُواْ مِنْ بَعَدِ مَاظُلِمُواْ وَسَيَعْلَمُ اللَّهَ كَثِيرًا وَٱنكَصُرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُواْ " ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (\*)، فقوله عزّ وحل: "وَٱنكَصُرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُواْ "

(') ابن منظور، مختصر تاریخ دمشق لابن عساکر، ج4، ص(177

<sup>( )</sup> ابن رشيق، العمدة، ج1، ص19.

<sup>(&</sup>quot;) سورة الشعراء: الآية 227.

يعني أنّه رخّص لهم باستخدام الشّعر، سلاحا للانتصار ممّن ظلمهم واعتدى عليهم، أو على قضيّتهم التي ينتصرون لها.

وإذا كان الهجاء في عرفه الجاهليّ السائد يتطلّب هجاء قبيلة بأكملها لأجل اعتداء رجل واحد، فإنّ الإسلام ينهى عنه ولا يكون الانتصار إلاّ من المعتدي وحده دون أن يشمل الانتقام من البريء. قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وُزِرَ أُخْرَى ﴾ (١). كما نحى الإسلام عن الإقذاع في الهجاء والتّفحّش فيه، قال صلى الله عليه وسلم: "مَنْ قَالَ فِيْ الإسْلام هِحَاءً مُقْذِعًا فَلِسَانُهُ هَدْرٌ "(٢)، وقد فسر عمر بن الخطاب رضي الله عنه "الإقذاع" في الشّعر بقوله: "المقّاذِعُ أن تقول هؤلاء أفضل من هؤلاء وأشرف، وتبني شعرا على مدح لقوم وذمّ لمن تعاديهم" (١)، وتفسير الخليفة الثاني يعني أنّ الإسلام نحى عن التّعميم في الهجاء، فلا يُصاب قوم بجريرة فرد منهم، كما قال رسول الله ناهيا عن التّعميم: "إنَّ أَعْظَمَ النَّاسِ عِنْدَ اللهِ فِرْيَةٌ لَرَجُلٍ هَاجَى رَجُلًا فَهَجَا القَبِيْلَةَ بأَسْرِهَا "(٤).

خلاصة القول إنّ الإسلام أحْدَث في النّموذج الأصليّ للشّاعر العربيّ، وأعاد الشّاعر إلى قامته الإنسانيّة، ولم يحرّم الشّعر ولم يمنعه، بل هذّبه ووجّهه، حيث أصبح "للكلمة ميزان توزن به فتقود صاحبها إلى الخير الوفير أو إلى الشّرّ المستطير. ولم يعد للشّاعر حقّ استخدام شعره كيفما كان، بل صار عليه أن يقف عند خطوط حمراء لا يُسمح له بتجاوزها، فإن تعدّاها

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنعام، الآية: 164.

ابن رشيق، العمدة، ج2، ص101، وهو من الأحاديث الضعيفة. ( $^{'}$ )

<sup>(&</sup>quot;) ابن رشيق، العمدة، ج2، ص101.

<sup>(</sup>أ) الألباني، محمد ناصر الدين، صحيح الجامع الصغير، تحقيق محمد ناصر الدين، ج 2، ص50، منشورات المكتب الإسلامي، بيروت، 1969م.

فهناك من يقف في وجهه و يردعه، فحرمات النّاس ليس مسموحا بمساسها"(١)، وما حَرُمَ على الناس عملًا فَقَدْ حَرُمَ عليهم قولًا سواء أكان ذلك شعرا أم نثرا أم حديثا.

<sup>(&#</sup>x27;) معروف، الأدب الإسلامي في عهد النبوة وخلافة الراشدين، ص246.

# الفصل الثاني

النّصّ الشّعريّ والعقيدة: حمل راية الدّين لقد حكم كثير من الباحثين العرب والمستشرقين على الشّعر في صدر الإسلام بالضّعف، معتمدين في ذلك على ما جاء من أقوال بعض النّقاد في القرنين الثّاني والثّالث الهجريّين. فقد نبّه بعض النّقاد الأوائل إلى ظاهرة انشغال العرب عن الشّعر وروايته بعد ظهور الإسلام، وإلى ضياع الكثير من شعر هذه الحقبة بسبب عدم تدوينه، وهلاك من حفظوه. وكان من أوائل من تحدث عن هذا الأمر ابن سلّام حيث يقول: "فجاء الإسلام، فتشاغلت عنه العرب، وتشاغلوا بالجهاد وغزو فارس والرّوم، ولحت عن الشّعر وروايته، فلمّا كثر الإسلام، وجاءت الفتوح، واطمأنّت العرب بالأمصار، راجعوا رواية الشّعر، فلم يؤولوا إلى ديوان مدوّن ولا كتاب مكتوب، وألفوا ذلك وقد هلك من العرب من هلك بالموت والقتل، فحفظوا أقلّ ذلك، وذهب عليهم منه كثير." (١٠). وتابعه في رأيه ابن خلدون حيث يقول: "ثم انصرف العرب عن ذلك (الشعر) أوّل الإسلام، بما شغلهم من أمر الدّين والنبوّة والوحي، وما أدهشهم من أسلوب القرآن ونظمه، فأخرسوا عن ذلك، وسكتوا عن الخوض في النّظم والنّر زمانا، ولم ينزل الوحي في تحريم الشّعر وحظره، وسمعه النبي صلى الله عليه وسلم وأثاب عليه، فرجعوا حينئذ إلى ديدغم منه (٢٠). فكان لمثل هذه الأقوال أثرها في تصدير الحكم بضعف شعر صدر الإسلام وليونه.

وكان الأصمعي ممن يرى أنّ الشّعر قد ضعف في أوّل الإسلام، وأنّ جذوة الشّعر تتّقِد في الشّر وفي التّشبيب والفخر فإن داخله الخير هدأت جذوته ولان، وضرب مثالا لهذا بالشّاعر حسّان بن ثابت، فيقول: "الشّعر نكد بابه الشر، فإذا دخل في الخير ضعف، هذا حسان (ابن ثابت) فحل من فحول الجاهلية، فلما جاء الإسلام سقط شعره، وقال مرة: شعر حسان في الجاهلية من أجود الشّعر، فقطع متنه في الإسلام، لحال النبي صلى الله عليه وسلم " (7). وكذلك كانت

(') ابن سلام، طبقاته، ج1، ص25.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون، مقدمته، ص360.

<sup>(&</sup>quot;) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص249.

رؤية "الثعالبي" إذ يروي: "من عجائب أمر حسّان، أنه كان رضي الله عنه يقول الشّعر في الجاهلية فيجيد جدّا، ويُغبِّر في نواصي الفحول ويدّعي أنّ له شيطانا يقول الشّعر على لسانه كعادة الشّعراء، ... فلمّا أدرك الإسلام وتبدّل الشّيطان الملك، تراجع شعره وكاد يركّ في قوله ليُعلم أنّ الشّيطان أصلح للشّاعر وأليق به وأذهب في طريقه من الملك"(١).

إنّ حكم الأصمعي قد لا تجاوزه الحقيقة لو كان قصد "مقدار الشّعر" من حيث القلّة والكثرة، فهذا حاصل إن نُظر إلى حال الشّعر في الحجاز قبل الإسلام، فهو في مكّة والطّائف كان قليلا ، بينما راج ونفق في المدينة للحرب التي كانت بين الأوس والخزرج، يقول ابن سلام: "وبالطائف شعر وليس بالكثير، وإنما كان يكثر الشّعر بالحروب التي تكون بين الأحياء، نحو حرب الأوس والخزرج، أو قوم يغيرون ويغار عليهم. والذي قلّل شعر قريش أنّه لم يكن بينهم نائرة، ولم يحاربوا. " (٢)، وابن سلام كما هو واضح لم يحكم بضعف الشّعر عند افتقاد الشرّ والحرب، بل رأى قلّته، وقلّة الشّعر لا تعني ليونته وانعدام جودته.

ولعل ذاك الحكم النقدي للأصمعي ومن وافقه من النقاد القدماء، كان له الأثر في إهمال المحدثين لدراسة شعر هذه الفترة المبكّرة من ظهور الإسلام، حتى أنّ الشّعراء الذين بزغت نجومهم في هذه الفترة المبكّرة من العهد الإسلامي لم يحظوا بالعناية التي يستحقّونها من الدّراسة، ولعلّ ذلك أيضا راجع لما ضاع من شعر هذه الفترة بسبب الفتوحات واستشهاد حُفّاظ الشّعر، ولاعتبار الشّعر في هذه الفترة مرحلة انتقالية بين عصر جاهليّ وعصر إسلاميّ أمويّ. ومعلوم أنّ الظّواهر الأدبية لا تكتمل في عصور الانتقال، لكن هذه الفترة المبكرة قطعا كانت هي البذور الأولى لكلّ الظواهر الأدبية التي نمت وتكاملت في العصور الإسلاميّة اللّاحقة، في النقائض"، مثلا ، ظهرت بذورها الأولى في عصر صدر الإسلام.

<sup>(&#</sup>x27;) عبد الملك بن محمد الثعالبي، خاص الخاص، تحقيق: درويش الجويدي، ص 178، المكتبة العصرية، بيروت، 2011 م.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن سلام، طبقاته، ج1، ص259.

وعلى الرغم ممّا سبق فإنّ هناك من أنصف الشّعر في صدر الإسلام ورأى أنّه لم يخفت، بل كانت فترة انشغال ثم ترقّب لحكم الإسلام فيه لينطلق بعدها أفضل مماكان. وإن قول ابن سلام في (الطبقات) و قول ابن خلدون في (المقدّمة) السابقين يؤيّدان هذا. فقد ذكرا أنّ العرب انشغلت مدّة عن الشّعر، وترقّب القوم خلالها حكم الدّين الجديد، حتى إذا استوثقوا من إباحته، وهدأت الفتوحات الإسلاميّة، عادوا إليه . كما أنّ الأصمعي نفسه قد علّل ضعف بعض أشعار حسّان بن ثابت في الإسلام بقوله: "حسّان أحد فحول الشّعراء، فقال أبو حاتم: له أشعار ليّنة، فقال الأصمعي: تنسب له أشياء لا تصحّ عنه" (۱)، والنّحل في أشعار حسّان بن ثابت لم ينبّه له الأصمعي فقط بل ذكره ابن سلام في طبقاته (۱)، فإنْ كان النّحل قد كثر في شعر حسّان فلا ظلم أن يكون ما أصابه من وهن قد أتاه منه.

كما أنّ لابن خلدون قولا آخر يفضّل فيه الشّعر الإسلاميّ على الجاهليّ، يقول: "كلام الإسلاميين من العرب أعلى طبقة في البلاغة وأذواقها من كلام الجاهليّين في منثورهم ومنظومهم، فإنّا نجد شعر حسّان بن ثابت وعمر بن أبي ربيعة والحطيئة ... أرفع طبقة في البلاغة من شعر النّابغة وعنترة وابن كلثوم وزهير. والسّبب في ذلك أنّ هؤلاء الذين أدركوا الإسلام سمعوا الطبّقة العالية من الكلام من القرآن والحديث، اللّذين عجز البشر عن الإتيان بمثلهما، فنهضت طباعهم وارتقت ملكاتم في البلاغة على ملكات من قبلهم من أهل

(') أبو عمر يوسف بن عبدالله بن محمد القرطبي، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق: علي محمد البجاوي، ط 1، ج1، ص338، دار الجيل، بيروت، 1992م.

 $<sup>(^{&#</sup>x27;})$  ينظر: ابن سلام، طبقاته، ج1، ص215.

الجاهلية، كمّن لم يسمع هذه الطبقة، ولا نشأ عليها، فكان كلامهم في نظمهم ونثرهم أحسن ديباجة، وأصفى رونقا من أولئك، وأرصف مبنى وأعدل تثقيفا، بما استفادوا من الكلام العالي الطبقة"(١). وهنا يضيف ابن خلدون مصدرين تثقيفيّيْن جديدين يستقي منهما الشّعراء، ومن شأغما أن يرتقيا بلسان الشّاعر وقريحته لا أن يضعفاه. وهذان المصدران هما: القرآن المعجز بنظمه وبلاغته، وحديث الرّسول أفصح العرب، المؤتى جوامع الكلم. على أن الاستقاء من ذينك المعينين لم يكن في أوّل سنوات الدّعوة، بل بعد أن تشرّبت نفوس الشّعراء منهما بفعل الحفظ والتّلاوة على مدار سنوات التّنزيل والنبوّة، لذا كانت إشارة النّقّاد إلى فترة شبه توقف للشّعر، وهي فترة الذّهول ثم النّهول ثمّ صبّه ذائبًا في أشعارهم.

ومن المحدثين من يتجاهل نظرية الأصمعي في الادّعاء أنّ جذوة الشّعر لا تتقد إلا في الشّر، ويرى أنّ الإسلام بمصدريه التّشريعيين، قد شحذ قريحة الشّعر وألهمه معاني وألفاظا، ما كانت القريحة الشّعرية قبله تصل إليها، فعلى سبيل المثال يقول شوقي ضيف: "ولعلّنا لا نبالغ إذا قلنا إنّ الإسلام أذكى جذوته وأشعلها إشعالاً (٢٠)، ويرى يوسف خليف أنّ من ضعف ليس الشعر بل "سلطة الشّعر والشّاعر"، فيقول: "ولسنا ندعي أن القرآن صرف العرب جميعا عن قول الشّعر، أو أنه أخرس ألسنتهم حتى لم تعد تنطق به، وإنما الذي نقرّره هو أنه أضعف من سيطرته على المجتمع الأدبي الإسلامي، بعد أن كان هو اللّون الأساسي في الحياة الأدبية الجاهلية، وإذا كان لبيد قد فكّر في أن يحطّم قيثارته، فقد كان هناك غيره ... احتفظوا بقيثاراتهم دون أن يحطّموها" (٣)، وما ذهب إليه يوسف خليف صحيح، فإنّ سلطة الشّاعر ومنزلته بعد الإسلام ليستا هما قبله.

(') ابن خلدون، مقدمته، ص580.

<sup>(</sup>٢) شوقى ضيف، تاريخ الأدب العربي (العصر الإسلامي)، ص46.

<sup>(&</sup>quot;) يوسف خليف، حياة الشعر في الكوفة إلى نهاية القرن الثاني للهجرة، ط2، ص656، المجلس الأعلى للثقافة-المكتبة العربية، مصر، 1995.

والحقّ أنّه يصعب عزل شعر صدر الإسلام تماما عن الشّعر الجاهليّ، فشعراء صدر الإسلام هم ذاتهم شعراء أواخر العصر الجاهليّ والخطّ الشّعري الذي ساروا عليه هو ذاته الذي اكتسبوه في عصر ما قبل الإسلام، وديد هم في تناول أغراض الشّعر لم يختلف عمّا كان، إلا أنّ العقيدة الجديدة قامت بتهذيبه وتوجيهه ليناسب الإنسان الجديد. الذي وُلد في نفوسهم بعد اتّباع العقيدة الجديدة، كما أنّ الينابيع التي يستقون منها قد زادت معينا خصبا يضيف إلى شعرهم ولا ينتقص منه.

### 1-أثر الإسلام في صناعة النّص الشّعريّ

هل انتهى العصر الأدبيّ الجاهليّ مع ظهور الإسلام؟

إنّ الشّعراء المخضرمين "لا يمثلون عناصر جديدة في الحياة الأدبية الإسلامية، وإنما هم امتداد للحياة الأدبية الجاهليّة التي اكتملت ملكاتهم الفنيّة في ظلّها. أمّا العصر الأدبيّ الإسلاميّ فإنما يبدأ بأولئك الشّعراء الذين لم يدركوا العصر الجاهليّ، وبدأ تكوّن ملكاتهم الفنيّة في ظلّ الإسلام"(۱)، ولذا فإنّه عند الحديث عن شعر العصر الإسلاميّ ينبغي التّفريق بين فئتين:

- أولاهما فئة الشّعراء المخضرمين الذين كانت ولادتهم الشّعرية في العصر الجاهليّ، ثم أضافوا إلى ملكتهم الشّعرية نتاج عصر جديد هو العصر الإسلاميّ.
- وثانيتهما فئة الشّعراء الذين ولدوا في الإسلام، فشعرهم يمثّل بحقّ العصر الإسلاميّ الجديد.

<sup>(&#</sup>x27;) خليف، الشعراء الصعاليك، ص16-17.

على أنّ الفئة الثّانية لم تبدأ حقبتها إلا بعد وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام، ولذا سيكون الحديث حول الفئة الأولى المتّصلة بالعهد الجاهليّ، والتي تضم معه عهدا إسلاميا جديدا، وما يعني هذا البحث هو ماذا أحدث الإسلام في شعريّة الشّعراء، وكيف كانت علاقة الشّاعر الإسلاميّ بنصّه الشّعريّ في ضوء العقيدة الجديدة؟.

#### 2-شعراء الدّعوة ..

إنّ الحجاز هي أرض الدّعوة الإسلاميّة، وهي ذاتما الأرض التي احتضنت شعراء هذه الفترة المبكّرة من عهد الدّين الإسلاميّ. وقد عدّ ابن سلّام من الحجاز ثلاث قرى ظهر منها شعراء، "المدينة، ومكّة، والطّائف، ... وأشعرهنّ قرية المدينة، شعراؤها الفحول خمسة: ثلاثة من الخزرج، واثنان من الأوس، فمن الخزرج...: حسّان بن ثابت (۱)...و كعب بن مالك(۲)...وعبدالله بن رواحة (۱)... ومن الأوس: قيس بن الخطيم (ت: 46هـ)،...وأبو قيس بن الخطيم (ت: 1هـ "أ، بيد أنه لم يعتنق الإسلام من الخمسة، إلا الثلاثة الأُول، وهم من سيكونون محور هذا البحث وأنموذجه.

على أنّ هؤلاء الشّعراء الثّلاثة وإن كانوا من ذات الفئة الاجتماعيّة، لا يتساوون شعريّا، وقد وضعهم (ابن سلام) في طبقة واحدة هي طبقة (شعراء القرى العربية)، وقال عنهم: "أشعرهم

(١) حسان بن ثابت بن المنذر بن حرام الخزرجي، ويقال له الحسام، ينظر: المرزباني، معجم الشعراء، ص88.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) كعب بن مالك بن أبي بن كعب بن القين بن كعب بن سواد بن غنم ...بن جشم بن الخزرج، ويكني أبا عبدالله، ينظر: المرجع السابق، ص342.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) عبدالله بن رواحة بن امرئ القيس بن ثعلبة بن عمرو بن امرئ القيس ... بن الحارث بن الخزرج، ينظر: المرجع السابق، ص126.

<sup>(</sup>ئ) ابن سلام، طبقاته، ج1، ص215.

حسّان بن ثابت، وهو كثير الشّعر جيّده، ... وكعب بن مالك شاعر مجيد، ... وعبدالله بن رواحة عظيم القدر في قومه، ليس في طبقته التي ذكرنا أسود منه، شهد بدرا، وكان في حروبهم في الجاهليّة يناقض قيس بن الخطيم، وكان في الإسلام عظيم القدر والمكانة عند رسول الله صلى الله عليه وسلم"(۱).

ويتضح من حديث (ابن سلام) أنّ من هؤلاء الشّعراء الثّلاثة من كانت له مكانته الشّعرية، ومنهم من كانت له مكانته الدّينية، وكل منهم حظي بقدر من المكانة لدى رسول الإسلام عليه الصلاة والسلام، فقد خدموا الدّعوة بشعرهم، ومنهم من خدمها مع الشّعر بسيفه كعبدالله بن رواحة (٢)، وكعب بن مالك (٣).

#### وظيفة الشّعر في ظلّ العقيدة...

لم يظهر الشّعر وسيلة دفاع للمسلمين ضدّ أعدائهم إلّا بعد الهجرة النبويّة إلى المدينة، حيث أصبحت له دولة وأنصار ورجال يدافعون عنها بالسّيف ويذودون عن حياضها باللّسان. ومعلوم أنّ الشّعر كان سلاحا إلى جانب السّيف.

وكانت هذه الحرب ضارية من قبل قريش في مكّة ، و من قبل اليهود في المدينة. وإنّ قريشا التي لم يظهر لها شعراء بارزون قبل الإسلام لقلّة حروبها كما يقول ابن سلام، أصبح لها شعراء يهاجون عنها ويحاربون معها المسلمين بأشعارهم أخصّ بالذّكر منهم أبا سفيان بن الحارث بن

(٢) قال عنه المرزباني: "شاعر محسن وفارس"، ينظر: المرزباني، معجم الشعراء، ص 126. وقاد معركة مؤتة بين المسلمين والروم بعد استشهاد زيد بن حارثة وجعفر بن أبي طالب، وفيها استشهد رضى الله عنه.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن سلام، طبقاته، ج1، ص(223,225,225,215)

<sup>(</sup>٢) أحد السبعين الذين بايعوا بالعقبة وشهد المشاهد كلها إلا بدرا، ينظر: المرجع السابق، ص342.

عبدالمطلب (ت:20هـ)، وعبدالله بن الزّبعري السّهمي القرشي (ت: 15هـ)، وضرار بن الخطاب (ت:13هـ)، وغيرهم ممّن لم يعرف لهم شعر قبل الإسلام، وظهرت شاعريّتهم مع ظهورالإسلام في محاربته والحدّ من توسّعه.

وكان شعراء اليهود يشاركون في هذا الخطّ العدائيّ، إلا أنهم كانوا أشدّ فحشا. فقد أضافوا إلى هجاء الإسلام التّشبيب بنساء المسلمين، ومن شعرائهم المهاجين أذكر سلّام بن أبي الحقيق(ت:5هـ)، وكعب بن الأشرف (ت:3هـ).

ودخل الحرب الشّعرية ضدّ الإسلام شعراء من ثقيف، وسُليم، وغيرهم من قبائل العرب التي وقفت مع قريش واليهود ضدّ الإسلام. ومن هؤلاء الشعراء أذكر أميّة بن أبي الصّلت(ت:بين2-9ه) من ثقيف، وهو الذي كان ينتظر ظهور نبيّ العرب وكان يرجو أن يكونه . ومنهم العباس بن مرداس السّلميّ (ت: 18ه) من سليم بن منصور وهو الذي كان يردّ عن اليهود، ودخل في نقائض شعريّة مع شعراء الإسلام نصرة لليهود في المدينة.

ومع كل هذا الحشد الإعلاميّ الشّعريّ ضدّ الإسلام وأهله، كان لا بدّ أن يظهر خطّ دفاع يذود عن الحياض بالشّعر، وبذلك حلّت الدّعوة الجديدة محلّ القبيلة. فبعد أن كانت النّصرة للقبيلة، والفحر بما والذّود عنها، أصبحت العقيدة بديلا. بل إنّ القبيلة إذا ذُكرت فخراكان ذلك الفحر وما تمدح به نصرتما للعقيدة، كما في قول حسّان بن ثابت (١):

وكُنَّا مُلُوكَ النَّاسِ قَبْلَ مُحُمَّدِ
وأكْرَمَنَا اللهُ الَّذِيْ لَيْسَ غَيْرَه
بِنَصْرِ الإِلَهِ لِلنَّبِيِّ وَدِيْنِهِ
أُولِئِكَ قَوْمِيْ خَيْرُ قَوْمٍ بِأَسْرِهِمْ
وقَائِلُهِم بِالحَقِّ أَوَّلُ قَائِلِ

فَلَمَّا أَتَى الإِسْلَامُ كَانَ لَنَا الفَضْلُ اللهُ بِأَيَّامٍ مَضَتْ مَا لَهَا شَكْلُ وَأَكْرَمَنَا بِاسْمِ مَضَى مَالَهُ مِثْلُ وَأَكْرَمَنَا بِاسْمِ مَضَى مَالَهُ مِثْلُ وَلَيْسَ عَلَى مَعْرُوفِهِمْ أَبَدًا قُفْلُ فَحُكْمُهُمْ عَدْلُ، وَقَوْلُهُمْ فَصْلُ

<sup>(&#</sup>x27;) حسان، ديوانه، ص191.

144

و إذا نكصت القبيلة وارتدّت عن العقيدة فالكفّة الرّاجحة تكون كفّة العقيدة، وهذا كان ظهوره واضحا في حروب الرّدّة خاصة. يقول امرؤ القيس بن عابس الكندي مخاطبا حليفة المسلمين أبا بكر الصّدّيق رضي الله عنه (١):

وخُصَّ بِهَا جَمِيْعَ المَسْلِمِيْنَا عِمَا قَالَ النَّبِيُّ مُكَذِّبِيْنَا رَأَيْتُهُمُ أَغَارُوا مُفْسِدِيْنَا وَلَا مُتَبَدِّلًا بِالسِّلْمِ دِيْنَا أَلَا أَبْلِغْ أَبَا بَكْرٍ رَسُولَا فَلَسْتُ مُجَاوِرًا أَبَدًا قَبِيْلَا فَلِيْلَا دَعَوْتُ عَشِيْرَتِيْ لِلسِّلْمِ حَتَّى فَلَسْتُ مُبَدِّلًا بِاللهِ رَبَّا

إنّ الشّاعر يعلن الانفصال عن القبيلة (فلست مجاورا أبدا قبيلا)، والأسباب مختلفة تماما عن تلك التي دفعت بعض الشّعراء الجاهليّين إلى الخروج على قبائلهم. فقد احتمعت الأسباب لدى الشّاعر الإسلاميّ في سبب واحد هو (اختلاف العقيدة). وذاك أنّ الشّاعر يُصدّق للرسول في دعوته بينما قبيلته (مكذّبينا). وأصبح النّصّ الشّعريّ ناطقا باسم الجماعة الدّينية لا جماعة النّسب، فما الذي كان يبتغيه الشّاعر من نصّه الشّعريّ؟

يقول ابن رشيق: "ومن المخضرمين حسّان بن ثابت رحمه الله، لم تكن له ماتة ولا سابقة في الجاهليّة والإسلام إلاّ شعره، وقد بلغ من رضا الله عز وجل ورضا نبيّه محمد عليه الصلاة والسلام ما أورثه الجنّة" (٢). وإنّ المقصد من قول ابن رشيق أنّ حسّان بن ثابت لم يشارك كرفيقيه كعب بن مالك وعبدالله بن رواحة في المعارك وأنه ليس له إلاّ شعره يجاهد به وهو ما أورثه الجنة. ومن هنا يتبيّن كيف كان للنّص الشّعريّ في ظلّ الإسلام وظيفة يضطلع بما وأنّه كانت للشّاعر غاية مأمولة يرجوها، وقد لايصل إليها بسيخه —والزمن زمن جهاد – فيصل إليها بشعره.

<sup>(&#</sup>x27;) المرزباني، معجم الشعراء، ص9.

<sup>(</sup>٢) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص29.

وقد بيّن رسول الله نوع الشّعر الذي يعاقب الله عليه، وذلك بإهدار دم الشّعراء الذين هجوا الإسلام ونبيّه، وبيّن كذلك أنّ الله يجازي على الشّعر الحسن ويثيب عليه. فقد روي أنّ عبدالله بن رواحة استأذن رسول الله ليردّ على شعراء المشركين الذين نالوا من المسلمين ودينهم، "فقال رسول الله: أأنت الذي تقول: فثبّت الله؟ و لم يتمّ رواية البيت، فقال ابن رواحة: نعم، يا رسول الله، أنا الذي أقول(١):

والله يَعْلَمُ أَنْ مَا خَانَنِيْ البَصَرُ يَومَ الحِسَابِ، فَقَدْ أَزْرَى بِهِ القَدَرُ تَثْبِيتَ مُوْسَى وَنَصْرًا كَالَّذِيْ نُصِرُوا إِنِّ تَفَرَّسْتُ فِيْكَ الحَيْرَ نَافِلَةً أَنْتَ النَّبِيُّ ومَنْ يُحْرَمْ شَفَاعَتهُ فَتَبَّتَ اللهُ مَا آتَاكَ مِنْ حَسَنِ

"فأقبل النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم بوجهه، فقال: وإِيَّاكٌ فثبَّتَ اللهُ يابْنَ رَوَاحَة" (٢)، وأنشده حسّان بن ثابت حين جاوب عنه أبا سفيان بن الحارث بقوله(٣):

هَجَوْتَ مُحَمَّدًا فَأَجَبْتُ عَنْهُ وَعِنْدَ اللهِ فِي ذَاكَ الْجَزَاءُ فَقَالَ له: "جزاؤكَ عِنْدَ اللهِ الجُنَّة يا حَسَّان"(١٤)، فلمَّا قال(٥):

فَإِنَّ أَيِيْ ووالِدَهُ وعِرْضِيْ لِعِرْضِ مُحَمَّدٍ مِنْكُمْ وِقَاءُ قال له: "وقاك الله حرَّ النَّار"، يقول ابن رشيق: "فقضى له بالجنّة مرّتين في ساعة واحدة، وسبب ذلك شعره"(٦).

<sup>(&#</sup>x27;) عبدالله بن رواحة، ديوانه، ص159.

<sup>( )</sup> ابن رشيق، العمدة، ج1، ص157.

<sup>(&</sup>quot;) حسان، ديوانه، ص9.

 $<sup>(^{3})</sup>$  ابن رشيق، العمدة، ج1، ص36.

<sup>(°)</sup> حسان، ديوانه، ص9.

<sup>( )</sup> ابن رشيق، العمدة، ج1،ص36.

وكذلك حدث مع كعب بن مالك حين استأذنه للرّد على شعراء المشركين وهو يطمع بجائزة الهية كالّتي حظي بها ابن رواحة وحسّان، فقد استأذن كعب بن مالك رسول الله للرّد على قريش، ثم هجاهم (١):

هُمَّتْ سِخِيْنَةُ أَنْ تُغَالِبَ رَبَّهَا وَلِيُغْلَبَنَّ مُغالِبُ الغَلَّابِ الغَلَّابِ الغَلَّابِ الغَلَّابِ اللهُ يَاكَعْبِ عَلَى قَوْلِكَ هَذَا"(٢). "وعندما سمع رسول الله بيته السّابق، قال: لَقَدْ شَكَرَكَ اللهُ يَاكَعْبِ عَلَى قَوْلِكَ هَذَا"(٢).

و تتضح ممّا سبق غاية الشّاعر من نصّه الشّعري وقد تحوّلت من كسب رضا القبيلة إلى نيل رضا الله ورسوله، والجائزة المنتظرة تظهر فيما ذكره ابن رشيق عن الشّاعر حسّان الذي ذكر أنه لم تكن له أي سابقة في الإسلام إلا شعره واستحق عليه مكانة دنيوية بحيث بُني له منبر في المسجد، ومكانة أخرويّة ذكرها في قوله السّابق: "فقضى له بالجنّة مرّتين في ساعة واحدة، وسبب ذلك شعره"(").

في ضوء ما سبق يمكن السّؤال عن ماهية الوظيفة الشّعرية في الإسلام؟ وكيف كان التزام الشّاعر الإسلامي بها؟

وللإجابة سيتم استعراض بعض الوظائف التي اضطلع بها الشّعر في عصر صدر الإسلام. فمنها:

<sup>(&#</sup>x27;) كعب بن مالك، ديوانه، ص100.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص100.

<sup>(&</sup>quot;) ابن رشيق، العمدة، ج1،ص36.

### 1-الرّد عن الدّعوة ..

وهي الوظيفة المقابلة لوظيفة (الفخر والهجاء القبليّ) في العصر الجاهليّ. فقد جيّش أعداء الدّعوة شعراءهم، وشنّوا حربًا إعلاميّة، وحرّضوا العرب ضدّ الدّعوة الإسلاميّة كما في قول الحارث بن هشام (ت:15ه) راثيا أخاه أبا جهل، ومحرضًا قريشا على المسلمين(١):

وَآلِهَةٍ لَا تَتْرُكُوهَا لِذِيْ الفَحْرِ
أُواسِيْهَا، والبَيْتَ ذَا السَّقْفِ والسَّتْرِ
فَلَا تَعْذُرُوهُ آلَ غَالِب منْ عُذْرِ
وَكُوْنُوا جَمِيْعًا فِي التَّأْسِيْ وفِي الصَّبْرِ
وَكُوْنُوا جَمِيْعًا فِي التَّأْسِيْ وفِي الصَّبْرِ
ولَا شَيْء إنْ لَم تَثْأَرُوا بِذَوِيْ عَمْرِو

فَيَالِ لُؤَيِّ ذَبِّبُوا عَنْ حَرِيْمُكُمْ تَوَارَبُهَا آبَاؤُكُم وَوَرِثْتُمُ فَمَا لِحَلِيْمٍ قَدْ أَرَادَ هَلَاكَكَم وَجِدُّوا لِمَنْ عَادَيْتُمُ وتَوَازوا لَعَلَّكُمُ أَنْ تَثْأَرُوا بِأَخِيْكُمُ

إنّه نموذج من نماذج كثيرة تم تغيير بعض مفرداتها لاحتوائها على شتم الرّسول عليه الصلاة والسلام، "قال ابن هشام: أبدلنا من هذه القصيدة كلمتين مما روى ابن إسحاق، وهما "الفخر" في آخر البيت و "فما لحليم" في أول البيت لأنّه نال فيهما من النبي صلى الله عليه وسلم "(١)، وأغلب ما قيل في هجاء المسلمين سقط واندثر لحرص المسلمين على عدم روايته وحفظه. ولعل هذا ما جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يخاطب الشعراء المسلمين قائلا: "اهْجُوْا بِالشِّعْرِ، إِنَّ المُؤْمِنَ يُجَاهِدُ بِنَفْسِهِ وَمَالِه، والّذِيْ نَفْسُ مُحَمِّدٍ بِيَدِه كَأَنَّا يَنْضَحُوْنَهُمْ بِالنَّبُلِ" (")، ويقول للأنصار: "ما يَمْنَعُ القَوْمَ الَّذِيْنَ قَدْ نَصَرُوا رَسُولَ اللهِ صلَّى الله عَلَيْهِ وسَلَّمَ بِسِلَاحِهِمْ وأَنْفُسِهِمْ الله عَلَيْهِ وسَلَّمَ بِسِلَاحِهِمْ وأَنْفُسِهِمْ الله عَنْصُرُوهُ بِأَلْسِنتِهِمْ؟ فقال حسَّان بن ثابت: أنا لها يا رسول الله، ... فكان يهجوهم ثلاثة

<sup>(&#</sup>x27;) أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي، الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام ، تحقيق: عمر عبدالسلام السلامي، ط1، ج3، ص184، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 2000م.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ن.ص.

<sup>(</sup>أ) أبو عبدالله أحمد بن محمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، مسند المكيين، ح 15796، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، وعادل مرشد وآخرون، ط1، ج25، ص87، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2001م.

من الأنصار يجيبونهم: حسّان بن ثابت، وكعب بن مالك، وعبد الله بن رواحة. فكان حسّان بن ثابت وكعب بن مالك يعارضانهم بمثل قولهم بالوقائع والأيام والمآثر ويعيرانهم بالمثالب، وكان ابن رواحة يعيّرهم بالكفر وينسبهم إلى الكفر، ويعلم أنه ليس فيهم شرّ من الكفر. قال: وكانوا في ذلك الزّمان أشدّ القول عليهم قول حسّان وكعب بن مالك، وأهون القول قول عبد الله بن رواحة. فلما أسلموا كان أشدّ القول عليهم قول عبد الله بن رواحة. "(۱).

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلّم حريصًا على بناء الشّخصية الإسلامية الجديدة، وعلى هدم الولاء الجاهليّ للقبيلة والنسب، وأن يحلّ محله الولاء للعقيدة، "فهو يرعى الشّعراء المسلمين، ويوجّههم، ويسدّد خطاهم، وينهاهم عن أمور، ويحضّهم على أخرى، فكان أن سدّ نقصهم، ورعى مواهبهم، فقد تعهّدها بالصّقل والتّهذيب والتّوجيه، ... وقد أثمرت جهود الرّسول في صقل مواهب الشّعراء المسلمين، فصارت تعطي أكلها عند الفتح، أو قبله بقليل، فالمعنى الإسلامي في الشّعر في هذه الفترة، بدأ يتضح ويعمق، وصارت الشّخصية الإسلاميّة في الشّعر تتميّز عن شخصيّة الشّاعر الجاهليّ، فبعد أن كان الفخر في الحرب بقوّة العدّة والعدد، وبلاء القبيلة وكسب المغنم، وسبي العدوّ، صار الفخر في شعر المسلمين —لا القبيلة على أعداء الله المشركين، وصار الكسب كسب رضوان الله ورسوله، لا كسب الشّاة والبعير"(٢).

و لما صار الشّعر يفتح بابا إلى الجنة، فقد تنافس شعراء الإسلام بحثا عن الأجر والثّواب فوزا بالجنة. واستخدمت التّقائض سلاح مواجهة ومبارزة، فلا يقول شاعر محارب في المسلمين شعرا

(') أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عساكر، تاريخ دمشق، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، ج28، ص96، دار الفكر للنشر والتوزيع، دمشق، 1995م.

<sup>(</sup>١) الجبوري، يحيى، شعر المخضرمين وأثر الإسلام فيه، ص117-118، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط5، 1998م.

يهجو به الإسلام وأهله إلا ويكون ردّ شاعر من المسلمين عليه بنفس وزن قصيدته وقافيتها، ليكون أوجع وأشد نقضًا. ومن تلك النّقائض ماكان ردّا على ما قاله جبل بن جوال الثعلبيّ وكان يهوديّا، فقال راثيا بني النّضير وبني قريضة، وهاجيًا المسلمين(١):

ألا يَا سَعْدَ، سَعْدَ بَنِيْ مُعَاذِ لِمَا لَقِيَتْ قُرِي ض قُ وَالنَّضِيْرُ تَرَكْتُمْ قِدْرَكُم لا شَيْء فِيهَا وَقِدرُ القَوْمِ حَامِيَةٌ تَفُورُ

فيتصدّى له "داهية المعنى" الشّاعر حسّان بن ثابت، و كان من أعلم شعراء المسلمين بكيفيّة اعتلاء هام الهجاء الموجع، وأبصرهم بأيّ سهام الهجو يقتل، فانبرى يعيّر اليهود بتضييعهم لكتابحم (التوراة)، ونصرتهم للوثنية، ويوجع قريشا بأنسابحا. ويقول في ذلك(٢):

تَفَاقَدَ مَعْشَرٌ نَصَرُوا قُرَيْشًا وَلَيْسَ هَمُ بِبَلْدَ هِم نَصِيْرُ هُمُ أُوْتُوا الكِتَابَ فَضَيَّعُوْهُ وَهُمْ عُمْيٌ مِنَ التَّوْرَاةِ بُورُ هُمُ أُوْتُوا الكِتَابَ فَضَيَّعُوْهُ وَهُمْ عُمْيٌ مِنَ التَّوْرَاةِ بُورُ كَفَرْتُم بِالقُرْآنِ، وقَدْ أُتيتُم بِالقُرْآنِ، وقَدْ أُتيتُم

وهكذا تتغيّر نمطيّة الهجاء بحسب المهجوّ، فإن كان عربيّا باقيًا على جاهليّته واعتداده بنسبه، كان الهجاء به، وإن كان من أهل الكتاب كان الهجاء بالدّين والانتماء العقدي، والضّلالة عن الكتاب.

وربّما تغيّرت نمطيّة الهجاء عموما عند "عبدالله بن رواحة"، فهو لم يعد يرى أن النّسب والقبيلة مما يهجو بمما المرء، وحوّل هجاءه جميعه إلى مثالب العقيدة والانتماء الدّيني، كقوله هاجيا المشركين<sup>(٣)</sup>:

<sup>(&#</sup>x27;) ابن حجر العسقلاني، الإصابة، ج1، ص454.

<sup>(</sup>۲) حسان، ديوانه، ص110.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) عبدالله بن رواحة، ديوانه ودراسة في سيرته وشعره، تحقيق: وليد قصاب، ط 1، ص144، دار العلوم للطباعة والنشر،1981م.

خَلُوا فَكُلِّ الخَيْرِ فِي رَسُولِه أَعْرِفُ حَقَّ اللهِ فِي قَبُولِه كَمَا قَتَلْنَاكُم عَلَى تَنْزِيْلِه ويُذْهِلُ الخَلِيْلَ عَنْ خَلِيْلِه خَلُوا بَنِيْ الكُفَّارِ عَنْ سَبِيْلِه يَارَبَ إِنِّ مُؤمِنٌ بِقِيْلِه غَنُ قَتَلْنَاكُمْ عَلَى تَأْوِيْلِه ضَرْبًا يُزِيْلُ الْهَامَ عَنْ مَقِيْلِه ضَرْبًا يُزِيْلُ الْهَامَ عَنْ مَقِيْلِه

والملاحظ أنّ الشّاعر لم يقل: "بني فلان" نسبة إلى أبيهم وقبيلتهم، وإنّما قال "بني الكفّار" متجاهلا بذلك النّسب والقبيلة اللّذين زالت قيمتهما في نفسه المؤمنة، ونسبهم إلى العقيدة التي علا شأنها عنده فلم تعد القبيلة تنافسها في الأهميّة ودرجة التعلّق.

وكان رسول الله — وهو العربي الذي نشأ في أمّة شعرية — يعلم أيّ سهام الشّعر تقتل وتصيب فتُؤثّر، كما يقول في هذا الشأن: "أمرت عبدالله بن رواحة فقال وأحسن، وأمرت كعب بن مالك فقال وأحسن، وأمرت حسّان بن ثابت فشفى وأشفى" (١). والبيّن في قوله أنّ الشاعر حسّان بن ثابت كان الأكثر دهاء في التماس ما يوجع القوم. فالقبيلة والنّسب كادا أن يضعفا في نفوس العرب المسلمين، وأمّا العرب الباقون على جاهليّتهم فمازالوا عنهما يذودون، ومازالوا عنها يذودون، ومازالوا عنهما يذودون، ومازالوا وهكذا كان لحسّان بن ثابت من المكانة ما ليس لغيره من الشّعراء، لإيغاله في الأعداء، وخشيتهم للسانه، حتى أن بعض المشركين استجاروا برسول الله من هجائه. وقد بنى الرّسول لحسّان بن ثابت من الشّعر في المسجد (١)، احتفاء بسيفه الشّعري الذي سخّره للإسلام.

ويقتضي الرّد عن الدّعوة من الطّرف المقابل التّهديد والوعيد، وإلقاء الرّعب في نفوس الأعداء، فكان "رسول الله يلجأ للحرب النفسية فيطلب من حسّان أن يتوعّد ولا يهجو، وذلك على

(') عبدالله بن رواحة، ديوانه، ص79-80.

<sup>( )</sup> ينظر: ابن رشيق، العمدة، ج1، ص16.

151

أمل عودة هؤلاء الناس عن ضلالهم وغيهم" (١)، وهذا ماكان يفعله كثيرا شعراء الدّعوة الإسلاميّة، فحين قال كعب بن مالك<sup>(٢)</sup>:

قَضَيْنَا مِنْ تَهَامَة كُلَّ رَيْبٍ وَخَيْبَر ثُمُّ أَجْمَعْنَا السُّيُوفَا فَخَيْرُهَا، ولَو نَطَقَتْ لَقَالَتْ قَوَاطِعُهُنَّ: دَوْسًا أُو تَقِيْفَا

قالت دوس: انطلقوا، فخذوا لأنفسكم، لا ينزل بكم ما نزل بثقيف. وأعلنت قبيلة دوس إسلامها<sup>(۱)</sup>. واللّافت للنّظر هنا أن (نا) في قوله (قضينا من تمامة) لم تكن (نا) القبليّة، بل هي (نا) العقّديّة، التي لا تعني جماعة يجمعها النّسب وإنّما يجمعها الدّين والعقيدة.

### 2-استمرار وظيفة الحفظ بالشعر ..

كان الشّعر "ديوان العرب" في العصر الجاهلي، واستمرت وظيفته التّثبيتيّة في مطلع الإسلام. فبعد أن كان يثبّت أنسابهم وأيّامهم، غدا يحفظ تعاليم الدّين الجديد، ويتضمّنها لضمان سهولة حفظها و سيرورتها بين النّاس. وكان نظم التّعاليم الدّينيّة شعرًا يتمّ في المسجد، و بإشراف رسول الله صلى الله عليه و سلم و مباركته كما يروى عن عائشة رضي الله عنها قولها (أ): "قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما لأصحابه: أتدرون ما مثل أحدكم ومثل أهله وماله وعمله؟ فقالوا: الله ورسوله أعلم، فقال: إنمّا مثل أحدكم ومثل ماله وأهله وولده وعمله كمثل رجل له ثلاثة إخوة، فلما حضرته الوفاة دعا إخوته فقال: إنه قد نزل بي من الأمر ما ترى فما

<sup>(&#</sup>x27;) معروف، الأدب الإسلامي، ص154.

<sup>(</sup>أ) كعب بن مالك، ديوانه، ص100.

<sup>(&</sup>quot;) ينظر:المرجع السابق، ن.ص.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) علاء الدين على المتقي بن حسام الدين الهندي البرهانفوري، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق: بكري حياني، و صفوة السقا، ط5، ج15، ص154–155–156، مؤسسة الرسالة، مصر، 1981م.

لي عندك وما لي لديك؟ فقال: لك عندي أن أمرضك ولا أزيلك وأن أقوم بشأنك، فإذا مت غسلتك وكفّنتك وحملتك مع الحاملين، أحملك طورا وأميط عنك طورا، فإذا رجعت أثنيت عليك بخير عند من يسألني عنك ، هذا أخوه الذي هو أهله فما ترونه؟ قالوا: لا نسمع طائلا يا رسول الله! ثم يقول لأخيه الآخر: أترى ما قد نزل بي فما لي لديك وما لي عندك؟ فيقول: ليس لك عندي غناء إلا وأنت في الأحياء فإذا مت ذُهب بك في مذهب ودُهب بي في مذهب" هذا أخوه الذي هو ماله كيف ترونه؟ قالوا: لا نسمع طائلا يا رسول الله! ثم يقول لأخيه الآخر: أترى ما قد نزل بي وما ردّ علي أهلي ومالي فما لي عندك وما لي لديك؟ فيقول: أنا صاحبك في لحدك وأنيسك في وحشتك، وأقعد يوم الوزن في ميزانك فأثقل ميزانك، هذا أخوه الذي هو عمله كيف ترونه؟ قالوا: خير أخ وخير صاحب يا رسول الله! قال: فإن الأمر أخوه الذي هو عمله كيف ترونه؟ قالوا: خير أخ وخير صاحب يا رسول الله! قال: فإن الأمر هكذا. قالت عائشة: فقام إليه عبد الله بن كرز فقال: يا رسول الله! أتأذن لي أن أقول على هذا أبياتا؟ فقال: نعم، فذهب فما بات إلا ليلة حتى عاد إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم هذا أبياتا؟ فقال: نعم، فذهب فما بات إلا ليلة حتى عاد إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم

دِيْ

فوقف بين يديه واجتمع الناس وأنشأ يقول:

كَدَاعٍ إلَيْهِ صَحْبهُ ثُمَّ قَائِلِ أَعِيْنُوا عَلَى أَمْرٍ بِيَ اليَوْمَ نَازِلِ فَمَاذَا لَدَيْكُم فِيْ الَّذِيْ هُوَ غَائِل فَمَاذَا لَدَيْكُم فِيْ الَّذِيْ هُوَ غَائِل أَطِيعُكَ فِيْمَا شِئْتَ قَبْلَ التَّزَايُلِ لَمُ الْعِيْنَا مِنْ خُلَّةٍ غَيْر وَاصِلِ لَلِ اَيْنِنَا مِنْ خُلَّةٍ غَيْر وَاصِلِ لَلَا اَيْنِنَا مِنْ خُلَّةٍ غَيْر وَاصِلِ سَيَسْلُكُ بِي فِي مَهِيْلٍ مِن مَهَائِلِ سَيَسْلُكُ بِي فِي مَهِيْلٍ مِن مَهَائِلِ وَعَجِّلْ صَلَاحًا قَبْلَ حَتْفٍ مُعَاجِلِ وَعَجِّلْ صَلَاحًا قَبْلَ حَتْفٍ مُعَاجِلِ وَقُونُوهُ مِنْ بَيْنِهِمْ فِي التَّفَاضُلِ وَقُونُوهُ مِنْ بَيْنِهِمْ فِي التَّفَاضُلِ وَقُونُوهُ مِنْ بَيْنِهِمْ فِي التَّفَاضُلِ وَمُثْنِ جِغَيْرٍ عِنْدَ مَنْ هُوَ سَائِلِ وَمُثْنِ جِغَيْرٍ عِنْدَ مَنْ هُوَ سَائِلِ

فَإِنِّ وَأَهْلِيْ وَالَّذِيْ قَدَّمْتْ يَ الْحُوَةِ الْحُوتُهُ إِذْ هُمْ ثَلَاثَةُ إِحْوَةٍ فِرَاقٌ طَوِيْلٌ غَيْرُ مُتَّقِقٍ بِهِ فِرَاقٌ طَوِيْلٌ غَيْرُ مُتَّقِقٍ بِهِ فَقَالَ امْرِؤٌ مِنْهُم أَنَا الصَّاحِبُ الَّذِي فَقَالَ امْرِؤٌ مِنْهُم أَنَا الصَّاحِبُ الَّذِي فَأَمَّا إِذَا وُجَدَ الفِرَاقُ فَإِنَّنِيْ فَإِنَّنِيْ فَعَدْ مَا أَرَدْتَ الآنَ مِنِّيْ فَإِنَّنِيْ فَإِنَّنِيْ فَإِنَّنِيْ فَإِنَّ فِي فَا لَنَيْ فَإِنَّ فَي فَإِنَّ فَي فَا لَنِي فَا لَنَيْ فَإِنَّ فَي فَاللَّهُ وَمُعْولُ فَعَالَ امْرِؤٌ قَدْ كُنْتُ جِدًّا أُحِبِّهُ فَاللَّهُ وَمُعُولُ عَلَيْكَ وَمُعْولُ وَلَكِنَّنَ بَاكٍ عَلَيْكَ وَمُعْولُ وَلَكِنَّنَ بَاكٍ عَلَيْكَ وَمُعْولُ وَلَكِنَّنَ مُعُولُ وَلَكِنَّنَ بَاكٍ عَلَيْكَ وَمُعْولُ وَلَكِنَّنَ بَاكٍ عَلَيْكَ وَمُعْولُ

أَخًا لَكَ مِثْلِيْ عِنْدُ كُرْبِ الزَّلَازِلِ أَجَادِلُ عَنْكَ القَوْلَ رَجْعِ التَّجَادُلِ

وقَالَ امْرِؤُ مِنْهُمْ أَنَا الأَخُ لا تَرَى لَدَى الغَيْرِ تَلْقَانِيْ هُنَالِكُ قَاعِدًا

...، فبكى رسول الله صلى الله عليه وسلم وبكى المسلمون من قوله، وكان عبد الله بن كرز لا يمر بطائفة من المسلمين إلا دعوه واستنشدوه فإذا أنشدهم بكوا"(١).

# 3- لئلّف القلوب إلى الإسلام ..

كان الشّعر في حدمة الدّعوة أيضا سببا في دخول بعض العرب في الإسلام. فقد كان عبدالله بن الزّبعري، وهو أفضل شعراء قريش شعرا، شديد العداوة لرسول الله عليه الصلاة والسلام، وكان يهجو المسلمين هجاء مقذعا، وحين فُتحت مكّة خرج منها عبدالله ونزل نجران، فقال فيه حسّان (٢):

خُوْرَانَ في عَيْشٍ أَحَذَّ لَئِيْمِ
 خمّانَةً جَوْفَاءَ ذَاتَ وصُومِ
 وعَذَاب سُوْءٍ في الحَيَاةِ مُقِيْم

لا تَعْدَمَنْ رَجُلًا أَحَلَّكَ بُغْضُهُ

بُلِيَتْ قَنَاتُكَ فِي الْحُرُوبِ فَأَلْفَيَتْ
غَضِبَ الإِلَهُ عَلَى الزِّبَعْرَى وابْنِهِ

فكان هذا الشّعر سببا في رجوع "ابن الزبعري" من نجران ودحوله الإسلام، ثم أصبح لسانا للدّعوة بعد ذلك بعد أن كان لسانا عليها، يقول ("):

رَاتِقٌ مَا فَتَقْتُ إِذْ أَنَا بُورُ ومَنْ مَالَ مَيْلَهُ مَثْبُورُ يَا رَسُوْلَ المِلِيْكِ إِنَّ لِسَانِيْ إِذْ أُبَارِيْ الشَّيْطَانَ فِي سُنَنِ الغَيِّ

<sup>(&#</sup>x27;) المتقي الهندي، كنز العمال، ج15، ص154-155-156. وفيه عبد الله بن عبد العزيز الليثي عن محمد بن عبد العزيز الزهري ضعيفان.

<sup>(</sup>۲) حسّان، ديوانه، ص213.

 $<sup>(^{&</sup>quot;})$  ابن هشام، السيرة النبوية، ج2، ص419.

ثُمَّ قَالِمِيْ الشَّهِيْدُ أَنْتَ النَّذِيْرُ مِنْ لُؤَيِّ وكُلُّهُم مَغْرُورُ آمَنَ اللَّحْمُ والعِظَامُ لِرَبِّيْ إنَّنِيْ عَنْكَ زَاجِرٌ ثُمُّ حَيِّ

وقدم نفر من مزينة على رسول الله، وفيهم خزاعي بن عبد نهم، الذي بايعه على قومه مزينة، ولما خرج إلى قومه لم يجدهم كما ظنّ، فأبطأ عن الرسول صلى الله عليه وسلم، " فأمر النبي صلى الله عليه و سلم حسّان بن ثابت فقال فيه:

بِأَنَّ الذَّنْبَ يَغْسِلُهُ الوَفَاءُ وَأَسْنَاهَا إِذَا ذُكِرَ السَّنَاءُ وَأَسْنَاهَا إِذَا ذُكِرَ السَّنَاءُ إِلَى خَيْرٍ وَأَدَّاكَ الثَّرَاءُ مِنَ الأَشْيَاءِ لَا تَعْجَزْ عدَاءُ (١)

أَلَا أَبْلِغْ خُزَاعِيًّا رَسُولَا فَإِنَّكَ خَيْرُ عُثْمَانَ بْنَ عَمْرٍو وبَايَعْتَ النَّبِيّ فَكَانَ خَيْرًا فَمَا يُعْجِزْكَ أَوْ مَالَا تُطِقْهُ

... فقام خزاعيّ بن عبد نهم فقال يا قوم قد خصّكم شاعر الرجل فأنشدكم الله فأطاعوه وأسلموا وقدموا على رسول الله صلى الله عليه و سلم"(٢).

## 4-الشّعر ملطّفا أجواء الحرب على المسلمين ..

كان الشّعر ترويحا على المسلمين و تخفيفا عليهم ممّا تحمّلوا من عداء أقار بهم وهجائهم لهم، وترويحا على الرّسول الذي لاقى أشدّ الأذى من قومه وأبناء عمومته، كأن يذكّرهم الشّعر بما أنعم الله عليهم في مقابل ذاك الأذى الذي أصابهم.

فهذا حسّان بن ثابت يذكّر رسول الله بصحبة أبي بكر الصّدّيق رضي الله عنه، وأنّه إن كان لقي الأذى من بعض قومه فقد أنعم الله عليه بأخُوَّته (١):

 $(^{^{t}})$  ابن حجر العسقلاني، الإصابة، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>(&#</sup>x27;) يقصد قبيلته.

إِذَا تَذَكَّرْتَ شَجْوًا مِنْ أَخِيْ ثِقَةٍ التَّالِيَ الثَّانِيَ المِحْمُودَ مَشْهَدُهُ والتَّانِيَ النَّانِيَ المِحْمُودَ مَشْهَدُهُ والتَّانِيَ اثْنَيْنِ فِي الغَارِ المنيْفِ وَقَدْ وَكَان حِبّ رَسُولِ اللهِ قَدْ عَلِمُوْا خَيْرَ البَرِيَّةِ أَتْقَاهَا وأَرْأَفَهَا عَاشَ حَمِيْدًا لِأَمْر اللهِ مُتَّبِعًا عَاشَ حَمِيْدًا لِأَمْر اللهِ مُتَّبِعًا

فَاذْكُرْ أَحَاكَ أَبَا بَكْرٍ بِمَا فَعَلَا وَأُوّلُ النَّاسِ طُرًّا صَدَّقَ الرُّسُلَا طَأْفُ النَّاسِ طُرًّا صَدَّقَ الرُّسُلَا طَأَفَ العَدُقِ بِهِ إِذْ صِعّدَ الجبلَا مِنَ البَرِيَّةِ لَم يَعْدِلْ بِهِ رَجُلَا بِعْدَ النَّبِيِّ وَأُوْفَاهَا بِمَا حَمَلَا بِعْدَ النَّبِيِّ وَأُوْفَاهَا بِمَا حَمَلَا فِعَدْ وَمَا انْتَقَلَا يَعِدي صَاحِبِهِ الماضِيْ ومَا انْتَقَلَا

وهذه القصيدة كانت ممَّا يُسعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان يطلب من حسّان أن يسمعه إياها حين يتعرض أحد لصاحبه أبي بكر رضى الله عنه.

إنّ هذه الوظائف التي نحض بما الشّعر في صدر الإسلام قد اشتملت نصوصها الشّعرية على متتاليتين (۲): أولاهما، نسق الفخر بالانتماء إلى الدّعوة الإسلامية وذمّ من لم ينتم إليها، وهو الموضوع العام الذي اشتركت فيه غالب النّصوص الشّعرية، وثانيتهما، نسق تثبيت التّعاليم الإسلامية وإشاعة الأحوّة بين المسلمين. وكان النّسقان في المتتاليتين يسيران في خطّين متوازيين ويلتقيان في مصلحة (الكون الجمعيّ) المنتمي إلى العقيدة الإسلامية، ويحقّقان غاية الشّاعر الذي تحنّب استخدام (الضّمير المفرد) إلاّ حين يكون معتذرا عن ذنب أو معلنا لولاء. ووظّف (الضّمير الجمعيّ) الدّال على الانتماء في عدد من الدّوال التي تألّفت منها بنية التركيب في النّصوص الشّعرية التي تضمّنت وظيفة (الرّدّ عن الدّعوة)، وهي الوظيفة الأبرز في توظيف الشّاعر للضّمير لتضمنّها قيمتي (الفخر والهجاء). و يمكن توضيح بعض نماذجها في ما يلي:

(') حسّان، ديوانه، ص174.

<sup>(</sup>٢) المتتالية مصطلح بنيوي يعني وحدة تركيبية أعلى من الجملة، وتم استخدامها هنا كوحدة لغوية متماسكة نحويا ودلاليا، سواء اقتصرت على بيت شعري أو استهلكت مقطعا أو قصيدة شعرية بكاملها.

| الغرض        | مدلوله | الضمير        | الدال          | الوظيفة   |
|--------------|--------|---------------|----------------|-----------|
| إعلان الولاء | فردي   | ياء المتكلم   | إنيَّ مؤمن     | السيخ     |
| فخر          | جمعي   | نحن —نا–      | نحن قتلناكم    | عن التعوة |
| فخر          | جمعي   | ن             | قضينا من تمامة | :0)       |
| فخر          | جمعي   | نا            | أجمعنا السيوفا |           |
| فخر وتهديد   | جمعي   | الضمير        | نخيّرها        |           |
|              |        | المستتر (نحن) |                |           |

و المستخلص أنّ الفخر والتّهديد كانا (جمعيّان)، أمّا إعلان الولاء والتّبعية فيكونان (فرديّين). وذاك أنّ العمل (جماعيّ) وأنّ المسؤوليّة (فرديّة) في الإسلام. فهل تغيّر الشّأن الوظيفيّ للشّعر بعد الدّعوة الإسلاميّة؟ "يظهر أنّ الجواب بسيط، فعند كثير من الشّعراء نجد مسحة دينية ... إلاّ أنّنا لا نُعنى هنا بهذا الجانب بقدر ما نُعنى بوظيفة الشّعر، أي بدور الشّاعر داخل مجتمعه أو مجموعته. من هذه النّاحية لم يطرأ تغيّر جذريّ بالنّسبة إلى العصر الجاهليّ. كل مافي الأمر أنّ الانتماء العقائدي ... أصبح ينافس الانتماء القبليّ. لم يكن بالإمكان الاستغناء عن الشّاعر ... وبما أنّ دور الشّاعر بصفة إجمالية لم يتغيّر، فإنّ الإنتاج الشّعري نفسه لم يطرأ عليه الشّاعر ... وبما أنّ دور الشّاعر بصفة إجمالية لم يتغيّر، فإنّ الإنتاج الشّعري نفسه لم يطرأ عليه تغيّر محسوس"(۱).

(') كيليطو، الأدب والغرابة، ص56.

خلاصة القول، إنّ الشّاعر الإسلاميّ في صدر الدّعوة قد انتقل من حكم القبيلة إلى حكم العقيدة، فخضع لها أكثر من خضوعه للقبيلة، وإنّ " أغراض الشّعر في صدر الإسلام، على تنوّعها، كان يحكمها ويوجّهها الدّين، إذ تخلّل مختلف مناحي الحياة الخاصّة والعامّة عند هؤلاء المؤمنين "(۱)، وأن أكبر حدث يمكن وصفه (بالمتغيّر) بعد الدّعوة الإسلاميّة هو (مكانة الشّاعر) ومنزلته. فقد عاد إلى كينونته الطّبيعيّة الإنسانيَّة، وهذا أحد أسباب التحوّل الذي طرأ على مكانته في العصرين التّالين، الأمويّ والعبّاسيّ.

<sup>(&#</sup>x27;) معروف، الأدب الإسلامي، ص201.

# الفصل الثالث

الشّعر التّكسّبي خارج المعنى الدّيني زمن الضّعر الخلافة الأمويّة

ارتبط الشّعر في العصر الإسلاميّ بالسّلطة السّياسة، و بدأ الشّعراء يتّجهون بالشّعر نحو التّكسّب. فكانت هذه بداية التّحوّل من "نحن" القبليّة وما تبعها من "نحن" العقديّة، إلى "الأنا" الشّعرية، التي يبحث فيها الشّاعر عن رغباته الذّاتية بعيدا عن روح الجماعة التي غذّتما القبيلة في العصر الجاهلي، ثم عضدتما العقيدة في عصر صدر الإسلام. و معلوم أنّ الإسلام يهتم بالمصلحة الجمتمعيّة لا بفردانيّة المصلحة ، و أنّ الخطاب الإسلاميّ خطاب جماعيّ . ومن ثمّ كان الخطاب الدّيني بمثابة السّد الذي أوقف "الأنا" الشّعرية في مهدها، وكانت قد بدأت بظهور أوّلي في أواخر العصر الجاهلي، فبقيت "نحن" العقدية تقود الشّعر في صدر الإسلام، مع اختلاف القائد والهدف، إلى أن عادت "الأنا" الشّعرية لتولد من جديد مع قيام الدّولة الأمويّة وتمركز حكم الدّولة.

إنّ بداية ظهور ملامح "الأنا" الشّعرية في أواخر العصر الجاهليّ كانت بمثابة الطّريق التي مهّدت لسقوط مكانة الشّعراء اجتماعيّا. إنّه عصر جديد يتراجع فيه " نموذج الشّاعر " عن كونه قطبا ثالثًا لثالوث المرجعيّة المعرفيّة: "الكاهن والسّاحر والشّاعر". وبذلك أصبح الشّعراء "تابعين بعد أن كانوا متبوعين ..، وسألوا بالشّعر، وتملّقوا للملوك والخلفاء، وتضرّعوا إلى أهل الثّروة والأمراء، ونزلوا عن رتبتهم، واستهان بهم النّاس، وقلّوا في أعينهم "(١).

وقد مثّل ظاهرة التّكسّب بالشّعر في المنطلق النّابغة والأعشى اللّذان "لم يكترثا بالأعراف الثقافية، وكان المكسب المالي عندهما أبلغ من العرف، ... وحرت السّنن الشّعرية على منظومة ثقافيّة من بضع صفات يصبّها الشّاعر في قالب بلاغيّ محكم، وحرى اختراع فنّ المديح، ليكون أهمّ الأسباب الشّعرية، وصار الشّعر لا ينبعث في الخيال إلا عبر أسباب الرّغبة أو الرّهبة"(٢)، وبذلك "جاء فنّ المديح ليشكّل خلطة ثقافيّة من البلاغة والكذب (الجميل)

ن أبو حاتم أحمد بن حمدان الرازي، الزينة في الكلمات الإسلامية العربية، عارض أصوله وعلق عليه: حسين بن فيض  $\binom{1}{3}$  الله الهمداني، ط1، ج1، ص62، مركز الدراسات والبحوث اليمني، 1984م.

<sup>(</sup>١) عبدالله محمد الغذامي، النقد الثقافي قراءة في الأنساق الثقافية العربية، ط5، ص148-149، المركز الثقافي العربي،

160

وبينهما مادح وممدوح، وكيس من الذّهب، هذا كريم يعطي وهذا شاعر بليغ يثني" (١)، والمقصود هنا تراجع مكانة الشّاعر اجتماعيّا.

ثم هدأت وتيرة التكسب في صدر الإسلام للانشغال بالدّعوة، ولعدم وجود الممدوح المكافئ، وعاد ليتجدّد في عهد الخلافة الأموية و يزدهر.

وبذلك تقلّصت حرّية الشّاعر الخاضع لِسلطة "الرّهبة والرّغبة". وإنّ هذا يُستنتج من النّهايات الأليمة لبعض الشّعراء، خاصة بين القرنين الثّاني والرّابع الهجريّين، حيث تسلّط الخلفاء، ودانت لهم ألسن الشّعراء، خوفا إن لم يكن طمعا، والويل لمن تعرّض لإصلاحاتهم الاقتصاديّة أو الاجتماعيّة أو السياسيّة بنقد، فضلا عن التعرض لأشخاصهم.

وقد عرَّض الشَّاعر الفرزدق<sup>(٢)</sup>(ت:110هـ) بعمل خالد القسري، "حين حفر خالد النهر الذي سماه المبارك"(<sup>٣)</sup>، بقوله<sup>(٤)</sup>:

عَلَى نَهْرِكَ المِشْؤُومِ غَيْرِ المَهَارَكِ وتَتْرُكُ حَقَّ اللهِ فِي ظَهْرِ مَالكِ ومَنْعًا لِحَقِّ المُرْمِلَاتِ الضَّوَانِكِ أَهْلَكْتَ مَالَ اللهِ فِي غَيْرِ حَقِّهِ وَتَضْرِبُ أَقْوامًا صِحَاحًا ظُهورهَا أَإِنْفَاقَ مَالُ اللهِ فِيْ غَيْرِ كُنْهِهِ

فتمّ سجنه والتّنكيل به، حتى صارت اعتذارياته شكلا من أشكال التّكسّب (١)، واعتذر بمثل قوله (٢):

الدار البيضاء، 2012م.

(') الغذامي، النقد الثقافي، ص101.

(ً) لُقّب بالفرزدق لغلظه وقصره، نخِظر ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص385 وما بعدها.

(") ابن سلام، طبقاته، ج2، ص147.

(ئ) الفرزدق، ديوانه، قدم له وضبطه وشرحه: صلاح الدين الهواري، ط 1، ج2، ص56، دار ومكتبة الهلال، بيروت،2007م.

أَلَمْ تَرَكَفَّيْ خَالِد قَد أَدَرَّتَا على النَاسِ رِزْقًا مِن كَثِيرِ الرَّوَافِدِ وَكَانَ لَهُ النَّهْرُ المِبَارَكُ فَارْتَمَى بِمِثْلِ الزّوَابِيْ مُزْبِدَاتٍ حَوَاشِدِ فَمَا مِثْلُ كَفَّيْ خَالِدٍ حِينَ يَشْتَرِيْ بِكُلِّ طَرِيْفٍ كُلِّ حَمْدٍ وتَالِدِ فَمَا مِثْلُ كَفَّيْ خَالِدٍ حِينَ يَشْتَرِيْ يَشْتَرِيْ يَشْتَرِيْ يَشْتَرِيْ يَشْتَرِيْ يَشْتَرِيْ يَشْتَرِيْ يَشْتَرِيْ يَشُوبُ إِلَيْهِ النَّاسُ مِنْ كُلِّ وَافِدِ هُوَ القَائِدُ المَيْمُونُ والكَاهِلُ الَّذِيْ يَشُوبُ إِلَيْهِ النَّاسُ مِنْ كُلِّ وَافِدِ

فهذا، وإن بدا مدحا للتكسب، دافعه الخوف والرهبة وانحسار حرية الرّأي وتسلّط الأمراء والولاة.

بل إنّ دماء الشّعراء كانت تهدر بأبسط من ذلك. فقد لا ينتقد الشّاعرُ خليفة أو أميرا أو عملا إصلاحيّا، بل يكفي أن يمدح أميرا بأقلّ ممّا مدح به الخليفة لتكون العاقبة وخيمة، والمصير قاتما. ومن هذا "مارواه ابن خلّكان في ترجمة أبي الحسن العكوك الشّاعر، عن ابن المعتز من كتابه طبقات الشّعراء قال ما محصّله: لما بلغ المأمون خبر هذه القصيدة —وهي التي مدح العكوك بما أبا دُلَف العجلي وبما يقول:

فَإِذَا وَلَّى أَبُو دُلَفٍ ولَّفِ الْأَرْفِ مِنْ عَرَبٍ بَينَ بَادِيهِ إلى حَضَرِهْ كُلُّ مَنْ فِي الأَرضِ مِنْ عَرَبٍ بَينَ بَادِيهِ إلى حَضَرِهْ مُسْتَعِيرٌ مِنْكَ مَكْرُمَةً يَوْمَ مُفْتَحَرِه

غضب غضبا شديدا، وقال ائتوني به، فلما ظفروا به، وكان في الشّامات هاربا من وجهه، حملوه مقيّدا إلى المأمون، فلما صار بين يديه، قال له ياابن اللّخناء أنت القائل في قصيدتك للقاسم بن عيسى: كلّ من في الأرض من عرب: (وأنشد البيتين) جعلتنا ممّن يستعير المكارم منه والافتخار به؟ قال: يا أمير المؤمنين أنتم أهل بيت لا يقاس بكم إذ أنتم فوق النّاس وإنما ذهبت في قولي إلى أقران، وأشكال القاسم بن عيسى من هذا النّاس. فلم يغن عنه اعتذاره

<sup>(&#</sup>x27;) رواقة، إنعام موسى إبراهيم، الحياة الاقتصادية وأثرها في الشعر، ط 1، ص149، الوراق للنشر والتوزيع، الأردن، 2005م.

<sup>(&#</sup>x27;) الفرزدق، ديوانه، ج1، ص170.

والتماسه وتوسله واستحل المأمون دمه"(۱)، "فإن كانت هذه معاملة المأمون، مع وفور نبله وكثرة فضله، فماذا تكون معاملة من هو دونه علما ومحبّة للفضل؟ وكيف يتأتّى لمن كانت هذه أحوال وآداب عصره، أن ينتقد التواريخ وقصائد المديح ورسائل الهجاء، ... وأكثرها مفتتح بالثّناء الطويل، والحمد الجزيل والتّدليس والتّمليق لأمير البلدة أو والي المدينة أو الحاكم أو الوزير، وهؤلاء كلّهم كان بين شفاههم موت أقوام وحياة أقوام لا يُحاسبون ولا يُسألون عمّا يفعلون "(۲).

لكل ما ذُكر من أسباب، وتحوّلات اجتماعيّة وسياسيّة واقتصاديّة، اتجّهت "..طائفة من الشّعراء إلى التّكسّب بفنّهم والتّنقّل به بين السّادة وأرباب الأموال، تلمّسًا لأسباب اللّذة والثّراء، وكان السّادة بدورهم عاملا مشجّعا على ذلك، بما يغدقونه عليهم من أموال وهبات، بغية الدّعاية لهم ولملكهم"(٣).

وإنّ هذا القسم من البحث وهو معنيّ بالعصر الأمويّ كمثال على عصر شهد التّكسّب بالشّعر، سيستند إلى خبرة ثلاثة من شعرائه المتكسّبين، ينتمون إلى بيئات مختلفة، وهم ذوو اجّاهات سياسيّة متباينة، وذلك كنماذج توضّح علاقة الشّاعر بنصّه الشّعري ومراوحته بين انتمائه السّياسي أو العَقَديّ وبين انقياده شعريا للمال والكسب، وذلك في ضوء آراء النّقاد القدامي وما أثاروه حول ظاهرة التكسّب بالشّعر.

(') الحمصي، منهل الوراد، ص66-67.

( ) درويش الجندي، ظاهرة التكسب وأثرها في الشعر العربي ونقده، ص19، دار نحضة مصر، القاهرة، 1970م.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص67.

## الشِّعْر ، من الجَمَاعِيَّة إلى الفَرْدِيَّة..

في طور البداوة كان الشّاعر صوت القبيلة وحكيمها كما سبقت الإشارة (۱)، ثمّ "حدث تحول مبكّر وجذريّ في الثّقافة العربيّة الجاهليّة تغيّر فيه الموقف العامّ من الشّاعر. فالشّاعر كان صوت القبيلة، ولكنه تخلّى عن دوره هذا لم ا ارتبط بظهور فنّ المديح المتكسّب به. وقد ظهرت نزعة هذا التكسّب نتيجة قيام بعض الدّويلات على أطراف الجزيرة العربيّة وعلى رأسها حاكم عربي، يحبّ الشّعر ويحبّ صفات السّؤدد، كما هي محدّدة في الثّقافة العربيّة "(۱).

لقد مرّ الشّعر بتحولات اجتماعية وثقافيّة جعلته، بعد أن كان صوت القبيلة، يتحوّل ليكون صوتا للعقيدة وسيفا لها. وكان في الحالتين السّابقتين صوتا جماعيّا يشكّل الوعي الجمعيّ وينطق به. ثمّ، وبفعل التّحوّلات الاجتماعيّة في المجتمع والتّغيرّات السّياسيّة، يتحوّل من صوت جماعيّ إلى صوت فرديّ يصدح بالمديح شكلا من أشكال الفرديّة سواء على مستوى المادح أو الممدوح.

وفي العهد الأموي، عُرِفت بعض البيئات العربيّة الخاضعة للحكم المركزيّ إمّا بانقيادها المطلق، أو بتعدّد ثوراتها. وكان إقليم العراق الأكثر شغبا على الدّولة، وكان رافد الدّولة من شعر هذا الإقليم هو الأوفر نصيبا لشدّة حاجتهم، ولقسوة أمرائهم واستبدا دهم. ولم تكن نجد بأحسن حالٍ، فالعطاء مقتصر على جند الدّولة. وأمّا في الحجاز فظهر التّباين الشّديد بين غنى فاحش، وفقر مدقع، يتوزّع بين النّاس بحسب الولاء لسلطة الدّولة.

(') في الباب الأول.

<sup>(&#</sup>x27;) الغذامي، النقد الثقافي، ص100.

ويمكن القول إنّ بيئة العراق (مدينتها وباديتها) قد شكّلت الرّافد الأكبر للقصر الأموي من الشّعراء الإعلاميّين والمؤيّدين للدّولة، والمتكسّبين منها. فظهر من الشّعراء عدد كبير، منهم الفرزدق والكميت بن زيد الأسدي (ت: 126هـ)، ...، وفي نجد والحجاز وبواديها ظهر عدد من الشّعراء المتكسّبين كان على رأسهم جرير (ت:110هـ)، وليلى الأخيلية، والرّاعي النّميري، وذو الرّمة ...، ولم تخل بيئة الحجاز من هذا الصّنف من الشّعراء وإن كان الأمر فيها أقلّ انتشارا من العراق ونجد (۱)، فنَجِدُ عُروة بن أذينة، ... وكُثيِّر عرّة (ت:بين 105و107هـ)، والأحوص "(۲).

وفي عصرٍ تعدّدت فيه الأحزاب السياسيّة، وظهرت فيه ثورات على الخلافة، كان طبعيا أن ينتمي الشّاعر كأيّ فرد من المجموعة إلى حزب مّا يُشايعه و يناصره. ولما كانت السلطة مصدر المال و العطايا، لم يكن من العجب أن تتحوّل أهواء الشّعراء وتميل إلى حيث المال والعطاء، فلا تكاد "ترى شاعرا إلا قائما بين يدي خليفة أو وزير أو أمير باسط اليد، ممدود الكفّ، يستعطف طالبا، ويسترحم سائلا، هذا مع الذّلّ والهوان، والخوف من الخيبة والحرمان ..."(").

-جرير (ئ) من نجد،

<sup>(&#</sup>x27;) لعل السبب في قلة التكسب في بيئة الحجاز هو انتشار الغنى بين أهلها حيث أغدق عليهم بنو أمية أكثر من بقية الأقاليم.

<sup>(</sup>٢) رواقة، الحياة الاقتصادية وأثرها في الشعر، ص142.

<sup>(&</sup>quot;) أبو حيان التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، تحقيق: هيثم خليفة الطعيمي، ط 1، ج2، ص138، المكتبة العصرية، القاهرة، 2004م.

<sup>(</sup>ئ) جرير بن عطية بن حذيفة، وهو من كليب بن يربوع، وعمّر نيفا وثمانين سنة، ومات باليمامة، وكان يكني أبا حزرة، غيظر: ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص380 ومابعدها.

-الفرزدق من العراق،

-كُثَيِّر عزَّة<sup>(١)</sup> من الحجاز.

وفيما يلي محاولة تحديد أوضاعهم كما رسمتها المدوّنة النّقديّة في الجدول التّالي:

(') كثير بن عبدالرحمن بن أبي جمعة، من خزاعة، وكان رافضيا، ويكنى أبا صخر، وكان أحد عشاق العرب المشهورين بذلك، وصاحبته عزة وإليها ينسب، ينظر: المرجع السابق، ج1، ص410 ومابعدها.

| شاعريّته      | التّحول    | الاتّجاه  | نوع           | الوضع      | البيئة    | الشّاعر     |
|---------------|------------|-----------|---------------|------------|-----------|-------------|
|               | السّياسي   | السّياسي  | التّكسّب      | الاقتصاديّ |           |             |
| في الطّبقة    | أمويّ      | قیسیّ (۱) | فرديّ         | فقر        | بادية نجد | جرير        |
| الأولى من     |            | زبيريّ'`  |               | واحتياج    |           |             |
| شعراء الإسلام |            | <u> </u>  |               |            |           |             |
| عند ابن سلّام |            |           |               |            |           |             |
| في الطّبقة    | متردّد     | هاشميّ    | فرديّ         | احتياج     | العراق    | الفرزدق     |
| الأولى من     | بین آل     | يتشيّع    | +             | متوسط      |           |             |
| شعراء الإسلام | البيت      | لآل البيت | w cl <b>a</b> |            |           |             |
| عند ابن سلّام | وبني أميّة |           | ڄماعيّ        |            |           |             |
| في الطّبقة    | أمويّ      | شيعيّ     | فرديّ         | فقر        | الحجاز    | كُثَيّر عزة |
| الثّانية من   |            | مغالٍ في  |               | واحتياج    |           |             |
| شعراء الإسلام |            | التّشيّع  |               |            |           |             |
| عند ابن سلّام |            |           |               |            |           |             |

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) القيسيّة منسوبون إلى قيس عيلان بن مضر بن نزار، وهم قبيل ضخم تفرعت منه قبائل قيس، فكانت لهم عصبيّة، ينظر حاشية طبقات ابن سلام، ج2، ص349.

<sup>(</sup>٢) نسبة إلى أمير المؤمنين عبدالله بن الزّبير رضي الله عنه.

#### ويتضح من الجدول:

- أنّ جريرا والفرزدق ينتميان إلى بيئة فقيرة، و أنّ كُثّيرًا عزّة ينتمي إلى بيئة تشهد تباينا شديدا بين أغنيائها وفقرائها.
  - وأنّ التّكسّب بالشّعر بينهم كان بين الشّخصيّ الفرديّ و الجماعيّ القبليّ.
- وأنّ لكلِّ شاعر منهم اتجاهًا سياسيًّا مخالفا للسلطة السياسيّة، ولكنّ حبّ المال جمعهم على الاتّجاه إلى مدح السلطة.
- و أنّ شاعريّتهم تتراوح حسب "ابن سلّام" بين الطّبقة الأولى والثَّانية من شعراء العصر.

ويجمع النقّاد على شاعريّة الشّعراء الثّلاثة وفحولتهم، إلاّ أنّ (كُثيّرًا عزّة) لم يكن يُرى ندّا للفرزدق وجرير، ولكنّه شاركهم المدح وبرع فيه تكسّبًا. ويختلف النّقّاد في تقليم جرير والفرزدق، فمنهم من قدّم الفرزدق، ومنهم من قدّم جريرًا، فيقول "ابن سلام": "فاختلف الناس فيهم أشدّ الاختلاف وأكثره، ...، سمعت يونس بن حبيب يقول: ما شهدت مشهدا قطّ ذُكر فيه جرير والفرزدق، فأجمع أهل ذلك المجلس على أحدهما. وكان يونس يقدّم الفرزدق بغير إفراط، وكان المفضّل الرّاوية يقدّمه تقدمة شديدة"(۱). و "قال العلاء بن حريز العنبري ...: الفرزدق لا يجيء سابقا ولا سكّيتا، فهو بمنزلة المصلّي. وجرير يجيء سابقا وسكّيتا ومصلّيا" (۲). والمعنى أنّ الفرزدق لا يسبق جريرًا فهو كالمصلّي دائمًا، بينما جرير يسبقه ويكون مثله حينا، وبعض شعره أقلّ منه، و "أهل البادية والشّعراء بشعر جرير أعجب"(۳).

<sup>(&#</sup>x27;) ابن سلام، طبقاته، ج2، ص299.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج2، ص375.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ن.ص.

ويرى ابن قتيبة أنّ جريرًا "من فحول شعراء الإسلام، ويُشّبّه من شعراء الجاهليّة بالأعشى، وكان أبو عمرو بن العلاء يقول: هما بازيان يصيدان ما بين العندليب إلى الكركيّ " (١)، و"قال أبو عمرو بن العلاء: كان الفرزدق يُشبّه (من شعراء الجاهليّة) بزهير " (٢). ولعل وجه الشّبه بين شعر جرير والأعشى أن يكون في الرّقة والعذوبة، وبين الفرزدق وزهير في الصّلابة والجزالة.

ويقول ابن سلام عن كُثير عزّة: "وكان كُثير شاعر أهل الحجاز، وإفّم ليقدّمونه على بعض من قدّمنا عليه. وهو شاعر فحل، ...، وسمعت يونس النّحوي يقول: كان ابن أبي إسحاق يقول: كان أبي أشعر أهل الإسلام. قال ابن سلّم: ورأيت ابن أبي حفصة يعجبه مذهبه في المديح جدّا، يقول: كان يستقصي المديح "(٣).

فهم إذن شعراء مبرّزون على من في زمنهم شعريّا، وربّا شبّه بعضهم بفحل من فحول العصر الجاهلي، ومنهم من تمّ تقديمه على بعض من شعراء الإسلام. وينظر إليهم النّقّاد بعين الرّضا عدا ما يخصّ الشّاهد الشّعري، فقد كان أبو عمرو بن العلاء لا يستشهد بشعر إسلاميّ كما سيأتي في الباب التالي. وإخّم مع هذه المنزلة الرّفيعة —نقديّا— قد ضلعوا في المديح والتّكسب اللّذين لم يكن يأنف عنهما في ذلك الوقت سوى قلّة من الشّعراء يُذكر منهم الشّاعر عمر بن أبي ربيعة (ت:93 هـ) الذي "أنف عن المدح تظرّفا" (أ) وما كان يمدح إلاّ النّساء. وقد اختلف الشّعراء في ماهيّة التّكسّب. فمنهم من كان متعصّبا قبليّا يحمل روح الجماعة وهو يلقي قصيدته بين يدي الممدوح يستعطفه لقومه ويستجلب العطايا لقبيلته كالشّاعر الفرزدق، ومنهم من كانت رحلته للكسب لنفسه فحسب دون ذكر لقبيلته وماتعانيه من جدب وجوع مثل

.381, ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص $^{\prime}$ 

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج1، ص389.

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) ابن سلام، طبقاته، ج2، ص540.

<sup>(</sup>أ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص62.

جرير الذي كان مناصرا لقبائل "قيس" وإن كانوا خصوما لقبيلته. والملاحظ على نفسية جرير أخما "لم تكن تستشعر العصبية العربية ولا العصبية القبلية على نحو ما يستشعرهما النّاس والشّعراء في عصره. ومن هنا لم يجد بأسا أن يعيش حياته يتغنّى باسم قيس ومآثرها في الجاهليّة والإسلام "(۱). وربما بدا هذا الفرق بين الشّاعرين في ماهية التّكسّب والتّعصّب للقبيلة أنّ الفرزدق كان سيّدا ابن سيّد في قبيلته، بينما لم يكن جرير كذلك من جهة النّسب، وليس له في قبيلته مكانة الفرزدق من السّيادة والرّفعة.

ويمكن القول إنّ الفرزدق كان ذا رأي سياسيّ ومكانة قبليّة لم تسمحا له بالانقياد التّامّ للسّلطة، ولا بالتّخلي عن قبيلته حين يرى حيفا قد ألمّ بها. ولذا فإنّ "طلب العطاء والمنفعة المادّية لم تنالا من شخصيّته القبليّة، بل على العكس من ذلك جعلتا منه شخصيّة صُلبة، تطلب العدالة من خليفة عادل، حتى لا يجنح إلى الاحتجاج "(٢) كما يقول (٣):

إلَيْكُم وإلَّا فَأْذَنُوا بِبِعَادِ بِعِيْسٍ إلَى رِيْحِ الفَلَاةِ صَوَادِيْ وَكُلُّ بِلَادٍ أُوطَنَتْكَ بِلَادِيْ إذا نحنُ خَلَّفْنَا حَفِيرَ زِيَادِ فَإِنْ تُنْصِفُونَا يَاآلَ مَرْوَانَ نَقْتَرِبْ فَإِنَّ لَنَا عَنْكُم مَرَاحًا ومَذْهَبَا وفي الأرْضِ عَنْ ذِي الجَوْرِ مَنْأَى ومَذْهَبُ ومَاذَا عَسَى الحَجَّاجَ يَبْلُغُ جهدُهُ

إلا أن طلب الرزق والخوف من الحرمان يحملان الفرزدق على حمل لواء قبيلته المعلن لطاعة الدّولة، فيقول (٤):

<sup>(&#</sup>x27;) شوقى ضيف، التطور والتحديد في الشعر الأموي، ط12، ص153، دار المعارف، القاهرة، 2008م.

<sup>(</sup>١) رواقة، الحياة الاقتصادية وأثرها في الشعر، ص174.

<sup>(&</sup>quot;) الفرزدق، ديوانه، ج1، ص178.

<sup>(</sup>ئ) المرجع السابق، ج2، ص189.

170

وكَفُّ جَوَادٍ لَا يُسَدُّ انْثِلَامُهَا (۱) إليهِ وإنْ كَانَتْ رِغَابًا جِسَامُهَا مِنَ الجَهْدِ، والآزامُ ثُبْلَى سِلَامُهَا (۲) على السِّلْمِ أو سَلِّ السُّيُوفِ خِصَامُهَا بِهِ مُضَرُّ عِنْدَ الكِظَاظِ ازْدِحَامُهَا (۳) ومَعْرُوفُهَا فِي رَاحَتَيْكَ تَمَامُهَا ومَعْرُوفُهَا فِي رَاحَتَيْكَ تَمَامُهَا

أَبَتْ لِمِشَامٍ عَادَةٌ يَسْتَعِيْدُهَا هِشَامٌ فَتَى النَّاسِ الَّذِيْ تَنْتَهِيْ المَنَى وَإِنَّا لَنَسْتَحْيِيْكَ مِّنْ وَرَاءَنَا وإنَّ تَمْيْمًا مِنْكَ حَيْثُ تَوجَّهَتْ وإنَّ تَمْيْمًا مِنْكَ حَيْثُ تَوجَّهَتْ هُمُ الأُخْوَةُ الأَدْنَوْنَ والكَاهِلُ الذي الني النيك انْتَهَى الحَاجَاتُ وانْقَطَعَ المَنَى المناكَ الْمَنَى الحَاجَاتُ وانْقَطَعَ المَنَى

وهو يصرّح بطلب العطاء له و لقبيلته، فيقول (٤):

ما عنكَ لي ولصاحبي مِن مَزْحَلِ جُرْدًا، وَكُلَّ بهيمةٍ في الْمُزَّلِ يَرجُونَ سَيْبَ نداكَ غيرَ الممحِلِ يا خيرَ مَن خَبطَتْ إليهِ مَطيةٌ أكلَ السِّنُونُ بِلَادَنا فَترَكْنَهَا ولقَدْ تَرَكْتُ بِواحِفَينِ بَقِيّةً

و يُظهرالفرزدق وهو هاشميّ الهوى حبّ آل البيت، وله قصائد في مدحهم، إلاّ أنّ مدحه لبني أميّة، حسب ابن سلّام، لم يكن عن ظاهر قلبه كالشّاعر كثيّر عزّة، بل كان قد أخلص القالة لهم، وحمد صنعهم له ولقبيلته. فعن "محمد بن زياد-وكان في ديماس الحجاج زمانا، حتى أطلقه سليمان حين قام- قال: انتهيت إلى الفرزدق، وهو ينشد بمكة بالردم مديح سليمان بن عبدالملك، وهو يقول:

ومِنْ عُقْدَةٍ مَاكَانَ يُرْجَى انْحِلَالْهَا وَفَكَكْتَ أَعَنَاقًا عَلَيْهَا غِلَالْهُا

وكمْ أَطْلَقَتْ كَفَّاكَ مِنْ قَيْدِ بَائِسِ كَثِيْرًا مِنَ الأَيْدِيْ الَّتِي قَدْ تَكَنَّعَتْ كَثِيْرًا

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  انثلمت: انکسرت.

<sup>(</sup>٢) الآرام: جمع رئم وهو الغزال الأبيض. السِّلام: نوع من النبات.

<sup>(&</sup>quot;) الكظاظ: الشّدة.

<sup>(</sup> أ) الفرزدق، ديوانه، ج2، ص158–159.

فقلت: أنا والله أحدهم! قال: فأخذ بيدي وقال: أيّها الناس! سلوه، فوالله ما كَذَبت قطّ "(١). و إنّ ردّ الفرزدق على الرّجل يدلّ على كامل قناعته بفضل ممدوحه، واستحقاقه للمدح، وماذاك إلا لإجزاله العطاء ومعرفته لحقّ الشّاعر وقبيلته.

وكان حرير زُبيريّ الهوى، و قد حرم الحزب الزّبيري (عدا مصعب بن الزبير) الشّعراء، ولم يقدّم لهم من العطايا ماكان يقدّمه بنو أمية ، فلم يحسن استغلال هوى الشّعراء إليه كواجهة إعلاميّة تروّج للحزب. وبذلك مال عنهم الشّعراء ومنهم حرير الذي اتّصل بالأمويّين وتكسّب بشعره في قصورهم، ومدح (الحجّاج) زمنا حتى تمنّاه الخليفة ورغب في لقائه. وقد "كان عبدالملك بن مروان لا يسمع لشعراء مضر ولا يأذن لهم، لأنهم زبيريّة، فوفد إليه الحجّاج وفادته التي وفدها، لم يفد إليه غيرها، فأهدى إليه جريرا. فدخل عليه فأذن له في النّشيد، فقام فأنشد مديح الحجّاج واحدة بعد واحدة، فأومأ إليه الحجّاج أن ينشد مديح عبدالملك، فأنشده التي يقول فيها"(٢):

أَلَسْتُمْ خَيْرَ مَنْ رَكِبَ المِطَايَا وأَنْدَى العَالَمِيْنَ بُطُونَ رَاحِ ولم يتوانَ جرير في أول لقاء له مع الخليفة عبدالملك بأن يصرّح بطلب العطاء، ويقول (٣):

رَأَيْتُ الْوَارِدِيْنَ ذَوِيْ امْتِيَاحِ
بِأَنْفَاسٍ مِنَ الشَّبَمِ القرَاحِ
أَذَاةً اللَّوْمِ وانتَظِرِيْ امْتِيَاحِيْ
وَمِنْ عِنْدِ الْحَلِيْفَةِ بِالنَّجَاحِ
بِسَيْبٍ مِنْكَ إِنَّكَ ذُو ارْتِيَاحِ

تَعَزَّتْ أُمُّ حَزْرَةَ ثُمَّ قالَتْ تُعَلِّنْ أُمُّ قالَتْ تُعلِّلُ وهْيَ سَاغِبَةٌ بَنِيْهَا سَأَمتَاحُ البُحُورَ فَحَنِّبِيْنِي تِقِيْ بِاللهِ لَيْسَ لَهُ شَرِيْكُ أَغِيْ وأُمِّيْ وأُمِّيْ وأُمِّيْ

<sup>(&#</sup>x27;) ابن سلام، طبقاته، ج2، ص337-338.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج2، ص418.

<sup>(&</sup>quot;) جرير، ديوانه، شرح وتقديم: عيد فتحي عبداللطيف، ط1، ص112-113، الصحوة للنشر والتوزيع، 2014م.

زيارتى الخَلِيْفَة وامْتِدَاحِيْ وأَثْبَتَّ القَوَادْمَ فِي جَنَاحِيْ وأنْدَى العَالَمِينَ بُطُونَ رَاح

فَإِنَّىٰ قَدْ رَأَيْتُ عَلَىٰ حَقًّا سَأَشْكُرُ إِنْ رَدَدْتَ عَلَىَّ رِيْشِيْ أَلَسْتُمْ خَيرَ مَنْ رَكِبَ الْمِطَايَا

ولا يكتفي بصريح "السَّؤال"، بل ويبرأ من "زبيريته" وهواه السّياسيّ، ويقدّم كامل الولاء، فيشير لانتصار الخليفة وقضائه على "ثورة الزبير"، فيقول(١):

جِمَاحًا، هَلْ شُفِيْتَ منَ الجِمَاح فَمَا شَجَرَاتُ عِيْصِكَ فِي قُرِيْشِ بِعَشَّاتِ الفُرُوعِ ولَا ضَوَاحِيْ

دَعَوْت المِلْحِدَيْن أَبَا خُبَيْبٍ فَقَدْ وَجَدُوا الْخَلِيفَةَ هِ زُبِرِيًّا أَلَفَّ العِيْص، لَيْس مِنَ النَّوَاحِيْ

فالشَّاعر لم يعد له رأي مستقل عمّا به يصل إلى العطاء، ويمكن أن يهجو من يحبّ ليرضي من بيده المال ويعطى بكرم. فهو عدوّ لكل عدوّ للخليفة "الممدوح"، كما يهجو جرير خصوم الخليفة "آل المهلب"("):

> لِابْنِ المَهَلَّبِ عَظْمًا غَيْرَ بَحْبُورِ أنَّ الخِلَافَةَ لِلشُّمِّ المِغَاوِيْرِ أَكُلَ القِبَابِ وأَدْمَ الرُّغْفِ بِالصَّبْرِ

لَقَدْ تَرَكت فلا نَعْدَمْكَ إِذْ كَفَرُوا يا ابْنَ المَهَلَّبِ إِنَّ النَّاسَ قَدْ عَلِمُوا لا تَحْسَبَنَ مِرَاسَ الْحَرْبِ إِذْ خَطَرَتْ

وهو يُدخل في هيكل بناء نصّه الشّعري ما يوجب حقّه على الممدوح، فيصف رحلته إليه وما أصابه من نصبها، ليوجب عليه حقّه كما في القول الذي أورده ابن قتيبة وهو يحدّد الهيكل المثاليّ للقصيدة القديمة: "فرحل في شعره، وشكا النّصب والسّهر، وسُرى الليل وحرّ الهجير،

<sup>(&#</sup>x27;) جرير، ديوانه، ص114.

<sup>(</sup>١) الملحدين: ألحد في الحق: مال عنه وأدخل فيه ماليس منه، وسمى الذي يظلم بمكة شرفها الله وطهرها، ملحدا، لأنه لا يجور فيه ويظلم بيت الله حقه. وأراد بقوله "الملحدين" عبدالله بن الزبير وشيعته. الجماح: أن يركب الفرس هواه لا يرده شيئ. يعني حروج عبدالله بن الزبير على خلافة عبدالملك. وأبو خبيب: كنية ابن الزبير، ينظر: حاشية طبقات ابن سلام، ج2، ص418.

<sup>( )</sup> جرير، ديوانه، ص322.

وإنضاء الراحلة والبعير، فإذا علم أنه قد أوجب على صاحبه حقّ الرّجاء، وذِمامة التّأميل، وقرّر عنده ماناله من المكاره في المسير، بدأ في المديح، فبعثه على المكافأة، وهزّه للسّماح، وفضّله على الأشباه، ... "(١). و يقول جرير أيضا في هذا المعنى (١):

قَالَتْ جُعَادَةُ هَذِيْ نِيَّةٌ قَذَفُ حَتَّى يُقَارِب قَيْدُ المُكْبِرِ الرَّسَفُ يَا قَبْلَ نَفْسِكَ، لَاقَى نَفْسِيَ التَّلَفُ كَمَنْ لَنَا عِنْدَهُ التَّكْرِيْمُ واللَّطَفُ فَضْلَ اللِّحَافِ، وَنعْمَ الفَضِلُ يُلتَحَفُ مَافِيْ عَطائِهُمُ مَنٌ ولا سَرَفُ لَمْ ارْتَحُلْنَا وَخُو الشَّامِ نِيَّتُنَا إِنَّ لَزَائِرُكُمْ وُدًّا وتَكْرُمَةً أَرْجُو الفَوَاضِلَ إِنَّ الله فَضَّلَكُم ما مِنْ حَفَانَا إِذَا حَاجاتُنَا نَزِلَتْ كَمْ قَدْ نَزَلْتُ بِكُمْ ضَيْفًا فَتُلْحِفُنِيْ أَعْطُوْا هُنَيْدَةً يَحُدُوهَا ثَمَانِيَةً

وهكذا ، غلبت جريرا نزعتُه الدّينية، فلم تظهر العصبيّة القبليّة في شعره، ولكنّ هذه النّزعة لم تكن لتحول بينه وبين من يملك العطاء، فمدحه وأعلن له الولاء -شعريّا- على الرّغم من مخالفته لهواه الحزييّ.

أمّا عن كُثيّر عزّة، وهو الشّيعي المتعصّب لتشيّعه، فقال عنه ابن عبد ربّه (ت: 328هـ) "وهذه عندي قصّة الكُميت في مدحه بني أميّة وآل أبي طالب، فإنّه كان يتشيّع وينحرف عن بني أميّة بالرّأي والهوى، وشعره في بني أميّة أجود من الطّالبيّين، ولا أرى علّة ذلك إلاّ قوّة أسباب الطّمع، وإيثار النّفس لعاجل الدّنيا على آجل الآخرة" (أ). وقد كان كُثيّر يعلم أنّ ممدوحيه من بني أميّة يعلمون منه بغضه لهم، فهم —في رأيه – ليسوا إلا غاصبين للخلافة من الطّالبيين كما في قول ابن عبدربّه، وهم الّذين كان كثيّر يتعصّب لهم ويرى حقّهم في الخلافة، لكنه بذكائه

<sup>(&#</sup>x27;) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص68.

<sup>(</sup>١) جرير، ديوانه، ص231-232.

<sup>(&</sup>quot;) هُنيدة: مائة من الإبل. يحدوها ثمانية: أي ثمانية فتيان.

<sup>( )</sup> ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص71.

يوحي لبني أميّة أنهم بعطاياهم قد استلّوا بغضاءه، وكأنّهم الرّقاة، كما في قوله مخاطبا عبدالعزيز بن مروان الأمويّ<sup>(۱)</sup>:

ومَازَالَتْ رُقَاكَ تَسُلُّ ضَغَنِيْ وَتُخْرِجُ مِن مَكَامِنِهَا ضِبَابِيْ وَيُرْقِيْنِيْ لَكَ الْحَاوُوْنَ حَتّى الْحِجَابِ وَيَرْقِيْنِيْ لَكَ الْحَاوُوْنَ حَتّى الْحِجَابِ سَأَجْزِيْهِ كِمَا رَصِدَاتِ شُكرٍ على عُدوَاء دَارِيْ واجْتِنابِيْ سَأَجْزِيْهِ كِمَا رَصِدَاتِ شُكرٍ

ولا يهم من يكون الممدوح وما دينه ومذهبه مادام يعطي بسخاء، فقد أكثر من مدائح عبدالعزيز بن مروان والي مصر حتى جعله أجود من "نهر النيل"(٢):

بِذِيْ حُبُكٍ يَعْلُو القُرَى مُتَسَنّمِ لَا ذُقَانِهِ مُعْلَوْلِبَ المِدّ يَرَتَمِيْ كَبِعضِ أَيَادِي سَيبِكَ المَتَقَسَّمِ كَبعضِ أَيَادِي سَيبِكَ المَتَقَسَّمِ فَمَا هِيَ إِلَّا لِابْنِ لَيْلَى المُكَرَّمِ

إليْكَ فَلَيْسَ النَّيْلُ أَصْبَحَ غَادِيًا بِطَامٍ يَكُبُّ الفُلْكَ حَوْلَ جَنَابِهِ بِأَفْضَلَ سَيْبًا مِنْكَ، بَل ليسَ كُلّهُ مَتَى مَا أَقُلْ فِي آخِرِ الدَّهْرِ مدحَةً ويصرح بطلب العطاء من ممدوحه (٣):

وأنيُّ في نَوَالِكَ ذُو ارْتِغَابِ مَهَامِهَ بَيْنَ مِصْرَ إلى غُرَابِ

فَلُوْلَا الله ثُمَّ نَدَى ابْنِ لَيلَى وبَاقِي الوُدِّ مَا قَطَعَتْ قَلُوْصِيْ

وبذلك يتضح كيف غلب حبّ المال العاطفة الدّينية، وتفوّق الطّمع على التّعصّب المذهبيّ والعقديّ، وسار الشّعر في ركب المصلحة الذّاتية للشّاعر كما يقول ابن قتيبة: "والدّليل على صحّة هذا المعنى، وصدق هذا القياس، أنّ كُثَيّر عزة والكُميت بن زيد كانا شيعيّين غاليين في

<sup>(</sup>١) كثيَّر عزَّة، ديوانه، جمعه وشرحه: إحسان عبّاس، ص280، دار الثقافة، بيروت، 1971م.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص301-302.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص179.

التّشيع، وكانت مدائحهما في بني أميّة أشرف وأجود منها في بني هاشم، وما لذلك علّة إلاّ قوّة أسباب الطّمع"(١).

و هكذا نلاحظ التّحوّلات التي طرأت على غايات الشّعر، فقد كان المدح والهجاء في رحاب القبيلة ثم أصبحا مسخّرين للعقيدة، ثم تحوّلا إلى السّلطة. ويمكن تصنيف القوى الفاعلة في الشّعر والمتحكّمة في توجّهاته إلى ثلاث قوى، هي:



لقد انحسرت "هيمنة القبيلة" أمام "مدّ العقيدة"، ثم تراجعت "العقيدة" —نسبيًّا – أمام سلطة السيف و "سلطان المال". فقد تخلّى الشّاعر عن توجّهه المذهبيّ العقديّ ليكون المقابل مدحا للسلطة التي قد تكون على خلاف مذهبيّ أوحزبيّ معه. وهكذا أصبح الشّاعر مُلْكُا للسلطة (رغبة ورهبة)، وواجهتها الإعلامية، ولسانها على أعدائها، وهذا ما لم يزد في مكانة الشّاعر اجتماعيا أو سياسيا، وإن أرضاه مادّيّا، بل جعله في رأي النّقّاد من أهل الطمع الباحثين عن مصالحهم الشّخصيّة.

 $<sup>^{()}</sup>$  ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج $^{()}$ ، ص $^{()}$ 

# النُّقَّاد و ظَاهِرة التَّكَسُّب بالشِّعْر ..

إنّ ظاهرة التّكسّب بالشّعر كانت حاضرة في أذهان النّقاد العرب القدامى، إذ صاغوا نظريّاتهم النّقديّة التي بها كانوا يوجّهون الشّعراء، ويعينونهم على تجويد صنعتهم الشّعريّة. وكان لهذه الظّاهرة ميزانها عند الحكم على الشّعراء. فبقدر الانزلاق إليها أو التّورّع فيها يكون رفع الشّاعر وخفضه. ولعل أقدم كتاب أشار إلى هذه الظّاهرة أن يكون: "جمهرة أشعار العرب" لأبي زيد القرشي، لما ورد فيه من آراء النّقاد العرب في الشّعر الجاهليّ حول ظاهرة التّكسّب بالشّعر.

وكان ابن رشيق القيرواني أوّل من أفرد لها بابا خاصّا في كتاب "العمدة"، وتحدّث عن العلاقة التي ربطت الشّعر، ونالوا الرّتب، والسّعر، ونالوا الرّتب، واتّصلوا بالملوك"(١).

لقد حدث تحوّل في المعنى الذي به يرتفع الشّاعر مكانة بالمعنى الفقهيّ، ومنزلة بالمعنى الاعتباريّ. فهو في عصر صدر الإسلام كان يرتفع بقدر ما يُظهر من حميّة للدّين، أمّا في عهد الخلافة الأمويّة فقد أصبح مقياس الحظوة للشاعر أن ترضى عنه السّلطة التي يكون في خدمتها. فهو بقدر ما يرفع من شأن السّلطة يكون ارتفاع شأنه أيّا يكن دينه ومعتقده. فهذا الشّاعر الأخطل (ت: 92هـ)، "وكان نصرانيّا من تغلب، بلغت به الحال في الشّعر إلى أن نادم عبدالملك بن مروان، وأركبه ظهر جرير بن عطيّة الخطفيّ، وهو تقيّ مسلم"(٢).

ولئن كان النّقاد يشرّعون لما ينبغي أن يكون عليه الشّعر و يوجّهونه، فإنهم غالبا ما يكونون المُسجّلين للنّتائج الملموسة التي أدّت إليها الوظيفة الاجتماعيّة للشّاعر العربيّ (٢)، وذلك نزولا

\_

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص30.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج1، ص29.

<sup>(&</sup>quot;) جابر عصفور، الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، ط 3، ص347، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 1992م.

لواقع الشّعر وحاله الذي غدا عليه من ناحية، ورضوخا للواقع السّياسيّ الاجتماعيّ من ناحية أخرى.

وذاك أنّ الضّغوط الاجتماعيّة والسّياسية التي عانى منها الشّاعر كانت مسلّطة على قلم النّاقد. وكما كحال الشّاعر تماما، وإنّ الأطماع التي تولّدت في نفس الشّاعر لم يكن يخلو منها النّاقد. وكما كان الشّاعر يقدّم قصيدته المدحيّة ويتلقّى ثمنها، كذلك كان النّاقد يهدي كتابه ويأخذ ثمنه، وكما كان الشّاعر يتحوّل إلى مادح، كان النّاقد يؤيّد ذلك التّحوّل ويجعل من بواعث المدح أسبابًا تُبتغى لتحويد الشّعر. فالشّاعر والنّاقد في الرّغبة و الرّهبة يتساويان. وإنّ النّظر في مقدمة "ابن رشيق القيرواني" لكتابه "العمدة" يدرك هذا، حيث يقول لمن أهدى إليه كتابه: "فإنّ أحقّ من جنى ثمر الألباب، واقتطف زهر الآداب، متنزّها في عقول الحكماء، ومتفكّها في أقاويل العلماء، ...وأكرم في الله مثواه ونزله، وخصّ بالقرب ذويه وأهله، فاستوجب من جميل الذّكر وجزيل الذّخر ماهو أزين في الدّنيا، وأبقى في الآخرة، كالسّيّد الأمجد، والفذّ الأوحد، حسنة الدنيا، وعلم العليا، وباني المكارم، وآبي المظالم، رجل الخطب، وفارس الكتب: أبي الحسن علي بن أبي الرجال الكاتب، زعيم الكرم، وواحد الفهم، الذي نال الرئاسة، وحاز السياسة"(١).

بل إنّه يعلن أنّ ردّه لا يتأتّى، وأنّ حجّته لا يمكنه الاحتجاج بها إن كانت تؤدّي إلى عدم رضا من قدّم له كتابه كما يقول وهو يُفضّل الشّاعر على الكاتب: "ولم أهجم بهذا الرّد، وأورد هذه الحجة، لولا أنّ السّيد \_ أبقاه الله \_ قد جمع النّوعين، وحاز الفضيلتين، فهما نقطتان في بحره، ونوّارتان من زهره، وسيرد في أضعاف هذا الكتاب من أشعاره ما يكون دليلا على صدق ما قلته، إن شاء الله تعالى " (٢). فرأي النّاقد كان محكوما يوجّهه المال ورضا الممدوح، والواقع الشّعري وما آل إليه. وليس عجيبا والحال هذه أن يبقوا مسجلين للنتائج التي أدّت إليها وظيفة

(') ابن رشيق، العمدة، ج1، ص8.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص13.

الشّعر الاجتماعيّة، وأن يجعلوا من تلك النّتائج "بواعث" تبعث الشّعر وتتسبب في تجويده وإتقانه.

والملاحظ أنّ النّقد القديم يصدر عن موقفين في مسألة التّكسّب بالشّعر:

أوّلهما، موقف يرتبط بالنّظرة الاجتماعية الأخلاقية:

فالعرب تَعُدّ "سؤال النّاس" عارا، وسائل النّاس ـ اجتماعيّا ـ لا يمكنه احتلال مركز مرموق، ومكانة عالية، وإن كان شريفا ومن بيت سؤدد. وقد "كانت العرب لا تتكسّب بالشّعر" (۱)، وكم من شاعر كان ذا وجاهة فحطّ التّكسّب بالشّعر من قدره . فالشّعر "يضع من قدر الشّريف إن اتّخذه مكسبا، كالذي يؤثر من سقوط النابغة الذبياني بمدحه النّعمان بن المنذر، وتكسّبه عنده بالشّعر، وقد كان أشرف بني ذبيان" (۲). وقال ابن قتيبة عن النّابغة الذّبيائيّ: "وكان شريفا فغض منه الشّعر"، وهو لا يعني الشّعر مطلقا ، وإنّما ما كان من تكسّبه بشعره لدى المناذرة.

وكانت (عزّة النفس) من مقاييس النقد القديم في تقديم شاعر على آخر. فقد قدّم القرشيّ عمرو بن كلثوم على غيره لأنه "من قدماء الشّعراء، وأعزّهم نفسا، وأكثرهم امتناعا، وكان أبو عبيدة يقول: هو أجودهم" (٤)، فكونه عزيز نفس لا يسأل بشعره، بل جوادا كريما يُعطِي ولا يُعطَى جعله يرتفع على طبقته من الشّعراء، فضلا عن جودة شعره.

(') المرجع السابق، ج1، ص59.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج1، ص26.

<sup>(&</sup>quot;) ابن قتيبة، الشّعر والشّعراء، ج1، ص140.

 $<sup>(^{^{</sup>t}})$  القرشي، جمهرة أشعار العرب، ج1، ص80.

وقد ينحطّ شاعر رغم جودة شعره بسبب التّكسّب وسؤال النّاس كما كان من أمر الحطيئة (ت:54هـ) إذ يقول ابن سلاّم عنه: "كان جشعا سؤولا"(۱). وكان الأصمعي يرى أنّ شعر الحطيئة الحسن قد فسد "بحجاء النّاس، وكثرة الطّمع"، وهذه النّظرة النّقدية ذات البعد الاجتماعي كان يحكم بها بعض الشّعراء على أنفسهم وعلى غيرهم، كما فعل (الحطيئة) في حكمه حين سأله (ابن عباس) عن أشعر النّاس، "فقال الذي يقول (زهير):

وَمَنْ يَجْعَلِ المَعْرُوفَ مِنْ دُونِ عِرْضِهِ يَفِرْهُ، وَمَنْ لَا يَتَقِ الشَّتْمَ يُشْتَمِ وليس الذي يقول (النّابغة):

ولستُ بمستبقٍ أخًا لا تلمّهُ على شعثٍ أيُّ الرجالِ المهذّبُ بدونه، ولكن الضّراعة أفسدته كما أفسدت جرولا-يعني نفسه- والله لولا الجشع لكنت أشعر الماضين، وأما الباقون فلا تشكّ أيّ أشعرهم، قال ابن عبّاس: كذلك أنت يا أبا مليكة"(٢).

وحين قسم عبدالكريم النهشلي (ت: 405هـ) الشّعر إلى أقسام أربعة، جعل التّكسّب بالشّعر في باب الشّر كما في قوله: "الشّعر أربعة أصناف، ... ، وشعرٌ هو شرٌ كلّه، وذلك الهجاء، وما تسرّع به الشّاعر إلى أعراض النّاس، وشعرٌ يُتكسّب به، وذلك أن يحمل إلى كلّ سوق ما يُنفق فيها، ويخاطب كل إنسان من حيث هو، ويأتي إليه من جهة فهمه" (ألا وهذا يكون حين يصبح الشّعر "سلعة" والشّاعر "تاجرًا" يُحسِّن سلعته بكل وسيلة، وإن اضطرّ إلى تحسين القبيح وتقبيح الحسن. فالغاية والنّفس طامعة تبرّر كل وسيلة . على أنّ الشاعر قد يباح له استخدام

<sup>(&#</sup>x27;) ابن سلام، طبقاته، ج1، 111.

<sup>(</sup>٢) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص72.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ج1، ص88.

شعره ك"سلعة" إن "حلّت له الميتة" وشارف على الهلاك لسوء حاله، فيحلّ له مالا يحلّ لغيره إن"يكن به اضطرار تحلّ به الميتة، فأمّا من وجد البُلغة والكفاف فلا وجه لسؤاله بالشّعر"(١).

ويفرّق بعض النّقاد بين من يمدح ملكا، و من يمدح ويتكسّب ممّن هو أقلّ منه قدرا كالحطيئة، "فإن الأخذ من الملوك كما فعل النّابغة، ومن الرّؤساء الجلّة كما فعل زهير، سهل خفيف، ...، وقد كانت الشّعراء ترى الأخذ ممن دون الملوك عارا، فضلا عن العامّة وأطراف النّاس. قال ذو الرّمة يهجو مروان بن أبي حفصة (ت: 181هـ) بذلك، ويفتخر عليه أنّه لا يقبل إلا صلة الملك"(٢):

مُقَسّمةً مِنْ هَؤُلَاءِ و أُولائِكَا تَقُومُ بِهَا مَصْرورةً في رِدَائِكَا

عَطَايَا أَمِيْرِ المؤمِنِينَ ولم تَكُنْ ومَا نِلتُ حَتِّى شِبْتُ إلَّا عَطِيّةً

وقالوا عن الأعشى: "كان أوّل من سأل بشعره" ("). ومعلوم أن النّابغة كان أسنّ منه ونبغ بالشّعر قبله، لكنهم ربّما عدّوا الأعشى أوّل من تكسّب بشعره وسأل لأنّه كان أوّل من مدح غير الملوك وتكسّب منهم، بل مدح ملوك العجم الأكاسرة ونال عطاياهم، لذا قالوا عنه: "هو أشعر القوم، وقيل: وضعه إلحافه"(٤)، بينما النّابغة لم يتكسّب إلّا من المناذرة ملوك العرب.

و إنّ هذا يعني أنّ النّقاد قد نظروا إلى الشّعر من زاوية وظيفته. فهو، والحال هذه، لم يعد يؤدّي الوظائف التي كان يقوم بما في العصور السّابقة، بل تحوّل سلعة يملكها "المشتري" ويتحكّم في شروط جودتها. أمّا الشّاعر فلم يكن سوى "بائع" أو "تاجر" بضاعة "الشعر".

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشیق، العمدة، ج1، ص61.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج1، ص62.

 $<sup>(^{&</sup>quot;})$  ابن سلام، طبقاته، ج1، ص65.

<sup>(</sup>أ) القرشي، جمهرة أشعار العرب، ج1، ص75.

الجاحظ في رسالة أبي العاص ابن عبدالوهاب الثّقفي: "ما ظنّك بالشّعراء والخطباء الذين إمّا تعلّموا المنطق لصناعة التّكسّب؟ وهؤلاء قوم بودّهم أن أرباب الأموال قد جاوزوا حدّ السّلامة إلى الغفلة، حتى لا يكون للأموال حارس، ولا دونها مانع، فاحذرهم، ولا تنظر إلى برّة أحدهم، فإن المسكين أقنع منه، ولا تنظر إلى موكبه، فإن السّائل أعفّ منه" (١). وذكر الجاحظ أيضا في هذا الشّأن: "قال أبو عمرو بن العلاء: كان الشّاعر في الجاهليّة يقدّم على الخطيب لفرط حاجتهم إلى الشّعر، الذي يقيّد عليهم مآثرهم، ويفحّم شأنهم، ويهوّل على عدوّهم ومن غزاههم، ويهيّب من فرسانهم، ويخوّف من كثرة عددهم، ويهابهم شاعر غيرهم فيراقب شاعرهم . فلمّا كثر الشّعر والشّعراء، واتّخذوا الشّعر مكسّبةً، ورحلوا إلى السّوقة، وتسرّعوا إلى أعراض النّاس، صار الخطيب عندهم فوق الشّاعر" .

#### -وثانيهما: موقف منبثق من نظرة فنّية وإبداعيّة لهذا الفنّ:

فقد نظر النّقّاد إلى النتائج التي وصل إليها الشّعر، والواقع الفني الذي أضحى عليه، ولفتهم اهتمام الشّعراء بتجويد قصائد المدح التي يلقونها بين السّماطين وأمام ذوي السّلطة. ولاحظوا الفرق الفنيّ بين شعر الشّاعر لنفسه وبين ما يكون بقصد المدح والتكسّب، "وقد قيل: لكل مقام مقال، وشعر الشّاعر لنفسه وفي مراده، وأمور ذاته من مزح، وغزل، ومكاتبة، ومجون، وخمرية، وما أشبه ذلك، غير شعره في قصائد الحفل التي يقوم بها بين السّماطين: يقبل منه في تلك الطرّائق عفو كلامه، وما لم يتكلّف له بالا، ولا ألقي به، ولا يقبل منه في هذه إلا ماكان عحكّكا، معاودا فيه النّظر، جيّدا، لا غثّ فيه، ولا ساقط، ولا قلق"(").

<sup>(&#</sup>x27;) أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البخلاء، شرحه: محمد التونجي، أضاف متمماته: سامي الخوري، ط1، ص255، دار الجيل، بيروت، 2009م.

<sup>(</sup>۲) الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، ص175.

 $<sup>\</sup>binom{7}{1}$  ابن رشيق، العمدة، ج1، ص148.

فكان التقّاد يسجّلون تلك النّتائج التي يمكن عنونتها بأنّ "لسان الشّاعر أرض لا تخرج الزّهر حتى تستسلف المطر" (۱). وهذا المطر (أو الكسب) جعلوه من بواعث قول الشّعر. "وللشّعر دواعٍ تحثّ البطيء، وتبعث المتكلّف، منها الطّمع" (۲). وذلك أنّ "مدح الشّاعر على قدر العطيّة "(۳)، فقد قالوا إنّ "قواعد الشّعر أربعة: الرّغبة، والرّهبة...، فمع الرّغبة يكون المدح والشّكر، ومع الرّهبة يكون الاعتذار والاستعطاف" (ث)، وهذان الباعثان (الرغبة والرهبة) عدّهما النّقّاد من أهمّ البواعث المحفّزة على قول الشّعر.

وهكذا اعتبر النقاد (الفقر) من الدّواعي الّتي تحتّ الشّاعر على تجويد شعره وتحكيكه. فمن الشّعراء من "تحمي الحاجة خاطره، وتبعث قريحته، فيجود، فإذا أوسع أنف،وصعب عليه عمل الأبيات اليسيرة فضلا عن الكثيرة" (٥). وكأنّ الغنى مانع للطّموح الذي يدفع الشّاعر لقول الشّعر، فهو طلقٌ بالشّعر حال احتياجه، عيٌّ به حين يسدُّ حاجته. ورأى بعضهم أنّ الغنى قد يكون من بواعث تنقيح الشّعر، فيقول ابن رشيق: "وأفضل ما استعان به الشّاعر فضل غنى أو فرط طمع،...، وإنما ذلك لأنّ الشّاعر إذا صنع القصيدة وهو في غنى وسعة نقّحها وأنعم النّظر فيها على مهل، فإذا كان مع ذلك طمع قَوِيَ انبعاتها من ينبوعها، وجاءت الرّغبة بما في فائتها محكمة"(٢).

\_

<sup>(&#</sup>x27;) أبو إسحاق إبراهيم الحصري القيرواني، زهر الآداب وثمر الألباب، تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد، ط2، ج3، ص694، دار الجيل، بيروت، د.ت.

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص71.

<sup>(ً)</sup> أبو العباس عبدالله بن المعتز، طبقات الشعراء، تحقيق، صلاح الدين الهواري، ص98، دار ومكتبة الهلال، 2002م.

<sup>(</sup>ئ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص90.

 $<sup>(^{\</sup>circ})$  المرجع السابق، ج1، ص160.

<sup>( )</sup> المرجع السابق، ن.ص.

وقدّم النقّاد بعض الشّعراء \_ فنيّا \_ لجودة مدائحهم للملوك. فقد ذكر القرشيّ أنّ سبب تقديم الأعشى كونه: "أمدحهم للملوك، ...، عن أبي عمرو بن العلاء أنّه قال: عليكم بشعر الأعشى، فإنما أشبهه بالبازي الذي يصطاد ما بين الكركيّ والعندليب" (١)، "وكان أبو عمرو بن العلاء يقول: مثله مثل البازي يضرب كبير الطّير و صغيره" (٢)، هذا على الرّغم من "السّقوط الاحتماعيّ" الذي كانوا يصفون به الأعشى كونه كان لحوحا في المسألة، ويمدح الملك وأقلّ منه.

وبذلك أصبح الإبداع \_ حسب الرّؤية النّقدية القديمة \_ مرتبطا بقانوني "الرّغبة والرّهبة". على أنّ ذلك عندهم لا يطرد، بل قد يجوّد الشّاعر ويصل الذُّروة في القيمة الفنيّة لشعره بلا رغبة ولا رهبة، فمن "صنع الشّعر فصاحة ولسنا، ...، ولم يصنعه رغبة ولا رهبة، ...، فلا نقص عليه في ذلك، بل هو زائد في أدبه، وشهادة فضله، ...، وإنما فضّل امرؤ القيس وهو من هو لما صنع بطبعه، وعلا بسجيّته، عن غير طمع ولا جزع"(").

يُفهم إذن من ذلك أنّ "القيمة الفنيّة" لشعر التكسّب لم تسقط، بل لعل الشّعر ازداد بها توهُّجًا، وأعلت البواعث الجديدة من قيمته فنيّا، وأنّ ماسقط هو (مكانة) الشّاعر اجتماعيّا، حيث برز بالإضافة إلى النّموذج الأصليّ "الحكيم"، نموذج مختلف تماما هو نموذج الشّاعر المادح المتكسّب، وهما في صراع اجتماعيّ، وتجدهما في شاعرين متباينين، أحدهما لايزال يحافظ على أصالة الشّعر وحكمته، والآخر ينخرط في المدح والتّكسّب. وقد يجتمعان في شاعر واحد، فتحده متكسّبا حينا متعفّفا حينا آخر. ومن ثمّ كان التّضادّ بين نموذجين هما الشّاعر الحكيم والشاعر المادح، وكلاهما مواجه لنقيضه في حضور متزامن منقسم على نفسه، وفي علاقات

(') القرشي، جمهرة أشعار العرب، ج1، ص75.

<sup>( )</sup> ابن سلام، طبقاته، ج1، ص66.

 $<sup>(^{&</sup>quot;})$  ابن رشيق، العمدة، ج1، ص27.

إبداعيّة منقسمة بدورها"(۱). فوجود نموذج الشّاعر المادح المتكسّب بشعره لا يعني اختفاء نموذج الشّاعر الحكيم أي "النّموذج الأصلي" للشّاعر، بل هما يأتلفان، وقد يعتملان داخل الشّاعر نفسه كنموذجين متصارعين أحيانا ومنسجمين أحيانا أخرى.

ويتبيّن ثمّا سبق "انحدار مكانة الشاعر على المستوى الاجتماعي لعلاقات القبيلة، وعلى المستوى المعرفي المرتبط بمصدر الخبرة ومنبع الحكمة" (٢). أمّا الانحدار على المستوى الاجتماعي فعامله الوقوع في دائرة التّكسّب بالشّعر، وأمّا الانحدار على المستوى المعرفي فعامله الأوّل القرآن وماكان من تحجيمه للشّعراء وإعادتهم إلى المستوى الإنساني الطّبيعيّ، وتحطيمه لأسطورة شيطان الشّعر. وأمّا العامل الثّاني لانحدار مكانة الشّاعر على المستوى المعرفيّ، فيرتبط بسقوط هيبة الشّاعر اجتماعيًّا بفعل التّكسّب بالشّعر، وهو الذي أدّى إلى سقوط تمثال "النّموذج الأصليّ" للشّاعر، الّذي كان فوق التّكسّب بالشّعر.

(') عصفور، غواية التراث، ص121.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص118.

### تراجُع مكانة الشّاعر أمام ظهور النّاثر ـ الكاتب

إنّ انتقال العرب من مرحلة (القبيلة) إلى مركزيّة الدّولة، كان يعني انتهاء عهد الشّفاهية وبدء عهد الكتابة، وبداية النّهاية لعهد الارتجال الذي هو سمة العرب كما في قول الجاحظ: "كلّ شيء للعرب فإنما هو بديهة وارتجال" (۱). وهذا يعني ابتداء عهد جديد يصبح للكتابة فيه شأن و أيّ شأن. ولا ينسحب لفظ (الكتابة) على (النّثر) الذي يقابله الشّعر، بل على الكتابة كنظير (للشّفاهية). فالشّعر ليس هو (الشّفاهية) بل هو "ديوان العرب" الذي كان ينتقل "ذاكرة" شفاهيّة. وكذا النّثر، فهو بفروعه، وكمقابل للشّعر لايمكنه أن يكون البديل له، ولكنّ الكتابة استطاعت أن تكون بديلا للشّفاهية في عهد التّدوين والتّنظيم.

ويبدو أنّ عصر "ابن رشيق" القيرواني قد علا فيه الجدل حول الشّعر والنّر، وأيهما أفضل و أشرف. وإنّ الشّاهد الدّليل على ذلك ما افتتح به ابن رشيق كتابه "العمدة" من مقارنة بين الشّعر والكتابة أو النّر، وما تخلّل ذلك من دفاعه عن مكانة الشّعر ومحاولته تبيين موقف الإسلام منه، والرّد على المنتصرين للنّر من الكُتّاب. ويقول ابن رشيق في مكانة الشّعر من النثر عند العرب: "فقد وجدت الشّعر أكبر علوم العرب، وأوفر حظوظ الأدب، وأحرى أن تقبل شهادته، وتمتثل إرادته لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنّ من الشعر لحكما) ... مع ما للشّعر من عظيم المزية، وشرف الأبية، وعزّ الأنفة، وسلطان القدرة، ووجدت النّاس مختلفين فيه، متخلّفين عن كثير منه، ... ولعلّ بعض الكتّاب المنتصرين للنّر، الطّاعنين على الشّعر، يعتج بأنّ القرآن كلام الله منثور، وأنّ النبي صلى الله عليه وسلم غير شاعر، ... فكما أن القرآن أعجز الشّعراء وليس بشعر، كذلك أعجز الخطباء وليس بخطبة، والمترسّلين وليس بترسّل، وإعجازه الشّعراء أشدّ برهانا، ألا ترى العرب كيف نسبوا النّبي صلى الله عليه وسلم إلى

<sup>(&#</sup>x27;) الجاحظ، البيان والتبيين، ج2، ص28.

الشّعر لما غُلبوا وتبيّن عجزهم؟ فقالوا: هو شاعر، لما في قلوبهم من هيبة الشّعر وفخامته، وأنّه يقع منه ما لا يلحق، والمنثور ليس كذلك"(١).

ثمّ عاد ليتحدّث عن مكانة الشّاعر قياسا إلى مكانة الكاتب في عهد الكتابة، فيقول: "واحتج بعضهم بأنّ الشّعراء أبدا يخدمون الكتّاب، ولا تجدكاتبا يخدم شاعرا، وقد عميت عليهم الأنباء، وإنما ذلك لأنّ الشّاعر واثق بنفسه، مدلّ بما عنده على الكاتب والملك، فهو يطلب ما في يديه؟ وإنما صناعته فضلة في أيديهما ويأخذه، والكاتب بأيّ آية يفضل الشّاعر فيرجو ما في يديه؟ وإنما صناعته فضلة عن صناعته، على أن يكون كاتب بلاغة. فأمّا كاتب الخدمة في القانون وما شاكله فصانع مستأجر، مع أنّه كان لأبي تمام والبحتري قهارمة (٢) وكتّاب (٣). ويفرّق في عبارته الأخيرة بين نوعين من الكُتّاب، الكاتب البليغ الذي صنعته فضلة صنعة الشّاعر، وكاتب الخدمة الذي هو دون البليغ وإنما هو صانع أجير. ثم يذكر أنّه قد كان للشّعراء كتّاب كما أنه أصبح للكتّاب شعراء يمدحوضم ويطمعون في نوالهم. وهو يرى أنّ أخذ الشّاعر من الكاتب إنما هو مزيّة للشّاعر لأنه بما يملكه من صناعة استطاع أن يأخذ من الكاتب ومن الملك، بينما صناعة الكاتب لا تؤهّله للطّمع بما في يدي الشاعر.

لقد حاول ابن رشيق إقناع المتلقيّ في عصره بأنّ الشّاعر لا يزال متربّعا على عرشه الذي كان له، ولاتزال تحيطه تلك الهالة المقدّسة حين كان "يشعر بما لا يشعر به غيره"، و قبل أن تتغير وظيفة الشعر، فيصبح متردّدا على القصور مطلوبا ثمنه. على أنّه لا يمكن الاقتناع إلّا بأنّ الشّعر كان وبقي الفنّ العربيّ الأوّل الذي لا تزاحمه الفنون الأخرى. أمّا أنّ الشّاعر هو "المدِلّ" على

(1) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص8-9-12.

<sup>( )</sup> القهرم: السيد.

 $<sup>(^{&</sup>quot;})$  ابن رشيق، العمدة، ج1، ص $(^{"})$ 

الكاتب، فهذا ما ينفيه واقع الشّاعر والكاتب حين يُرى الكاتب في مركز السّلطة والشّاعر في حضرته إمّا مادحًا أو منادمًا.

لقد علا شأن الكتابة ومعها ارتفع شأن الكاتب، و لكن لم يعل التشر بقدر مااعتلى شأن الكاتب، وليس الشّعر هو من سقط شأنه بل كان السّقوط في وضع الشّاعر. و اعتلى الكاتب لحاجة السلطة إليه، كما كانت أيضا بحاجة إلى الشّعر والشّاعر. على أنّ الكاتب كان قد أدرك أهيّته فاعتلى بقدرها، وأصبح لقدر الكتابة فيه في الدّيوان، بينما لم يع الشاعر هذه الحقيقة، واستسلم لواقعه الذي أخضعه للكاتب متكسّبا. "وإذ ينحدر الشّاعر عن مكانته القديمة التي احتلها في التراث الشفاهي للجاهلية، حيث نُرّل منزلة الأنبياء، فإنّه يفقد الكثير من الخصائص المعرفية التي انطوى عليها نموذجه الأصليّ، ويكتسب خصائص جديدة ناتجة عن علاقات المعرفية التي انطوى عليها نموذجه الأصليّ، ويكتسب خصائص جديدة التي أخذ يحتلّها مع المنفعة المدينية التي دخل طرفا فيها، ... ويرتفع الكاتب في منزلته الجديدة التي أخذ يحتلّها مع غلبة النّرعة الكتابيّة على الثقافة، وسيطرة علاقات المدنية على الدّولة، ومن ثمّ تحوّله إلى أحد الذين يتوجّه إليهم الشاعر بالمديح طالبا العطاء، أو المنادمة طالبا الرّضا، خصوصا بعد أن صار الكاتب شعار المملكة وعلامة السّلطنة والرّكن الرّكين في الدّولة"(١).

إنّ الدّليل البارز على ما وصل إليه الكاتب من علوّ وارتفاع في رحاب الدّولة، مااستحدث الخليفة العبّاسيّ الواثق (ت: 232هـ) من أمر وقوف جميع النّاس لمحمد بن عبدالملك الزّيّات (ت: 233هـ)، الوزير الكاتب، ولا يستثنى أحد في دار الخلافة من هذا الأمر (٢)، بينما "لم يبق أمام الشّاعر سوى التّردد على أبواب الأمراء والرّؤساء يمدحهم ويأخذ عطاياهم، ورغم أنّ هذه الحالة ليست بالجديدة فإنّ الذي يسترعى الانتباه هو تجريد الشّاعر من الهالة النبيلة

(') عصفور، غواية التراث، ص186.

( ) ابن رشيق، العمدة، ج2، ص148.

التي كانت تحيط باسمه وتشبيهه بالمركدي الذي يستجدي النّاس من أجل العيش" (١). ويعود زوال الهالة التي كانت تحيط بالشّاعر إلى تغيّر وظيفة الشّعر. فبعد أن كان "ديوان العرب" الذي ليس لهم ديوان غيره، غدا متجرا يأنف منه أصحاب المناصب كما يقول ابن خلدون: "فصار غرض الشّعر في الغالب إنما هو الكذب والاستبعاد لذهاب المنافع التي كانت فيه للأوّلين، ... وأنف منه لذلك أهل الهمم والمراتب من المتأخّرين، وتغيّر الحال وأصبح تعاطيه هُجنة في الرّئاسة ومذمّة لأهل المناصب الكبيرة"(١).

وفي ضوء هذا التّحوّل الكبير والخطير في العلاقة التي تجمع الشّاعر بالكاتب، وانقلاب الحال بالشّاعر، كان حدوث توتّر وصراع مكتوم بين الكاتب ذي المجد الحاضر، والشّاعر صاحب المجد الآفل أمرا محتّما. وقد وصل هذا التّوتر ذروته في العلاقة التي جمعت بين الشّاعر أبي تمام والكاتب محمد بن عبدالملك الزّيّات، حيث كان الوصل بينهما نوعا من الفصل (٦). ففي الوقت الذي كان فيه أبو تمّام يمدح الزّيّات، لم يكن يفوته التّعريض به وبالكتابة، حين يجعل النثر ذلك المتطفّل الذي يتغذّى من نُسخ الشّعر، وذلك في قوله من قصيدة يمدح بما الزّيات (١٠):

خُذْهَا مُغَرَّبَةً في الأرضِ آنسَةً مِنْ كُلِّ قَافِيَةٍ فِيهَا إذا اجْتُنِيَتْ الْجِدُّ والْهَزُّلُ في تَوْشِيعِ خُمَتِهَا الْجِدُّ والْهَزُّلُ في تَوْشِيعِ خُمَتِهَا لا يَسْتَقِي مِن جَفِيْرِ الْكُتبِ رَوْنَقُهَا

بِكُلِّ فَهْمٍ غَرِيْبٍ حِينَ تَغْتَرِبُ مِنْ كُلِّ مَا يَجْتَنِيْهِ المَدْنفُ الوَصِبُ والنُّبْلُ والسُّخْفُ والأَشْجانُ وَالطَّرَبُ ولمَ تَزَلْ تَسْتَقِيْ مِن بَحْرِهَا الكُتُبُ

<sup>(&#</sup>x27;) كيليطو، الأدب والغرابة، ص57.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن خلدون، مقدمته، ص581.

<sup>(&</sup>quot;) ينظر: عصفور، غواية التراث، ص187.

<sup>(</sup>ئ) أبو تمام، ديوانه، تقديم وشرح: محيى الدين صبحي، ط1، ج1، ص167، دار صادر، بيروت، 1997م.

إنّ هذا التّعريض من الشّاعر يقابله تعريض مضادّ من الكاتب الزيّات، فيذكّر الشّاعرَ برخص بضاعته من الشّعر حين يتنقل به مادحا من يستحقّ ومن لا يستحقّ، وذلك في أبيات أرسلها الزيّات إلى أبي تمّام، يقول(١):

رَأَيْتُكَ سَمْحَ البيعِ سَهْلًا وَإِنَّمَا فَأَمَّا إِذَا هَانَتْ بَضَائِعُ مَالِهِ فَأَمَّا إِذَا هَانَتْ بَضَائِعُ مَالِهِ هُوَ المَاءُ إِنْ أَجْمَعْتَهُ طَابَ وِرْدُهُ فَيْرَدُهُ فَيْرَدُهُ فَيْرَدُ أَبُو مَامِ على هذا التّعريض بقوله (٢٠):

يُغَالَى إذا مَا ضَنَّ بِالشَّيْءِ بَائِعُه فَيُوشِكُ أَنْ تَبْقَى عَلَيْهِ بَضَائِعُه ويُفْسِدُ مِنْهُ أَنْ تُبَاحَ شَرَائِعُه

> أَبَا جَعْفَرٍ إِنْ كَنتُ أَصْبَحْتُ شَاعِرًا فَقَدْ كُنْتَ قَبْلِيْ شَاعِرًا تَاجِرًا بِهِ فَصِرْتَ وَزِيرًا والوِزَارَةُ مَكْرَعُ وكَمْ مِنْ وَزِيْرٍ قَدْ رَأَيْنَا مُسَلَّط وللهِ قَوْسُ لا تَطِيْشُ سِهَامُهَا

أُساهِلُ في بَيْعي لَهُ مَنْ أَبَايعُهُ تُسَاهِلُ مَنْ عَادَتْ عليكَ مَنافِعُهُ تُسَاهِلُ مَنْ عَادَتْ عليكَ مَنافِعُهُ يَعُصُّ بِهِ بَعْدَ اللّذاذَةِ كارِعُهُ فَعَادَتْ وَقَدْ سُدَّتْ عليهِ مَطالِعُهُ فَعَادَتْ وَقَدْ سُدَّتْ عليهِ مَطالِعُهُ وللهِ سَيْفٌ لَيْسَ تَنْبُو مَقَاطِعُهُ

و إنّ في ردّ الزّيّات على أبي تمام ما يحيل إلى الحالة المزرية التي وصل إليها الشّاعر. فهو ليس إلا صاحب بضاعة يبيعها إلى الكبير والصّغير، والرّفيع والوضيع، كما أنّ في ردّ أبي تمام على الزيات وقوله "فقد كنت قبلي شاعرا" ما يشير إلى أن سمة "شاعر" قد غدت في عصرهما وضعا متدنّيا. وهذا خلاف حال الكاتب الذي لا يتّصل إلاّ بالكبراء من الخلفاء وأصحاب المناصب الرّفيعة، كما أنّ للكتّاب عامّة الحظوة عند الخلفاء حتى غدوا هم أنفسهم من أصحاب السّلطة، على كالرّغم من النّهايات المأسويّة التي حلّت بكثير منهم، عند تماديهم بالتّضخّم السّلطوي الذي

<sup>(&#</sup>x27;) أبو بكر بن يحيى الصولي، أخبار أبي تمام، حققه وعلق عليه: خليل محمود عساكر، ط 3، ص21، دار الآفاق الجديدة، بيروت، 1980م.

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، +1، -10.

يخشاه الخلفاء على أنفسهم في دولتهم، وذاك ما حاول أبو تمام تذكير الزّيّات به في ردّه عليه حتى لا يغتر بالوزارة فيتعالى على الشّعراء.

وكان من آثار خضوع الشّاعر للكاتب خضوع الشّعر للنثر، وهيمنة مقاييس النّثر على نقد الشّعر. فقد نشأ النّقد الأدبيّ تقريبا في بيئة الأدباء من الكتّاب، وأوحى الكتّاب للنقد بغالب نظريّاته، وذلك في وقت انشغال النقاد بجوانب نقدية لغوية ليس غايتها "الشّعر كفن"، بل الشّعر "كشواهد لغويّة تفسيريّة". ويتّضح هذا في قول الجاحظ: "طلبت علم الشّعر عند الأصمعي فوجدته لا يحسن إلّا غريبه، فرجعت إلى الأخفش فوجدته لا يتقن إلاّ إعرابه، فعطفت على أبي عبيدة فوجدته لا ينقل إلاّ ما اتّصل بالأخبار، وتعلّق بالأيام والأنساب فلم أظفر بما أردت إلا عند أدباء الكتّاب كالحسن بن وهب، ومحمد بن عبدالملك الزيّات" (١٠). وإنّ عبارة الجاحظ الأخيرة تبين أنّ علم الشّعر كان قد اختص به الكتّاب، وبالتالي فقد كانت البدايات النقدية المحترفة من قِبَلهم، وهذا ما حرّ على الشّعراء الويلات النقدية وجعل شعرهم تحت سياط المقاييس النّثرية لا الشّعرية.

وقد كان النقاد جُلساءَ الكتّاب، يسمعون الشّعر في مجالسهم، ويتأثّرون بآرائهم حول الشّعر والشّعراء. يقول ثعلب: "أنا أعاشر الكتّاب كثيرا وخاصّة أبا العبّاس بن ثوابة، وأكثر ما يجري في مجالسهم شعر أبي تمام ولست أعلمه، فاختاروا لي منه شيئا" (٢). وإنّ في هذه العبارة لثعلب ما يدل على تبعية النّاقد للكاتب، وأسبقيّة الكاتب لمتابعة الجديد في الشّعر، وتوقّف علم النّاقد على القديم. ويظهر جليّا أيضا تأثّر النّقد بمجالسة الكتّاب والسّماع منهم. فقد جعل ابن طباطبا الشّعر كالرّسائل ذات الفصول، يقول:" إنّ للشّعر فصولا كفصول الرّسائل، فيحتاج

(') ابن رشيق، العمدة، ج2، ص46-47.

<sup>(&#</sup>x27;) الصولي، أخبار أبي تمام، ص15.

الشّاعر إلى أن يصل كلامه على تصرّفه في فنونه صلة لطيفة فيتخلّص من الغزل إلى المديح" (1). فما الذي يجعل الشّعر يقال كالنّثر أو الرّسائل؟ وما الذي يدفع إلى أن تتعدّد موضوعاته داخل القصيدة الواحدة إن لم يكن ذلك اتّباعا للشّكل التّقليدي الموروث عن الشاعر القديم؟ وبذلك أضحى النّص الشّعري بين سندان تقاليد الشّعر القديم، وبين مطرقة تعاليم الكتّاب المتنفذين وذوي الكلمة العليا.

لقد كاد ابن طباطبا أن يصل بالنقد القديم إلى درجة تصله بالنقد الحديث من جهة القول في الوحدة العضوية للقصيدة، وذلك في مثل قوله: "يجب أن تكون القصيدة كلها ككلمة واحدة في اشتباه أولها بآخرها، نسجا وحسنا، وفصاحة وجزالة ألفاظ ودقة معان، وصواب تأليف، ويكون خروج الشاعر من كل معنى يصنعه إلى غيره خروجا لطيفا على ما شرطناه في أول الكتاب حتى تخرج القصيدة كأنها مفرغة إفراغا كالأشعار التي استشهدنا بها في الجودة والحسن واستواء النظم لا تناقض في معانيها ولا وهي في مبانيها، ولا تكلف في نسجها تقتضي كل كلمة ما بعدها ويكون ما بعدها متعلقا بها مفتقرا إليها..." (٢٠). ولكنّ انقياده التام للتقليد الشّعري القديم من جهة تعدّد موضوعات القصيدة، وعدم جرأته في الخروج على "عمود الشّعر"، منعه من أن يصل بالقصيدة إلى مفهوم "الوحدة العضوية" التي تحدّث عنها النّقد الحديث.

و إنّ النّاظر إلى حال الكُتّاب فيما بين القرنين الثّالث والرّابع الهجريّين وما بعدهما، يرى أنّ الكتّاب قد بلغوا من الهيبة والمكانة العلمية والاجتماعية الدّرجة التي تُقدى إليهم فيها "الكتب النقدية" بعد الفراغ منها. فقد أهدى الجاحظ كتابه (الحيوان) إلى الكاتب الوزير (محمد بن عبدالملك الزيات)، وأهدى (ابن رشيق) كتابه (العُمدة) إلى الكاتب (أبي الحسن علي بن أبي

(') ابن طباطبا، عيار الشعر، ص126-127.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص126.

الرجال)، كما كان كتاب (الصّناعتين) لأبي هلال العسكري (ت: 395هـ) مديجا بكلمات التبحيل للكاتب (الصّاحب بن عباد) الذي كان يسمّيه "بالأستاذ"، ومتأثرا بكثير من آرائه في الشّعراء، كما مع الشّاعرين البحتري والمتنبي (۱). و كان القاضي الجرجاني (ت: 392هـ) قد استطاع الخروج من هيمنة فكر الكتّاب ونقودهم، وذلك في كتابه (الوساطة بين المتنبي وخصومه) على الرّغم من مصاحبته للصّاحب بن عباد الذي لم يكن معجبا "نقديّا" بالمتنبي، ولذلك احتل كتاب (الوساطة) محلا كبيرا في السّاحة النقدية منذ ظهوره إلى زماننا لاستقلال صاحبه في الرّأي النقديّ، و "عدم نزوعه إلى الإيمان التقليدي برأي سواه، ولو كان مأتاه من أشد من يؤثرهم ويحفظ لهم أوفي الذّكريات"(۱).

ولقد كان لبروز الكُتّاب واحتضائهم النّقّاد ومجالستهم ما جعل النّقد يخلط كثيرا بين لغة النّشر ولغة الشّعر، وتختلط كثيرا التّوجيهات المرسلة إلى الكاتب بالتّوجيهات المرسلة إلى الشّاعر، كما في قول صاحب (الصّناعتين): "أحسنوا معاشر الكتاب الابتداءات إنحن دلائل البيان، وقالوا: ينبغي للشّاعر أن يحترز في أشعاره ومفتتح أقواله ممّا يتطيّرون منه ويُستحفى من الكلام" ("). وهكذا لم يفصل بين خطابه للكاتب و بين خطابه للشّاعر، وجعل القصيدة كالرّسالة تفتتح بما لا يتسبّب في تطيّر المرسل إليه من الملوك وذوي السلطة وتشاؤمه، متناسيا أنّ للشّاعر من الخيال والتّجريد ما ليس للنّاثر، وأن للشّعر لغته التي تميزه عن لغة النثر كما يقول جون كوين: "الشّعر فيما نرى ليس هو النثر مضافا إليه شيء مّا، ولكنّه (المضادّ للنثر) وإنه من هذه الزاوية يبدو شيئا سلبيّا تماما كأنه شكل (معتلّ) للغة، لكنّ هذا العنصر الأوّل يتضمّن عنصرا ثانيا

راً) ينظر: أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري، الصناعتين، تحقيق:علي محمد البحاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، ص142، المكتبة العصرية، بيروت،1986م.

(') محمد عبد المنعم خفاجي، الحياة الأدبية في العصر العباسي، ط1، ص370، دار العالم العربي، القاهرة، 2011م. (') أبو هلال العسكري، الصناعتين، ص451.

إيجابيّا هو أنّ الشّعر لا يهدم اللّغة العاديّة إلاّ لكي يعيد بناءها وفقا لتخطيط أسمى، فالهدم الذي تحدثه (الأداة) يتلوه بناء على نمط آخر "(١).

هكذا تراجع الشّاعر وبرز الكاتب على حساب الشّعر ونقده، فأخضع الكاتب الشّاعر وشعره لسلطته ومقاييسه، واحتضن النّقد الأدبيّ فصدر عنه وأسهم في عدم تقبّل النّقد لتطوّر الشّعر وتحديثه، وتسبب هذا في الصّراع الناش ئ بين النّاقد والشاعر المحدث في القرن الثاّلث هجريّا كما سيّهاول في الباب الموالي بمشيئة الله.

<sup>(&#</sup>x27;) جون كوين، النظرية الشعرية، ترجمة وتقليم وتعليق: أحمد درويش، ط4، ص72، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1999م.

## الباب الثّالث

# استعادة ملكيّة النّصّ الشّعريّ :

# "الحدث التّمّامي"

- الفصل الأول: الشّعر المُحدث.. الماهيّة والمضمون
  - الفصل الثاني: الحدث التّمّاميّ..

"النّصّ الشّعريّ واقعًا في ملكيّة شاعره"

#### تمهيد ..

استطاع الشّاعر في العصر الأمويّ أن ينتقل بشعره من الضّمير الجمعيّ (نحن)، إلى النّرعة الذاتيّة (الأنا)، وإن لم يكن انتقالا كليًّا. ف(النّحن) لم تكن لتختفي تماما في ظلّ مجتمع "أعرابيّ" بدويّ تسيطر عليه الرّوح الجماعيّة، وفي عصر إسلاميّ تمثّل الرّوح فيه نظرة الإسلام الرّامية إلى المصلحة الجماعيّة لا الفرديّة.

ولم تكن عرى الرّوابط بين الشّاعر وقبيلته قد انقطعت، وإن كان الشّرخ بينهما قد اتّسع من خلال بحث الشّاعر عن مصلحته الخاصّة التي بسببها تغيّرت مكانة الشّاعر وتغيّرت وظيفة الشّعر. وفي فترة التّحوّل من الجماعيّة إلى الفرديّة أو الذّاتيّة، كان الشّاعر يتحوّل بشعره إلى سلعة تخضع لمواصفات المشتري. وهذا (المشتري) قد يكون (الممدوح)، وقد يكون (الرّاوي)، وقد يكون (الناقد). فالشّاعر استقلّ شيئا مّا عن روابط الجماعة المعتمدة عليه، لكن الشّعر لم يستقلّ وبقي مملوكا رهينا. وكلّ ما تغيّر هو هويّة (المالك)، إذ انتقلت ملكيّة الشّعر من (الجماعة) إلى (الفرد) الّذي ليس هو الشّاعر بل (المشتري).

ومع أواخر القرن التّاني وبدايات القرن التّالث الهجريّ، كان الشّعر ينتقل من كونه الأعرابيّ إلى الكون الحضريّ مع بشّار بن برد وصحبه، ثم يضيف إليه رائد التّحديد الشّاعر "أبو تمام" الكثير من سمات الشّعر الجديد "المخترع"، وهو ما عُرف نقديا بـ"فنّ الصنعة".

والسؤال الذي يمكن طرحه هنا: متى وكيف استطاع الشّاعر أن يستقلّ بشعره كما بدأ الاستقلال بذاته؟

في هذا الباب سيحاول البحث الإجابة عن هذا الستؤال من خلال فصلين. أولهما سيتناول بدايات الشّعر المحدث وكيف تناولته المدوّنة النّقديّة. أما الفصل الثاني فسيكون لمن تسلّم راية التّحديث وأوقفها على سوقها ذوقا وعقلا يؤهّلانه للاستقلال بنصّه الشّعري، والمعنيّ هو الشّاعر أبو تمام "أستاذ المحدثين".

# الفصل الأول

الشّعر المحدث.. الماهيّة والمضمون

-ماقبل الحدث التمّامي

-زمانيّة الحدث التّمّامي

-نسقيّة الخطاب النّقدي

بدأ الجال العربي مع أواخر العصر الأمويّ وبدايات العصر العبّاسيّ يتّخذ الحواضر والمدن مُقاما، أي بدأ ينتقل من عالم البداوة إلى عالم الحضارة. وحدث أنْ "استقرّ العرب لهذا العهد وتحضّروا، وامتزجوا امتزاجا قويّا بالشّعوب الأجنبيّة بالمصاهرة والمعاشرة والولاء. ونقلوا عنها كثيرا من نظمها وآدابها، وخاصة عن الفرس الذين نصروا العبّاسيّين وظاهروهم إلى أن تمّ الغلب لهم على بني أميّة. ويبدو أنفّم أسرفوا في الاقتباس من الفرس إسرافا، وتكلّفوا في النّقل عنهم تكلّفا، حتى ليصف الجاحظ دولة بني العبّاس بأنّا (عجمية خراسانية) وحتى ليسمّي جرجي زيدان العصر العبّاسيّ الأوّل (العصر الفارسيّ)"(۱).

وتبعا لما حدث للحياة من تغيرات حضارية واجتماعية وثقافية احتاج الفن إلى شعراء يعبرون بشعرهم عمّا حدث للمجتمع العربي الإسلامي من صور هذا الانتقال بكامل تعقيداته ومفرداته الجديدة، ويحافظون في الوقت نفسه على جزالة الشّعر العربيّ في عصوره السّابقة وفخامته. وقد حدث هذا بالفعل إذ ظهر الشّعراء المتأثّرون بالحضارة الجديدة، والمثقّفون بثقافات عدّة وقرها لهم عصرهم الغنيّ علميًّا وحضاريًّا. فهم متنوّعو المعارف يقطفون من كنوز الفكر ما يزيد خيالهم خصوبة، وينغمسون في نعومة العيش فيرهف إحساسهم ويرقّ شعرهم. وبعد أن كان الشّاعران (الطّرمّاح) و (الكُميت) شذوذا بين الشّعراء الأموييّن لحضريّتهما، "إذا الشّعراء جميعا يتحضّرون على شاكلة الطّرمّاح والكُميت، ولقد كانا هما و أضرابهما في العصر الشّعراء جميعا يتحضّرون على شاكلة الطّرمّاح والكُميت، ولقد كانا هما و أضرابهما في العصر الأمويّ شذوذا بين حرير والفرزدق والأخطل وذي الرّمّة وأمثالهم ممّن ملأوا العراق بأشعارهم، صادرين فيها عن سليقة عربيّة سليمة وفطرة بدويّة صحيحة. أمّا في البادية كما كان الشّأن في الحال، إذ أصبحت الكثرة الكثيرة من الشّعراء تنشأ في المدن لا في البادية كما كان الشّأن في

(١) حسين عطوان، مقدّمة القصيدة العربيّة في العصر العبّاسيّ الأوّل، ط2، ص12، دار الجيل، بيروت، 1987م.

زمن الأموييّن، وليس هذا فحسب فإنّ كفّة الفرس رجحت على كفّة العرب لا في شؤون الدّولة والسّياسة فقط بل أيضا في الشّؤون الأدبيّة والعقليّة"(١).

وكان أن نظم الشّعر شعراء من غير العرب، أي من أبناء الحضارات التي شملتها الفتوحات الإسلامية، والذين أتقنوا العربية كأبنائها وأظهروا فيها فصاحة وبلاغة، ومنهم من تنقّل في البادية وتلقّى الفصاحة عن أهلها كالشّاعر بشّار بن برد (ت: 176هـ). ويمكن القول إنّ "الشّعر العربي في القرنين الثّاني والثّالث، ...، يوضّح أنّ تأثيرات واسعة أحدت تؤثّر في صورته، فقد كان أكثر من ينظمونه من الأجانب وخاصّة الفرس، وكانوا متحضّرين تحضّرا أقبلوا فيه على كثير من فنون اللّهو والمجون، كما كانوا مثقفين ثقافة واسعة نوّعت أفكارهم وخواطرهم، وأحجت عقولهم وأذها فهم، فانطلقوا يعبّرون بالشّعر عمّا أصابوا من كنوز المعرفة، ويصوّرون ما يجول في نفوسهم من نزعات وأحاسيس، فإذا بنا إزاء عصر جديد، وهو عصر لا تنقطع فيه الصّلة بين ماضي الشّعر وحاضره، فقد وضع الشّاعر العبّاسيّ نصب عينيه نموذج الشّعر القديم وحوّل كلّ ما يتضمّنه هذا النّموذج من معان وصور إلى عصره، وأضاف إليها حشودا من معان وصور جديدة، وألّف من ذلك كلّه نموذجه الحديث، ...، فهو في المديح والشّعر الرسميّ أقرب وصور جديدة، وألّف من ذلك كلّه نموذجه الحديث، ...، فهو في المديح والشّعر الرسميّ أقرب المقديم منه في شعر الغزل" (٢).

ويعني ذلك أنّ الشّاعر العبّاسيّ قد اتّخذ طريقين لشعره، طريقا نهج فيه النّهج الرّصين الّذي يحذو فيه حذو القدماء بمقدماتهم الشّعرية المعروفة، وألفاظهم الرّصينة ومعانيهم الجزلة، وطريقا آخر قدّم فيه لنفسه المتعة الشّخصية، وهو الشعر "الذّاتي" الذي يعبّر فيه عن رؤاه الخاصّة بألفاظه الحضريّة الرّقيقة السّهلة، وأوزانه الخفيفة القصيرة، متحلّلا فيه من قيود الشّعر القديم ومن قيود اللّغويين.

(') شوقي ضيف، الفنّ ومذاهبه في الشّعر العربيّ، ط13، ص120، دار المعارف، القاهرة، د.ت.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص142.

### فما الذي جعل الشّعر العباسيّ فتيًّا ذا طابعين، أعرابيّ بدويّ، وحضريّ مترف؟

إنّ الإجابة عن السّؤال تستدعي أوّلا استحضار ما حلّ بالشّاعر بعد أن تحوّلت العرب إلى دولة، وكيف أصبح الحاكم سلطة مركزيّة لا يستطيع الشّاعر أو غير الشّاعر أن يتجاوزها، ثمّ تذكّر ما حلّ ببعض البلاد من خلل اقتصادي، واضطرار الشّاعر إلى التّكسّب بشعره للمعاش أو لاستعطاف السّلطان لقبيلته وقومه. فإذا كان الشّاعر ملكا للمؤسّسة السّياسية كان شعره مملوكا متصرّفا فيه. ولم تكن المدائح إلا ذلك النّوع الأعرابيّ من الشّعر، وهو الذي لا يستطيع الشَّاعر فيه امتلاك قياده والتّحكُّم فيه. فهذا الشُّعر منتوج القصور ووليد التَّكسّب، وهو الشُّعر الذي يُقدّم لذوي السّلطان والمانحين فيكون للتّكسّب، والممدوح ليس يرضى قصيدة إلاّ أن تكون عربيّة أعرابيّة على الطّراز النّموذجيّ المؤسّس. ويكون الشّاعر بداهة معنيّا بإرضاء ذائقة الممدوح فيقوم بتفصيل القصيدة وفق المقاييس المقرّرة و المطلوبة. و لما كان الممدوح من ممثّلي المؤسّسة السّياسية التي تضطلع بحماية الثّقافة العربيّة القديمة فقد رفض مالك الأمر أن يُمدح بغير ما مُدح به أسلافه، وأبي أن يقف أمامه شاعر مدّاح لا يكون من فصيلة النّابغة أو الأعشى و أوائل من خطوا بالشّعر نحو التّكسّب. لذا كان "الشّعراء يعمدون في مدائحهم للخلفاء إلى اللَّفظ الضَّخم، والأسلوب المتين الرَّصين، والأوزان الطُّوال التي لا تخلو من فخامة وجلال"(١). و هذا النّوع الرّصين القديم هو ماكان يعتني به النّقّاد واللّغويون. أمّا النّوع الثّاني (الذَّاتي) فكان مقطّعات ذاتيّة ماكان النّقّاد يلتفتون إليها لأنَّما لم تكن وفق شروط المؤسّسة الستياسية والتّقافية.

وفي هذا العصر (ما بين القرنين النّاني والتّالث) انبتّت تقريبا عرى الارتباط بين الشّاعر وقبيلته، وتراجع الفحر القبليّ ليحلّ محلّه المدح. وبذلك خطا الشّاعر خطوة كبيرة نحو تغيير كبير في

\_

<sup>(</sup>١) عطوان، مقدّمة القصيدة العربية في العصر العبّاسي الأول، ص17.

وظيفة الشّعر من "ديوان العرب" إلى "فنِّ ذاتيّ" هدفه (الكسب) و(المتعة الفنّيّة)، فيتّخذ لذلك (المدح) غرضا أوّل، ولا يخجل من اعتباره "تجارة" كما يقول أبو الشّمقمق (ت: 180 هـ)(١):

| جَمَعَ الجَلاَلَةَ والوَقَارَه    | يَا أَيُّهَا المُلِكُ الَّذِي |
|-----------------------------------|-------------------------------|
| والجئود مِنْهُ والعِمارَه         | وَرِثَ المِكَارِمَ صَالحاً    |
| بالمِصْرِ خبزُهُمُ العُصارَه      | إِنَّ العِيَالَ تركتُهُمْ     |
| فَالنُّحِعُ يُقْرَنُ بِالصَّبارَه | ضَجُّوا فَقُلْتُ تَصَبَّرُوا  |
| أخحا الغَضَارَةِ والنَّضَارَه     | حتّى أزْورَ الهاشِمِيّ        |
| إلّا مّدِيحُكَ مِنْ تِجَارَه      | ولَقَدْ غَدَوتُ ولَيسَ لي     |

وهو لأجل (المتعة) يجعل من الشّعر لوحة فنيّة (مصنوعة)، ومزيّنة وذات (صبغة احترافية)، اتخذت اسم "الشّعر المحدث" في المدوّنة النّقديّة.

<sup>(&#</sup>x27;) أبو الشّمقمق، ديوانه، تحقيق: واضح محمد الصمد، ط1، ص52-53، دار الكتب العلمية، بيروت، 1995.

### الشّعر المُحْدَث ..

جاءت هذه التسمية على ألسنة النقاد واللغويين، لوضع حدّ فاصل بين "الشّعر القديم" وما جاء "محدثا" من شعر المتأخرين. وهذا الفصل الشّديد قد اعتنى به حرّاس الشّعر واللّغة الّذين كانوا يحرصون على استقاء اللّغة من منابعها البدويّة، ويخشون اختلاطها بالألفاظ الحضريّة لعنايتهم بلغة القرآن الكريم، ولتحمّلهم المسؤوليّة فيما جاء عن ابن عبّاس في قوله: "إذا قرأتم شيئا من كتاب الله فلم تعرفوه فاطلبوه في أشعار العرب، وكان إذا سُ على عن شيئ من القرآن أنشد فيه شعرا" (١). وهذه المسؤوليّة الدّينية التي تجعل الشّعر مفسّرا لكتاب المسلمين المقدّس، كانت من الأسباب التي جعلت اللّغويين أكثر حرصا على ألّا يلتبس الشّعر الحديث بالقديم، وأن تبقى للشّعر القديم قداسته التي يستمدّها من قداسة لغة القرآن الكريم.

وهكذا فإنّ اللغويّين ماكانوا يرون من الشّعر إلاّ القديم الجاهليّ وما سار على نهجه ، ويخشون التّحديد في الشّعر والخروج على خطى الأوائل. وهم فضلا عن إحجامهم عن رواية الشّعر المحدث، لم يروه أيضا خليقا بالنّقد، ويكفي قول ثعلب ليبين مدى هجرهم للشّعر المحدث، وذلك حين قال إنّه يجالس الكتّاب كثيرا "وأكثر ما يجري في مجالسهم شعر أبي تمّام ولستُ أعلمُه"(٢). فنعلب لم يكن يجد حرجا في أن يتحدّث عن عدم علمه بالشّعر المحدث، وذلك أنّه لم يكن يراه (علما) كماكان يُنظر إلى الشّعر القديم الذي هو "ديوان العرب" .

وليس أكثر توضيحا لموقفهم المتشدّد من حديث الجرجاني في (الوساطة) عن حالهم، في قوله: "يعمّ بالنّقص كل محدث، ولا يرى الشّعر إلا القديم الجاهليّ، وما سلك به ذلك المنهج، وأجري على تلك الطّريقة، ويزعم أنّ ساقة الشّعراء رؤبة، وابن هرمة، وابن ميّادة، والحكّم الخُضريُّ، فإذا انتهى إلى من بعدهم كبشّار وأبي نُواس وطبقتهم، سمّى شعرهم مُلحا وطُرفا،

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص310

<sup>(&#</sup>x27;) الصّولي، أخبار أبي تمام، ص15.

واستحسن منه البيت استحسان النّادرة، وأجراه مجرى الفُكاهة، فإذا نزلت به إلى أبي تمام وأضرابه نفض يده، وأقسم واحتهد أنّ القوم لم يقرضوا بيتا قطّ، ولم يقعوا من الشّعر إلاّ بالبُعد"(۱). وهذا النّص للجرجاني يضع تحديدا لأمرين: أوّلهما تحديد الفترة الزّمنية للمقصود بالشّعر القديم، وقد قيل عن النّقّاد إنّه ينتهي بالشّاعر ابن هرمة (ت:161هم)، فيكون المقصود بالشّعر القديم عند النّقاد واللّغويين هو الشّعر الجاهليّ وقرن ونصف من الشّعر الإسلاميّ. أمّا النّاني فهو يضع تحديدا وفصلا بين الشّعراء المحدثين أنفسهم، فبشّار وصحبه ارتقت أشعارهم لدرجة "الملح" و "الطُّرف"، بينما لم يصل المتأخرون منهم كأبي تمّام ومن معه لدرجة قول الشّعر بل إنهم ليسوا شعراء أصلا.

وتوجد أسباب لاعتبار الشّعر الذي ابتدأ حقبته بشار محدثا<sup>(۲)</sup>، منها \_ وفق المعيار الزّمني \_ ظهورهم المتأخّر زمنيّا. فبشّار الّذي هو أوّلهم \_ كما يقول النّقّاد \_ يعدُّ من مخضرمي الدّولتين الأمويّة والعباسيّة. فهم إلى العباسيّين أقرب منهم إلى الأمويّين، والعهد طويل بينهم وبين الشّاعر الأوّل المحتفى به، كما أنّ القصيدة معهم اختلفت \_ شكليّا \_ في بداية الأمر عمّا هو مألوف من الشّعر القديم، ثم أصابها الاختلاف والتّغيير في عمقها على يد المتأخّرين من الشّعراء

ج1، ص49، مطبعة عيسي البابي الحلبي، مصر، 1977م.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) يرفض بعض الباحثين في العصر الحديث تسمية هذا الشعر "بالمحدث" ويرون أنه لم يأت بجديد ليكون محدثا، يقول طه أحمد إبراهيم: "ليس من غرض حديد ولا نوع حديد في الشعر العباسي فالمحدثون احتذوا القدماء في نوع الشعر، وفي آفاقه ومراميه، مدحوا، وهجوا، ورثوا، وانتصروا للعصبية وتشيعوا للأحزاب. وقالوا في اللهو وفي الخمر، وتلك كلها أمور قديمة"، ويقول: "لم يخلق المحدثون شيئا، وإذا كانت هناك فروق بينهم وبين القدماء فإنما ترجع إلى الألفاظ وحدها... فشعرهم هو الشعر القديم مغطى مستورا"، وللاستزادة ينظر: طه أحمد إبراهيم، تاريخ النقد الأدبي عند العرب من العصر الجاهلي إلى القرن الرابع الهجري، ص 94، دار الحكمة، بيروت. ولمحمد مندور رأي قريب من رؤية طه، فهو يرى أن الشاعر المحدث حين يحافظ "على الهياكل القديمة للقصيدة مستبدلا ديباجة بأخرى أو يدعو إلى الحديث في موضوعات لا تستطيع أن تحرك نفوس الجميع، فذلك مالا يمكن أن يعتبر خلقا لشعر حديد"، ينظر: محمد مندور، النقد المنهجي عند العرب، ص75، دار نحضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة.

المحدثين، فضلا عن التّعابث و الجون اللّذين حواهما بعض شعر المحدثين من غير العرب، ممّا جعل المؤسستين التّقافيّة والنّقدية برفضانه وتستهجنانه.

وسيتّجه هذا البحث إلى التّمييز بين حقبتين زمنيتين فرّق بينهما النّقّاد كما جاء في نصّ الجرجاني الذي سبق، وهما فترة ما قبل أبي تمام اي حقبة بشّار بن برد- ثم الزمن القريب إلى ظهور الشّاعر أبي تمام والذي كان بمثابة العلامة الفاصلة بين ما قبله وما بعده.

### ما قبل الحدث التّمّامي ..

لقد كانت الحياة الحضرية الملوّنة و المزخرفة في العصر العبّاسيّ موحية لخيال الشّعراء لاختلافها عن صور الصّحراء التي أدركها امرؤ القيس وأضرابه، و لما تزخر به من أنواع العلوم من قبيل المنطق والفلسفة. فهو عصر القرّاء الحضاريّ والعقليّ الذي أوحى لشعرائه بما به يشكّلون أشعارهم بالحلى اللّفظية، ويرصعونها بفسيفساء المعنى المولّد البديع. ويمكن اعتبار الشّعر المحدث قد ابتدأ مع الشّاعر بشّار بن برد (۱)، فهو "أستاذ المحدثين الذي عنه أخذوا، ومن بحره اغترفوا، وأثره اقتفوا"(۱). فتكون هذه الحقبة الأولى للشّعر المحدث هي حقبة بشّار بن برد، أبي التّحديد في العصر العبّاسي وإمام الشّعراء المحدثين بشهادة النّقاد كما في قول ابن المعتز (ت: 296هـ): "وكان مطبوعا حدّا لا يتكلّف وهو أستاذ المحدثين وسيّدهم ومن لا يقدم عليه ولا يجارى في ميدانه ""، ويصفه ابن قتيبة بقوله: "وهو من أشعر المحدثين".

ومع بشّار بن برد أيضا بدأ توخّي (المنهج العقلي) في صناعة الشّعر. فهو يعرض ما ينظمه منه على عقله وفكره ويختار منه فرائده الشّعرية في المعاني، كما يقول عن نفسه: "لم أقبل كلّ ما تورده عليّ قريحتي ويناجيني به طبعي، ويبعثه فكري ونظرت إلى مدارس الفطن، ومعادن الحقائق، ولطائف التّشبيهات، فسرت إليها بفكر جيد وغريزة قوية، فأحكمت سبرها، وانتقيت حرّها، وكشفت عن حقائقها، واحترزت عن متكلّفها، ولا والله ما ملك قيادي قطّ الإعجاب

(') بشار بن برد ، من موالي بني عقيل، ويكني أبا معاذ، ينظر: الأصفهاني، الأغاني، ج، ص111.

( أ) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج2، ص151.

\_

<sup>()</sup> عبدالله بن محمد بن عمران بن موسى المرزباني، الموشح، تحقيق: علي محمد البجاوي، ص 250، دار نحضة مصر، مصر الجديدة، 1965م.

<sup>(&</sup>quot;) ابن المعتز، طبقات الشعراء، ص24.

205

بشيء مما آتي به" (١)، وهذه اللطائف الفكريّة كما تحدث عنها لم تمنعه من اختلاط الجزالة والشّعبية في شعره. فهو ينظم الحكمة في قوله (٢):

صَدِيقَكَ لَم تَلْقَ الَّذِيْ لَا تُعَاتِبُه مُقَارِفُ ذَنْبٍ مَرَّةً وَجُحَانِبُه طَمِئْتَ وَأَيُّ النَّاسِ تَصْفُو مَشَارِبُه طَمِئْتَ وَأَيُّ النَّاسِ تَصْفُو مَشَارِبُه

إذا كُنْتَ فِي كُلِّ الذُّنُوبِ مُعَاتِبًا فَعِشْ وَاحِدًا أُو صِلْ أَحَاكَ فَإِنّهُ إذَا أَنتَ لَم تَشْرَبْ مِرَارًا على القَذَى ويرتجز كأعرابي في قوله (١٠):

بِاللهِ حَدِّثْ: كَيْفَ كُنْتَ بَعْدِي
بَعْدَ زَمَانٍ نَاعِمٍ وَمرْدِ

إِذْ نَحْنُ أَخْيَافٌ بِمَا نُؤَدِّيْ

(°)

يًا طَلَلَ الحَيِّ بِذَاتِ الصَّمَدِ أَوْحَشْتَ مِن دَعْدِ ونؤْى دَعْدِ عَهْدٌ لَنَا، سَقْيا لَهُ مِنْ عَهْدِ

في مقابل هذه النصوص التي تفيض رصانة وجزالة ما بين حكمة سائرة بين الناس، وبين وقوف على الطلل، لا يجد حرجا من نظم شعر شعبي من مثل قوله (٢):

تَصُبُّ الخَلَّ فِي الزَّيْتِ وَدِيْكُ حَسَنُ الصَّوْتِ رَبَابُ رَبَّةُ البَيتِ لَهَا عَشْرُ دَجَاجَاتٍ

ويقول عن هذا التفاوت في شعره: "لكل وجه موضع، فالقول الأوّل جدّ، هذا قلته في جاريتي ربابة، ...، فهذا عندها أحسن من "قفا نبك" ولو أنشدتها من النّمط الأول ما فهمته" (١).

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج2، ص(')

<sup>(</sup>٢) بشار بن برد، ديوانه، تحقيق: محمد الطاهر بن عاشور، ج1، ص326، عاصمة الثقافة العربية، الجزائر، 2007م.

<sup>(&</sup>quot;) يروى "مفارق" بتقديم الفاء على القاف، وعليه فيكون "مجانبه" بمعنى جانبه إذا جلس بجانبه، ورواه صاحب الأغاني وغيره "مقارف" بتقديم القاف على الفاء، ويكون حينها "مجانبه" بمعنى مبتعدا عنه، ينظر: بشار، ديوانه، ص326.

<sup>(</sup> أ) المرجع السابق، ج2، ص219-220.

<sup>(°)</sup> الأخياف: المختلفون.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) بشار بن برد، دیوانه، ج1، ص97.

ويتضح من هذا القول وعي بشار بالعمليّة الشّعرية، وفهمه لنفسيّة المتلقّي إذ يعطي لكلّ مقام مقالا يتناسب معه. فشعره في البلاط وأمام علية القوم ليس هو ما يصلح أن يكون في بيته ومع جاريته. وهذا ما لم يستوعبه بعض نقّاد عصره فانتقدوه واقمّوه بالتّخليط في شعره. وكان إسحاق الموصلي "يغضّ من بشار، ويقول: هو كثير التّخليط في شعره، أي أشعاره مختلفة لا يشبه بعضها بعضا" (٢). والحقّ أنّ بشاراكان سابقا لعصره بعقله وفكره وتجديده، وفهمه لما ينبغي أن يكون عليه الشّعر.

وبذلك قدّم بشار الخطوة الأولى الجريئة في الشّعر العربي الذي ظلّ راكدا لعصرين متتابعين، فأنقذ الشّعر من أن يأْسَن ويتراجع، ومنح للشّعراء بعده بطاقة مرور لاقتفاء أثره دون حرج. فاستحق أن يكون "أبا" لهم ولشعرهم الذي تمدّد على خُطاه. ثم وُضعت له الأركان وأُقيم البناء ورُفع الصّرح على يد (الجحدّدين) من الشّعراء الذين حلّد التّاريخ الأدبي بنيانهم وما قدّموه للشّعر في زمانهم. وقد تولّى هذه المهمّة من الشّعراء بعد بشار بن برد، الشاعر أبو نواس (ت: في زمانهم، ومسلم بن الوليد (ت: 208هـ) وابن الرومي (ت: 283هـ)، وختم هذا الفن بابن المعترّ، أمّا زعامته فقد أسندت إلى أبي تمّام (ت: 231).

(') بشار بن برد، دیوانه، ج1، ص97.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج1، ص93.

#### زمانيّة الحدث/ مذهب الصّنعة...

وهو الزّمن الذي شهد صراعا نقديّا بين تيّارين شعريّين هما، تيّار الطبّع وتيّار الصّنعة، واختلطت فيه مفاهيم التّيارين أو المصطلحين لدى النّقّاد. فالطّبع هو البديهة و الارتجال، وهو العفويّة والتّلقائيّة التّعبيريّة، ويعرّفه أبو هلال العسكري بقوله: "أن تأخذ عفو الخاطر، وتتناول صفو الهاجس، ولا تكدّ فكرك، ولا تتعب نفسك. وهذه صفة المطبوع" (١). ولا يتحدّد المفهوم المصطلح الصّنعة، فحينا هو التّنقيح والتّهذيب وإطالة النّظر في الشّعر، وحينا هو البديع والتّجديد في الإنشاء الشّعريّ. لكنّ الطّبع عندهم عُمدة والصّنعة فضلة كما يفهم من قول ابن رشيق: "والبيت من الشّعر كالبيت من الأبنية: قراره الطّبع، وسُمكه الرّواية، ودعائمه العلم، وبابه الدّربة... فأمّا ما سوى ذلك من محاسن الشّعر فإنّا هو زينة مستأنفة ولو لم تكن لاستغنى عنها"(١).

والحق أنّه لايمكن القول بأنّ كل شاعر مطبوع كان بعيدا عن الصّنعة، أو أنّ الشّاعر الصّانع لم يك ذا طبع وعفويّة شعريّة. فالطّبع (حسّ) والصّنعة (عقل)، فيكون الطّبع أصلا والصّنعة حادثًا متحدّدا، وكلتا الموهبتين لا غنى للشّاعر عنهما. فهو يولد مطبوعا على الشّعر ثم يصبح صانعا ليتحدّد. و " لا يمكن الاستغناء عن الطّبع أو تعويضه بصنعة، إلاّ أغّما معاً عالمان يشدّهما ارتباط وثيق، يكون فيه الطّبع بحاجة إلى صنعة، إذ إنّه يقصر بدونها، ويصبح مجرّد معرفة بدائية تختل فيها الحركة الدّائبة، فلا يتعرّض الطّبع من حرّائها لأيّ لون من التّطوّر. أمّا إذا روّد بصنعة فنيّة واعية فإنّه، حتماً، يتّسع ويثمر "("). والشّاعر الحقّ من كان ذا "طبع خلّاق".

(') أبو هلال العسكري، الصناعتين، ص49.

(ً) مصطفى درواش، خطاب الطبع والصنعة رؤية نقدية في المنهج والأصول، ص 55، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2005م.

<sup>()</sup> ابن رشيق، العمدة، ج1، ص121.

والشّعر صناعة كما يقول ابن سلّام: "وللشّعر صناعة وثقافة يعرفها أهل العلم، كسائر أصناف العلم والصّناعات"(۱). وإنّ هذا المعنى قد "أكّده بشّار من أنّ الشّاعر صانع لا يقبل ما تورده (القريحة) أو يجود به (الطّبع)" (۲). والطّبع يغلب عليه الحسّ، بينما التّصنيع متصل بالعقل والفكر. وكان ابن رشيق في بعض آرائه يرى أنّ الشّعر المصنوع أفضل من الشّعر المطبوع الذي تأتي به السّحيّة فيقول: "ولسنا ندفع أنّ البيت إذا وقع مطبوعاً في غاية الجودة ثمّ وقع في معناه بيت مصنوع في نحاية الحسن لن تؤثر فيه الكلفة ولا ظهر عليه التّعمّل كان المصنوع في نحاية الحسن لن تؤثر فيه الكلفة ولا ظهر عليه التّعمّل كان المصنوع في خالية أضرابه من النّقّاد القدامي الذين يرجّحون كفّة المطبوع على المصنوع. وقد يكون ابن رشيق إنما عنى بذلك ما كان حكمة ومثلا واللذين لا يتأتيان غالبا إلا بإعمال الفكر وشحذه.

وقد شمّي شاعر البديع "مُوَلِّدًا"، والتوليد هو: أن يستخرج الشّاعر معنى من معنى شاعر تقدّمه، أو يزيد فيه زيادة، فلذلك يُطلق عليه مصطلح التوليد، ولا يُسمّى اختراعا، لما فيه من الاقتداء بغيره (<sup>3)</sup>. وقد سار الشّاعر المحدث بمعاني الشّعر طريقا لم يُسلك قبله، و لم يكن معتادا في الشّعر القديم، وذلك "بخروجه بالتّشبيه عن صورته الخارجيّة إلى صورة داخليّة نفسيّة، تقوم على الإحساس الباطن الذي لا يتقيّد بما تمليه الحواسّ من الصّور الخارجيّة المرئيّة، ...، تحديدا في الصّورة، يشبه تجديد الرّمزيين الغربيّين الذين نادوا بتدخّل معطيات الحواسّ في نقل الصّور

(') ابن سلام الجمحي، طبقاته، ج1، ص5.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) جابر عصفور، قراءة محدثة في ناقد قديم (ابن المعتز)، مقالة في مجلة فصول، ع1، م6، الهيئة المصرية العامّة للكتاب، القاهرة، 1985م، ص111.

<sup>(&</sup>quot;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص98.

<sup>(</sup>أ) المرجع السابق، ج1، ص197.

التّعبيرية، وإجراء الفوضى في مدركات الحواسّ المختلفة فتعطي المحسوسات صفة المسموعات، والمذوّقات صفة المشمومات."(١).

وتذكر المصنفات النقدية القديمة أنّ مسلم بن الوليد "هو أوّل من تكلّف البديع من المولّدين وأحذ نفسه بالصنعة وأكثر منها. ولم يكن في الأشعار المحدثة قبل صريع الغواني إلاّ النبذ اليسيرة، وهو زهير المولّدين، كان يبطئ في صنعته ويجيدها" (٢٠). وقد سبق مسلم من رواد التّحديد شعراء كأبي نواس وقبله بشّار كما سبق ذكره. لكن مسلما كانت له ميزة الإكثار من البديع والصنعة. وقد تبع مسلما عدد من الشّعراء يتقدّمهم أبو تمام. فكأنما هي كانت ثورة فنية أفرزت ثورة نقديّة في مواجهتها، وأصبح الشّاعر المحدّد يتلقّى هجمات أنصار المحافظة الشّعرية، فيدفع الضّريبة نظير الجرأة الشّعرية، و لكنّه لا ينثني، بل يزداد إقداما في طريقه حتى تتدخل السُّلطة حامية الثّقافة العربيّة، وحينها لا يجد الشّاعر بدّا من التّوقف على مضض، وهو ما حدث مع الشّاعر أبي نواس كما سيأتي ذكره.

### ويتراوح مفهوم "الصّنعة" لدى عموم النّقّاد القدامي بين أمرين:

أحدهما التكلّف وهو "تحكيك الشّعر والبطء فيه". وقد عرّف ابن قتيبة الشّاعر المتكلّف بقوله: "فالمتكلّف هو الذي قوّم شعره بالثّقاف، ونقّحه بطول التّفتيش، وأعاد فيه النظر، كزهير والحطيئة" (٢). فهو، إذن، المذهب الذي ابتدأه زهير بن أبي سُلمى الشّاعر الجاهلي وسار عليه في إثره بعض شعراء العصر العبّاسيّ. ولا يؤيّد الجاحظ هذا النّوع الشّعري فيقول في (البيان و التّبيين) عن شعراء هذا المذهب في الحوليّ: "لولا أنّ الشّعر قد كان استعبدهم، واستفرغ مجهودهم، حتى أدخلهم في باب التكلّف

<sup>(&#</sup>x27;) عثمان موافي، في نظرية الأدب، ص117-118، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، 1984م.

<sup>( ٔ)</sup> ابن رشيق، العمدة، ج1، ص97–98.

<sup>&</sup>quot;) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص70.

وأصحاب الصّنعة، ومن يلتمس قهر الكلام واغتصاب الألفاظ لذهبوا مذهب المطبوعين الذين تأتيهم المعاني سهوا رهوا، وتنثال عليهم الألفاظ انثيالا، وإنما الشّعر المحمود كشعر النّابغة الجعدي ورؤبة" (١). "على أن نفهم من التّكلّف هنا طول الأناة والنّظر، وهو غير التّكلّف عند المحدثين فيما بعد أمثال أبي تمام مثلاً... على أنّ الجاحظ يعلّل لنشأة نزعة الصّنعة عند أهل الصّنعة بأنّ المدح أو التّكسب بالشّعر كان من دوافعها الحتمية"(١).

-وأمّا الأمر النّاني فهو البديع (٣)، وهو "الجديد، ... والإبداع إتيان الشّاعر بالمعنى المستظرف، والذي لم تجر العادة بمثله" (٤)، والجديد كما يقول الجاحظ ليس المقصود به الحديث بدلالته الزّمنية، بل "آخر ما استجدّ ...، أي ليس فيما أتى قبله ما يماثله"(٥)، "وأوّل من فتق البديع من المحدثين بشّار بن برد، وابن هرمة، ...، ثم أتبعهم مقتديا بهم كلثوم بن عمرو العتّابي، ومنصور النّمري، ومسلم بن الوليد، وأبو نواس. واتبع هؤلاء حبيب الطائى، والوليد البحتري، وعبدالله بن المعترّ، فانتهى علم البديع

(') الجاحظ، البيان والتبيين، ج2، ص8.

<sup>( ٔ)</sup> محمّد غنيمي هلال، النّقد الأدبي الحديث، ص156 ، دار الثقافة ودار العودة، بيروت،1973م.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) ليس المقصود بالمصطلح هنا المحسنات اللفظية والمعنوية، وليس هو أحد فروع علم البلاغة المعروف، فالبلاغة لم تعرف التقسيم بين فروعها (علم المعاني، البيان، البديع) قبل السكاكي المتوفي عام 626هـ وهو الذي قام بتفريعها، وقد كان البديع اسما يجمع كل فروع علم البلاغة قبله، والاستعارة عند ابن المعتز وقدامة هي ضمن فنون البديع، ينظر: صلاح رزق، أدبية النص، ص111-112، دار الثقافة، القاهرة، 1989م.

<sup>(</sup>ئ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص197.

<sup>(°)</sup> أدونيس، مقدمة للشعر العربي، ط3، ص99، دار العودة، بيروت، 1979م.

والصّنعة إليه، وختم به"(١)، فيكون البديع في مُستقرّ رأي النّقّاد- قد بدأ بشعر بشّار، وختم بشعر ابن المعترّن.

وقد كان سبب هذه الحركة التقدية حول الطبع والصّنعة ظهور شعراء وُسِم بعضهم بالشّاعر المطبوع، حين "قرنوا الطبع بالسّليقة العربيّة البدويّة التي تتّصف بالتّدفّق الفطريّ التّلقائيّ من ناحية، والبعد عن الفكر والتّفلسف من ناحية ثانية، واستواء الصّياغة ووضوحها من ناحية ثالثة. فالشّاعر المطبوع عندهم هو الشّاعر الذي تأتيه المعاني سهواً، وتنثال عليه الألفاظ انثيالاً، وهو الشّاعر الذي لا يعقد شعره بالفكر، أو يتكلّف حدود المنطق" (")، بينما وصف البعض الآخر من الشّعراء بالصّانع وشعره بالمصنوع، وأكثر الشّعراء مدارا على هذا الاختلاف كان لا شكّ له أبا تمّام، الذي أخضعه الآمدي له " الموازنة " بإزاء البحتري فيقول عنهما: "البحتري أعرابيّ الشّعر مطبوع، وعلى مذهب الأوائل، وما فارق عمود الشّعر المعروف، ...، و.. أبو

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص98.

<sup>(</sup>٢) لابن المعتز رأي آخر في كون المحدثين أول من فتق البديع، فهو يرى أن العرب عرفت البديع قبلهم وكان منثورا بين أشعارهم متفرقا، ولكنه لم يكن علفت النظر لقلته وقد كثر في شعر المحدثين، يقول في مقدمة كتابه "البديع": "قد قد منا في أبواب كتابنا هذا بعض ما وجدنا في القرآن واللغة وأحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وكلام الصّحابة والأعراب وأشعار المتقدّمين من الكلام الذي سماه المحدثون "البديع" ليُعلم أنّ بشارا ومسلما وأبا نواس ومن تقبلهم وسلك سبيلهم لم يسبقوا إلى هذا الفن ولكنه كثر في أشعارهم فعرف في زمانهم حتى شمّي بهذا الاسم فأعرب عنه ودلّ عليه"، ينظر: عبدالله بن المعتز، البديع، ص 1، نشر اغناطيوس كراتش كوفسكي، دار الحكمة، دمشق، د.ت. ولا يُعلم هل كان ابن المعتز هنا يدافع عن المحدثين و يدفع عنهم تهمة خروجهم عن خط الشعر القديم، أم أنه ينفي عنهم ميزة ادّعُوها بأنهم أول من ابتدع هذا الفن . وأيّا تكن غايته فالواضح أن البديع لم يكن جديدا لكنه كان متواريا فأظهره الشّعر المحدث، وهذا ما يؤكّده ابن رشيق في حديثه عن امرئ القيس حين وصفه بأن "له اختراعات كثيرة يضيق عنها الموضع، وهو أوّل الناس اختراعا في الشعر، وأكثرهم توليدا"، ينظر: ابن رشيق، العمدة، ج1، ص195.

<sup>(&</sup>quot;) عصفور، مجلة فصول، ص111.

<sup>(1)</sup> الآمدي، الموازنة، ج1، ص11.

الموقف النّقدي من الشّعر المُحدث() ..

### 1- مآخذ النّقّاد على الشّعر المُحدث:

أ-اللّفظ الرّقيق الحضريّ، أوالعُجمة: فقد خرج الشّاعر المحدث بالألفاظ من حزونتها ووعورتها إلى الرّقة واللّطافة والسّهولة، حتى سهل حفظ أشعارهم وطارت على كل لسان، "قال أبو محمد الحسن بن علي بن وكيع وقد ذكر أشعار المولّدين: إنما تروى لعذوبة ألفاظها، ورقّتها، ...، ولو سلك المتأخّرون مسلك المتقدّمين في غلبة الغريب على أشعارهم ... ما رويت" (٢). ولكنّ وظيفة الشّعر اللّغوية كانت قد أدّت إلى عدم الاحتجاج ببعض شعر الجاهليّين فضلا عن المحدثين، وذلك لعلّة اللّفظ الحضريّ، قال الأصمعي: "عدي بن زيد و أبو دُواد الإيادي لا تروى أشعارهما، لأنّ ألفاظهما ليست بنجديّة"(٢).

على أنّ بعض النّقّاد المتأخّرين و بعيدا عن الشّاهد اللّغوي، كان يرى الاحتجاج بشعر المحدثين في المعنى دون اللّفظ، قال ابن جني: "المولّدون يُستشهد بهم في المعانى كما يّستشهد بالقدماء في المُلفاظ"(٤٠)، وهذا المبرد (ت: 285هـ) الذي كان يرى أنّ في شعر المحدثين "إسرافا وغلوّا

<sup>&</sup>quot;الصراع بين احترام قواعد جماليات العصر أو الاستجابة لمتطلبات الشعر المضاد لها، وقد حل الكلاسيكيون الصراع من خلال (حل وسط) في (الاستعارة المستعملة) وهي أضعف درجات المجاوزة، وقد كانوا يكثرون من استخدامها. أما المحدثون فعلى العكس من ذلك، فقد أسقطوا (الاستعارة المستعملة) وقد نجد بعضا قليلا منها عند الرمزيين"، ينظر: جون كوين، النظرية الشعرية، م45-155.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص68.

<sup>(&</sup>quot;) المرزباني، الموشح، ص104.

<sup>(</sup>١) ابن رشيق، العمدة، ج2، ص236.

وخروجا عن المقدار"(١)، قد استشهد في باب التشبيه بشعر بشّار بن برد فيقول: "ومن تشبيه المحدثين المستطرف قول بشّار (٢):

كَأَنَّ فُؤَادَهُ كُرَةٌ تَنَزِّى جِذَارَ البَيْنِ إِنْ نَفَعَ الحِذَارُ يُروّعُهُ السّرَارُ بِكُلّ أَمْرٍ جَنَافَةً أَنْ يَكُونَ بِهِ السّرَارُ

كما أنّ المبرّد قد استشهد بشعر أبي تمّام "في كتابه الاشتقاق لما كان غرضه فيه معناه دون الفظه"(٢).

ب \_ التكلّف وكثرة البديع أو "الجاز" (ف)، وقد عرّف الستكّاكي الجاز بقوله: "الجاز مفعل من جاز المكان يجوزه إذا تعدّاه، والكلمة إذا استعملت في غير ماهي موضوع له وهو ما تدلّ عليه بنفسها فقد تعدّت موضعها الأصلي (ف). أمّا التّكلّف فهو: الخروج بلغة الشّعر عمّاكان معتادا من طرق الشّعراء الأوائل، ذلك أنّه ضدّ (الطّبع) الذي يأتي بالكلام على سجيّته والذي عرّفوه بأنّه "قرب المأخذ" فيكون التّكلّف هو "بعد المأخذ". وقد عرّف أبو هلال العسكري التكلّف بأنّه: "طلب الشّيء بصعوبة للجهل بطرائق طلبه بالسّهولة. فالكلام إذا جُمع وطُلب التكلّف بأنّه: "طلب الشّيء بصعوبة للجهل بطرائق طلبه بالسّهولة. فالكلام إذا جُمع وطُلب

(') المرزباني، الموشح، ص456.

<sup>(</sup>٢) المبرد، محمد بن يزيد، الكامل في اللغة والأدب، ج2، ص50، مكتبة المعارف، بيروت، د.ت.

<sup>(</sup>٣) ابن جني، أبو الفتح عثمان الموصلي، الخصائص، تحقيق: محمد علي النجار، ج 1، ص24 المكتبة العلمية، بيروت، د.ت.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) اعتبر حون كوين أنّ لغة الشّعر ليست إلا "الجاز" أو "الجاوزة" أو "العدول" أو " العدول" أو " العدول" أو العدول" أو المصطلحات المقابلة في البلاغة عن ترجمته لها: "ترجمنا هنا مصطلح فضور فرد ألجاوزة" واضعين في الاعتبار المصطلحات المقابلة في البلاغة العربية، وأولها كلمة "الجاز" بمعنى طرق التعبير التي تجري على نسق غير النّسق العام، كما استعملها أول كتاب يحمل عنوانه هذه الكلمة في التراث العربي وهو كتاب "الجاز" لأبي عبيدة معمر بن المثنى (ت: 208هـ) قبل أن يتحوّل المصطلح إلى دائرة علم البيان وحدها فيما بعد"، ينظر: كوين، النظرية الشعرية، ص35.

<sup>(°)</sup> أبو يعقوب السكّاكي، مفتاح العلوم، تحقيق: نعيم زرزور، ط 1، ص360-361، دار الكتب العلمية، بيروت، 1983م.

بتعب وجهد، وتُنوولت ألفاظه من بعد كدّ فهو متكلّف" (١). "وكلّ من استعمل البديهة وقال الشّعر على الهاجس والسّجيّة أقلّ عيباً منها على كلّ من استعمل الرّويّة والتّفكير وكرّر النّظر والتّدّبر"(٢).

وكان الباعث على رفض النقاد للتكلّف كما يقول ابن رشيق أنّ العرب: "لا تنظر في أعطاف شعرها بأن تجانس أو تطابق أو تقابل، فتترك لفظة للفظة أو معنى لمعنى كما يفعل المحدثون" (ث). فالعرب لا تتفكّر بل ترتحل و (الطّبع) سمة للعرب، بينما التّأيي والتّفكّر من سمة العجم كما يقول الجاحظ: و "كلّ معنى للعجم، فإنما هو عن طول فكرة وعن اجتهاد رأي، وطول خلو ة "(أ)، وهذا منافي (للطّبع) العربيّ الذي ينتصر له النقد القديم، والشّاعر الأوّل كما يقول الجرجاني إنما كان يسعى إلى: "شرف المعنى وصحّته وجزالة اللّفظ واستقامته، وتسلّم قصب السّبق لمن وصف فأصاب وشبّه فقارب ... ولا تحفل بالإبداع والاستعارة إذا حصل لها عمود الشّعر ونظام القريض، وقد كان يقع ذلك خلال قصائدها ويتّفق لها في البيت بعد البيت على غير تعمّد وقصد" (ق)، وهذا خلاف ما وجدوه في الشّعر المحدث الذي شمل تجديده الشّعر لفظا ومعنى.

ويرى القدامى أنّ الشّاعر المحدث أكثر من البديع، وهذا مخالف لماكان عليه الشّاعر العربيّ القديم كما جاء في "طبقات" ابن المعترّ حيث أورد قولا لإبراهيم بن أبي يحيى المدني الأنصاري محصّله أنّ الشّاعر القديم "إنماكان يقول من هذا الفنّ البيت والبيتين في القصيدة، وربما قرئت

<sup>(&#</sup>x27;) العسكري، الصّناعتين، ص44.

<sup>(</sup>٢) أبو الفرج قدامة بن جعفر، نقد الشّعر، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، ص 76، دار الكتب العلمية، بيروت(د.ت).

<sup>(&</sup>quot;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص96.

<sup>(</sup>١) الجاحظ، البيان والتبيين، ج2، ص28.

<sup>(°)</sup> الجرجاني، الوساطة، ص34.

من شعر أحدهم قصائد من غير أن يوجد فيها بيت بديع، وكان يستحسن ذلك منهم إذا أتى نادرا، ويزداد حظوة بين الكلام المرسل"(1). أمّا الشاعر المحدث فقد أكثر منه حتى رأوا أنّه أساء لإفراطه فيه. يقول ابن المعترّ عن إفراط المحدثين في البديع: "كان مسلم بن الوليد صريع الغواني مدّاحًا محسنا مجيدا مُفلقا، وهو أوّل من وسمّع البديع لأنّ بشّار بن برد أوّل من جاء به، فجاء مسلم فَحَشا به شعره، ثم جاء أبو تمّام فأفرط فيه وجاوز المقدار"(1).

ج- المجون والمعاني الفاحشة: وقد بدأت تظهر في أشعار بعضهم في هذا العصر، وكانت بدايتها مع بشّار بن برد. وذلك بعد عصر إسلاميّ رصين خُلُقيّا، وهذا ما جعل النّقاد لا يتعاملون مع مجون شعر امرئ القيس "أمير الشّعر" والمعروف بتحلّله من التّقاليد الخلقية للعرب، وخروج شعره عن خطّ الحياء و التّعفّف. فامرؤ القيس شاعر جاهليّ قد تغفر له جاهليته ما كان عليه من مجون، أمّا بعد الإسلام فما كان مقبولا أن يظهر التهتّك والتّحلّل من قيم الدّين والمجتمع العربيّ في الشّعر.

وقد ذكر الأصمعي أنّه ذاكر الوزير الفضل بن يحيى، وأنّه استأنس بمذاكرته، فيقول: "فلم أتمالك أن قلت: قاتل الله أبا نواس حيث يقول:

إذَا مَا أَتَتْ دُونَ اللّهَاةِ مِنَ الفَتَى دَعَا هَمُّهُ مِن صَدْرِهِ بِرَحِيْلِ فقال الفضل: هذا البيت الواحد؟ قلت: فقال الفضل: هذا البيت الواحد؟ قلت: أعزّ الله الوزير، هي أبيات، قال: هاتها: فأنشدته:

وَحَيْمَةِ نَا طُورٍ بِرَأْسِ مُنِيفَةٍ تَهَمَّ يَدَا مَنْ رَامَهَا بِزِلِيلِ إلى قوله:

(') المرزباني، الموشح، ص277.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن المعتز، طبقاته، ص235.

أَلَمْ تَرَ أَنّ المِالَ عَوْنٌ عَلَى النّدَى وَلَيْسَ جَوَادٌ مُعْدَمٌ كَبَخِيْلِ قال: قاتله الله ما أشعره، ياغلام أثبتها. ثم قال: أما والله لولا قالة فيه ما فارقني، ولكن إذا فكرت فيه وحدت الرّجل ماجنا خليعا متهتكا ألوفا لحانات الخمّارين فأترك نفعه لضرّه. فقلت: أصلح الله الوزير، إنّه مع ذلك بمكان من الأدب، ولقد جالسته في مجالس كثيرة قد ضمّت ذوي فنون من الأدباء والعلماء، فما تجاروا في شيء من فنونهم إلا جاراهم فيه، ثم برز عليهم، وهو من الشّعر بالحلّ الذي علمته، أليس هو القائل:

ذَكَرْتُم مِنَ التّرْحَالِ يَومًا فَغَمّنَا فَعَمّنَا فَكُمّنَا فَكُمّنَا فَكُمّنَا فَعَمّنَا فَكُمّنَا التّرْحَالِ يَومًا فَغَمّنَا إلى قوله:

قَلائِص لَمْ تَعرِفْ كلالًا عَلَى الْوَجَى ولا الْهِنَا ولا الْهِنَا ولا الْهِنَا ولا الْهِنَا واللهِ واللهُ والل

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) ابن المعتز، طبقاته، ص215-216-217.

## 2- الآراء النقديّة في الشّعر المُحدث ...

انقسم النّقد القديم من الشّعر المحدث إلى ثلاثة مواقف:

- ا موقف الرّافض له ويمثّله حرّاس اللغة. قال ابن الأعرابي: "إنما أشعار هؤلاء المحدثين مثل أبي نواس وغيره مثل الرّيحان يُشمّ يوما ويذوي، ثم يُرمى به، وأشعار القدماء مثل المسك والعنبر، كلّما حرّكته ازداد طيبا"(۱).
- موقف متردد فأصحابه يقبلونه فتيا ولكتهم يرفضونه لغويا. وهذا القسم مأسور بين الإخلاص للقديم، وبين ما تستجيده الذّائقة من شعر العصر. ويتحدّث الجرجاني عن هذه الفئة من التقّاد فيقول: "وما أكثر من ترى وتسمع من حفّاظ اللّغة ومن جلّة الرّواة من يلج بعيب المتأخّرين، فإنّ أحدهم ينشد البيت فيستحسنه ويستجيده ويعجب منه ويختاره فإذا نُسب إلى بعض أهل عصره وشعراء زمانه كذّب نفسه ونقض قوله، ورأى تلك الغضاضة أصون محملا وأقلّ مرزأ من تسليم فضيلة لمحدث والإقرار بالإحسان لمولّد"(٢).
- موقف منصف لا يهتم بالزّمن ، وقد فطن ابن رشيق إلى نسبيّة القديم والجديد فقال: "كلّ قديم من الشّعراء فهو محدث في زمانه بالإضافة إلى من كان قبله" ("). ويقول الصّولي: "اعلم \_ أعزّك الله \_ أنّ ألفاظ المحدثين منذ عهد بشّار إلى وقتنا هذا كالمنتقلة إلى معان أبدع وألفاظ أقرب وكلام أرقّ" (٤). ومنهم من وضع مقياس

(') المرزباني، الموشح، ص348.

<sup>(&#</sup>x27;) الجرجاني، الوساطة، ج1، ص45.

<sup>(&</sup>quot;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص67.

<sup>(</sup>١) الصولي، أخبار أبي تمام، ص13.

الحسن والقبيح بين "الاعتدال والاضطراب" بغض النّظر عن الزّمن، كما يقول ابن طباطبا: "وعلّة كلّ حسن مقبول الاعتدال، كما أنّ على كل قبيح منفي الاضطراب"(۱). وهذا جعله ينصف بعض أشعار المحدثين ويجعلها في ميزان واحد مع أشعار القدماء، فيقول: "فهذه الأشعار وما شاكلها من أشعار القدماء والمحدثين أصحاب البدائع، والمعاني اللّطيفة الدّقيقة، تجب روايتها والتكثّر لحفظها"(۲). وينتقد ابن طباطبا من يفضل القديم ويغض من المحدث لعلّة الزّمن، وذلك في قوله حين علّق على أبيات لأحمد بن أبي طاهر، يقوله: "فهذا من الشّعر الصّفو الذي لاكدر فيه، وأكثر من يستحسن الشّعر على حسب شهرة الشّاعر وتقدّم زمانه، وإلاّ فهذا النسّعر أولى بالاستحسان والاستجادة من كل شعر تقدّم زمانه، وإلاّ فهذا النسّعر أولى بالاستحسان والاستجادة من كل شعر تقدّمه"(۳).

أمّا الجاحظ فكان يضع معيار الجودة لا معيار الزّمن لقبول الشّعر ورفضه، وهذا على الرّغم من تعصّبه للعرب وشعرهم، يقول: "والقضيّة التي لا أحتشم منها، ولا أهاب الخصومة فيها أنّ عامّة العرب والأعراب والبدو والحضر من سائر العرب، أشعر من عامّة شعراء الأمصار والقرى، من المولّدة والنّابتة. وليس ذلك بواجب لهم في كلّ ما قالوه. ولقد رأيت أناسا منهم يبهرجون أشعار المولّدين، ويستسقطون من رواها، ولم أر ذلك قطّ إلاّ من راوية للشّعر غير بصير بجوهر ما يروى، ولو كان له بصرٌ لعرف موضع الجيّد ممّن كان، وفي أيّ زمان كان " (أ). بل إنّ الجاحظ يفضّل بصرٌ لعرف موضع الجيّد ممّن كان، وفي أيّ زمان كان " (أ). بل إنّ الجاحظ يفضّل

(') ابن طباطبا، عيار الشعر، ص48.

<sup>(</sup>١) ابن طباطبا، عيار الشعر، ص104.

<sup>(&</sup>quot;) ابن طباطبا، عيار الشعر، ص 112.

<sup>(</sup>ئ) الجاحظ، الحيوان، ج3، ص130.

شعر أبي نواس فيقول: "إن تأمّلت شعره فضّلته، إلاّ أن تعترض عليك فيه العصبيّة، أو ترى أنّ أهل البدو أبدا أشعر، وأنّ المولّدين لا يقاربونهم في شيء. فإن اعترض هذا الباب عليك فإنّك لا تُبصر الحقّ من الباطل، مادمت مغلوبا"(۱). وقد استقبح ابن المعتزّ موقف ابن الأعرابيّ الرّافض لأرجوزة أبي تمّام لأنّه شاعر محدث، كما في قوله: "وهذا الفعل من العلماء مفرط القبح لأنه يجب ألاّ يدفع إحسان محسن عدوّا كان أو صديقا وأن تؤخذ الفائدة من الرّفيع والوضيع"(۱).

(') المرجع السّابق، ج2، ص27.

<sup>( )</sup> الصّولي، أخبار أبي تمام، ص176.

#### نسقيّة الخطاب التقدي(١) ..

لا تزال فكرة تفوق القديم وتقدّمه وتعظيمه تميمن على العقل الإنسانيّ عموما كما يعبّر عنها ابن المقفّع بقوله: "وجدنا الناس قبلنا كانوا أعظم أجساما وأوفر مع أجسامهم أحلاما، وأشد قوّة، وأحسن بقوّقم للأمور إتقانا، وأطول أعمارا، وأفضل بأعمارهم للأشياء اختبارا" (٢٠). ولا يزال كلّ "حديث" محلّ شكّ واستصغار في صراع مع القديم حتى يجد لنفسه مخرجا يتنفّس منه الحياة ويجد فيه موطئ قدم. ولا يخفى أنّ من "القضايا الغالبة على الأوهام أنّ كلّ ما هو أقدم فهو أكمل وأتمّ" (٢٠). هذا على العموم، و لكن كيف يكون الأمر إذا كان الحديث يتعلق بالشّعر ديوان العرب، ومصدر " ذاكرتهم ". فقديمه يكفيه التقدّم ليصل الكمال الذي لا يُقدح فيه، كما يقول الجرجاني: " ولولا أنّ أهل الجاهليّة جدّوا بالتّقدّم، واعتقد النّاس فيهم أنهم القدوة، والأعلام والحجّة، لوجدت كثيرا من أشعارهم معيبة مسترذلة، ومردودة منفيّة، لكنّ هذا الظن الجميل والاعتقاد الحسن ستر عليهم، ونفى الظّنة عنهم، فذهبت الخواطر في الذّب عنهم الظن الجميل والاعتقاد الحسن ستر عليهم، ونفى الظّنة عنهم، فذهبت الخواطر في الذّب عنهم اكلّ مذهب، وقامت في الاحتجاج لهم كلّ مقام "<sup>(٤)</sup>.

ويمكن \_ هنا \_ التساؤل: هل ماتت تلك الفكرة التي حملها النّص الشّعري القديم، والثّابتة في الموروث الأدبيّ والتي تقضي بتفوّق الشّاعر وتعاليه أو ارتقائه على العنصر البشري، أم أنها

المؤثرة في الخطاب النقدي، وللمزيد ينظر: الغذامي، النقد الثقافي، ص76 وما بعدها.

\_\_\_\_

<sup>(&#</sup>x27;) وُظِّفت هنا بعض مقولات المنهج الثقافي لعلاقتها بموضوع البحث. واستخدام النسق هنا ليس المعني به "النظام" عند البنيويين، بل هو العنصر السابع الذي أضافه الغذامي إلى عناصر الاتصال الستة في النموذج الاتصالي عند رومان ياكبسون، والنسق يعني: فكرة لها صفة الرسوخ والقدم والثبات تسكن اللاشعور، وهي لا تظهر في الشعور بنفسها وكما هي بل بوجه آخر وبإملاءات منها لا تدل عليها مباشرة. ويحدد الغذامي للوظيفة النسقية أربعة شروط بتوفرها تؤدي اللغة وظيفتها النسقية، وقد تم توظيف "النسق" هنا باعتباره أحد إفرازات جماليات النص الشعري القديم

<sup>(</sup>١) ابن المقفع، الأدب الصّغير والأدب الكبير، ص63، دار صادر، بيروت، د.ت.

<sup>( )</sup> فخر الدين الرازي، الفراسة، تحقيق: مصطفى عاشور، ص86، مكتبة القرآن، القاهرة، 1987م.

<sup>(</sup>ئ) الجرجاني، الوساطة، ج1، ص6.

لاتزال تظهر في هيئة أنساق مضمرة تشكّل الخطاب النّقدي القديم وهو يقيّم الشّعر، فيجعل "النّموذج الأصليّ" للشّاعر القديم متفوّقا على الشّاعر الحديث؟ وهل أنّ فكرة إلهام الشّياطين لذاك الشّاعر لا تزال حيّة مضمرة، وأنّ الشاعر الحديث حُرم من ذلك الإلهام "الخفيّ" لأن المجتمع الحديث أسقطه اجتماعيّا؟.

إن فكرة تقدّم الشّاعر القديم وانتهاء الشّعر عنده لم تكن فكرة ظالمة تسكن عقل النّاقد وحده. فالنّاقد فرد من مجتمع كانت له النظرة ذاتها وكذلك الشّعراء أنفسهم. فهذا رجل قد أتى "الفرزدق" يستفتيه في شعر قاله فيرد الفرزدق بما يتّفق مع الرّأي النّقدي القديم، كما في قوله: "إنّ الشّعر كان جملا بازلا (۱) عظيما فنُحر، فجاء امرؤ القيس فأخذ رأسه، وعمرو بن كلثوم سنامه، وزهير كاهله، والأعشى والنابغة فخذيه، وطرفة ولبيد كركرته (۱)، ولم يبق إلا الذّراع والبطن فتوزّعناهما بيننا"(۱). وهذا يعني أنّ الفرزدق وشعراء عصره قد تقاسموا الذّراع والبطن من جمل الشّعر، فلم يبق للشّعراء بعدهم إلاّ الدم والفرث، فصادر بهذه القسمة الضّيزى كل شعر لشاعر يأتي بعده، وهذا تأكيد لمقولة: "ماترك الأوّل للآخر شيئا". فلحم الشّعر ويمنه تقاسمهما الأوّلون، وأمّا المتأخر فليس له إلا أن يقتات على مائدة الأوّل، فيبقى أسير شعره ولفظه ومعناه، وكأمّا الشّاعر الأوّل صنم الشّعر الّذي ينبغي أن يكون في محرابه كل الشّعراء متعبّدون.

وإذا كانت مقولات "شياطين الشّعر" لا تكاد تظهر بين ملاحظات النّقاد، فإخّا بقيت كأنساق مضمرة تظهر في نقودهم، وذلك عند تناولهم مسألة (الطّبع والصّنعة). "فالمطبوع هو الأصل الّذي وُضع أوّلا، وعليه المدار" (أ)، والشّاعر المطبوع ملهم، ومن سمات الإلهام الخفاء،

(١) البازل من الجمال: الذي طلع نابه، وذلك في السنة الثالثة أو التاسعة.

(٢) الكِرْكِرَة: رحى زور البعير، أو صدر كل ذي خف.

 $(^{7})$  القرشي، جمهرة أشعار العرب، ص60-61.

(ئ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص96.

وهو "مُلقَّن" من جهة غيبيّة، أو قوّة خفيّة، وهو معها ليس محتاجا إلى كدّ ذهنه أو صنع شعره والتّروي فيه ومراجعته.

ولم يكن ابن شهيد (ت: 426ه) بعيدا عن هذا المعنى وهو يكتي شيطان البحتري بأبي الطبّع (١) والبحتري شاعر يصفه النقاد بالشّاعر المطبوع، والطبّع مرتبط بالشّيطنة والتّلقين، والصّنعة بشريّة تأتي من كدّ الدّهن وشحذه. وكيف للشّاعر الّذي هو بمنزلة الكاهن أو السّاحر ورمّا النّبي أن يعمل ويفكّر؟، يقول ابن قتيبة عن بشّار "أحد المطبوعين، الذين كانوا لا يتكلّفون الشّعر، ولا يتعبون فيه" (٢)، وماله والتّكلف والتّعب وهو مُلقّن مُلهم؟، لذا كان "المتكلّف من الشّعر وإن كان جيّدا محكما فليس به خفاء على ذوي العلم، لتبيّنهم فيه ما نزل بصاحبه من طول التّفكّر، وشدّة العناء" (٢)، وهي سمات تتنافى مع النّظرة النقدية النّسقية التي الميل إلى تصوير الشّاعر بصورة المخلوق العجيب، والطّراز الفذّ، أو الشّخصية الشّاذة، والنّمط الغويب، وتصوير عملية الإبداع الشّعري بصورة الوحي الإلمي والإلهام المفاجئ السّاحر "(١٠).

وفي حال الانتصار —نقديّا – للطّبع على الصّنعة، كون المحرّك "نَسقِيًّا" وهو تلك الأسطورة التي ترسم تلقين الشّياطين "الشّعر" للشّاعر . وهذا يحدّ من الشّعر ويجعله لفئة مخصوصة وذات اتّصال خفيّ بعالم غير منظور. فالشّعر عند ارتباطه بالطّبع "كبعد زمني، فإنّه يكون قاصراً على فئة ضيّقة، وهذا يفتح الجال لسلطان الغيبيّ بأساطيره وسحره وشياطينه" (٥)،

\_\_\_

<sup>(&#</sup>x27;) ينظر: أبو عامر بن شهيد الأندلسي، رسالة التوابع والزوابع، تقديم عمر سعيدان، ص 20، دار الحوار، اللاذقية (د.ت).

 $<sup>(^{&#</sup>x27;})$  ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج2، ص151.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ج1، ص78.

<sup>(</sup>ئ) ثائر حسن جاسم، تكوين شخصية الشّاعر في التراث العربي، ص87، مقالة في مجلة آفاق عربية، ع3، س 10، دار آفاق عربية للصحافة والنشر، بغداد1985.

<sup>(°)</sup> درواش، خطاب الطبع والصنعة، ص84.

فالطّبع هو (اللّاوعي)، والصّنعة هي (الوعي) والإرادة، وهي كدّ الذّهن وإتعابه، وهي البشرية النّاقصة على حين يكون الطّبع هو العالم الخفيّ الكامل.

ولم تكن مقولة الجاحظ: "كلّ شيء للعرب فإنما هو بديهة وارتجال، وكأمّا هو إلهام" (١) بعيدة عن إبراز (الطبّع) وجعله من خصوصيّات العرب الفحول، والشّاعر الأوّل المثال، على حين كانت (الصّنعة) البعيدة عن البديهة والارتجال (أعجميّة)، توحي بالنّقص والاحتياج للّذات. فإنّما الطبّع البديهة، والبديهة عربيّة، والشّعر كان عربيّا خالصا قبل الاختلاط بالعجم. وانتهى الشّعر مع بداية نظمه من قبل غير العرب ومنذ اختلاط اللّسان العربي الذي استفزّ حرّاس اللّغة ليظهر المضمر النّسقي الثّقافي الّذي تحوّل عبر تواتر العصور إلى عنصر نسقيّ يتلبّس بالخطاب النقدي القديم النّه فيتخلله نسقان أحدهما معلن ظاهر وهو (حراسة اللغة)، ونسق (مضمر) مضادّ للمعلن وهو الإبقاء على "النّموذج الأصلي" أو الأسطوريّ للشّاعر العربيّ القديم. وهكذا يتخفّى النّسق المضمر ويتسلّل ليحمى وجوده الثّقافي.

وقد كان الشّرط الثقافي ووجوده في النّص الشّعري محميّا من قبل المؤسّسة الرسميّة في العصر العبّاسيّ، وما كان مسموحا للشّاعر أن يتخطّاه بالقوّة الجبريّة. وقد حاول أحد الشّعراء المحدثين مثل أبي نواس تخطّي الشّرط، وتجاوز تقديم القصيدة بذكر الطّلول الّي لم يعد لها وجود في ظلّ حضارة المدينة، فقال<sup>(٣)</sup>:

فَاجْعِلْ صِفَاتَكَ لِابْنَةِ الكَرْمِ

صِفَةُ الطّلولِ بَلَاغَةُ القِدم

<sup>(&#</sup>x27;) الجاحظ، البيان والتبيين، ج2، ص28.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الغذامي، النقد الثقافي، ص71.

 $<sup>\</sup>binom{r}{r}$  ابن رشيق، العمدة، ج1، ص $\binom{r}{r}$ 

وهذا الاعتراض من الشّاعر على توحيّ القديم وتلبّسه بالنّصّ الشّعريّ الحديث، قد لاقى اعتراضا أشدّ من المؤسّسة المعنيّة بحفظ الثّقافة، فعوقب الشّاعر ثم حرج من سجنه ليقول(١٠):

فَقَدْ طَالَمَا أَزْرَى بِهِ نَعْتُكَ الْخَمْرَا تَضِيْقُ ذِرَاعِي أَنْ أَرُدَّ لَهُ أَمْرًا وَإِنْ كُنْتَ قَدْ جَشَّمْتُنِي مَرْكَبًا وَعْرَا أَعِرْ شِعْرَكَ الأَطْلَالَ والمنْزِلَ القَفْرَا دَعَانِيْ إِلَى نَعْتِ الطَّلُولِ مُسَلَّطُ فَسَمْعًا أَمِيْرِ المؤمنِينَ وَطَاعَةً

ويعلّق ابن رشيق على هذه الحادثة بقوله: "فجاهر بأنّ وصفه الأطلال والقفر إنما هو من حشية الإمام، وإلا فهو عنده فراغ وجهل، وكان شعوبيّ اللّسان"(١٠). ويفيد تعليق ابن رشيق أنّ النّاقد "تابع للسّلطة"، وقد اعتبر الخروج على القديم و "عمود الشعر" الذي هو علامة القواعد المطلوبة دلالة على "شعوبية اللّسان". وكان هذا الخروج بمثابة "المجاهرة"، وكأنما التبس تقديس "عمود الشّعر" بتعاليم دينية يعدّ تعديها "مجاهرة".

وإذا كان رأس السلطة بذاته يحمي الشّرط الثّقافي و "عمود الشعر" الذي هو "الطّبع"، فهذا يعني قوّة التّحكّم النّسقي المتخفّي، و "يستحضر نظرية (الهيمنة) التي طرحها قرامشي من قبل والتي يؤكّد فيها أنّ السّيطرة لا تتم بسبب قوّة المسيطر فحسب ولكنها أيضا تتمكّن منّا بسبب قدرتما على جعلنا نقبل بما ونسلّم بوجاهتها" ("). وهذا ما جعل المؤسّسة النّقدية —بصفتها الحامي للثقافة – والمتحدّث الرّسمي باسم السّلطة التي كان النّص الشّعري في خدمتها "مدحا وهجاء"، تفصل بين مستويين أدبيين:

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص172.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ن.ص.

<sup>(&</sup>quot;) الغذامي، النقد الثقافي، ص18.

- الأوّل ما يقدّم وَفق شروط المؤسّسة الثّقافية العربيّة الرّسمية، وهو "فنّ المدح"، و "فنّ المحاء" لخصوم المؤسّسة، وشاعر هذين الفنّين "فحل"، وملتزم بعمود الشّعر، وذلك ليكون ما يُقدّم لتلك المؤسّسة هو "المثال" والأكمل والأقوى.
- والثّاني هو "الشّعبي" الّذي يكون دون الرّسمي وهدفه العامّة، ولا يتضمّن مدحا أو هجاء، فهو خارج عن خدمة المؤسّسة فشاعره ليس من الفحول وإن أجاد، "فهذا ذو الرّمة، أحسن النّاس تشبيها، وأجودهم تشبيبا، وأوصفهم لرمل وهاجرة وفلاة وماء وقراد وحيّة، فإذا صار إلى المديح والهجاء خانه الطّبع، وذاك أخّره عن الفحول"(١).

ويمكن توضيح الهيمنة الرّسمية في "تقديس الأوّل" وجعله شرطا للنّص الشّعري المقدّم على البلاط، وحسب معطيات نموذج "رومان ياكبسون" للاتصال، بالنّموذج التالي:

المؤسّسة التّقافية الرّسمية النّص الشّعريّ القدم النّعر عمود الشّعر

النّموذج الأصليّ للشّاعر

لقد كانت أسطورة الشّاعر ونصّه الشّعري المتلقّى من قوى خفيّة، هي المضمر "اللّاشعوري" في التّمسك بالقالب القديم الذي يرمز إليه، وهي الرسالة الجماليّة التي أدّاها النّص الشّعري القديم متخفيّة في أعطاف جمالياته. فنفذت في الثّقافة العربيّة واستقرّت في الذّهن النّقديّ، فرسّخت معيار الزّمن ومصطلح (الأوائل) عند النّقاد وربطته بالطّبع وعمود الشّعر، "بوصف ذلك علامة

<sup>.84</sup> ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج1، ص

على الأصالة والفحولة، والطّبع والعمود يعنيان تحديدا النّموذج الجاهليّ بخصائصه الفنّية وما يتضمّنه من قيم قبليّة شعريّة"(١).

وقد يكون لشاعر الصّنعة أيضا شيطان —حسب الأسطورة – وذلك لئلّا يخرج "فنّ الشّعر" عن معنى "الخفاء"، إلاّ أنّ عمل شيطان شاعر الصّنعة محدود. فالشّاعر بعمله البشريّ يفسد ما يهبه إيّاه شيطانه، وفي هذا المعنى ينقل الجاحظ حواراً بين شاعرين، أحدهما يذعن في قوله لشيطانه فهو شاعر "مطبوع"، والآخر يرجّح عقله ونظره فيما تلقاه من شيطانه، فهو "صانع" وشعره "صنعة"، فيقول: "قال بعض الشّعراء لرجل: أنا أقول في كل ساعة قصيدة، وأنت تقرضها في كل شهر، فلم ذلك؟ قال: لأنيّ لا أقبل من شيطاني مثل الذي تقبل من شيطانك"(٢).

هكذا تغلّب الطبع "الثّابت" الذي هو صفة النّصّ الشّعري القديم، والمتّصل بالنّموذج الأصلي للشّاعر، على الصّنعة "المتحرِّك" الإبداعي الواعي والمفكّر. ولم يستطع العقل النّقدي العربي تجريد الذّهن الفتي الشّعري من تلك الأفكار الغيبيّة الأسطوريّة، والتي نفتها النّصّ الشّعري القديم بكل ما يحمله من سحر جمالياته، وبقيت نظرية الإلهام بغيبياتها تلقي بظلالها على حركة النّقد العربيّ القديم.

(') الغذامي، النقد الثقافي، ص134.

 $^{(1)}$  الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، ص 206- 207.

# الفصل الثاني

# الحدث التّمّاميّ

"النّص الشعريّ واقعًا في ملكيّة شاعره"

-ماضويّة الشّعر التّمّامي/ إحياء وبعث

-تحدّي النّسق/حداثة الشّعر التمّامي

-لنّصّ الشّعريّ فنّا و متعة فنّ

استلم أبو تمّام (۱) راية تجديد الشّعر وتحديثه ممّن سبقه من الشّعراء، و غدا في سنّ مبكّرة من حياته أوّل المحدثين. وأدّى شعره الذي انتشر في أرض العرب و مالت إليه الأذواق إلى حركة نقديّة نمت على ضفاف شعره ولم تذبل بموته المبكّر. و استمرّت تمدّ مجال النقد بالمصنّفات المتعاقبة التي أثرت حركة النّقد الأدبيّ، وملأت شواهِدُه الشّعريّة كتب أصحاب المصنّفات البلاغيّة، "حتى جاز لنا القول إنّه ما من كتاب وُضِع في النقد أو البلاغة يخلو من احتجاج بمعنى من معاني أبي تمّام، أو بفنّ من فنون البديع التي على يده أصبحت مطلبا من مطالب الشّعر الآن. فهو "قِبلة أصحاب المعاني وقدوة أهل البديع" (۱). وقد اختط منهجا شعريًا مُلهما لغيره من الشّعراء ولكلّ من أتى بعده على الرّغم من قصر حياته. يقول عنه طه حسين: "وكثير من الشّعراء يمرّون بالأرض سراعا، ولكنّهم يتركون فيها آثارا باقية طويلة البقاء، ومنهم من يطبع جيله بطابعه الخاص، ومنهم من ينشئ مذهبا في الشّعر يبقى ما بقي الشّعر، ولا يتأثّر باختلاف الظّروف، وتباعد العهد، وتتابع الأيّام. وكان أبو تمّام من هؤلاء الشّعراء، مرّ بالأرض مرّا سريعا كما يمرّ السّيعا كما يمرّ السّحاب، ولكنّه غرس في الأرض حدائق لن يُجد الذّواء والذّبول إليها سبيلا"(۱).

"وقد كان أبو تمّام آخر من شهدهم العصر الأوّل من أمراء القريض، ولكنّ مدرسته الشّعرية ظلّت مسيطرة على دولة الشّعر على مدى العصر الثّاني كلّه، وهي التي وجّهته توجيها جديدا يجمع بين فنّ بشّار ومدرسته، والآثار العقليّة والاجتماعيّة والأدبيّة التي سادت العصر الثّاني

(') أبو تمام حبيب بن أوس الطائي، من نفس طيء صليبة، مولده ومنشؤه بناحية منبج بقرية منها يقال لها جاسم، ينظر: الأصفهاني، الأغاني، ج16، ص265.

<sup>(</sup>٢) ميادة كامل إسبر، شعرية أبي تمام، ص22، الهيئة العامة السورية للكتاب، دمشق، 2011م.

<sup>(</sup>r) الجرجاني، الوساطة، ص20.

<sup>(</sup>ئ) طه حسين، حديث الأربعاء، ط2، ص178، دار المعارف، مصر، دت.

وذاعت فيه، ثمّا خلق نحضة فنيّة لم يشهدها الشّعر طول العصور الأدبية جميعها" (١٠). وهذه الإمارة الشّعرية لم تصنعها إلاّ ذهنيّة تشبّعت ثقافة حتى غلبت وأدهشت. فقد عُرِف عن الشّاعر أنّ اطّلاعه وثقافته لا حدود لهما، وهو غير مقتصر في ثقافته على العربيّة بل جاوزها إلى ثقافات غيرها من الحضارات التي انتشرت علومها في عصره، وخاصة الفلسفة اليونانيّة. و"أخذ أبو تمّام نفسه بثقافة واسعة ومتنوّعة، فقد فاض زمنه بترجمة علوم الأوائل وحكمها من اليونان والفرس والهند، فنهل من تلك الألوان التي فاض بما عصره، فكان يحذق علم الكلام وفروعه وأصوله وكثيرا من الثقافات التّاريخيّة والإسلاميّة واللّغويّة والعقائد والنّحل المختلفة" (١٠)، وطرقع عليه الآمدي: "فإنّه ما من شيء كبير من شعر جاهليّ ولا إسلاميّ ولا محدث إلاّ قرأه واطلّع عليه" (٣)، بل لقد غلب الأصمعيّ العالم اللغويّ في معرفة الغريب من اللّفظ غير المتداول، كقوله (١٠):

ويعلّق ابن سنان الخفاجي على هذا البيت بقوله: "فإنّ كهلا هاهنا من غريب اللغة، وقد رُوي أنّ الأصمعيّ لم يعرف هذه الكلمة وليست موجودة إلّا في بعض شعر الهذليّين ... وكهل لفظة ليست بقبيحة التّأليف ولكنّها وحشيّة غريبة لا يعرفها مثل الأصمعي" (٦). وهذه الشّهادة

(') خفاجي، الحياة الأدبية في العصر العباسي، ص41-42.

(٢) عبد الفتاح لاشين، الخصومات البلاغية والنقدية في صنعة أبي تمام، ص86، دار المعارف، مصر، 1982م.

(ئ) عبدالله بن محمد بن سعيد بن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ط1، ص66، دار الكتاب العلمية، بيروت،1982.

\_\_\_

<sup>(&</sup>quot;) الآمدي، الموازنة، ج1، ص52.

<sup>(°)</sup> كهل: ضخم. ووردت في ديوانه (سهل)، ج2، ص388.

<sup>( )</sup> ابن سنان الخفاجي، سرّ الفصاحة، ص66-67.

الشّهادة من ابن سنان تشير إلى وصول أبي تمّام إلى معرفة أعلى من معرفة اللغويين بالّلغة، وهي مرتبة كأنّما لم بيلغها غيره في زمنه.

وتعدّدت الأغراض الشّعرية التي انتظمها ديوان أبي تمّام، لكنّه برّز في فنّي "المدح والرّثاء"، حتّى قيل عنه "مدّاحة نوّاحة". ويُعدّ "أبو تمّام من المعدودين في إجادة الرّثاء" (١)، ومدائحه تُصنّف "على أنمّا من الطّراز الأوّل. تكسّب بشعره كسائر المتكسّبين، ولكنّه كان يُعنى به، ويتعهّده بالصّقل والتّهذيب، حتى غدا قمّة بين الشّعراء وأستاذا لكلّ من عاصره، ومن جاء بعده" (١)، فهو "شاعر مبدع ألقيت إليه زعامة الشّعر من قِبَل جميع الشّعراء في عصره"(١).

وقد قيل إنّ بشّارا فتق علم البديع، ومسلما توسّع فيه وأسس له اسما، وحبيب وضع له منهجاً، و وُسِم به. على أنّ المتأمّل للخطّ الشّعري بين الشّعراء الثلاثة يجده متباينا في الكُنْه وإن تشابه في الجِدَّة والحداثة. فإذا كان بشّار قد افتتح باب الحداثة الشّعريّة ورقّ على يديه الشّعر وبدأ يفارق صبغته الأعرابيّه، فإنّ أبا تمّام قد عاد بالشّعر أدراجه إلى لغته الأعرابيّة القحّة، ثم اختطّ له منهجا عقليّا فلسفيّا في الدّلالات لا ينازعه فيه أحد. فأخضع الحس للعقل، وجتّح بالخيال فصنع بين الأشياء علائق لم تكن موجودة أصلا، ولا ملمح لها على أرض الواقع، فغدت للذلك له تحديدة مدهشة. هكذا أفاد الشّاعر من ثقافته الفكريّة الفلسفيّة، فكان من بين صنفين متمايزين، " الأوّل يؤلّف شعره تحت تأثير حسّه وشعوره الأوّليّ، بحيث يضمن له صفاءه ووضوحه، دون أن يتطلّب ممارسة وإدراكاً كبيرين. والثّاني لا يخضع لقناعة الحسّ وحدوده المرسومة. بل إنّه يستغلّ نعمة عقله الحركيّ لكشف ما يفصل بينه وبين الإدراك

(') ابن رشيق، العمدة، ج2، ص83.

<sup>(</sup>٢) أحمد بو حاقة، فن المديح وتطوره في الشعر العربي، ط1، ص224، منشورات دار الشرق الجديد، بيروت، د.ت.

<sup>.70</sup> خفاجي، الحياة الأدبية في العصر العباسي، ص(

المخفيّ. لذلك، فهو بمثابة الانبعاث من الدّاخل، الذي يكون فيه التّفكير مؤسّساً على مفاهيم محرّدة، لكنّها في صُلبها، نتاج بصيرة وتجربة "(١).

و أصبح أبو تمّام باستغلال عقله الحركيّ شاعرا حداثيّا، لكن ذلك لم ينف عنه محافظته أو ماضويّته التي أعادت الشّعر إلى عصره الأوّل "لفظيّا" كما قبل عصر بشّار بن برد، فهو شاعر حداثيّ، و هو في الوقت ذاته شاعر ماضويّ.

ماضويّة الشّعر التّمّامي/ إحْيَاءٌ وبَعْث...

أ-الأنا الشّعرية/ الفحولة ..

إنّ تراجع مكانة الشّاعر و منزلته كانت ممّا يشغل ذهن أبي تمّام. فرفعة نفسه التي يبدو أنّه فُطر عليها ما كانت لتقبل الواقع الشّعري الذي عايشه، و إنّ شعره الذي صنع منه شاعرا كبيرا ما كان ليجعله "ينسى مكانته القديمة، وأدواره الاجتماعيّة التي لازمت نموذجه الأصليّ حين كان يقول فيُرضى قوله، ويحكم فيمضي حكمه، وحين كان الشّعر من عُقد السّحر ومعادن الفطنة والحكمة "(<sup>7)</sup>. وكم اشتكى من الحال الآنية للشّاعر، وطالب السّاسة أن يمنحوا الشّعراء المكانة التي يستحقّونها. فالعصر العبّاسيّ كان أكثر العصور التي امتُهنت فيها مكانة الشّاعر بفعل حاجة الشّعراء، واضطرارهم الشّديد للتّكسّب بشعرهم. وهذا ماجعل الشّاعر كثير الاستحثاث للسّلطة لتعيد له هيبته المسلوبة، وذلك مثل خطابه للوزير أبي جعفر الزّيّات (<sup>7)</sup>:

وَلُوْدٌ وأُمّ العِلْمِ جَدَّاءُ حَائِلُ

أبًا جَعْفُر إِنَّ الجَهَالَةَ أُمُّهَا

<sup>(&#</sup>x27;) درواش، خطاب الطبع والصنعة، ص57

<sup>(</sup>٢) عصفور، غواية التراث، ص186-187.

<sup>(&</sup>quot;) أبو تمام، ديوانه، ج2، ص54.

أرَى الحَشْوَ والدَّهْمَاءَ أَضْحَوا كَأَهَّم غَدُوا وَكَأَنَّ الجَهْلَ يَجْمَعُهُم بِهِ فَكُنْ هَضْبَةً نَأُويْ إلَيْهَا وَحَرَّةً فَإِنَّ الفَتَى فِي كُلِّ ضَرْبٍ مُنَاسِبٌ وقوله(١):

شُعُوبٌ تَلاقَتْ دُونَنَا وقَبَائِلُ أَبُ وذَوُو الآدَابِ فِيهِم نَوَاقِلُ أَبُ وذَوُو الآدَابِ فِيهِم نَوَاقِلُ يُعَرِّدُ عَنْهَا الأَعْوَجِيُّ المَنَاقِلُ مَنَاسِب رَوْحَانِيَّةً مَنْ يُشَاكِلُ

أنت السَّليلُ فسُل السَّيْفَ مُنتصِراً لِذِمَّةِ الشِّعْرِ إِذْ ضَاعَتْ لَهُ الذِّمَمُ

وفي هذه النّماذج من شعره يشكو أبوتمّام مكانة الشّاعر التي يستحقّ، في نظره ، أفضل منها لأنّ الشّعراء أهل العلم، ومصاحبتهم تُحذي من يصاحبهم من روحانيتهم. والشّاعر بذكائه يعلم كيف كانت السّلطة السّبب فيما آل إليه أمر الشّاعر، "فكأنّ السّلطة (ممثّلة من خلال الشّاهد في الوزير أبي جعفر الزّيّات) بسياساتها وأدواتها هي التي عمّقت مثل هذا الواقع ورسّخته، إذ لو نهجت السّلطة وفق ما يُستشفّ من شكوى الشّاعر ورغبته فحجا مغايرا يقوم على الاحتفاء "بأهل العلم وذوي الآداب"، وتقريبهم وإنزالهم منزلتهم المستحقّة، لما كان هذا الواقع هو السّائد المهيمن. ولذا نجد الشّاعر يستحتّ ممدوحه بقوله: "فكن هضبة نأوي إليها ..." في إشارة إلى الدّور المُعيّب الذي ينبغي للسّلطة أن تقوم به في هذا الجانب كما يرجو الشّاعر ويؤمّل "(۲).

وإذا كان (الكاتب) قد احتل المناصب العالية في عهد الدّيوان و التّدوين، فإنّ النّشر ما كان ليأخذ مكانة الشّعر عند العرب، إذ "لا تَدَعُ العَرَبُ الشّعْرَ حَتَّى تَدَعَ الإبِلُ الحَنَيْنَ" (<sup>(7)</sup>. وهذا الوعى بقيمة الشّعر وبقاء مكانته ممّا كان يدركه أبو تمّام وإن تراجعت قيمة الشّاعر وعلت قيمة

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج2، ص(')

<sup>(</sup>٢) مفلح ضبعان الحويطات، وعبدالله محمود إبراهيم، مجلة: "دراسات العلوم الإنسانية والاجتماعية"، مخطوط في عمادة البحث العلمي، الجامعة الأردنية، ص8.

<sup>(&</sup>quot;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص(10)

الكاتب. كما أنّه يدرك أنّ ما ساهم في إعلاء مكانة الكاتب ليست قيمة النّثر التي علت على قيمة الشّعر، و إنّما حاجة الدّيوان إليه ثمّ حاجة التّدوين. لذا سعى أبو تمام إلى إبراز فكرة "حاجة السّلطة للشّعر"، وتذكير الممدوح مرارا وتكرارا بحاجته الماسّة إلى شعره، وهي الفكرة التي ألهمت المتنبّي بعده وجعلته يتطلّع إلى ما وصل إليه الكاتب قبله. ويظهر أبو تمام في معرض ترسيخه لفكرة الحاجة السّلطوية إلى الشّعر وهو يظهر "النثر" متطفّلا على الشّعر، منتحلا منه وليس العكس، كما يقول في قصيدة يمدح بها الزّيات (١):

لا يَسْتَقِي مِن جَفِيْرِ الْكُتبِ رَوْنَقُهَا وَلَمْ تَزَلْ تَسْتَقِيْ مِن جَعْرِهَا الكُتُبُ

إنّ ما أطاح بمكانة الشّاعر قبل أبي تمّام وقوع الشّعر تحت طائلة قانوني "الرّغبة والرّهبة". وهذان الملمحان النّفسيان جعلا من الشّاعر خاضعا لمن تجذب عنده الرّغبة ومنه تكون الرّهبة. وقد مرّ في الفصل القّالث من الباب الثّاني قصّة الفرزدق حين استهواه التّمرّد الشّعريّ ونقد السّلطة فكان السجن مصيره إلى أن خضع وأذعن ومدح تحت تأثير "الرّهبة" من السّحن، و"الرّغبة" في العفو والعطاء. و إنّ هذا كلّه لم يكن غائبا عن ذهن أبي تمام في محاولته استعادة مكانة الشّاعر ومنزلته في الزّمان الأوّل. على أنّ ما قلّل شعوره بالرّهبة هو وعيه بقيمة شعره وحاجة السّلطة إليه، فكانت الرّغبة تتفوق لديه على الرّهبة، كما أنّ الرّغبة بقيت خاضعة لسقف "الأنا" الفوقية لدى أبي تمّام، فمثله لا يخضع بل يُخضِع بشعره من هم بحاجة إليه ليقلّدهم حُللا خالدة، في مقابل الفاني الذي يُعطى ، فيقول(٢):

كُمْ مَعَانٍ وَشَّيْتُهَا فِيْكَ قَدْ أَمْ بِقَوَافٍ هِيَ البَوَاقِيَ عَلَى الدَّهْ

ـسَتْ وَأَصْبَحَتْ ضَرَائِرًا للِّرِيَاضِ ـرِ ولَكِنْ أَثْمَانَهُنَّ مَوَاضِي

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص167.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ج1، ص395.

ويقول<sup>(١)</sup>:

حَلْيًا نِظَامَاهُ بَيْتٌ سَارَ أَوْ مَثَلُ فَمَا مَثَلُ عَلَى قَوْمٍ فَتَرْتَحِلُ

لَقَدْ لَبِسْتَ أَمِيْرَ المؤمِنِيْنَ بِهَا غَرِيْبَةٌ تُؤْنِسُ الآدَابَ وَحْشَتُهَا

وكثيرا ما يعلو صوت (الأنا) على صوت الآخر (الممدوح)، حين يتعامل مع الممدوح بنديّة مفرطة. فإخلاص المدح يقابله إخلاص العطاء من الممدوح، إذ كما احتكرت السلطة المال احتكر أبو تمام الشّعر، حتى قال أبو الفرج الأصفهاني: "ماكان أحدٌ من الشّعراء يقدر على أن يأخذ درهما بالشّعر في حياة أبي تمام، فلما مات اقتسم الشّعراء ماكان يأخذه" (١)، و أكبر الظّن أن ليس في قول أبي الفرج مبالغة إذ يهدّد الشّاعر بمنع الشّعر الذي يحتكره إن لم يكن العطاء بالمثل (٣):

لِلْقَوْلِ فِيْكَ إِلَى سِوَاكَ تَصَرُّفَا هَرَّنْكَ إِلَّا أَنْ تُصِيْبَكَ مُرْهَفَا

لا تَصْرِفَنَّ نَدَاكَ عَمَّنْ لَمْ يَدَعْ لا تَرْضَ ذَاكَ فَتُسْخِطَنَّ أُوَابِدًا

وهو يخاتل الممدوح فيجعل منه دمية فارغة من العقل، والشّاعر يحرّكها ويعلّمها كيف تكون وماذا عليها أن تفعل، كما في قوله (٤):

وأُنْفُ العُلى مِنْ عُطْلَةِ الشَّعْرِ راغِمُ وإنَّ حُلَى الأشْعَارِ فِيْهَا خَوَاتِمُ ولا عَجَبًا أَنْ ضَيَّعَتْهُ الأَعَاجِمُ لِعَدْلِكَ مُذْ صَارَتْ إليْكَ المِظَا لِمُ فَمَا بَالُ وَجْهِ الشِّعْرِ أَغْبَرَ قَاتِمًا تَدَارَكْهُ إِنَّ المِكْرُمَاتِ أَصَابِعٌ إِذَا أَنْتَ لَمْ تَحْفَظْهُ لَمْ يَكُ بِدْعَةً فَقَدْ هَزَّ عِطْفَيْهِ القَرِيْضُ تَوَقُّعًا

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص10.

<sup>(&#</sup>x27;) الأصفهاني، الأغاني، ج16، ص269

<sup>(&</sup>quot;) أبو تمام، ديوانه، ج2، ص358.

<sup>( )</sup> المرجع السابق، ج2، ص92.

و يتخفّى المضمر في أعطاف جماليّات شعره، وتحت وقوع المتلقّي في غيبوبة الدّهشة واللّذة، فإن من "الخصائص المميزة للّغة (الشّعرية) أن تكون قادرة على إخفاء المعنى وراء إشارة مضلّلة، مثلما نخفي الغضب أو الكراهية وراء ابتسامة"(١).

و إنّ مدائح أبي تمام لأحمد بن أبي دؤاد تبدو مبطّنة بالهجاء، وهو الأسلوب الذي أخذه عنه المتنبي في مدائحه لكافور الإخشيدي. وإذا كان منزلة كافور قد أسقطها عند أبي الطّيّب سواد لونه، فلا يُعلم لِمَ نقم أبو تمّام على ابن أبي دؤاد. فلعلّه يراه دونه في المنزلة العلميّة، وأنّه قد تبوّأ منصبا لقربه من الخليفة المعتصم وهو ليس أهلا له، أو ربما هي غضبة من الزمن الذي أحوج مثل ابن أبي دؤاد وهو لا يعادله قدرا وعلما، كما في قوله (٢):

وَيُكْدِيْ الفَتَى فِيْ دَهْرِهِ وَهْوَ عَالِمُ هَلَكْنَ إِذَنْ مِنْ جَهْلِهِنَّ البَهَائِمُ وَلَا الجُحْدُ فِيْ كَفِّ امْرِيْ والدَّرَاهِمُ

يَنَالُ الفَتَى مِنْ عَيْشِهِ وَهُوَ جَاهِلٌ وَلَوْ كَانَتِ الأَرْزَاقُ بَحْرِيْ عَلَى الحِجَا فَلَمْ يَجْتَمِعْ شَرْقٌ وَغَرْبٌ لِقَاصِدٍ

ولكن ما الذي أوصل الشّاعر إلى أن يضع ممدوحه في هذا الموضع الذي رسم؟ هل هو الأنا الأعلى؟ أم الأنا الشّعريّة الأسطوريّة؟ ولعلّهما اجتمعتا معا في رحلة استعادة مجد الشّاعر في الزّمان الأوّل الذي يُهاب ولا يَهاب.

وكما كانت القبائل تتوقّى الشّعراء وتخشى شعراء غيرها، كانت السّلطة تخشى غضبة الشّعر التمامي. ويظهر هذا في تحذير أبي العميثل لعبدالله بن طاهر نصحا له: "أيها الأمير، أتتهاون بمثل أبي تمام وتجفوه؟ فوالله لو لم يكن له ماله من النّباهة في قدره، والإحسان في شعره، والشّائع من ذكره، لكان الخوف من شرّه، والتوقّى لذمّه، يوجب على مثلك رعايته

<sup>(&#</sup>x27;) بول دي مان، العمى والبصيرة: مقالات في بلاغة النقد المعاصر، ترجمة: سعيد الغانمي، ط 1، ص36-37، منشورات المجمع الثقافي، أبو ظبي، 1995م.

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج2، ص90.

ومراقبته"(۱). وهذا لايعني أن السلطة غير قادرة على أسر الشّاعر والتنكيل به إن هجاها ولكنه يعني أنها غير قادرة على مواجهة الكلمة الشّعريّة وإيقاف سيرورتها و صيرورتها بين النّاس في مجرى الزّمن. و إنّ الحديث عن تراجع مكانة الشّاعر ومنزلته لايعني تراجع مكانة الشّعر و منزلته. فالشّعر كان وظلّ كما كان في مكانته و منزلته في نفوس العرب. ولذا كانت السلطة تحتفظ بدوره في تثبيت الحكم وتوطيده، وتخشى شرّه حين يتصدّى لها إعلاميّا.

إنّ هذا الشّاعر الحداثيّ الماضويّ، وهو في صراع يعيده إلى الوراء لاستعادة ماكان للشّاعر من صورة أسطورية سالفة، يجعل لما يفعل شاهدا من فعل العرب قديما حين كان الشّعر قولا مقدّسا فيقول(٢):

مِثْلَ النِّظَامِ إِذَا أَصَابَ فَرِيْدَا بِالشِّعْرِ صَارَ قَلَائِدًا وَعُقُوْدَا يَأْخُذْنَ مِنْهُ ذِمَّةً وَعُهُوْدَا يَأْخُذْنَ مِنْهُ ذِمَّةً وَعُهُوْدَا لَمْ تَرْضَ مِنْهَا مَشْهَدًا مَشْهُوْدَا يَدْعُوْنَ هَذَا سُؤْدَدًا مَحْدُوْدَا جُعِلَتْ لَهَا مِرَرُ القَصِيْدِ قُيُوْدَا جُعِلَتْ لَهَا مِرَرُ القَصِيْدِ قُيُوْدَا إِنَّ القَوَافِيْ وَالْمِسَاعِيْ لَمْ تَزَلْ هِيَ جَوْهَرُ نَشْرُ فَإِنْ أَلَّفْتَهُ فِي حَوْهَرُ نَشْرُ فَإِنْ أَلَّفْتَهُ فِي حُلِّ مَقَامَةٍ فِي كُلِّ مَقَامَةٍ فَإِذَا القَصَائِدُ لَمْ تَكُنْ خُفَرَاءَهَا فَإِذَا القَصَائِدُ لَمْ تَكُنْ خُفَرَاءَهَا مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَانَتِ العَرَبُ الأَلَى وَتَنِدُ عِنْدَهُمُ العُلَى إِلَّا عُلَى

وحين كان الشعر يَظلم ولا يُظلم وفق منطق كمنطق القبيلة السّالفة، يقول (٣):

فَكَالأَرْضِ غُفْلًا ليسَ فِيْهَا مَعَالِمُ لَهُ غُرَرٌ فِي أَوْجُهٍ ومَوَاسِمُ وَيُقْضَى بِمَا يَقْضِى بِهِ وَهْوَ ظَالِمُ ولا كَالعُلَى مَا لَمْ يُرَ الشَّعْرُ بَيْنَهَا وَمَا هُوَ إِلَّا القَوْلُ يَسْرِيْ فَتَغْتَدْيْ يُرَى حِكْمَةً مَا فِيْهِ وَهْوَ فُكَاهَةٌ

<sup>(&#</sup>x27;) الأصفهاني، الأغاني، ج16، ص275.

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص232.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ج2، ص90.

أليس المتقبّل \_ هنا \_ بإزاء الحنين إلى تلك القداسة التي تجعل الشّاعر عقلا معلّما يعلم بما لا يعلم به غيره، فهو من يصنع للملوك مجدهم، ويحيطهم بمالة من الصّحب الهاتف بأسمائهم؟:

ضَرَبَتْ بِأَبْوَابِ المِلُوكِ طُبُولًا (١)

باشَرْتُ أَسْبَابَ الغِنَى بِمَدَائِحٍ ويقول (٢):

حِبَرَ القَصَائِدِ فُوِّفَتْ تَفْوِيْفَا (٣)

أنَا ذُو كَسَاكَ مَحَبَّةً لا خَلَّةً

صَارَتْ لآذان الملُوكِ شُنُوْفَا

مُتَنَخِّلٌ حَلَّاكَ نَظْمَ بَدَائِعِ

فالشّاعر لا يصنع أمجاد الملوك فحسب، بل إنّه يعلّم طالبي المكارم من أين يأتونها، وكيف يحوزونها فيقول (°):

ولَوْلَا خِلَالٌ سَنَّهَا الشِّعْرُ مَا دَرَى بُعَاةُ النَّدَى مِنْ أَيْنَ تُؤْتَى المِكَارِمُ كيف لا وهو خليفة "الخضر" عليه السلام علما وإلهاما وترحالا؟، يقول عن نفسه (٢):

خَلِيْفَةُ الْحِضْرِ مَنْ يَرْبَعْ عَلَى وَطَنٍ فِي بَلْدَةٍ فَظُهُورُ الْعِيْسِ أَوْطَانِيْ فَالشَّاعِرِ هُو المُعلِّم، والشَّعر هُو الملهِم، وهو ذات النّسق الجاهليّ الذي يجعل الشّاعر "يشعر بما لا يشعر به غيره". لكنه كان في ذلك الزّمن في خدمة "نحن" القبليّة، أمّا في راهن الذّات الشّاعرة المتكلّمة فهو لإرضاء "الأنا" المتضحّمة لديها، ولتحقيق الحسن والنّافع للشّاعر وحده، "والأصل للأنا الشّعرية/الفحوليّة هو نحن القبلية، وهي (النحن) المتضحّمة أصلا والنّافية للآخر

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج2، 191.

<sup>(1)</sup> أبو تمام، ديوانه، ج(1) ص(26).

<sup>(&</sup>quot;) خلّة: فاقة. فوّفت: زُينت ونقشت.

<sup>(</sup>أ) متنخل: مختار ومنتخب. الشّنوف: الأقراط.

<sup>(°)</sup> أبو تمام، ديوانه، ج2، ص92.

<sup>(7)</sup> المرجع السابق، ج(7) المرجع السابق، ج

بالضّرورة الوجوديّة"(١). لذا لم تسمح له "الأنا" أن يجعل ما يصنعه من مكانة للشّاعر يصبّ في نمر المصلحة القبليّة أو المجتمعيّة، بل كان المجد للشّاعر وحده .

لقد خرج أبو تمّام بشعره من سلطة التّلقين الشّيطاني وهو يؤكّد أنّه صانع شعره، وأنّ شعره كأبنائه الذين يكره موقم وإن رأى عيوبهم حسب قوله (۲)، وقصيدته هي "ابنةُ الفكر المهذب" (على اللهذب الله اللهذب الله اللهذب أو عقله، وحسّه وليست تلقينا ولا اقتباسا من أحد، وهو فخور بذلك فقد كان "أوصف الناس لقصيده" (على كما يقول ابن رشيق. ف شعره قد كان بمثابة إمبراطورية يحتمي بما الشّعراء تسامي تلك الطّبقة الرّفيعة التي كان ينتمي إليها الشّاعر الأوّل، وربّ الأسرة وهي إمبراطورية يعتلي الشّاعر قمّة الهرم فيها، ويقود من فيها بصفة المعلّم الأوّل، وربّ الأسرة المسؤول عن رعيته. ويمكن وسم الفترة ما بين الشّعر الجاهليّ وأبي تمام بفترة "تيه الشّاعر" عن المكانة التي هو خليق باحتلالها، والتي استعادها أبو تمّام. وربما لهذا السّبب يكون شوقي ضيف المكانة التي هو من "ألهم المتنبي اعتداده بنفسه" (عن).

هكذا يعيد أبو تمّام للشّاعر مكانته الأسطوريّة ، إلاّ أنّه يميت ذلك البطل الأسطوريّ "شيطان الشّعر" الذي كان يجعل الشّاعر مجرّد ملقَّن للشّعر، ويفتح مساحة أكبر "للطّبع" ويجعل من "الصّنعة" فنّا مستهجنًا. فالشّعر مع أبي تمام أصبح من صنع الإنس لا الجنّ، والشاعر غدا هو

<sup>(&#</sup>x27;) الغذامي، النقد الثقافي، ص120-121.

<sup>(&#</sup>x27;) أورد الصولي عن مثقال أنه قال: "دخلت على أبي تمام وقد عمل شعرا لم أسمع أحسن منه، وفي الأبيات بيت واحد ليس كسائرها، وعلم أبي قد وقفت على البيت، فقلت له: لو أسقطت هذا البيت!، فضحك وقال: أتراك أعلم بحذا مني؟، إنما مثل هذا مثل رجل له بنون جماعة، كلهم أديب جميل متقدم، فيهم واحد قبيح متخلف، فهو يعرف أمره ويرى مكانه، ولا يشتهى أن يموت"، ينظر: الصولي، أخبار أبي تمام، ص26.

<sup>(&</sup>quot;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص109.

<sup>(</sup>ئ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص150.

<sup>(°)</sup> شوقى ضيف، تاريخ الأدب العربي، العصر العباسي الأول، ط2، ص280، دار المعارف، مصر، د.ت.

من يصنع نصّه الشّعريّ صناعة. إنّه ينتزع الجلالة من شيطان الشّعر ويمنحها لعقله، بل إنّه يرتّب الشّاعر في مكانة مقدّسة ليس مردّها إلى اتّصاله بقوى خفيّة، و إنّما إلى اتّصالها بعقله و ما عقله ممّا أوقفه على جوهر الشّعر كما تصوّره و حدّد ماهيته و وظيفته. وهكذا بدأ الشّعر يتحوّل من طبع باطني إلى فكر متجدّد متحوّل، وبان أمر الإلهام بعد أن كان خفيّا. إنه الحسّ والعقل يتّحدان معا ليبدعا النّظم.

وإنّ ما فعله أبو تمّام من تحويل للشّعر من "ديوان للعرب" إلى نصّ فنيّ هدفه "المتعة الفّنية"، وما المترأ عليه من تحويل (قيمة الشّاعر) من (رصيد قبليّ) أو (مجتمعيّ) أو (عقديّ) إلى (رصيد ذاتيّ) كان من الأسباب المحفّزة للغضب التقديّ على الشّعر التّمّامي. فقد نقض أبو تمّام الصّورة النّموذجية للشّعر والشّاعر، بحيث لم يعد الشّعر الثّقة و الوثيقة للمنظومة الكيانيّة للمجتمع عموما، وإنما أصبح الشّعر متعة ذاتية منطلقها ذات الشّاعر ومآلها إليها.

### ب-اللّغة الشّعرية..

كانت لغة الشّعر قبل أبي تمام قد شهدت رقّة المحدثين، وتحضّرت بحضارتهم. و كادت لغة الشّاعر في الزّمان الأوّل أن تُهْجَر، حتى كان عهد أبي تمام الذي "حاول من بين المحدثين الاقتداء بالأوائل"(١) كما يقول الجرجاني. وقد " أشار غرنباوم إلى رجعيّة أبي تمّام وذكر أنّه قاد حركة رجعيّة في الشّعر العربيّ، وهو يهدف هنا إلى ما كان يحدث في لغة الشّعر مع مطلع العصر العبّاسيّ، حيث شرع بشّار بن برد في تقريب لغة الشّعر إلى لغة الواقع، وتبعه آخرون من مثل أبي نواس والسّيّد الحميريّ وأبي العتاهية، غير أنّ أبا تمّام أعاد لغة الشّعر إلى نمطها الأوّل"(١). فقد كان تجديد أبي تمّام متلبّسا بالرّجعية، من حيث إلباسه المعاني الجديدة حلّة لفظيّة قديمة. فهو يجدّد في المعاني لكنّه يعود باللّفظ إلى عهده الأوّل، وهذه الرجعيّة اللّغوية

<sup>(&#</sup>x27;) الجرجاني، الوساطة، ص19.

<sup>( ٔ)</sup> الغذامي، النقد الثقافي، ص177–178.

لأبي تمّام موَّهت على "بعض الباحثين الحديثين في الأدب العربيّ، فلم يدركوا حركة التّحديد العميقة التي حمل رايتها هذا الشّاعر" (١)، والتي يصفها ابن رشيق بدقة في قوله: "فأما حبيب فيذهب إلى حزونة اللّفظ، وما يملأ الأسماع منه، مع التّصنيع الححكم طوعاً وكرهاً، يأتي للأشياء من بعد، ويطلبها بكلفة، ويأخذها بقوّة "(١). ففي هذه العبارة وصف دقيق لما فعله أبو تمام بلغة الشّعر، حيث استعمل لفظ الشّاعر الأوّل وصنع به المعاني الأبكار غير المطروقة.

إنّ لأبي تمّام ولعا بالسّبق والجِدّة يخلق تساؤلا حول أسباب عودته إلى الّتراث والتزام لغته. وإنّ الإجابة لا تكاد تفارق "الأنا الفحوليّة" الباحثة عن مكافا بين الترّاث، وعن مكانة الشّاعر الأوّل الّتي كانت موحية للشّاعر ليخوض التّحدّي الذي أرغمته ذاته الشّعرية على ولوجه، فيحاول نقض مقولة "ما ترك الأوّل للآخر شيئا". وهذه العبارة هي التي قدحت زند شعره وغدت التّحدّي الصّارخ لذاك النّسق المتحدّر في الثّقافة التقديّة القديمة التي تجعل كلّ مجد شعريّ للأوّل ولا تدع للمتأخر فضلا وإن تفوق وأجاد. كما أنّ الشّاعر هو ابن الثقافة العربية التي قال الرازي عن أبنائها: " إخّم راغبون حدّا في الكرامة، ومتشبّهون بأوائلهم" ("). فليس من العجب أن يتشبّه ابن الثقافة العربية بأسلافه الشّعراء، و أن يسير على الخطّ القديم و يحاول منافسة أربابه من الشّعراء القدماء، رادّا على من يقول: "ما ترك الأول للآخر شيئا" بشعره (أ):

لَابِسُهَا ذُو سَلَبٍ فَاخِرِ كُمْ تَرَكَ الأَوَّلُ لِلْآخِرِ لا زِلْتُ مِنْ شُكْرِيَ فِي حُلَّةٍ يَقُولُ مَنْ تَقْرَعُ أَسْمَاعَهُ

<sup>(&#</sup>x27;) عبد الكريم اليافي، دراسات فنية في الأدب العربي، ط1، ص107، مكتبة لبنان ناشرون، 1996م.

<sup>(&#</sup>x27;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص97.

<sup>(&</sup>quot;) الرازي، الفراسة، ص86.

<sup>(</sup>ئ) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص319.

وفي مراجعته للتراث يبدو محييا له وباعثا من جديد. فهو في عودته إلى التراث ينتقي منه ماكاد يلفظ أنفاسه فيعيده إلى الحياة ويبعثه من جديد، والنّاظر في قول الأصمّ الباهلي(١):

أَتَنْزِلِ اليَوْمَ بِالأطْلَالِ أَمْ تَقِفِ لا بَلْ قِفِ العِيْسَ حَتَّى يَمْضِيَ السَّلَفُ يعرف أَنّه افتتاح طللي مختلف عن المعتاد في افتتاح القصائد بالوقوف على الأطلال التي وقف عليها امرؤ القيس حين قال<sup>(۲)</sup>:

بِسِقْطِ اللَّوَى بَيْنَ الدَّخُوْلِ فَحَوْمَلِ
فَهَلْ عِنْدَ رَسْمٍ دَارِسٍ مِنْ مُعَوَّلِ

قِفَا نَبْكِ مِنْ ذِكْرَى حَبِيْبٍ وَمَنْزِلِ وإنَّ شِفَائِيْ عَبْرَةٌ مُهْراقةٌ

قال الآمدي: "الوقوف على الدّيار إنما هو وقوف المطيّ، ولا يكادون يذكرون نزولا" (")، ولأنهم "لا يكادون يذكرون نزولا" فقد عاد أبو تمام لهذا المعنى وبعثه من مرقده وأعاد إليه الحياة، من خلال خلق إجابات جديدة لتساؤلات قديمة أخذ بها الشّاعر نفسه بإزاء الأطلال، فيقول (١٠):

تَبْلُلْ غَلِيْلًا بِالدُّمُوعِ فَتُبْلِلِ
ثَشْفِيْكَ مِنْ إِرْبَابِ وَجْدٍ مُحْوِلِ
(۱)
وَحَلُمْتَ لَو أَنَّ الْهَوَى لَم يَجْهَلِ
وَحَلُمْتَ لَو أَنَّ الْهَوَى لَم يَجْهَلِ
وَحَلَمْتَ لَو أَنَّ الْهَوَى لَم يَجْهَلِ
وَحَخِلَّةً لِظِبَاءِ ذَاكَ المِنْزِلِ
رَعَتِ الْحَرِيفَ وَمَا الْقَتُوْلُ مِمُطْفِل
(۷)

لَيْسَ الوُقُوفُ بِكُفْء شَوْقِكَ فَانْزِلِ فَلَعَلَّ عَبْرَةَ سَاعَة أَذْرَيْتَهَا وَلَقَدْ سَلَوْتَ لَو أَنَّ دَارًا لَم تَلُحْ وَلَطَالَمَا أَمْسَى فُؤَادُكَ مَنْزِلًا إِذْ فِيْهِ مِثْلُ المِطْفِلِ الظَّمْأَى الحَشَا

<sup>(&#</sup>x27;) الآمدي، الموازنة، ج1، ص95.

<sup>(</sup>۲) امرؤ القيس، ديوانه، ص111.

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) الآمدي، الموازنة، ج2، ص386.

<sup>(</sup>أ) أبو تمام، ديوانه، ج2، ص16-17.

<sup>(°)</sup> تبلل: من أبل المريض، إذا برأ.

<sup>( ٔ)</sup> أذريتها: سكبتها. إرباب: إقامة ملازمة. محول: الذي أتى عليه حول، أي سنة.

<sup>(</sup> $\dot{\gamma}$ ) المطفل: الوحشية التي معها طفلها. القتول: كناية عن الحبيبة التي قتلته بحبها.

فتغزُّلي أبدا بغير المغزل

إني امرؤ أسِمُ الصبابة وسمها

وفي الحين الذي يَعْجب امرؤ القيس من وجوده بين الأطلال التي لا معوّل عليها، يرى أبو تمام أنّ الوقوف على الأطلال ليس خليقا بارتواء الشّوق بل النّزول إليها قد يكون للشّوق أروى، وهو المعنى الجديد والإجابة المختلفة التي يقدّمها الشّاعر عن سبب وجوده بين الأطلال. وبينما يتغزّل امرؤ القيس بمُطفل ذات بعل وولد، وقد تكون حاملا أو مرضعا، كقوله (1):

وَجَارَقِهَا أُمِّ الرَّبَابِ بِمَأْسَلِ
وَأَنَّكِ مَهْمَا تَأْمُرِيْ القَلْبَ يَفْعَلِ
بِنَاظِرَةٍ مِنْ وَحشِ وَجْرَةَ مُطْفِلِ

كَدَأُبِكَ مِنْ أُمِّ الحُوَيْرِثِ قَبْلَهَا أَغَرَّكِ مِنِّيْ أَنَّ حُبَّكِ قَاتِلِيْ تَصُدُّ وَتُبْدِيْ عَنْ أَسِيْل وَتَتَّقِيْ

فإن أبا تمام ينفي هذا عمّن يتغزل بها. فما "القتول بمطفل"، بل هي (عذراء بكر) ، وهذا ما يجعل غزله مختلفا عن الأوّل، ويجعل أداته الغزلية جديدة غير مسبوقة. ويبدو أنّ أبا تمام كان يجري مراجعة للمعاني التّراثيّة ويعيد توليدها، وكأنّه يرسم كيف ينبغي أن يكون إنشاء الغزل، كما يظهر ولعه بالسّبق إلى الشّيء والتّفرّد فيه حتى وهو يصف الحرب، فيجعل البلدة عذراء بكرا ما سَبَق الفاتح إليها أحدكما يقول(٢):

تَعْلَم كَم افْتَرَعَتْ صُدُورُ رِمَاحِهِ وَسُيُوفه مِنْ بَلْدَةٍ عَذْرَاءٍ ويبدو أَنّ الطائي كان يرى القديم مرحلة لابد منها في فترة ما قبل (العلم)، ولذا فلابد أن تتبعها مرحلة ثانية هي (مابعد العلم) تعيد إحياء ماكان في المرحلة الأولى وترمّمه وتسد نواقصه، لذا فإنّ زهوه بقدم ألفاظه و فخره بها لا يقل عن فخره بجدة معانيه و تفرّدها كما يقول واصفا شعره (٣):

(') امرؤ القيس، ديوانه، ص112-113.

1

<sup>(</sup>٢) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص84.

<sup>(</sup> $^{"}$ ) أبو تمام، ديوانه، ج2، ص171.

سِمْطَانِ فِيْهَا اللَّوْلُوُ المِكْنُونُ وَأَجَادَهَا التَّخْصِيْرُ والتَّلْسِينُ حَرَّكَاتُ أَهْلِ الأَرْضِ وَهْيَ سَكُونُ حَلْيُ الهَدِيِّ وَنَسْجُهَا مَوْضُونُ نُصَّتْ وَلَكِنَّ القَوَافِيَ عُونُ جَفَرُ إِذَا نَضَبَ الْكَلَامُ مَعِيْنُ هُوَ بابْنِهِ أَوْ شِعْرِهِ مَفْتُونُ هُوَ بابْنِهِ أَوْ شِعْرِهِ مَفْتُونُ جَاءَتْكَ مِنْ نَظْمِ اللِّسَانِ قِلَادَةٌ عَدِيَتْ حِذَاءَ الْحَضْرَمِيَّةِ أُرْهِفَتْ الْسَيَّةُ وَحْشِيَّةٌ كَثُرُتْ هِمَا إِنْسِيَّةٌ وَحْشِيَّةٌ كَثُرُتْ هِمَا ينبُوعُهَا خَضِلٌ وَحَلْيُ قَرِيضِهَا ينبُوعُهَا خَضِلٌ وَحَلْيُ قَرِيضِهَا أَمَّا المِعَانِي فَهْيَ أَبْكَارٌ إِذَا أَمَّا المِعَانِي فَهْيَ أَبْكَارٌ إِذَا أَحْذَاكَهَا صَنَعُ اللِّسانِ يَمُدُّهُ أَحْذَاكَهَا صَنَعُ اللِّسانِ يَمُدُّهُ وَيُسِيْءُ بِالإحْسَانِ ظَنَّا لا كَمَنْ وَيُسِيْءُ بِالإحْسَانِ ظَنَّا لا كَمَنْ وَيُسِيْءُ بِالإحْسَانِ ظَنَّا لا كَمَنْ

وغّة محاور (تراثيّة) لا تكاد مدائح أبي تمّام تخلو منها، وهي تتكرر في مدائحه وكأنما العُمُد التي تستند إليها. فهو يفتتح مدائحه بالوقوف على الأطلال وما يرافقه من التّغزّل بالمرأة والحديث عنها، ثم يصف الطبيعة ويصل منها إلى غرضه الأساسي. على أنّ أن أبا تمّام قد حاز تمثيل الفحولة لدى النّقّاد لقدرته النّادرة على جعل مقدّمة القصيدة جزءا منها، فأحال قصيدة المدح العربيّة إلى نسيج متماسك متكامل. وهذا ثما استحسنه الجاحظ حين يقول: "وأجود الشّعر ما رأيته متلاحم الأجزاء، سهل المخارج، فتعلم بذلك أنّه قد أفرغ إفراغا واحدا، وسُبك سبكا واحدا، فهو يجري على اللّسان، كما يجري الدّهان" (١٠). ولهذه الخاصية المتكاملة في شعر أبي واحدا، فهو يجري على اللّسان، كما يجري الدّهان" (١٠) من مقدّمة القصيدة إلى موضوعها والذي غالبا ما يكون المدح. وقد وصف ابن طباطبا ذلك واستحسنه بقوله: "... يحتاج الشّاعر إلى أن يصل كلامه على تصرّفه في فنونه صلة لطيفة فيتخلّص من الغزل إلى المديح ... بألطف تخلّص وأحسن حكاية، فلا انفصال للمعنى الثّاني عمّا قبله، بل يكون متصلا به ممتزجا معه". وقد فضّل القاضي الجرجاني أبا تمّام والمتنبي على البحتري بالخروج والخاتمة والمنه فلا

(') العون: المرأة التي ولدت مرة بعد مرة، يريد اشتراك الشعراء في القوافي والألفاظ.

<sup>(</sup>١) الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، ص67.

<sup>(&</sup>quot;) الغذامي، النقد الثقافي، ص183.

<sup>(</sup> أ) ابن طباطبا، عيار الشعر، ص126-127.

شاعر يشارك أبا تمام في هذه القدرة الشّعرية إلاّ المتنبي (7)، وهو ما يشير إلى تتلمذ المتنبي على أبي تمام و إعجابه به، وربما كان هذا هو سبب قول المتنبي: "أبو تمام أستاذ كلّ من قال الشّعر بعده"(7)، وهذا أيضا ما جعل ابن رشيق يقول عنه: "هو قدوة"(3).

# تحدّي النّسق/حداثة الشّعر التّمّامي ...

قُدّر لأبي تمّام أن يكون في مجرى الزّمن محكدثا، "وليس بناقص حظّه من الصّواب أنّه محدث" (ف) كما ورد في (كامل) المبرّد. وإنّه قد اختار مع الحداثة الزمنية أن يكون محدثا (شعريّا)، فإن "أكثر المولَّدين اختراعا وتوليدا فيما يقول الحذّاق أبو تمّام" (أ). وبذلك فإنّه يكون قد جمع بين (السَّوأتين) لدى النّقّاد أصحاب المعيار الزّمنيّ، وكذلك لدى النّقّاد الذين أبدوا مرونة مع المعيار الزّمنيّ، لكنّهم بقوا متمسّكين بمعيار لا يقلّ حدّة عن المعيار الأوّل، وهو معيار "عمود الشّعر" الذي كان على الشّاعر ألّا يتخطاه، في انتصار حادِّ للطبّع وما يلحقه من انتصار للفظ ومعنى الشّاعر القديم. وبذلك كان على أبي تمام أن يواجه الفئتين من النقّاد بخطّه الشّعري الحديث والجديد.

<sup>(&#</sup>x27;) ينظر: ابن رشيق، ج1، ص172.

<sup>(</sup>١) ينظر: الغذامي، النقد الثقافي، ص183.

<sup>()</sup> يوسف البديعي الدمشقي، الصبح المنيبي عن حيثية المتنبي، تحقيق: مصطفى السقا، ومحمد شتا، وعبده زيادة عبده، ط3، ص43، دار المعارف، القاهرة، د.ت.

<sup>(</sup>ئ) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص131.

<sup>(°)</sup> المبرد، الكامل، ج2، ص3.

<sup>(7)</sup> ابن رشيق، العمدة، ج(7) ابن رشيق، العمدة،

وحين يكون الحديث عن "حداثة" شعر أبي تمام، فإن الحديث ينبغي أن يكون عن شاعر لم يكن عشوائيًا في ابتداع خطّه الشّعري، أو أنّه كان مجرّد شاعر يحبّ الخروج عن المألوف فقط ليلفت الأنظار إليه. بل إنّ الحديث سيكون عن شاعر عربي مثقّف ثقافة عربية أصيلة وملم بأسرار اللّغة العربيّة حتى أن لا مبالغة إن قيل إنّه تفوّق فيها على علمائها كما سبق القول. ولقد شُهِد له بتفوّقه على ناقديه كالآمدي صاحب كتاب "الموازنة"، كما يقول ابن أبي الإصبع: "وأبو تمّام لا يشكّ أحد أنّه أبصرُ من الآمدي باللّغة، وأقعرُ منه بمعرفة اللّسان العربيّ"(۱). وهذه الشّهادة تجعل أبا تمّام في مرتبة شعريّة تتطلّب مرتبة توازيها نقديّا لتخضع نصوصه للتقد. وهذا ما يحيل إلى قول حازم: "وليس ينبغي أن يَعْترض عليهم في أقاويلهم إلا على قدر فضل التّأليف على قدر فضل الطبّع والمعرفة بالكلام وإبداع النّظام رتبتَهم، فإنما يكون مقدار فضل التّأليف على قدر فضل الطبّع والمعرفة بالكلام"(۲).

فهو شاعر ذو عقل طُلعة يعلم ما يفعل، ويفكّر عميقا فيما سيفعل. وقد شغلته بنية القصيدة العربيّة والبطء الشّديد في تحديثها. فالعصر يتطوّر والقصيدة رتيبة كما هي يحرسها اللّغويّون والنّقّاد. وإذا حدث أن مرّت بها الحداثة فشكليّة لا تجرؤ على مس العمق وأصل البنية. فأصبح أبو تمّام شاعر بناء لا يهدم إلا ليضيف للأساس ويزيده قوّة ومتانة. وكان عمله يبلغ الأعماق حيث البنية الأصليّة للقصيدة، ويستخدم اللّبنات اللّفظيّة ذاتما التي استخدمها الشّعراء القدماء، إذ لا تسعفه اللّغة بمفردات جديدة غير مستعملة. لكنّه يصنع بمفردات اللّغة نفسها مدلولات حديدة مخترعة مبتكرة تجعل المستمع في حالٍ من الدّهشة والانبهار وكأنّه إزاء ما لم يعهده من قبل. فكان عمله في بنية القصيدة ، وفي مقدّمة القصيدة ومطلعها، وفي حسن التّخلّص، وفي ربط أجزاء القصيدة، "فأبو تمام صاحب مذهب جديد في الشّعر العربيّ، حاول أن يرضي به عقله، بالغوص على المعاني البعيدة، والتّؤدة في طلبها، والتّعمّق فيها، كما حاول

<sup>(&#</sup>x27;) ابن أبي الإصبع المصري، تحرير التحبير، تحقيق: حفني محمد شرف، ج2، ص370، القاهرة، 1995م.

<sup>(&#</sup>x27;) القرطاجني، منهاج البلغاء، ص144.

أن يرضي به ذوقه وطبعه، بإيثار الألفاظ القوية، والأساليب الجزلة، التي تحاكي أساليب العرب الأولى و جزالتهم ونهجهم في الصّياغة والإعراب، ثم بطلب شتّى ألوان الجمال في الأداء والنّظم من استعارة رائعة أو تشبيه بليغ أو حكمة بعيدة أو مثل نادر أو طباق ساحر أو تجنيس جميل"(١).

والحقّ أنّ أبا تمّام كان يمثّل النّخبة في مجتمعه، بل كان ركنا من أركان الثّقافة في عصره وما تلاه. و إنّ شعوره بامتلاك طاقة ذهنية عميقة ومعرفة واسعة بطرق الشّعر، جعله يتململ من رتابة القديم في نماذجه المعادة والمجترّة. فغايته لم تكن الوصول إلى الغنائيّة في نظم الشّعر، بل الوصول إلى ماورا ها أي إلى ملاحظة الأشياء "في توحّدها وانفصالها، فهي مغرمة بتعقّب التّماثل بين الأشياء وأوجه التّضاد في الوقت ذاته، ... وكأنّ أبا تمّام لبنة في بناء ثقافة العصر "(٢).

ويبدو أنّه كان من أهدافه فتح آفاق ذهنيّة ثقافيّة تختلف عن المألوف المعتاد، وهذا ما يمكن ملاحظته من حكايته مع صاحبي خزانة الأدب لعبدالله بن طاهر في خراسان. فقد كان الشّعراء يدفعون بشعرهم لصاحبي الخزانة، فإن راقهما الشّعر عرضاه على ابن طاهر أو استدعيا الشّاعر ليلقيه أمامه، وإن لم يعجبهما الشّعر استبعداه. وكان أن دفع لهما أبو تمّام بقصيدته التي يمدح فيها عبدالله بن طاهر، ومطلعها (٣):

أَهُنَّ عَوَادِي يُوسُفٍ وَصَوَاحِبُه فَعَزْمًا، فَقِدْمًا أَدْرَكَ السُّؤْلَ طَالِبُه فوضعت قصيدة أبي تمام مع أشعار الناس، حتى إذا تصفّحاها وجدا هذه القصيدة فلم يفهماها وطرحاها مع الشّعر المتلف، فأبطأ خبرها على أبي تمام فكتب معاتبا:

(٢) يسرية يحيى المصري، بنية القصيدة في شعر أبي تمام، ص238، الهيئة المصرية العامة للكتاب،1997م.

<sup>(&#</sup>x27;) خفاجي، الحياة الأدبية في العصر العباسي، ص106.

<sup>(</sup>, أبو تمام، ديوانه، ج(, ص(52.

وَأْرَى الصَّحِيْفَةَ قَدْ عَلَتْهَا فَتْرَةٌ فَقَال: لَمْ لا تفهمان ما يُقال؟ (٢). ثم لقيهما فقالا له: لم لا تقول ما يُفهم؟ فقال: لم لا تفهمان ما يُقال؟ (٢).

و يبدو في إجابة أبي تمام لمخاطِبَيه هدفه من التغيير والتّحديد. فهو يتّحه صُعُدا إلى الأذهان ليكدّها في سبيل تغييرها. إنّه يخاطبها بما لم تعتده، ولم تألفه، فيُحوجها إلى أن تخرج عمّا اعتادت لتعرف ما لم تعتد عليه أي يحوجها إلى مقروئيّة جديدة. بل إنّه يخلق التّساؤلات حول شعره لتتعدد الإجابات، وتختلف الآراء، وبهذا يكسر الرّتابة التي تفسح الجال إلى ضرب من تعدّد القراءة. فهو لا ينزل بشعره للأفهام بل يريدها أن تصّعّد إلى شعره، وهو يُغرب في معانيه تجديدا للشّعر والفكر والذّوق ، كما في قوله:

وَطُولُ مُقَامِ المرْءِ فِي الحَيِّ مُخْلِقٌ لِدِيْبَاجَتَيْهِ فَاغْتَرِبْ تَتَجَدَّدِ (٣) ويرى الآمدي أنّ لأبي تمّام "مخترعات كثيرة وبدائع مشهورة" (٤)، فهو ولوع بالتفرّد واختراع المعاني غير المألوفة. و "لا ريب أنّ ما أتى به أبو تمّام ممّا خالف النّمط المألوف أمر غريب حار النّقاد في تفسيره، فذهبت طائفة إلى إنكاره تبعا لإنكاره ما خالف عمود الشّعر المألوف، وذهبت أخرى إلى قبوله لما فيه من روح جديد ... قد يكون مسلّما به أنّ ما رمي به من تعقيد يرجع إلى أنّه كان يحاول أن يعبّر عن أفكاره الجديدة على نحو غير مألوف ... فكان إذا أراد تصوير فكرة أورد لها نظيرا حسّيا يجعلها واضحة في الذّهن، وإذا أراد تصوير شيء وضعه ضمن

(') المرجع السابق، ج2، ص148.

<sup>(13)</sup> الآمدي، الموازنة، ج(13)

<sup>(7)</sup> أبو تمام، ديوانه، ج(7) أبو تمام،

<sup>(1)</sup> الآمدي، الموازنة، ج2، ص124.

هالة من الغموض ... إنّه مثلا إذا أراد تصوير صفة البياض في المرأة الحسناء لم يقل كما يقول غيره عادة: إنّ نورها يبدّد الظّلام وإنما قال نورها يظلم الضّياء"(١)، وذلك كقوله(٢):

بَيْضَاءُ تَسْرِي فِي الظَّلَامِ فَيَكْتَسِيْ نُوْرًا وَتَسْرُبُ فِي الضِّيَاءِ فَيُظْلِمُ يَسْتَعْذِبُ المِثْتَمِيْتُ المِعْلِمُ فَيَعْدَبُ المَعْلِمُ فَيَعْدَبُ المَعْلِمُ فَيُعَا حَتْفَهُ فَتَرَاهُ وَهُوَ المِسْتَمِيْتُ المَعْلِمُ

إنه لو قال: (بيضاء تنير الظلام) لما حرّك ذهنا ولا جاوز المعهود، لكنّه حين قال: (بيضاء تسرب في الضّياء ويظلم) هزّ الفكر وولّد السّؤال: كيف يغلب بياضها الضّياء؟، وقبل السّؤال ألم يكن نصّ القول قد أدخل المتقبّل في عالم من الدّهشة والإعجاب ومتعة الفنّ؟.

ثمّ إنّه كما قال عنه ابن رشيق: "كان أبو تمام فخم الابتداء، له روعة، وعليه أبّهة، ...، والغالب عليه نحت اللّفظ، وجهارة الابتداء" (")، فهو ينحت الألفاظ ويلبسها معاني جديدة. إنّه يهدم الكلمة "على صعيد المعنى، لأنّ القصيدة لم تعد عنده تنمو نموا أفقيّا بخطّ واحد، بل أصبحت تنمو عميقا، صارت شبكة مشعّة من المعاني والأخيلة والمشاعر، ولم تعد تتوالد انفعاليّا وحسب، بل أصبحت تتوالد في التأمّل والصّبر والجهد" (أ). وكأنما هو يفصل الدال عن مدلوله ويوجّهه توجيها آخر ليس منبت الصّلة به لكنّه بعيد عن المعتاد الرّتيب. فالشّعر "لا ينقض البناء، إلا ليعيد بناءه" (°)، و "حبيب كالقاضى العدل: يضع اللّفظة موضعها، ويُعطى

(') عصام قصبحي، نظرية المحاكاة في النقد العربي القديم، ط 1، ص231، دار القلم العربي للطباعة والنشر، لبنان، د.ت.

\_

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج2، ص112.

<sup>(&</sup>quot;) ابن رشيق، العمدة، ج1، ص172.

<sup>(</sup>ئ) أدونيس، مقدمة للشعر العربي، ص44.

<sup>(°)</sup> كوين، النظرية الشعرية، ص11.

المعنى حقّه، بعد طول النّظر والبحث عن البينة، أو كالفقيه الورع: يتحرّى في كلامه ويتحرّج خوفا على دينه"(١).

وإنَّ عمل الشَّاعر يقتضي ما كان يفعله أبو تمَّام في اللَّغة، فإنَّ للشَّعر لغته الخاصّة ولا يمكن تطبيق أحكام لغة النّشر عليه لأنّ النّشر هو اللّغة بشكلها العاديّ. أمّا الشّعر فهو "(لغة الفنّ) أي اللّغة المصنوعة" (٢). وإنّ عمل الشّاعر هو كعمل صانع اللّغة الأوّل الذي كان يسمّى الأشياء وفق تجاربه الحياتيّة والوجدانيّة. وإنّ هذا هو ما يفعله الشّاعر حين يحطّم الدّلالة ويفجّر الدَّالُّ بمدلولات غير مألوفة عنه من خلال تركيب لغويّ جديد. فقد يحتاج الشَّاعر إلى كلمة "ولا يجد منها إلا بنية ثابتة لا تصلح للسّياق، فيتولى اشتقاق البنية التي يراها مناسبة، ولا حرج عليه. فهو الصّانع الحقيقيّ للغة الأدبيّة التي تنتشر بعد ذلك لتدخل في نسيج اللّغة العامّة، والمبرّر الذي يدفع الفنّان إلى العدول عن المتعارف عليه بالنّسبة إلى الكلمة إلى شكل آخر يدخله عليها، إنّه حينما يحسن اختيار الكلمة مع اختيار الموقع الجيّد ستتولى الكلمة إقامة علاقات حيويّة مع جاراتها، ... حتى تتحوّل إلى جزء ضروريّ في بناء نسيج المعنى والشّكل، في العمل الفنيّ اللّغويّ، ... إنَّا رخصة للضّرورة، ومباحة للفنّان المتمكّن الذي يعرف ماذا يفعل وكيف يفعل" (٢٠). وذاك أنّ الشّاعر ليس مطلوبا منه الجمع بين الأشياء المتشابحة بل خلق علاقات جدليّة بين الأشياء، كما أنّ مهمة الشّاعر ليست مجرد "الاختيار بين عدّة صيغ تقدّمها له اللّغة" (٤)، بل (إبداع) الصّيغ والتراكيب، وهذا ما يجعل الحدث الشّعريّ حدثًا فنّيا مدهشا.

(') ابن رشيق، العمدة، ج1، ص99.

<sup>(&#</sup>x27;) كوين، النظرية الشعرية، ص69.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢</sup>) منير سلطان، بديع التراكيب في شعر أبي تمام (الكلمة والجملة)، ط 3، ص128، منشأة المعارف بالأسكندرية، 1997م.

<sup>(</sup>ئ) كوين، النظرية الشعرية، ص68.

وقد يجوز تعريف هذا الشّاعر بما عرّف به (مالارميه) نفسه حين قال: "أنا تركيبيّ" (١)، ولا يعني هذا الإلماح إلى الجمع بين أبي تمّام والشّاعر الفرنسيّ، وليس هنا مجال المقارنة بينهما، ولكن يمكن القول إنّ كلّا من الشّاعرين كان علامة شعريّة فارقة في عصره عمّا كان قبله وعمّا كان بعده. كما أنّ كلاّ منهما اتمّمه معاصروه بالغموض على الرّغم من الفارق الكبير بين رمزيّة مالارميه وتراكيب أبي تمّام، ويمكن للأدب المقارن تلمّس ما بينهما من تقارب أو تماثل، وليس ذلك ممّا يعنى هذا البحث.

لم يكن أبو تمام يتوخى السير على الآثار كما يقول ابن الأثير: "أمّا أبو تمّام فإنّه ربّ معان، وصيقل ألباب وأذهان، وقد شهد له بكلّ معنى مبتكر، لم يمش فيه على أثر فهو غير مدافع عن مقام الإغراب الذي برز فيه الأضراب"(٢)، ولاهو ممّن يتوخى المألوف إذ هو قبر والمعاني فيه أموات كما يقول (٣):

وراكِدُ الْهُمَّ كَالزَّمَانَةِ وال بيتُ إِذَا مَا أَلِفْتَهُ رَمْسُ وَرَاكِدُ الْهُمِّ كَالزَّمَانَةِ وال بيتُ إِذَا مَا أَلِفْتَهُ رَمْسُ وهو يمقت المكرور المعاد، الذي يجعل التراكيب الشّعرية كالمعروض في الأرفف يختار منها الشّاعر ولا يبدع، فقصائده كما يقول (٥٠):

مُنَزَّهةٌ عنِ السَّرْقِ المُورِّي مُنَزَّهةٌ عنِ المعْنَى المِعَادِ

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص65.

 $<sup>(^{&#</sup>x27;})$  ابن الأثير، المثل السائر، ج1، ص15.

<sup>(&</sup>quot;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص359.

<sup>(</sup>١) الزمانة: العاهة. رمس: قبر.

 $<sup>(^{\</sup>circ})$  أبو تمام، ديوانه، ج1، ص217.

وتتضح الفلسفة الشّعرية لأبي تمّام و رؤيته "للكرامة الشّعرية " في تنزيهه لشعره وتكريمه له عن "المعاني المسروقة أو المكرّرة"، إذ معانيه "أبكار" ما قصدها أحد قبله وهذا مما يفاخر به ويماري، كما يقول(١):

يَلِيْهَا سَائِقٌ عَجِلٌ وَحَادِي هَوَادِيَ لِلْجَمَاجِمِ وَالْهَوَادِي إلَيْكَ بَعَثْتُ أَبْكَارَ المِعَاني جَوَائِرَ عَنْ ذُنَابَى القَوْمِ حَيْرَى

لقد كان أبو تمام يعي أنّ البقاء في شرنقة القديم يعني تجمّد دماء الشّعر وتقوقع الشّاعر في السّفح الشّعري. فالشّاعر القديم أحرز السّبق بطريقته مع تقدّمه الزمنيّ، ومنافسه لن يصل إلى شيء من مكانته الشّعرية وهو يسير على خطاه واضعا قدميه على أثر موطئه، بل لابد من قفزة تغير معالم الطّريق الشّعري دون أن تصنع طريقا آخر. وإنّ رؤية أبي تمام تؤكّد وعيه الشّعري. فهذا الأصمعي يرى أنّ تجديد بشار من بواعث تقديمه له على مروان بن أبي حفصة، وذلك حين أجاب من سأله عن تفضيله بشّارا على مروان بن أبي حفصة، فقال: "لأنّ مروان سلك طريقا كثر من يسلكه، فلم يلحق بمن تقدّمه، وشركه فيه من كان في عصره، وبشّار سلك طريقا لم يُسلَك، وأحسن فيه وتفرّد، وهو أكثر تصرّفا و فنون شعر وأغزر وأوسع بديعا، ومروان لم يتجاوز مذهب الأوائل"(٢).

إنّ نزوع أبي تمّام نحو التّحديد ماكان رفضا للقديم، بل رفضا للحمود الذي يمثّله "عمود الشّعر" والذي يحدّ من حرّية تحرّك الشّاعر في نسج النّص الشّعريّ و صناعته. وإنّ هذا الجمود كان حريًّا أن يُبقي الزّمن الشّعريّ في الماضي ويخلق بينه وبين المتلقّي الحديث مسافة بعيدة تحول دون تذوّقه له أو الاستمتاع به. ولا يخفى أنّه على الرغم "من هذه التّورة التجديدية التي

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص217.

<sup>(&#</sup>x27;) الأصفهاني، الأغاني، ج3، ص121.

قام بها أبو تمام فهو لم يتنكّر لتراثه القديم بل هو يستقي من تراثه الكثير من الصّور والأحبار، ولكنّه لا يوظّفها بالصّورة التّقليديّة، وإنما يوظّفها بصورة تتناسب ورؤيته التّحديدية. ولعلّ أبا تمام قد يكون أدرك في غمرة تجديده أنّ السبيل إلى حفظ الترّاث من الضّياع إنمّا هو أن يعمل المرء على تجديده باستمرار وفق معطيات العصر الذي يعيش، الأمر الذي يؤدي إلى تحقّق النزوح إلى المستقبل المشرق مع دوام الاتصال بالماضي الذي يحمل المعطيات الأولى الأساسية للخزين المعرفي الإنساني، وبذلك لم يكن تجديد أبي تمام على حساب التراث القديم، بل كان تجديدا نابعا من صميم الترّاث".

### الشّعر متعة وفنّا..

وفي الرّحلة التّمامية الباحثة عن "قيمة الذّات الشّاعرة" بين التّراث وباكورة المعنى، وفي إطار سعيه لتكون (تجربته الذّاتية) المرجع الأوّل لشعره، كان الشّعر التّمّامي يتحوّل إلى "فنِّ محضْ" بعد أن كان الشعر "ديوانا"، ويغدو شاعره "رأساً في الشعر مبتدئاً لمذهب.... حتى قيل مذهب الطائي "(٢). ولا يمكن القول إن الخطّ الذي بدأه الشّعراء المحدثون هو ذاته الذي أكمله أبو تمام "الرئيس الأستاذ"(٣). ف"السّابقون من المحدّدين قريبون من القدماء، فأمّا الذين حاؤوا بعدهم كأبي تمّام وابن المعترّ فقد بعدوا كثيرا عن الصّياغة التي جرى الشّعراء عليها في الجاهلية والإسلام"(٤). فالصّنعة وإن تشابحت اختلافا عن القديم، مختلفة أدواتها بين أبي تمام ومن سبقه.

<sup>(&#</sup>x27;) سالم محمد على العكيدي، جماليات الرفض في الشعر العربي، مقاربة تأويلية في شعر أبي تمام، ، ط 1، ص245، محدلاوي للنشر والتوزيع، الأردن، 2015م.

<sup>(&#</sup>x27;) الصولي، أخبار أبي تمام، ص37.

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ص67.

<sup>(</sup> أ) إبراهيم، تاريخ النقد الأدبي عند العرب، ص92.

فبشّار بن برد كان تحديثه شكليّا بتناوله الألفاظ بما يتناغم مع لغة عصره الحضريّ، وكذلك كان شأن أبي نواس فهو لم يتجاوز الشّكل أو الهيكل العامّ للقصيدة، ولم يتعمّق القصيدة أو يتملّكها فتبتلعه كما فعل أبو تمّام .

لقد كان أبو تمام مختلفا عن المحدثين في عصره، فلم يكن يشغله الشّكل وحده، بل كانت رؤيته الشّعرية تمتدّ بعيدا كما قال عنه ابن الأثير: "فهو غير مدافع عن مقام الإغراب الذي يبرز فيه على الأضراب، ... فمن حفظ شعر الرّجل، وكشف عن غامضه، وراض فكره برائضه، أطاعته أعنّة الكلام"(۱). لقد تنبه النّاقد إلى أنّ أبا تمّام لم يكن يسير في خطّ المحدثين قبله، بل اختطّ لنفسه منهجا مختلفا ذا أهداف ومرام لا تشبه ما ذهب إليه من سبقوه إلى التّحديث. فهو "يُغرب اللّغة" فيتطلّب شعره "الكشف عن غامضها" وكأنها لغة جديدة تروّض أعنّة الكلام، وتلك "شجاعة العربية" أو شجاعة الشّاعر الجام، و وارد الحرب الضّروس على اللّغة: "... مثله في ذلك عندي مثل مجري الجموح بلا لجام، و وارد الحرب الضّروس حاسرا من غير احتشام، فهو وإن كان ملوما في عنفه وتمالكه، فإنه مشهود له بشجاعته وفيض منّته"(۱).

وقد كان أبو تمّام، أيضا ، شديد الاعتزاز بالقديم كما يدلّ عليه كثرة ما نهل منه، لكنّه ، في آن، شاعر ناقد<sup>(۲)</sup> لا يعترف بقدسيّة القديم، بل يراه تراثا يحسن أن يُعاد تعرّفه بصيانته ليستطيع البقاء بتوالي العصور. والقارئ لما فعله أبو تمام بالقصيدة العربية يدرك أنه منحها عمرا جديدا وزمنا طويلا ضمنا لها البقاء و الخلود.

(') ابن الأثير، المثل السائر، ج1، ص15.

( ) ابن جني، الخصائص، ج2، ص392.

(") ذكر الصولي أنه "كان يجلس فلا يبقى شاعر إلا قصده وعرض عليه شعره"، ينظر: الصولي، أخبار أبي تمام، ص8.

و إنّ هذا هو ما لم يستطع استيعابه النّقدُ القديم أحيانا. وذاك أنّ معظم النّقّاد لم يتوصّلوا إلى الجمع بين ما فعله أبو تمّام وماكان قبله من شعر. فجعلوا من الشّعر بمثابة ساحة معركة إمّا أن ينتصر فيها الشّاعر القديم أو الشّاعر الحديث، وكأن الجمع بين الاثنين وإكمال الثّاني لما بدأه الأوّل أمر محال. ولذا فليس مُستغربا أن نسمع من ابن الأعرابيّ قوله بعد أن أنشد شعرا لأبي تمّام: "إن كان هذا شعرا فما قالته العرب باطل"(۱). وكان جُلّ ما وجّهه الآمدي من نقد لمعاني أبي تمّام واقعا في أفق قوله: "هذا خلاف ما عليه العرب، وضدّ ما يعرف من معانيها" (۲)، وأنه أبا تمام) "خرج إلى ما لا يُعرف في كلام العرب" على أنّه يُشار إلى أنّ أعرابيا فطناكاد أن يصل إلى حقيقة ما فعله أبو تمام بالشّعر العربيّ حين سُ على بعد سماع قصيدته التي مطلعها(٤):

طَلَلَ الجَمِيْعِ لَقَدْ عَفَوْتَ حَمِيْدَا وَكَفَى عَلَى رُزْئِيْ بِذَاكَ شَهِيْدَا الكِيف ترى هذا الشعر؟ فقال: فيه ما أستحسنه، وفيه مالا أعرفه ولم أسمع بمثله، فإمّا أن يكون هذا الرّجل أشعر الناس جميعا، وإما أن يكون الناس جميعا أشعر منه" (٥). إنّ ما استحسنه الأعرابيّ هو ما عرفه وهو خطّ الشعر القديم، وما لم يعرفه هو ما أضافه أبو تمّام إلى نظام القصيدة العربيّة وحركتها، وإنّ قول الأعرابيّ يعبّر عن خطّ أبي تمام ويصفه دون أن يدرك تفاصيله.

(') المرزباني، الموشّح، ص465.

<sup>(&#</sup>x27;) الآمدي، الموازنة، ج1، ص(')

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق، ج1، ص211.

 $<sup>(^{1})</sup>$  أبو تمام، ديوانه، ج $(^{1})$  مر227.

<sup>(°)</sup> الصّولي، أخبار أبي تمام، ص66.

لم يكن الشّعر، إذن ، عند أبي تمام "متجرا" وإن كان يتكسّب به. فقد كان يعتني بمدائحه عناية دقيقة تستهلكه لغة وإيقاعا وبلاغة في صور قد تبدو شديدة التّعقيد في تقبّل المتلقّي العاديّ، حتى قال عنه الكندي: "هذا الفتى قليل العمر، لأنه ينحت من قلبه، وسيموت قريبا، فكان كذلك"(۱)، وأورد عنه الآمدي: "...كان مغرما مشغوفا بالشّعر، وانفرد به، وجعله وكده، وألف كتبا فيه، واقتصر من كلّ علم عليه" (۲)، فلا شك في أنّه كان شاعرا ناقدا يجعل من الشّعر "صناعة فنية دقيقة فهو يختار ألفاظه وأسلوبه اختيارا دقيقا، ويصوغه صياغة خاصة"(۳).

وإنّ البديع في شعر أبي تمّام لم يكن شكلا من أشكال الحلية والزّينة التي يمكن الاستغناء عنها كما يدّعي ابن سنان: "لم يرد لحسن معناه وسلامة لفظه، بل لتكون في الكلام مطابقة فقط "(ئ)، وإنّما كان آليّة تنتج للمعنى و تؤدّي الوظيفة الشعرية، و ذاك هو الوعي بالشّعر، والوعي بتفرّد النّص الشّعري واختلافه. وإنّ "هذا الوعي هو ما نراه عند المحدثين الذين لم يكن الشّعر عندهم متجرا يدورون به على الملوك، بل كان \_ إلى جانب ذلك، وقبل ذلك \_ صنعة وجهها الفرديّ قرين لذّة الكتابة، ووجهها الجمعيّ قرين الوعي الفرديّ " (ف). وهذا الوعي المنتج للذّة الكتابة، والذي يرى أنّ الشّعر هو الخصب لأرض كانت بورا، هو الوعي الذي يدرك أن "ليس هناك شعر ما لم يكن هناك تأمّل في اللّغة، وفي كل خطوة إعادة خلق لهذه اللّغة، وهو ما يتضمّن تحطيم الأطر النّابتة للغة "أ.

(') ابن رشيق، ج1، ص144.

<sup>(&#</sup>x27;) الآمدي، الموازنة، ج1، ص15.

<sup>(&</sup>quot;) خفاجي، الحياة الأدبية في العصر العباسي، ص70.

<sup>(</sup> أ) ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص195.

<sup>(°)</sup> عصفور، غواية التراث، ص151.

<sup>( )</sup> كوين، النظرية الشعرية، ص208.

وإنّ من يمعن النّظر في عبارة (كوين) الأخيرة يقف ـ لا شكّ ـ بإزاء تساؤل مداره على أين تكمن جمالية النّص الشّعريّ وأدبيّته؟ هل تكمن في لغة ومعانٍ مطروقة مألوفة أم في خُلْقٍ جديد للّغة يصدم المتلقّي و يقذف به في بحر من اللّذة و دهشة الاكتشاف؟.

لقد "أحذ الهم الشّعري عند أبي تمّام يتمحور حول الكشف عن الجمال غير المعروف، والكشف عن القيم الذّاتية الخاصّة ممّا أتاح لمخيّلته أن تتفتّح وتنتج للفكر والتأمّل مزيدا من التّحرّر والحضور ... ومن هنا تغيّر مفهوم الشّكل في قصيدة أبي تمام، إذ أخذ شكل القصيدة يتجاوز المظهر المصوّر بالكلمات لكي يشمل باطنها ويكشف عن مجاز متعدّد (حيال، صورة، استعارة ...) وعلاقات غير مرئية ودلالات غير محدّدة "(۱).

ولما كانت العرب لا تجاوز الحقيقة إلا للضرورة، فقد كان اللّغويّون والبلاغيّون يشترطون وجود قرينة جامعة في الاستعارة وأن تكون الصّورة واضحة لا غموض فيها ولا تعقيد، بل أن تكون الصّورة شارحة للمعنى الذي يريده الشّاعر و مقرّبة له . وهذا ما كان يلتزمه الشّاعر في الزّمان الأوّل كما يقول الآمدي: "إنما استعارت العرب المعنى لما ليس هو له إذا كان يقاربه أو يناسبه أو يشبهه في بعض أحواله أو كان سببا من أسبابه" (١٠) . و إنّ الصّورة أو حسن التّشبيه كان ممّا يرفع الشّاعر ويلفت الإعجاب التقدي إلى شعره، وهو ما يرى الآمدي أنّه سبب تفوّق المرئ القيس، فيقول: "وبهذه الخلّة دون ما سواها فضل امرؤ القيس، لأنّ الذي في شعره من دقيق المعاني وبديع الوصف، ولطيف التّشبيه، وبديع الحكمة، فوق ما في أشعار سائر الشّعراء من الجاهليّة والإسلام" (٣). وهذا يعني أنّ تميّز الشّاعر يكون في قدرته الابتكاريّة للمعنى مع

<sup>(&#</sup>x27;) تامر سلوم، لغة الشعر: قراءة جديدة في النص الشعري عند أبي تمام، مقال في مجلة آفاق الثقافة والتراث، الإمارات، 185، السنة 5، 1997م، -6.

<sup>(</sup>٢) الآمدي، الموازنة، ج1، ص255.

<sup>(&</sup>quot;) الآمدي، الموازنة، ج2، ص398.

وضع اعتبار العلاقات المنطقيّة بين أجزاء الصّورة، ولهذا كان اهتمام النّقّاد منصبّا على التّشبيه دون الاستعارة، حتى لقد جعل قدامة بن جعفر "التّشبيه غرضا من أغراض الشعر (۱). وذلك أنّ التشبيه في تناول النّقّاد القدامي هو ما "يوضّح المعنى المقصود مع الإيجاز والاختصار (۲)، بينما قد تكون الاستعارة سببا في سوء الفهم و غوض المعنى. وحين عرّف ابن قتيبة "الجاز" جعله نظيرا لمصطلح "البلاغة"، وأخرج منه التّشبيه (۳)، الذي يعتمده النقاد ويعدّونه أحد عناصر عمود الشّعر المقدّس لكونه أكثر ما طرقه الشّاعر النّموذج، وهو الأقرب تصويرا للواقع، بينما يحتاج الجاز، ولاسيّما الاستعارة، إلى كدّ الذّهن وإعمال الفكر لفهمه.

إنّ كل القناعات النّقدية السّابقة جعلت الشّعر التّمامي في مأزق مع النقد القديم، فقد كثرت "الاستعارة" في شعر أبي تمام حتى استفزّ حفيظة النّقد اللغوي خاصة. وذلك أنّ الاستعارات المجنّحة التي كان أبو تمّام يقيم عليها أركان خياله الشّعريّ، لم تكن تشبه الاستعارة التي وردت في شعر الشّعراء الأقدمين فيقول الآمدي: "وشعره لا يشبه أشعار الأوائل، ولا على طريقتهم، لما فيه من الاستعارات البعيدة، والمعاني المولّدة .." (ئ). ويفرّق ريتشاردز بين نوعين من الاستعارة الغويّة" وهي بسيطة لا تتجاوز واقع الشاعر ومرئياته اليومية، أما الثانية فهي "الاستعارة الفنية" وهي مركّبة تتصل بخيال الشّاعر وفكره ومعتقداته (°). وإنّ

(') قدامة، نقد الشعر، ص23.

<sup>(</sup>١) المراغي، أحمد مصطفى، علوم البلاغة، ص219، المكتبة المحمودية التجارية، مصر، د.ت.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) يقول ابن قتيبة معرّفا المجاز: "طرق القول ومسالكه، وهو يش مقل على الاستعارة والتمثيل والقلب والتقديم والتأخير، والحذف، والتكرار، والإخفاء والإظهار، والتعريض والإفصاح والكناية والإيضاح، ومخاطبة الواحد مخاطبة الجميع، والجميع خطاب الواحد والجميع خطاب الاثنين، والقصد بلفظ الخصوص لمعنى العموم، وبلفظ العموم لمعنى الخصوص مع أشياء كثيرة ..." ينظر: ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، ص15.

<sup>(</sup>ئ) الآمدي، الموازنة، ص6.

<sup>(°)</sup> ريتشاردز، مبادئ النقد الأدبي، ترجمة: مصطفى بدوي، ص310، وزارة الثقافة، القاهرة، 1963م.

الاستعارة اللّغوية البسيطة هي ما اعتاده النّقاد في الشّعر القديم كما في تعريف الجاحظ الاستعارة بأنمّا: "تسمية الشّيء باسم غيره إذا قام مقامه" (١)، أو كما في تعريف ابن المعتز بأنمّا: "استعارة الكلمة لشيء لم يعرف بها، من شيء قد عُرف بها..." (١). ويظهر من التّعريف الثّاني أنّ الاستعارة الا تكون إلا مع وجود قرينة واقعيّة، وهي الاستعارة اللّغوية التي تحدث عنها ريتشاردز. أما الاستعارة المركّبة الجنّحة فهي ما لم يألفوه كما في شعر أبي تمّام، وهي التي لا تعتمد المعتاد والمألوف في الواقع، فكان نفور النّقّاد يسبق عُجبهم من جرأته الشّعرية على اقتحام باب لم يطرقه الأقدمون: "وإنّما ينبغي أن ينتهي في اللغة إلى حيث انتهوا ولا يتعدّى إلى غيره فإن اللغة لا يُقاس عليها"(١). فرأوا فيه هدما للأوّل إذ سبقت شعريّته وقريحته الفنيّة عصره، و لكنّ نقّاد عصره لم يستطيعوا تجاوز زمانهم فنيّا ولا زمان من سبقهم. فقد أثار استهجانهم اعتماد أبي تمام للاستعارة في شعره، بل بناءه لشعره عليها حتى أصبح شعره عويصا على الفهم العاديّ، فاستعاراته عميقة تقوم على خفاء المعنى والغموض أحيانا، وتحتاج إلى فطنة غير عاديّة لتناول المعنى وفهمه.

## ففي قوله يذكر انتصار المعتصم على الرّوم في موقعة عمّورية (٤):

مَخْضَ البَخِيْلَةِ كَانَتْ زُبْدَةَ الحِقَبِ

حَتَّى إِذَا مُخَّضَ اللهُ السِّنِينَ لَهَا وَتَقُومُ الاستعارة على ملمحين:

السّنين \_\_\_\_\_ الّلبن

(') الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، ص153.

(۲) ابن المعتز، البديع، ص54.

(") الآمدي، الموازنة، ج2، ص202.

( $^{1}$ ) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص98.

(°) مخض اللبن: حركه ليستخرج زبدته. مخض البخيلة: الحريصة على لبنها. الحقب: يعني الدهر.

\_

### زبدة الحقب \_\_\_\_\_ فتح عمّورية

إخّا \_ لا شكّ \_ صورة جديدة كما يقول عنها الخطيب التّبريزي: "إنّ هذه الاستعارة التي استعملها أبو تمّام لم تستعمل قبل الطّائي" (۱). ولذا لم تلق استحسان النّقّاد القدامي الذين "نموا \_ تبعا للمقاييس الجماليّة لعصرهم \_ عن الاستعارة البعيدة" (۱). على أنّ الشّعر لا يمكنه الاستحابة لقواعد البلاغيّين وتحرّي الملاءمة التّامّة في تركيب الصّورة. فالشّعر يولد من (عدم الملاءمة)، ولا يكون شعرا إلاّ من خلال انتهاك قواعد اللّغة. فهو نظام لغويّ جديد يبني على انقاض نظام قديم، أو هو (لغة داخل اللّغة) كما يقول بول فاليري، والنظام القديم (للتركيب) هو ما يسمح بتتبّع كيفيّة إنتاج المعنى الجديد و استيفائه . فالشّاعر عليه أن يلتزم "اللاّمعقوليّة" إذا أراد أن يجعل اللغة تنتج ما لا يمكنها إنتاجه بالتزام الطّرق المعقولة أو العادية (۱).

## وفي قوله يمدح أبا سعيد الثغري(٤):

فَضَرَبْتَ الشِّتَاءَ فِي أَخْدَعَيْهِ ضَرْبَةً غَادَرَتْهُ عَوْدًا رَكُوبَا هَوحا ذلله تقوم الاستعارة المكنيّة (أحدعا الشِّتاء) على التشخيص، حيث جعل الشِّتاء حصانا جموحا ذلله الممدوح فأصبح ركوبا. واعتبر الآمدي هذه الاستعارة من الاستعارات البعيدة، وهو أمر ليس من شأنه أن ينتقص من جماليّة الصّورة الاستعاريّة. فهناك في رسم النّقّاد و المنظّرين "استعارة (قريبة) واستعارة (بعيدة) كما في طرح باري، أو استعارة (واضحة) واستعارة (غامضة) كما في

<sup>(&#</sup>x27;) التبريزي، ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، تحقيق: محمد عبده عزام، ج 1، ص46، دار المعارف، القاهرة، 1964م.

<sup>( )</sup> كوين، النظرية الشعرية، ص153.

<sup>(&</sup>quot;) ينظر: المرجع السابق، ص156-157.

<sup>(</sup>أ) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص136.

<sup>(°)</sup> الأحدعان: عرقان في العنق. العود: الجمل المسنّ. الركوب: المذلّل.

طرح فونتانيي"(۱). وليس الشّاعر معنيّا بالتّقريب حين يبتدع الصّورة ولا صنع العلاقات بين المستعار والمستعار له ، ف"الذي يبتدعه الشّاعر عندما يخلق استعارة مبتكرة إنمّا هو الوحدات وليس العلاقة، هو يجسّد في شكل قديم جوهرا جديدا، ابتكاره الشّعري يكمن هنا، فالوسائل قد قدّمت وبقي استخدامها، ...، صور الابتداع إذن ليست مبتكرة في شكلها، ولكنّها فقط في الوحدات الجديدة التي تستطيع عبقريّة الشّاعر أن تتجسّد من خلالها"(۱).

أمّا التّشبيه فكان يأتي في المرتبة النّانية بعد الاستعارة في شعر أبي تمّام، وربّما كان ذلك لأنّه كان يحبّ ركوب الصّعب والمختلف وما لا يقدر عليه كلّ شاعر. وبذلك فاق أقرانه وتميّز على شعراء عصره. فالتّشبيه يقوم على السّطحية ولا يحتاج القارئ معه إلى كبير جهد لإدراك طرفيه. وتأتي "سطحية التّشبيه من أن الحدود بين طرفي التّشبيه تبقى منفصلة ويعمل كل طرف منها بذاتيّة وتفرّد، بينما تلغي الاستعارة الحدود وتدمج الأشياء حتى المتنافرة منها في وحدة" (ت). وفي دمج أبي تمّام بين المتنافرات وجمعه بين المتضادّات ما يضيف إلى المتعة الفنيّة تحريك الذّهن ودفعه للدهشة، ومنح الدّهن فرصا أعلى لفهم الكون من حوله. فالكون يقوم على جمع المتنافرات، والإنسان بجسده الأرضي وروحه السّماوية يقوم على التّضادّ، والكمال لا يكون إلا بخلق التوازن بين تلك المتضادّات، وهو ماكان الشّاعر يتطلّع إلى تحقيقه والكمال لا يكون إلا بخلق التوازن بين تلك المتضادّات، وهو ماكان الشّاعر يتطلّع إلى تحقيقه شعره، فهو في تحدّ مع نفسه أوّلا ومع القالب النّقديّ التقليدي ثانيا.

إنّ أسلوب أبي تمام يعتمد كثيرا على الأضداد والجمع بين التقيضين فيما يدعى بالتركيب. وهو كثيرا ما يجعل صورة ممدوحه في ثنائية مع صورة نقيضه ليصنع تضادّا يزيد صورة الممدوح بروزا، كما "كان يبتكر صلات جديدة بين عناصر الكلام. وفي ذلك مخالفة واضحة للسّنة المتّبعة،

<sup>(&#</sup>x27;) كوين، النظرية الشعرية، ص153.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص67.

<sup>(ً)</sup> عبدالقادرة الربّاعي، الصّورة في النقد الأوروبي محاولة لتطبيقها على شعرنا القديم، مقال في مجلة المعرفة (الصورية)، ع204، السنة 17، شباط 1979م، ص62.

التي لا تتعدّى في أكثرها المستوى الإخباري الحسّي المباشر" (١). وأحيانا كان يلجأ للتقديم والتّأخير فيما كان يراه النّقّاد "معاضلة "(٢)، بينما يرى ديفيد ديتش أنّ العالم فقط "هو الذي تحتاج حقائقه لغة بارئة من كلّ أثر من آثار التّناقض، أمّا الحقيقة التي ينطق بها الشّاعر فيبدو أنه لا يتوصّل إليها إلا عن طريق التّناقض" (٣). ويرى بعض الباحثين أنّ التّناقض في لغة الأدب ليس تناقضا حقيقيّا وإنّما هو نوع من المفارقة (٤).

## ففي قوله يرثي ابنَي عبدالله بن طاهر (°):

مَا إِنْ تَرَى شَيْئًا لِشَيْءٍ مُحْيِيًا حَتَّى تُلَاقِيْهِ لِآخَرَ قَاتِلَا

تنبني الصّورة على التّقابل الذي يؤلفه الطّباق (٦) بين "محييا/قاتلا". وتنطوي الصّورة على حكمة ينتجها الطّباق (ما يمكنه الإحياء لشيء مّا قد يكون في نفس الوقت قاتلا لغيره)، ومنها يظهر أنّ التّضاد لم يأت لمجرد التّحسين اللفظي. فالشّعرية هنا لم تنتج الجمال فحسب بل حدمت

<sup>(&#</sup>x27;) درواش، خطاب الطبع والصّنعة، ص79.

<sup>(&#</sup>x27;) يُعرِّف الآمدي المعاضلة بقوله: "شدَّة تعليق الشَّاعر ألفاظ البيت بعضها ببعض وأن يدخل لفظة تشبهها أو جَانسها، وإن اختل المعنى بعض الاختلال، ينظر:الآمدي، الموازنة، ص259.

<sup>(ً)</sup> ديفيد ديتش، مناهج النقد الأدبي بين النظرية والتطبيق، ترجمة: محمد يوسف نجم، ص 249، دار صادر، بيروت، 1967م.

<sup>(</sup>ئ) ينظر: ناصر شبانة، المفارقة في الشّعر العربي الحديث، ط1، ص50، المؤسسة العربية للنشر، الأردن، 2002م.

<sup>(°)</sup> أبو تمام، ديوانه، ج2، ص320.

<sup>(ً)</sup> عرّفه الآمدي: "مقابلة الشّيء لمثله الذي هو على قدره، فسمّوا المتضادين -إذا تقابلا- مطابقين"، ينظر: الآمدي، الموازنة، ج2، ص255.

المعنى، ممّا يعني أنّ نظرة النّقد القديم إلى الطّباق "بوصفه لونا بديعيّا يضيف إلى المعنى ضربا من الزيّنة و التّحسين أساء إلى وظيفة الطّباق، وقدرته على إنتاج المعنى"(١).

## وفي قوله يمدح عبدالله بن طاهر(1):

رَعَتْهُ الفَيَافِيْ بَعْدَمَا كَانَ حِقْبَةً رَعَاهَا وَمَاءُ الرَّوْضِ يَنْهَلُّ سَاكِبُه وَعَتْهُ الفَيَافِيْ بَعْدَمَا كَانَ حِقْبَةً وَكَانَ زَمَانًا قَبْلَ ذَاكَ يُلَاعِبُه (٣)

تقوم الصورة على التقابل الدّلاليّ بين "رعته الفيافي/ رعاها". وهذه الثّنائيّة بين (جمل كان يرعى الفيافي حيّا ثم أصبحت الفيافي تأخذ سمادها منه ميّتا) هي ثنائيّة الموت والحياة، والأخذ والعطاء ... وهي ثنائيّات تحمل جوهر المعنى الصّادر عن الوعي الفلسفيّ بمعنى الوجود. فالمقابلة والجانسة لم يوظّفهما الشّاعر في الزّينة، بل استخدمهما لخدمة المعنى الذي تقدّمه الصّورة ولتقوية الفكرة. فإنّ "الجانسة الصّوتية من ناحية والصّور والاستعارات من ناحية أخرى لم تعد هنا تفاصيل ولا زينة للعمل يمكن إلغاؤها بل هي خصائص جوهريّة للإنتاج "(٤).

إنّ إثارة الشّعور والحسّ مقدّمة عند الشّاعر والنّاقد في الزّمان الأوّل على إثارة الفكر، ولكنّ أبا تمام كانت رؤيته تحريك الحسّ عن طريق إثارة الفكر. فإثارة الفكر تسبق وتكون سببا في إثارة الحسّ والشّعور، و"القصيدة التي تغدو صنعة تنطوي على وعي متميّز بالأداة وإدراك مغاير لدورها في تحديد الغاية وصياغة الرّؤية" (٥). لذا يمكن القول إنّ أبا تمّام يصدر عن وعي بالتّلقّي

\_

<sup>(&#</sup>x27;) ميادة إسبر، شعرية أبي تمام، ص(')

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص154.

<sup>(&</sup>quot;) بري نحضه: برى لحمه، أي أخذ منه.

<sup>(</sup>ئ) كوين، النظرية الشعرية، ص70.

<sup>(°)</sup> جابر عصفور، الطبع والصّنعة، مقالة في مجلة العربي، ع 434، س38 (يناير)، وزارة الإعلام، الكويت 1995م، ص 72.

حين جعل النّصّ الشّعريّ ثالث ثلاثة بينه وبين الّلغة وإيحاءاتها وبين المتلقّي وما يمتلكه من إدراك ووعي وثقافة لغويّة. وتلتقي أهداف أبي تمّام التي تبلورت في شعره مع هذا الوعي الذي يسعى في نظرية التّلقّي إلى " إشراك واسع وفعليّ للمتلقّي بغية تطوير ذوقه الجماليّ من خلال التواصل الحثيث مع النّصوص الفنيّة "(۱). فالمتلقّي ليست مهمّته " مقصورة فقط على محرّد الاستحسان أو الاستهجان، بل هي مهمّة البحث والتّنقيب وإعمال الفكر. وليس كل متلقّ يهتدي بفكره إلى وجه الكشف عمّا اشتملت عليه الصّورة من معنى دقيق، بل يتطلّب الأمر أن يكون المتلقي قادرا على إدراك العلاقات في مجال الصّورة "(۱). وهكذا يعيش النّص "تحت سلطة القارئ ووعيه أكثر ممّا ينعم بالحياة والرّاحة عند صاحبه "(۱)، ويجعل القارئ يعيش اللّذة والدّهشة بعيدا عن العملية الإدراكيّة. وكلما كانت بنية النّص أكثر تعقيدا كانت أكثر اتساعا في منح القارئ مساحة تأويليّة متعدّدة وغير منتهية، وخاصيّة التّشارك بين الشّاعر واللغة والمتلقي تظهر أكثر حين يلجأ أبو تمّام "للإيجاز" كقوله (۱):

أَهُنَّ عَوَادِيْ يُوسُفٍ وَصَوَاحِبُهُ فَعَزْمًا، فَقِدْمًا أَدْرَكَ السُّوْلَ طَالِبُه فَهذا المطلع لقصيدته التي تَعُدُّ أربعة وأربعين بيتا في مدح أبي العباس عبدالله بن طاهر، كان ممّا أثار حفيظة كتّاب عبدالله بن طاهر فوصفوه بالرّداءة لابتدائه بالكناية عن النّساء بقوله (أهنّ) ولم يَجر لهنّ ذكر قبل، والشّاعر كان يتحدّث عن عاذلاته من النّساء اللواتي يَحُلن بينه وبين الجحد

بلومهن له ، فهن كصواحب يوسف حين ألقينه في السّجن. وقد ابتدأ بالضّمير دون أن يكون له سابق يحيل إليه وذلك اختصارا وإيجازا واعتمادا على تجلية المعنى من خلال السّياق. فكان

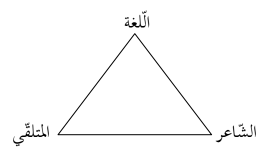
<sup>(&#</sup>x27;) يوسف لعجان، عرض نظرية التلقي، مقال في منبر: ديوان العرب، 16 حزيران، 2013م، http://www.diwanalarab.com/spip.php?page=article&id\_article=37470.

<sup>( )</sup> المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(152)</sup> أبو تمام، ديوانه، ج(152)

استخدام الضّمير ثم الإحالة إلى قصّة تاريخيّة لها من الشّهرة ما يغني عن شرح تفاصيلها. ويقول حازم القرطاحني في الإحالة: "وأمّا التّواريخ والقصص فإمّا أن تكون الإحالة فيها إحالة تذكرة، أو إحالة محاكاة، أو مفاضلة أو إضرابا أو إضافة" (١). واتّكا الشّاعر على الخبرة التّاريخيّة للمتلقّى في فهم الإحالة، واعتمد الضّمير وما يشير إليه ليُدلّ بإيحاءاته اللغوية على المعنى، فشكّل مع المتلقّي واللغة ثالوثا لتجلية الترّكيب المعنويّ، كما في الرّسم التّالي:



وكثيرا ما كان الشّاعر يلجأ للإيجاز، فيأتي باللفظ الواحد ويختصر به جملا للتّعبير عن المعاني المقصودة، كما في قوله في مدح المعتصم(٢):

السَّيْفُ أَصْدَقُ أَنْبَاءً مِنَ الكُتُبِ فِيْ حَدِّهِ الحَدُّ بَيْنَ الجَدِّ واللَّعِبِ فالسَّيف كلمة واحدة عبرت عن معاني الحرب والقوّة، والكتب رمى بها الشّاعر إلى التّنجيم والعرافة وما توقّعاه لمعركة عمّوريّة، ثمّ وصف كلا من الحرب والتّنجيم بوصف واحد واف: السيف= الجدّ، والكتب = اللّعب ، بما بين المعنيين من التّضاد والتّناقض (الجدّ / اللّعب) ، وبما بينهما من التّناقض تبرز الحقيقة غير المختلف عليها بخسران الثّاني وانتصار الأوّل، وهو يحيل المتلقي عبر آليّة " التّناص " إلى حادثة تاريخيّة معروفة هي "فتح عمّوريّة" وما تنبّأ به المنجّمون قبلها من هزيمة لجيش الإسلام، ولكنّ الجيش انتصر على غير ما توقّعه العرافون، فلم يأت بتفصيلات الحدث، بل أوجز اللفظ وجاء منه بما يغني عن الإطناب.

<sup>(&#</sup>x27;) القرطاجني، منهاج البلغاء، ص221.

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص96.

وقد شمل التّحديث الشّعريّ الذي هدفه بنية النّصّ " الوزنَ ". معلوم أنّ مكوّن البنية المركزيّة للشّعر الوزنُ والجازُ، وهما متلاحمان (١)، وذلك أنّ الوزن "ليس عنصرا مستقلاّ عن القصيدة يضاف إلى محتواها من الخارج بل جزء لا ينفصل من سياق المعنى، وهو بهذه الصّفة لا ينتمي إلى علم الموسيقى بل إلى علم اللغة"(٢)، يقول الشاعر(٣):

مِنْ سَجَايَا الطُّلُوْلِ أَلَّا تُجِيْبَا فَصَوَابٌ مِنْ مُقْلَةٍ أَنْ تَصُوْبَا فَضَوَابٌ مِنْ مُقْلَةٍ أَنْ تَصُوْبَا فَاسْأَلُنْهَا وَاجْعَلْ بُكَاكَ جَوَابًا تَجِدِ الشَّوْقَ سَائِلًا وَجُحِيْبَا

وهذا المطلع يجمع بين فكرتين قديمتين ترددتا كثيرا في الشّعر العربيّ القديم، وهما مساءلة الطّلل الذي لا يجيب والبكاء عليه. لكنّه جاء \_ في الشّاهد \_ في بيتين مصرّعين على غير عادة القدماء في التّصريع والذي كان يكون بيتا واحدا في المقدّمة، وهو ما تمّ استحداثه في الشّعر و مخالفة الشّاعر الأوّل. قال حازم القرطاجني: "وأحسن المبادئ ما تناصر فيه حسن المصراعين وحسن البيت الثّاني "(ئ). و يتضافر صوت القافية مع الإيقاع من خلال التّرديد "تجيبا، جوابا، محيبا"، "صواب، تصوبا"، وفي اتّساق مع التركيب النّحويّ ليتمّ الانسجام مع النّسيج المعنويّ. فالقافية " لابد أن تكون إمّا ذات معنى نحويّ أو غير ذات معنى نحويّ، أمّا القافية التي لا تحتم بالنّحو أي بالعلاقة بين الصّوت والبناء النّحويّ فهي تنتمي ككلّ ألوان التّعبير التي تحذو هذا الحذو إلى مجرد تخلخل ذهنيّ "(°).

(') ينظر: رينيه ويليك، أوستن وارين، نظرية الأدب، ترجمة: محيي الدين صبحي، مراجعة: حسام الخطيب، ص 193، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1987م.

\_

<sup>(&#</sup>x27;) كوين، النظرية الشعرية، ص55.

 $<sup>(^{7})</sup>$  أبو تمام، ديوانه، ج1، ص132.

<sup>(</sup>ئ) القرطاجني، منهاج البلغاء، ص310.

<sup>(°)</sup> كوين، النظرية الشعرية، ص54.

وكثيرا ما انتهك أبو تمّام في نصوصه قانون (المعنى اللغوي) باستخدام الدّالّ في مدلول جديد غير مستعمل. فهو يخترع المدلول ويترك للدّوالّ مهمّة الاتّساق الدّاخليّ في روابط وعلاقات تؤلّف البنية أو النّظام. "وإذا كانت القصيدة تنتهك قانون الكلام فإنمّا تفعل ذلك لكي تأتي فتعيد ترتيب القانون من خلال تحوّلها هي، وهنا يكمن هدف كلّ شعر: إحداث تحوّلات في اللّغة، وهي في نفس الوقت .. تحوّلات في التفكير" (۱)، تدهش المتلقّي وتمنحه تصوّرات جديدة لأشياء كانت تقليديّة.

## ففي قوله يمدح ابن شبانة $(^{7})$ :

وَصَنِيْعَةٍ لَكَ تُيِّبٍ أَهْدَيْتَهَا وَهْيَ الكَعَابُ لِعَائِذٍ بِكَ مُصرِمِ حَلَّتْ مِنَ المِعْطِيْ زِفَافَ الأَيِّمِ حَلَّتْ مِنَ المِعْطِيْ زِفَافَ الأَيِّمِ السِّحْدِمِ الشَّاعِرِ دوالَّ في مدلولات ليست هي مدلولاتها الأولى المستعملة، كما في الرّسم التّالى:

$$(0)$$
 البكر ( $(0)$ ) البكر ( $(0)$ ) البكر ( $(0)$ ) البكر ( $(0)$ ) البكر

فإن س هو الدّال، و (ص 1) هو المدلول الأوّل المستعمل، و (ص 2) هو المدلول الذي استخدمه الشّاعر، وقد تولّت المدلولات الجديدة إنشاء علاقات بينها وبين المدلولات الأولى المستعملة.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع السابق، ص139.

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج2، ص132.

<sup>(&</sup>quot;) مصرم: قليل المال.

## وفي قوله يمدح أبا المغيث الرَّافقي(١):

شَهِدَتُ لَقَدْ أَقْوَتْ مَغَانِيْكُمُ بَعْدِيْ وَخَتَّ كَمَا مَخَّتْ وَشَائِعُ مِنْ بُردِ تَهِدِيْ وَخَتَّ كَمَا مَخَّتْ وَشَائِعُ مِنْ بُردِ تَكُون: (س) وشائع \_\_\_\_\_ (ص1) الغَزْل الملفوف \_\_\_\_\_ (ص2) حواشي البُرْد وفي قوله يصف فرسا(۳):

مَا مُقْرَبٌ يَغْتَالُ فِي أَشْطَانِهِ مَلْآنُ مِنْ صَلَفٍ بِهِ و تلهوقِ 1 مَلْآنُ مِنْ صَلَفِ بِهِ و تلهوقِ 1 تكون: (س) صلف \_\_\_\_\_(ص1) الذي لا خير عنده \_\_\_\_(ص1) التيه والكِبر

إنّ كلّ هذا الجهد الشّعري الذي استهلك أبا تمّام كما شهد له الكندي والآمدي لم يُرُق لبعض النّقّاد الذين رماهم "الصّولي" بالجهل. فهم في رأيه إنمّا وجدوا القديم موطّاً لهم. أمّا المحدث فكانوا بحاحة لمن يوطئ لهم أكنافه ليفهموه ويقبلوه كما يقول: "لأنّ أشعار الأوائل قد ذُلّلت وكثرت لها روايتهم ووحدوا أئمّة قد ماشوها لهم وراضوا معانيها فهم يقرؤونها سالكين سبيل غيرهم في تفاسيرها واستحادة حيّدها وعيب رديئها ... ولم يجدوا في شعر المحدثين منذ عهد بشّار أئمّة كأئمتهم ولا رواة كرواتهم الذين تجتمع فيهم شرائطهم ولم يعرفوا ماكان يضبطه ويقوم به وقصّروا فيه فحهلوه فعادوه" (°). وقد يكون الصّولي محقّا فيما ذهب إليه، فقد أورد الآمدي أنّ ابن الأعرابيّ "كان يردّ عليه من معانيه مالا يفهمه ولا يعلمه، فكان إذا سُ علْ عن شيء منها يأنف أن يقول لا أدري فيعدل إلى الطّعن عليه" (۱۰). والحقّ أنّ وعيهم النّقدي لم

<sup>(&#</sup>x27;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص288.

<sup>( ٔ)</sup> أقوت: خلت. مغانيكم: منازلكم. محَّت: أخلقت وبليت. وشائع: خيوط الغَزْل التي يلحم بما السّدى.

<sup>(&</sup>quot;) أبو تمام، ديوانه، ج1، ص439.

<sup>(</sup>ئ) المقرب: الفرس المكرم. أشطانه: حباله. تلهوق: تزين، أو المرح والنشاط.

<sup>(°)</sup> الصولي، أخبار أبي تمام، ص14.

<sup>( )</sup> الآمدي، الموازنة، ص14.

يبلغ الدّرجة التي أدركها الخليل بن أحمد حين تحدّث عن الّلغة الشّعرية بقوله: "الشّعراء أمراء الكلام يصرفونه أبن شاؤوا، ويجوز لهم مالا يجوز لغيرهم ... ويُحتجّ بهم ولا يُحتجّ عليهم، ويصوّرون الباطل في صورة الحقّ، والحقّ في صورة الباطل" (١). والخليل هنا لا يتحدّث عن فوقيّة الشّاعر اجتماعيّا بل عن الحرّية اللغوية للشّاعر، وبمعنى آخر هو يتحدّث عن "العدول" أو الجاوزة" أو "الانزياح" الذي به يصبح الكلام شعرا. فإن كانت لغة الشّعر هي "الجاوزة" عند حون كوين، فإن تكرار ما يسمّيه "صور الاستعمال" أي الشّكل والجوهر، بحيث تكون العلاقة والوحدات مطروقة من قبل، فإنّ هذا يجعل الجاوزة تختفي وتختفي معها الظّاهرة الأسلوبية (١).

إنّ كلّ هذا "التّيه الشّعري" في التركيب والمبنى، قد جعل أبا تمام معجبا بشعره بل شديد الإعجاب، وجعله لا يكاد يذكر شيطانا يلقنّه أو يجعل لشعره مرجعيّة سوى ذاته وتجربته. وهو بخبرته الشّعرية التي تميز بما في صناعة النّص الشعري قد استطاع وضع النّص في أفقه وامتلاكه ذاتيّا، فخلّصه ، بذلك، من المرجعيّة الخارجيّة بتحويله إلى دائرة التّجربة الذّاتية كما يتصوّرها و يعيشها مغامرة و فتنة. وأصبح النّص في ملكيته معشوقا في مرآة الذّات، بل إنّ من المحاور الرّئيسة والمتكرّرة في شعر أبي تمّام مدحه لشعره في أواخر قصائده، وكأنه يريده أن يكون آخر ما يعلق في أذن السّامع و يترسّخ في ذهنه. فالختام كما يقول ابن رشيق هو: "قاعدة القصيدة، وآخر ما يبقى منها في الأسماع، وسبيله أن يكون محكما: لا تمكن الزيادة عليه، ولا يأتي بعده أحسن منه، وإذا كان أوّل الشّعر مفتاحا له، وجب أن يكون الآخر قفلا عليه"".

(') القرطاحني، منهاج البلغاء، ص143.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) لقد عاب جون كوين على الشاعر "راسين" استعماله هذه الصورة: "شعلة شديدة السواد" لأنها مقتحمة من قبل ولا يوجد فيها أي أثر للابتداع، ف"الشعلة" للتعبير عن الحب و"السوداء" للتعبير عن المدنس كانت شديدة الاستعمال في ذلك العصر، ينظر: جون كوين، النظرية الشعرية، ص67-68.

 $<sup>(^{&</sup>quot;})$  ابن رشيق، العمدة، ج1، ص177.

و الخلاصة عموما أنّ النّصّ الشّعري بدأ عهدا جديدا مع أواخر القرن النّاني هجريّا، وأنّ الشّعراء الواحد منهم تلو الآخر قد مهّدوا الطريق لاكتماله وامتلاكه من قبل شاعره ليكون مرجعه تجربة الشّاعر الذّاتية. واستطاع أبو تمّام أن يصل بتلك التّوطئة وما أويّ من خبرة شعريّة ووعي فكريّ إلى أن يبني مملكته الشّعريّة الموسومة "بالرّجعية والحداثيّة"، والتي استعادت بعضا من مجد الشّاعر القديم، واستلبت النّصّ الشّعريّ ممّن كانوا يُجيرّونه لصالحهم ليصبح ملكا للشّاعر وحده ومجيرًا لذوقه وفنّه. وإنّ المنصف لا يقول في أبي تمام إلا كما قال فيه محمد بن يزيد النّحوي: "ما يهضم هذا الرّجل حقّه إلاّ أحد رجلين: إمّا جاهل بعلم الشّعر ومعرفة الكلام، وإمّا عالم لم يتبحّر شعره ولم يسمعه "(۱) كما أنّ المنصف يعلم أنّ ثورة أبي تمّام الشّعريّة الكلام، وإمّا عالم لم يتبحّر شعره ولم يسمعه "(۱) كما أنّ المنصف يعلم أنّ ثورة أبي تمّام الشّعريّة الكلام، وإمّا عالم لم يتبحّر شعره ولم يسمعه "(۱) كما أنّ المنصف يعلم أنّ ثورة أبي تمّام الشّعريّة التي حوّلت الشّعر من "ديوان" إلى "فرّ" ومن نصّ واقع في أفق ملكيّة الغير إلى نصّ واقع في أفق ملكيّة الغير إلى نصّ واقع في أفق ملكيّة الغير إلى نصّ واقع في أفق ملكيّة الدّات كانت عاملا أوّل فيما وصلت إليه الحركة النّقديّة العربيّة منذ عهده إلى هذا الزمن.

<sup>(&#</sup>x27;) الصولي، أخبار أبي تمام، ص204.

#### خاتمة

محصّل القول ،لقد كان المنجز من هذا البحث محاولة في تبيّن كيفيّة انعقاد العلاقة بين الشّاعر ونصّه الشّعريّ إنتاجا وتداولا من العصر الجاهليّ إلى أبي تمّام حدثا شعريّا في القرن النّالث هجريًّا. وقد استندت هذه المحاولة إلى المدوّنة النّقديّة العربيّة القديمة واستأنست بالنّصوص الإبداعيّة كلّما كان ذلك ضروريّا. وانطلقت هذه المحاولة من "النّموذج الأصليّ" للشّاعر الجاهليّ الّذي كان نصّه واقعًا في أفق القبيلة، وعرّجت على الشّاعر في صدر الإسلام، وقد كان نصّه جكم تراجع الشّاعر مكانة ومنزلة ووظيفة - يراوح بين أفق العقيدة وأفق الغنيمة، وتوقّف البحث عند تجربة أبي تمام الّي استعاد فيها النتّاعر ملكيّة النّصّ الشّعريّ ماهيّة، وممارسة خطابيّة ووظيفة.

وقد أفضى البحث إلى هذه الحصيلة انطلاقا من أقوال النقاد القدامى في أنّ الشّعر كان أوّل علوم العرب وديوانهم الذي أنشأوه احتياجا، فاضطلع بتدوين علومهم ومآثرهم و صيانة ذاكرتهم، ومن ثمّ فإنّ الفئة التي قامت على " ديوان العرب " ونهضت بوظائف الشّعر تجاه كونه القبليّ استحقّت في الذّهن العربيّ القديم أن تُنحت منها صورة النّموذج الأصليّ للشّاعر وأن يكون نصّ الشّعر الذي ينجزه الشّاعر أو ينشئه أو يصنعه واقعا في أفق ذلك الكون.

أمّا ماكان من أمر التناول الخرافي والقول باتصال الشّاعر بقوى خفيّة فقد استقرّ بعدُ أنّها فكرة أربيّة رافقت الوعي الإنسانيّ عموما ولم يختصّ بها العرب، وأنّ الوعي النّقدي كان مدركا لأبعادها الأسطوريّة.

وقد استطاع الشّاعر القبائليّ أو المتوافق قبليّا في ضوء العلاقة المتباينة بين الشّاعر الجاهليّ و قبيلته مهما تكن تركيبته الاجتماعيّة أن يتماهى مع كونه القبليّ و أن يحمل رايته فحرا شعريّا.

وفي المقابل تزامن الخروج الاجتماعيّ للشّاعر غير القبائليّ أو غير المتوافق قبليّا مع حروجه النّصيّ على الطّقوس الشّعريّة للقبيلة، ولم يتأثّر حروجه بوضعه الاجتماعيّ سواء أكان حليعًا أم

طريدًا أم ملازما لبقائه في القبيلة. وعموما، فقد كان التّصنيف النّقديّ القديم لمكانة الشّاعر و منزلته ودرجة فحولته كما تتجلّى في منجزه الشّعريّ متأثّرا ب\_ "القبائليّة" و "النّموذج الأصليّ" للشّاعر و ملتزما بهما.

ثمّ إنّ أقاويل العرب في الرّسول والقرآن إبّان نزوله قد انطلقت من مضامين "النّموذج الأصليّ" للشّاعر المستقرّة في أذهانهم في الآن الذي أحدث الإسلام في هُويّة ذلك النّموذج، مع عدم تحريمه الشّعر بل عمد إلى تمذيبه وتوجيهه، واستخدامه وتشجيعه في معركة الإسلام الوجوديّة مع خصومه. على أنّ الشّاعر في صدر الإسلام لم يكن منفصلا عن ماضيه فهو امتداد للشّاعر الجاهليّ ولكنّه انتقل من كون القبيلة إلى كون العقيدة وانتمى إليه "قلبا وشعرا" ونهض بمهامّه الشّعريّة.

وشهد العصر الأمويّ ظهور نموذج الشّاعر المادح إلى جانب نموذج الشّاعر الحكيم "النّموذج الأصلي" للشّاعر، وقد كانت سُلطتا القبيلة والعقيدة تأتيان عنده بعد سلطة الغنيمة، كما خضع بشعره لقانوني "الرّغبة والرّهبة"، وهو ما أدّى إلى تراجع مكانته في مقابل ارتفاع مكانة الكاتب الدّيواني الّذي وقف الشّاعر بين يديه مادحًا وراغبًا.

وظل "النّموذج الأصلي" للشّاعر يتدخّل تصوّريّا في النَّقد الأدبيّ القديم ويتحرّك نسقيًّا ليؤثّر في حركة تحديث الشّعر بين القرنين الثّاني والثّالث الهجريّين، على أنّ أبا تمّام استطاع من حلال فحولته لُغويًّا وحداثته عقليًّا أن يستقل بامتلاك نصّه الشّعري، و أن يجعل من الشّعر منتجا إنسانيًّا لا شيطانيًّا وأن يحوّله من دائرة "الدّيوان" إلى دائرة "الفنّ".

وإنّ فيما أستخلص من نتائج بداية استقراء لكيفيّة تحكّم "أسطورة النّموذج الأصلي" للشّاعر ومجالس الكُتّاب في إنتاج نظريّات النّقد القديم، وإعادة أبي تمام لإنتاج تلك الأسطورة دون شيطنتها في محاولة منه لاستعادة مكانة الشّاعر التي أُزيح عنها بعد أن غدا الشّعر طريقا إلى التّكسّب.

بقي أن أقول إنّ للذه النتائج أن تفتح على آفاق بحثيّة لاهتمامات مستقبليّة لعل أهمّها ما لفت نظري في هذا البحث من تحوّلات طرأت على النّص الشّعريّ في علاقته بمنشئه بداية من نهاية القرن الثّاني هجريّا، و ذلك عندما بدأ هذا النّص يتّجه نحو نظام ثقافي يشاكس نظام الفحولة، وينزع إلى فنون من المواضيع المحظورة و إلى أشكال من العدول و الانزياح في نظام الأداء.

### فهرس المصادر و المراجع

#### أ. 1: المصادر الرّئيسة

- ١ القرآن الكريم.
- ۲ الأصمعي، فحولة الشّعراء، تحقيق المستشرق: شارل تورّي، قدّم له: صلاح الدين
   المنجد، ط2، ، دار الكتاب الجديد، بيروت، 1980م.
- ۲ الآمدي، الموازنة بين أبي تمّام و البحتري، تحقيق السيّد أحمد صقر،، ط
   المعارف، القاهرة 1944.
  - ابن رشيق، أبو علي الحسن، العمدة في محاسن الشّعر وآدابه ونقده، تحقيق محمد
     بن على الجيلاني، ط1، 1 المكتبة التوفيقية، القاهرة، 2013م.
    - - ابن سلّام الجمحي، محمد، طبقات فحول الشعراء، قراءة وشرح: محمود محمد شاكر، دار المديني للطّباعة والنّشر والتّوزيع، جدّة، د.ت.
    - ابن طباطبا العلوي، محمد بن أحمد، عيار الشّعر، تحقيق وتعليق: محمد زغلول سلاّم، منشأة المعارف، الأسكندرية، 2011م.
- ابن قتيبة، أبو محمد عبدالله بن مسلم، الشّعر والشّعراء، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر، ط1، المكتبة التّوقيفيّة، القاهرة، 2013م.
  - الصّولي، أبو بكر بن يحيى، أخبار أبي تمّام، حقّقه وعلّق عليه: خليل محمود
     عساكر، ط3، دار الآفاق الجديدة، بيروت، 1980م.

### - أ. 2: المصادر المساعدة

- الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر:
- البيان والتبيين، تحقيق عبدالسلام محمد هارون، ط1، مكتبة ابن سينا، القاهرة، 2010م.
- الحيوان، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، ط2، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، 1965م.
- حدیوان أبي تمّام، تقديم وشرح: محيي الدّين صبحي، ط 1، دار صادر، بيروت، 1997م.
- حيوان بشّار بن برد، تحقيق: محمد الطّاهر بن عاشور، ج 1، عاصمة الثقافة العربية، الجزائر، 2007م.
- عيد فتحي عبداللطيف، ط 1، الصّحوة للنّشر والتّوزيع، 2014م.
  - - ديوان حسّان بن ثابت، ط 1، دار النّفائس للطّباعة والنّشر، بيروت، 1997م.
- ديوان الخواطر، يوسف عيد، زهير بن أبي سُلمي، طرفة بن العبد، ط 1، دار الجيل، بيروت، 1992م.
- حدیوان عبدالله بن رواحة، تحقیق ودراسة في سیرته وشعره،: ولید قصّاب، ط1،
   دار العلوم للطّباعة والنّشر،1981م.
  - ٨ ديوان عروة بن الورد، دراسة وشرح وتحقيق: أسماء أبو بكر محمد، دار الكتب العلميّة، بيروت، 1998م.
- عنترة بن شدّاد، تحقيق: محمد خداش، ط 1، دار الغد الجديد، القاهرة،
   1014م.
- 1 ديوان الفرزدق، قدّم له وضبطه وشرحه: صلاح الدّين الهواري، ط 1، دار ومكتبة الهلال، بيروت،2007م.

- ١١ ديوان كثيَّر عزَّة، جمعه وشرحه: إحسان عبّاس، دار الثقافة، بيروت، 1971م.
  - ۱۲ ديوان كعب بن زهير، تحقيق: على فاعور، دار الكتب العلميّة، بيروت، 1997م.
- ١٣ ديوان كعب بن مالك الأنصاري، دراسة وتحقيق: سامي مكّي العاني، ط 1.
   مكتبة النّهضة، بغداد، 1966م.
- **١٤** الزّوزي، أبو عبدالله الحسين بن أحمد، شرح المعلّقات السّبع الطّوال، تحقيق:عمر فاروق الطباع، ط1، مؤسسة الكتب الثقافية، د.ت.
  - ١ الضّامن، حاتم صالح، عشرة شعراء مقلّون، وزارة التّعليم العالي والبحث العلمي، جامعة بغداد، 1990م.
  - 17 القرشي، أبو زيد محمد بن أبي الخطاب، جمهرة أشعار العرب، تحقيق: صلاح الدّين الهواري، ط1، المكتبة العصرية، بيروت، 2009م.

#### ب المراجع

- إبراهيم، طه أحمد، تاريخ النقد الأدبيّ عند العرب من العصر الجاهلي إلى القرن الرّابع الهجري، دار الحكمة، بيروت.
  - العودة، على أحمد سعيد، مقدّمة للشّعر العربيّ، ط
     العودة، على أحمد سعيد، مقدّمة للشّعر العربيّ، ط
     بيروت،1979م.
    - إسبر، ميادة كامل، شعرية أبي تمّام، الهيئة العامّة السّورية للكتاب، دمشق،
       2011م.
      - إسماعيل، بشّار سعدي، شعر الصّعاليك الجاهليّين في الدّراسات الأدبيّة والنّقديّة القديمة والحديثة، دار مجدلاوي للنّشر والتّوزيع، 2013م.
- - الأصفهاني، أبو الفرج، الأغاني، تحقيق: مدرار الحبال، ودرويش الجويدي، ومحمد نعيم بربر، وبلال سعيد سلامة، و وحيد سالم شمس الدين، ط 1، المكتبة العصريّة، بيروت، 2014م.

- الألباني، محمد ناصر الدّين، صحيح الجامع الصّغير، تحقيق محمد ناصر الدّين، منشورات المكتب الإسلامي، بيروت، 1969م.
- - ◄ الأنباري، أبو بكر محمد بن القاسم، شرح القصائد السبع الطوال الجاهليّات،
     تحقيق: عبدالسّلام هارون، ط5، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
- جوث ملتقى عنترة بن شدّاد التّاريخ والتّوظيف الأدبيّ، مجموعة مؤلفين، إصدار نادي القصيم الأدبى، ط1، 2011م،
  - ١ البخاري، أبو عبدالله محمد بن إسماعيل، الأدب المفرد، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي، ط3، دار البشائر الإسلاميّة، بيروت، 1989م.
  - 11 بلاشير، تاريخ الأدب العربيّ، ترجمة وتحقيق: إبراهيم الكيلاني، دار الفكر المعاصر، لبنان، 1998م.
  - ۱۲ ابن أبي الإصبع، المصري، تحرير التّحبير، تحقيق: حفني محمد شرف، القاهرة، 1995م.
  - ۱۳ ابن جني، أبو الفتح عثمان الموصلي، الخصائص، تحقيق، محمد علي النجار، المكتبة العلمية، بيروت، د.ت.
  - **١٤** ابن حنبل، أبو عبدالله أحمد بن محمد، مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، وعادل مرشد وآخرون، ط1، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2001م.
- ١ ابن خلدون، عبد الرحمن، مقدّمة ابن خلدون، تحقيق: أحمد جاد، ط 1، دار الغد الجديد، القاهرة، 2007م.
- 1 ابن سنان الخفاجي، عبدالله بن محمد بن سعيد، سرّ الفصاحة، ط 1، دار الكتاب العلميّة، بيروت، 1982.
  - 1 ٧ ابن شهيد الأندلسي، أبو عامر، رسالة التّوابع والزّوابع، تقديم عمر سعيدان، دار الحوار، اللاّذقية (د.ت).
  - ١٨ ابن عبد ربّه، أحمد بن محمد، العقد الفريد، تحقيق: محمد سعيد العريان، دار

- الفكر، عمّان، د.ت.
- 19 ابن عساكر، أبو القاسم على بن الحسن بن هبة الله، تاريخ دمشق، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر للنشر والتوزيع، دمشق، 1995م.
- ٢ ابن قتيبة، أبو محمد عبدالله بن مسلم، تأويل مشكل القرآن، تحقيق: السيّد أحمد صقر، ط2، مكتبة دار الترّاث، القاهرة، 1973م.
- ۲۱ ابن المعتزّ، أبو العباس عبدالله، طبقات الشّعراء، تحقیق، صلاح الدّین الهواري،
   دار ومكتبة الهلال، 2002م.
  - ٢٢ ابن المقفّع، الأدب الصغير والأدب الكبير، دار صادر، بيروت، د.ت.
- ۲۳ ابن منظور، محمد بن مكرم، مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، تحقيق: روحية النحاس، رياض عبد الحميد مراد، محمد مطيع، ط 1، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، دمشق، 1984م.
- ٢٤ ابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري ، السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقّا، وإبراهيم الأبياري، وعبد الحفيظ الشّلبي ، ط2، مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر، 1955م.
- ٢٥ البيهقي، إبراهيم بن محمد، المحاسن والمساوئ، عني بتصحيحه: محمد بدر الدّين النّعساني الحلبي، مطبعة السّعادة، مصر، 1906م.
  - ٢٦ أبو إسحاق القيرواني، إبراهيم الحصري، زهر الآداب وثمر الألباب، تحقيق:
     محمد محيى الدّين عبدالحميد، ط2، دار الجيل، بيروت، د.ت.
- ٧٧ أبو حاتم الرّازي، أحمد بن حمدان، الزّينة في الكلمات الإسلاميّة العربيّة، عارض أصوله وعلّق عليه: حسين بن فيض الله الهمداني، ط 1، مركز الدّراسات والبحوث اليمني، 1984م.
- ٢٨ أبو الحسين الرّازي، أحمد بن فارس بن زكريا، الصّاحبي في فقه اللّغة العربيّة ومسائلها وسنن العرب في كلامها، تحقيق: أحمد حسن، ط 1، دار الكتب العلمية، القاهرة، 1997م.
- ٢٩ بو حاقة، أحمد، فنّ المديح وتطوّره في الشّعر العربيّ، ط 1، منشورات دار

- الشّرق الجديد، بيروت، د.ت.
- ٣ التّبريزي، يحيى بن علي بن محمد الشّيباني، شرح ديوان الحماسة، دار القلم، بيروت، د.ت.
  - ۳۱ الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى، سنن الترمذي، تحقيق: بشّار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي بيروت، 1998م.
- ٣٢ التوحيدي، أبو حيان، الإمتاع والمؤانسة، تحقيق: هيثم خليفة الطعيمي، ط 1،
   المكتبة العصرية، القاهرة، 2004م.
  - ٣٣ الثّعالبي، أبومنصور عبدالملك بن محمد بن إسماعيل:
  - ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصريّة، بيروت، 2007م.
  - خاص الخاص، تحقيق: درويش الجويدي، المكتبة العصرية، بيروت، 2011م.
    - ٣٤ الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ:
- البخلاء، شرحه: محمد التونجي، أضاف متمّماته: سامي الخوري، ط1، دار الجيل، بيروت، 2009م.
  - -الرّسائل، تحقيق وشرح: عبد السّلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1964م.
  - ٣ الجبوري، يحيى، شعر المخضرمين وأثر الإسلام فيه، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ط5، 1998م.
  - ٣٦ الجرجاني، على بن عبدالعزيز، الوساطة بين المتنبّي وخصومه، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، وعلى محمد البجاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي، مصر، 1977م.
    - ۳۷ الجندي، درويش، ظاهرة التّكسّب وأثرها في الشّعر العربيّ ونقده، دار نهضة مصر، القاهرة، 1970م.
  - **٣٨** الجندي، علي، في تاريخ الأدب الجاهليّ، دار غريب للطّباعة والنّشر والتّوزيع، القاهرة، د.ت.
- ٣٩ حسن، حسين الحاج، أدب العرب في صدر الإسلام، ط 1، المؤسّسة الجامعيّة

- للدّراسات والنّشر والتّوزيع، بيروت، 1992م.
- ٤ حسين، طه، حديث الأربعاء، ط2، دار المعارف، مصر، دت.
- 13 الحمصي، قسطاكي، منهل الورّاد في علم الانتقاد، تقديم: أحمد إبراهيم الهواري، المجلس الأعلى للثقافة، مصر، د.ت.
- خفاجي، محمد عبد المنعم، الحياة الأدبيّة في العصر العبّاسيّ، ط 1، دار العالم العربي، القاهرة، 2011م.

### ۳۶ - خلیف، یوسف:

- حياة الشّعر في الكوفة إلى نماية القرن الثّاني للهجرة، ط2، المجلس الأعلى للثقافة- المكتبة العربية، مصر، 1995.
  - الشّعراء الصّعاليك في العصر الجاهلي، ط3، دار المعارف، القاهرة، 1978م.
    - دراسات في الشّعر الجاهلي، دار غريب، القاهرة، د.ت.
  - **٤٤** درواش، مصطفى، خطاب الطبع والصنعة ، رؤية نقديّة في المنهج والأصول، منشورات اتحاد الكتّاب العرب، دمشق، 2005م.
  - ٤ الدّمشقي، يوسف البديعي، الصّبح المنبي عن حيثيّة المتنبّي، تحقيق: مصطفى السقّا، ومحمد شتا، وعبده زيادة عبده، ط3، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
  - **٢٤ -** ديتش، ديفيد، مناهج النقد الأدبيّ بين النّظريّة والتّطبيق، ترجمة: محمد يوسف نجم، ص249، دار صادر، بيروت، 1967م.
  - ٤٧ ديكريه، فرانسوا، قرطاجة أو إمبرطوارية البحر، ترجمة: عز الدّين عزو، مراجعة وتحقيق: عبدالله الحلو، الأهالي للطباعة والنشر، دمشق، 1996م.
- دي مان، بول، العمى والبصيرة: مقالات في بلاغة النقد المعاصر، ترجمة: سعيد الغانمي، ط1، منشورات المجمع الثقافي، أبو ظبي، 1995م.
- **93** ديوان أبي تمّام بشرح الخطيب التّبريزي، تحقيق: محمد عبده عزّام، دار المعارف، القاهرة، 1964م.
- • ديوان أبي الشّمقمق، تحقيق: واضح محمد الصّمد، ط 1، دار الكتب العلميّة، بيروت، 1995م.

- ١٥ ديوان الأعشى، ميمون بن قيس، تحقيق: محمد محمد حسين، ط بيروت،
   1983م.
- ۲٥ ديوان أوس بن حجر، تحقيق: محمد يوسف نجم، ط 3، دار صادر، بيروت، 1979م.
- **٣٠ -** ديوان حاتم الطّائي، تحقيق: أحمد رشاد، ط 3، دار الكتب العلميّة، بيروت، 2002م.
- **٤٥ -** ديوان الحماسة، أبو تمام، تحقيق: عبدالمنعم أحمد صالح، ط 1، دار الجيل، بيروت، 2002م.
- ديوان امرئ القيس، تحقيق: أبي الفضل إبراهيم، ط 4، دار المعارف، القاهرة، 1984م.
- ح ديوان النّابغة الجعدي، جمعه وحقّقه وشرحه: واضح الصّمد، ط 1، دار صادر، بيروت، 1998م.
- ٧٥ ديوان النّابغة الذّبياني، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط 2، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
- الرّازي، فخر الدّين، الفراسة، تحقيق: مصطفى عاشور، مكتبة القرآن، القاهرة،
   1987م.
- • الرّافعي، مصطفى صادق، تاريخ آداب العرب، ط 1، مكتبة الإيمان، القاهرة، 1997م.
  - ، ٦ رزق، صلاح، أدبيّة النّصّ، دار الثقافة، القاهرة، 1989م.
  - 11 رشوان، حسين عبدالحميد أحمد، الأدب والمحتمع دراسة في علم اجتماع الأدب، ط1، المكتب الجامعي الحديث، الاسكندرية، 2005م.
- 4 الرّفاعي، محمد نسيب، تيسير العلي القدير لاختصار تفسير ابن كثير، ط 4، دار لبنان للطباعة والنشر، بيروت، 1986م.
- رواقة، إنعام موسى إبراهيم، الحياة الاقتصادية وأثرها في الشّعر، ط 1، الوراق للنشر والتوزيع، الأردن، 2005م.

- **٦٤** روسو، جان جاك، العقد الاجتماعيّ أو مبادئ الحقوق السياسيّة، ترجمة: عادل زعيتر، ط2، دار التّنوير للطّباعة والنّشر، القاهرة، 2015م.
- ٦ ريتشاردز، مبادئ النقد الأدبيّ، ترجمة: مصطفى بدوي، وزارة الثقافة، القاهرة، 1963م.
- 77 الزّبيدي، أبو بكر محمد بن الحسن، طبقات النّحويين والّلغويين، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط2، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
- الزّيدي، توفيق، مفهوم الأدبيّة في التّراث النّقديّ إلى نهاية القرن الرّابع، ط 2،
   دار النّجاح الجديدة، الدار البيضاء، 1987م.
  - ۱۸ زیدان، جرجی:
  - أنساب العرب القدماء وهو رد على القائلين بالأمومة والطوتمية عند العرب الجاهلية، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2013م.
    - تاريخ آداب اللغة العربية، ج1، منشورات مكتبة الحياة، بيروت، د.ت.
- 79 سلطان، منير، بديع التراكيب في شعر أبي تمّام (الكلمة والجملة)، ط3، منشأة المعارف بالأسكندرية، 1997م.
- ٧١ شبانة، ناصر، المفارقة في الشّعر العربيّ الحديث، ط 1، المؤّسة العربيّة للنّشر،
   الأردن، 2002م.
  - ٧٢ الضبي، أبوالعباس المفضل بن محمد، ديوان المفضّليّات، تقديم وشرح وتعليق: محمد حمود، دار الفكر الّلبناني، بيروت، د.ت.
    - ۳۷ ضيف، شوقي:
    - تاريخ الأدب العربي (العصر الإسلامي)، دار المعارف بمصر، 1963م.
  - تاريخ الأدب العربيّ، العصر العبّاسيّ الأوّل، ط2، دار المعارف، مصر، د.ت.
    - التّطوّر والتّجديد في الشّعر الأمويّ، ط12، دار المعارف، القاهرة، 2008م.

- الشّعر وطوابعه الشّعبيّة على مرّ العصور، ط2، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
- الفنّ ومذاهبه في الشّعر العربيّ، ط13، ص120، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
- ٧٤ العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر، الإصابة في تمييز الصّحابة، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، ط
   الكتب العلميّة، بيروت، 1415هـ.
  - ٧٥ العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل، الصّناعتين، تحقيق:علي
     عمد البحاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، 1986م.

#### ٧٦ - عصفور، جابر:

- -الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، ط 3، المركز الثقافي العربي، الدّار البيضاء، 1992م.
  - غواية التّراث، ط1، وزارة الإعلام، مجلة العربي، الكويت، 2005م.
- ٧٧ عطوان، حسين، مقدّمة القصيدة العربيّة في العصر العبّاسيّ الأوّل، ط 2، دار الجيل، بيروت، 1987م.
  - ٧٨ العكيدي، سالم محمد علي، جماليّات الرّفض في الشّعر العربيّ، مقاربة تأويليّة في شعر أبي تمّام، ، ط1، مجدلاوي للنّشر والتّوزيع، الأردن، 2015م.
- ٧٩ عيّاد، مراد، من الوسائط الإجرائية في الأدب العربيّ القديم، ط1، التسفير الفني،
   تونس، 2010م.

#### • ٨ - الغذامي، عبدالله محمد:

- القبيلة والقبائليّة أو هويّات ما بعد الحداثة، ط 3، المركز الثّقافيّ العربيّ، الدّار البيضاء، 2011م.
- النّقد الثّقافيّ ، قراءة في الأنساق الثّقافيّة العربيّة، ط 5، المركز الثّقافيّ العربيّ، الدار البيضاء، 2012م.
  - ٨١ القالي، أبو علي إسماعيل القاسم البغدادي، الأمالي، دار الكتب العلمية،
     لبنان، د.ت.
- 🗛 قدامة بن جعفر، أبو الفرج، نقد الشّعر، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، دار

- الكتب العلميّة، بيروت(د.ت).
- ۸۳ القرطبي، أبو العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم، المفهم لما أشكل من كتاب تلخيص مسلم، تحقيق: محيي الدين ديب مستو، أحمد محمد السيد، يوسف علي بديوي، محمود إبراهيم بزال، ط1، دار ابن كثير، دمشق، 1996م.
  - ٨٤ القرطبي، أبو عمر يوسف بن عبدالله بن محمد، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق: على محمد البجاوي، ط1، دار الجيل، بيروت، 1992م.
- ٨٠ قصبحي، عصام، نظريّة المحاكاة في النّقد العربيّ القديم، ط 1، دار القلم العربي للطّباعة والنّشر، لبنان، د.ت.
- القرين، عقيلة محمد، بواعث الشّعر في النّقد العربيّ القديم، ط 1، النّادي الأدبي الثقافي بجدة، 2011م.
  - ۸۷ القيسي، نوري حمودي، دراسات في الشّعر الجاهلي، دار الفكر، دمشق، 1974م.
- ٨٨ الكلبي، أبو هشام بن محمد أبي النضر ابن السائب ابن بشر، الأصنام، تحقيق:
   أحمد زكى باشا، ط4، دار الكتب المصرية، القاهرة، 2000م.
- ٨٩ الكاندهلوي، محمد يوسف، حياة الصّحابة، حقّقه وضبط نصّه وعلّق عليه:
   بشّار عوّاد معروف، ط1، مؤسّسة الرّسالة للطّباعة والنّشر والتّوزيع، بيروت، 1999م.
- ٩ كوين، جون، النظريّة الشّعريّة، ترجمة وتقديم وتعليق: أحمد درويش، ط 4، دار غريب للطّباعة والنّشر والتّوزيع، القاهرة، 1999م.
- - **٩٢** الشين، عبد الفتّاح، الخصومات البلاغيّة والنّقدية في صنعة أبي تمّام، دار المعارف، مصر، 1982م.
  - ۹۳ لبيب، الطاهر، سوسيولوجيا الغزل العربيّ (الشّعر العذريّ نموذجا)، ترجمة: مصطفى المسناوي، ط1، دار الطليعة، للطباعة والنشر، الدار البيضاء، 1987م.
- ٩٤ المبرّد، محمد بن يزيد، الكامل في اللغة والأدب، مكتبة المعارف، بيروت، د.ت.

- 9 المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين البرهانفوري، كنز العمّال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق: بكري حياني، و صفوة السقا، ط 5، مؤسّسة الرّسالة، مصر، 1981م.
- 97 محمد عبد المعيد خان، الأساطير العربيّة قبل الإسلام، ط 1، مكتبة الثقافة الدّينية، القاهرة، 2005م.
- ٩٧ المراغي، أحمد مصطفى، علوم البلاغة، المكتبة المحموديّة التّجارية، مصر، د.ت.
  - ۹۸ المرزباني، عبدالله بن محمد بن عمران:
  - معجم الشّعراء، تحقيق: ف. كرنكو، مكتبة القدس، القاهرة، 1354هـ.
  - الموشّح، تحقيق: على محمد البجاوي، دار نفضة مصر، مصر الجديدة، 1965م.
    - 99 المصري، يسرية يحيى، بنية القصيدة في شعر أبي تمّام، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1997م.
  - • ١ مندور، محمد، النّقد المنهجيّ عند العرب، دار نفضة مصر للطّباعة والنّشر، القاهرة، د.ت.
  - ١٠١ موافي، عثمان، في نظريّة الأدب، دار المعرفة الجامعيّة، الإسكندرية، 1984م.
  - ١٠٢ مومسن، كاترينا، غوتة والعالم العربيّ، ترجمة: عدنان عبّاس علي، عالم المعرفة،
     الكويت، 1995م.
- ١٠٣ نبوي، عبدالعزيز، دراسات في الأدب الجاهليّ، ط 2، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة، 2003م.
- ٤٠٠ النّعيمي، أحمد إسماعيل، القبيلة في الشّعر الجاهليّ، دار الضّياء للنّشر والتّوزيع،
   الأردن، 2011م.
  - • - النّويهي، محمد، محاضرات في عنصر الصّدق في الأدب، معهد الدراسات العربية العالمية، القاهرة، 1959م.
  - ١٠١ النّهشلي، عبدالكريم القيرواني، الممتع في صنعة الشّعر، تحقيق: محمد زغلول سلام، منشأة المعارف، الإسكندرية، د.ت.
    - ١٠٧ نيكلسن، رينولد، تاريخ العرب الأدبيّ في الجاهليّة وصدر الإسلام، ترجمة

- وتحقيق: صفاء خلوصي، مطبعة المعارف، بغداد، 1969م.
- ١٠٨ ويليك رنيه و أوستن وران ، نظرية الأدب، ترجمة: محيي الدين صبحي،
   مراجعة: حسام الخطيب، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1987م.
- • - هلال، محمّد غنيمي، النّقد الأدبيّ الحديث، دار الثقافة ودار العودة، بيروت، 1973م.
- ١١ اليافي، عبد الكريم، دراسات فنية في الأدب العربيّ، ط1، مكتبة لبنان ناشرون، 1996م.
- 111 يوسف، حسني عبدالجليل، الشّعر والمجتمع في العصر الجاهليّ، الرّؤية والنّموذج الإنسانيّ، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، د.ت.

#### الدّوريات

- السّعري عند أبي تمّام، مقال: لغة الشّعر: قراءة جديدة في النّص الشّعري عند أبي تمّام،
   السنة 5، 1997م.
- تائر حسن جاسم، تكوين شخصية الشّاعر في الترّاث العربيّ، مجلة آفاق عربيّة،
   ع3، س 10، دار آفاق عربيّة للصّحافة والنّشر، بغداد 1985م.
  - عبدالحكيم بلبع، ماهية الأدب ومسؤوليّة الأديب ، مجلة الثقافة الحرية –
     الأصالة المعاصرة، العدد السادس، مارس 1974م.
  - عبد الله سالم المعطاني، قضية شياطين الشّعراء وأثرها في النّقد العربيّ، مجلة فصول، ع1، 2، م10 الهيئة المصرية العامّة للكتاب، القاهرة، 1991م.
  - عبدالقادر الربّاعي: الصّورة في النّقد الأوروبي ، محاولة لتطبيقها على شعرنا القديم، مجلة المعرفةالسّورية، ع204، السنة 17، شباط 1979م.
    - ٦ عصفور، جابر:
- الطّبع والصّنعة ، مجلة العربي، ع 434، س38 (يناير)، وزارة الإعلام، الكويت 1995م.

- قراءة محدثة في ناقد قديم (ابن المعتز) ، مجلة فصول، ع1، م6، الهيئة المصرية العامّة للكتاب، القاهرة، 1985م.
  - لياء باعشن، مقال: المنهج الأسطوريّ في النّقد العربيّ الحديث، الجزيرة، المجلة الثقافية، ع222، الإثنين، 2 ذو القعدة، 1428هـ.
    - ٨ مفلح ضبعان الحويطات، وعبدالله محمود إبراهيم، مجلة: "دراسات العلوم الإنسانية والاجتماعية"، مخطوط في عمادة البحث العلمى، الجامعة الأردنية.
    - بوسف لعجان، عرض نظريّة التّلقّي، مقال في منبر: ديوان العرب، 16
       حزيران،2013م،

http://www.diwanalarab.com/spip.php?page=article&id\_article=37470

# فهرس المحتويات

| الصفحة   | الموضوع                                                             |
|----------|---------------------------------------------------------------------|
| 3        | حكم لجنة المناقشة                                                   |
| 4        | شكر وتقدير                                                          |
| 6-5      | ملخّص الرّسالة                                                      |
| 11-7     | مقدمّة                                                              |
| 115 – 12 | الباب الأول: النَّصِّ الشِّعريِّ واقعا في أفق القبيلة : العلاقة بين |
|          | الكون الشّعري والكون القبليّ                                        |
| 13       | تمهيد                                                               |
| 39 – 15  | الفصل الأول: عودة إلى " النّموذج الأصلي" للشّاعر الجاهليّ :         |
|          | صورة "النّموذج الأصلي" للشّاعر                                      |
| 19       | في وظيفة الشّعر والشّاعر                                            |
| 26       | الشاعر وشيطان الشعر                                                 |
| 28       | شيطان الشّعر في ميزان النّقد القديم                                 |
| 30       | أسطوريّة الشّعر والشّاعر                                            |

| الصفحة   | c ti                                                     |
|----------|----------------------------------------------------------|
| الطبقحة  | الموضوع                                                  |
| 75 – 40  | الفصل الثّاني: النّص الشّعريّ والتّماهي مع الكون القبليّ |
| 46       | بين الضّمير الفرديّ و الجمعيّ                            |
| 49       | الطّبقيّةسيادة\عبوديّة                                   |
| 53       | النّص الشّعري والوظيفة القَبَائليّة/القَوميّة            |
| 53       | التّماهي فخرا                                            |
| 53       | أولا- الانتماء/النّزعة القبائلية                         |
| 59       | ثانيا- الحماسة                                           |
| 65       | التّماهي خُلقًا\ وظيفة ترسيخ القيم وتخليدها              |
| 71       | التّماهي فصاحة\ وظيفة حفظ الّلغة                         |
| 115 – 76 | الفصل الثالث: علاقة القبول والرّفض بين الشّاعر والقبيلة: |
|          | النّص الشّعريّ والخروج على الكون القبليّ                 |
| 78       | سطوة القبيلة وجنوح الشّاعر                               |
| 85       | بين التّفرّد والانتماء                                   |
| 93       | الوظيفة الشّعرية/ قلب المضامين                           |

| الصفحة  | الموضوع                                                     |
|---------|-------------------------------------------------------------|
| 102     | مركزية النّص الشّعري الجاهليّ\التّقويض                      |
| 194-116 | الباب الثاني: النّص الشّعريّ واقعا في أفق العامل الدّينيّ : |
|         | العلاقة بين الكون الشّعريّ والكون الدّينيّ                  |
| 117     | تمهيد                                                       |
| 135-119 | الفصل الأول: عودة إلى موقف الإسلام من الشّعر                |
| 120     | موقف العرب من القرآن                                        |
| 125     | موقف الإسلام من الشّعر                                      |
| 130     | الأغراض الشّعريّة مُهَذّبَةً بوازعٍ إسلاميّ                 |
| 158-136 | الفصل الثّاني: النّصّ الشّعريّ والعقيدة : حمل راية الدّين   |
| 141     | أثر الإسلام في صناعة النّص الشّعريّ                         |
| 142     | شعراء الدّعوة                                               |
| 143     | وظيفة الشّعر في ظلّ العقيدة                                 |
| 148     | 1- الردّ عن الدّعوة                                         |
| 152     | 2- استمرار وظيفة الحفظ بالشّعر                              |

| الصفحة    | الموضوع                                                                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------|
| 154       | 3- لَتُلَّف القلوب إلى الإسلام                                           |
| 155       | 4- الشّعر ملطّفا لأجواء الحرب على المسلمين                               |
| 194 – 159 | الفصل الثّالث: الشّعر التّكسّبي خارج المعنى الدّيني زمن الخلافة الأمويّة |
| 164       | الشُّعْر/ من الجَمَاعِيَّة إلى الفَرْدِيَّة                              |
| 177       | النُّقَّاد و ظَاهِرة التَّكَسُّب بالشِّعْر                               |
| 186       | تراجُع الشّاعر وبروز النّاثر ـ الكاتب                                    |
| 270 – 195 | الباب الثّالث: استعادة ملكيّة النّصّ الشّعريّ"الحدث التّمّامي"           |
| 196       | تمهید                                                                    |
| 227 – 198 | الفصل الأوّل: الشّعر المحدَث الماهيّة والمضمون                           |
| 202       | الشّعر المحْدَث                                                          |
| 205       | ما قبل الحدث التّمّامي                                                   |
| 208       | زمانيّة الحدث/ مذهب الصّنعة                                              |
| 213       | الموقف النّقديّ من الشّعر المحدث                                         |

| الصفحة   | الموضوع                                                  |
|----------|----------------------------------------------------------|
| 213      | 1-مآخذ النّقّاد على الشّعر المحدث                        |
| 217      | 2- الآراء النّقدية في الشّعر المحدث                      |
| 221      | نسقيّة الخطاب النّقديّ                                   |
| 270 –228 | الفصل الثّاني: الحدث التّمّامي/النّصّ الشّعريّ واقعًا في |
|          | ملكيّة شاعره                                             |
| 232      | ماضويّة الشّعر التّمّامي/ إحْيَاءُ وبَعْث                |
| 232      | أ-الأنا الشّعريّة/ الفحولة                               |
| 240      | ب- الَّلغة الشَّعريَّة                                   |
| 245      | تحدّي النّسق/حداثة الشّعر التّمّامي                      |
| 253      | الشّعر متعة وفنّا                                        |
| 273 –271 | خاتمة                                                    |
| 287 –274 | فهرس المصادر والمراجع                                    |
| 292-288  | فهرس المحتويات                                           |
| 293      | ملخص الرسالة باللغة الإنجليزية                           |

The Relationship between the Poet and the Text in Light of the Literary Criticism Tradition from the Pre-Islamic Era up to Abu Tammam

Student: Fatima Abdullah Nasser Al-Shemmari

#### **Abstract**

This research is an attempt to clarify how the relationship between the poet and his poetic text took place productively and deliberatively from the pre-Islamic era to Abu Tammam a poetic event in the third century Hijri.

This attempt was based on the old Arab critical record, beginning from the "original model" of the pre-Islamic poet, whose text was a reality in the tribe's horizon, identifying the concept of the original model of the poet and how it forms, describing his vested functions in his society and the degree of his compatibility and incompatibility with his tribal formation. Also, this attempt cited the creative texts whenever necessary.

The study passed through the poet in the early-Islamic era after the centralization shifted from the tribe to the faith, clarifying the attitude of the Arabs towards the Holy Qur'an and the attitude of the Holy Qur'an towards the poetry, and clarifying the changes that appeared on the identity of the original model of the poet in light of his relationship with the new religious universe and the functional changes that occurred in what was arisen by his poetic text. The study also tried to clarify the changes in the poet's status after he tended to earn by his poetry through reading the great shift in the poet's status and his relationship to the Diwan clerk after the emergence of the art of praise in the Umayyad Caliphate.

The study then went to look for the modern poetry and its poets in the Abbasid era and the attitude of the critics towards it beginning from Bashar Ibn Burd to Abu Tammam. The study, through studying the concept of poetry and modernity of Abu Tammam and his attitude towards vertical poetry, tried to answer how he could possess his text under his quest to restore the poet's original model through which he could possess his poetic