## جامعـة الأزهــر كليــة اللغــة العـربيــة بإيتــاي البــارود الـمـجلـة العلميـــة

مِنْ مَظَاهِرِ الاِقْتصَادِ اللَّغَوِيِّ في سُورَة البَقَرَة " دِرَاسَةٌ وَصَفْيِةٌ نَحْوِيَّةٌ"

# إعراو

# د. نُجُود إِسْماَعِيل العَنْزِيّ.

أَسْتَادُ النَّحْوِ والصَّرْفِ المُسَاعِدِ، قِسْمِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ كُلِيَّةُ التَّرْبِيَةِ والآدَابِ، جَامِعَةُ تَبُوكَ، المَمْلِكَةُ العَرَبِيَّةُ الشُّعُوديَّةُ.

( العدد السابع والثلاثون )

( الإصدار الثالث .. أغسطس )

( 53314- 37.74)

علمية محكمة ربع سنوية ISSN 2535-177X

مِنْ مَظَاهِرِ الإِقْتِصَادِ اللَّغَوِيِّ في سنُورَةِ البَقَرَةِ " دِرَاسَةٌ وَصنْفِيَّةٌ نَحْوِيَّةٌ" نُجُود إسْمَاعِيل العَنْزيّ.

قِسْم اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ، كُلِّيَّةُ التَّرْبِيَةِ والآدَابِ، جَامِعَةُ تَبُوك، المَ مْلَكَةُ العَرَبِيَّةُ السُّعُوديَّةُ.

البريدالالكترو ني:nujud120@ut.edu.sa

#### الملخص:"

الإفتصادُ اللَّغُويُ مِنَ السَّمَاتِ الممُيزَّةِ الْغَتِتَا العَربيَّةِ التي تُمَيِّرُها عَنِ اللَّغَاتِ الأَخْرَى، وقَدِ إِسْتَخْدَمَهُ عُلَمَاءُ العَربيَّةِ، كَثْيِرًا، دُونَ عَدَّهِ مُصْطَلَحًا مُنْفَرِدًا؛ كَدَأْبُهِم فَي الاستِعْمالِ دُونَ الاصطِلَاحِ، وإِنْ كَانَتْ لهُم طَرَائِقُ قِدَدٌ في التَّعْبِيرِ عَنْهُ؛ بُغينة الاقْتِصَادِ في الوَقْتِ وَالجُهْدِ، بِعَدَم إِطَالَةِ الكَلَامِ مع الوفاءِ بِالمَعْنَى دُونَ خَلْلِ. الاقْتِصَادِ في الوَقْتِ وَالجُهْدِ، بِعَدَم إِطَالَةِ الكَلَامِ مع الوفاءِ بِالمَعْنَى دُونَ خَلْلِ. ومن ثمّ؛ توجَهَّتُ هَذِهِ الدَّرَاسَةُ؛ فيمًا توجَّهِتْ اللَّهِ عَيرُها، أَيضًا؛ لخُطُورةِ الظَّاهِرَةِ، إلى الوُقُوفِ عليها بِزاوِيَةِ نظرٍ مُختلفَةٍ؛ إِذْ وَضَعَتْ الإقْتِصَادَ اللَّغَوِيَّ بِالْحَذْفِ في سُورَةِ البَقَرَة تَمثيلًا نحويًا يُمكِنُ مِن خِلَالِهِ تَتَبُعِ الآليَّاتِ والنَّتَائِحَ؛ وهُوَ ما اَستلزَمَ أَنْ سُورَةِ البَقَرَة تَمثيلًا نحويًا يُمكِنُ مِن خِلَالِهِ تَتَبُعِ الآليَّاتِ والنَّتَائِحَ؛ وهُو ما اَستلزَمَ أَنْ شُورَةِ البَقَرَةِ النَّعْرَاتِ النَّعْوِيَّ بِالْحَذْفِ في كُونِ الإقْتِصَادِ اللَّعْوِي تَتَعْجَ الدَّرُاسَةُ مَنْهُ مِنْ مِن ثِمَارِ ذلكَ نَتَائِحُ لَاقِتَةٌ، يُمكِنُ إِخْتِرَالُها، هُنَا، في كُونِ الإقْتِصَادِ اللَّعْوِي مَن الشَّوابِتِ النَّحُويَةِ التي تَرْتَكِزُ عَلَيهَا لُعْتُنا العَرَبِيَّةُ؛ لأَتِها، بِطَبِيعِتِهَا الاستِعْمَالِيَّةِ، مَنْ الشَّوابِتِ النَّحُويِةِ التي تَرْتَكِزُ عَلَيهَا لُعْتُنا العَرَبِيَّةُ؛ لأَتِها، بِطَيِعتِهَا الاستِعْمَالِيَّةِ، مَنْ الشَّوابِتِ النَّحُويِةِ التي تَرْتَكِزُ عَلَيهَا لُعْتُنا العَرَبِيَّةُ؛ لأَتِها، بِطَيِعتِهَا الاستِعْمَالِيَّةٍ، مِنَ الشَّوابِتِ النَّحُويَةِ التي تَرْتَكِزُ عَلَيهَا لُعْتُنا العَرَبِيَةُ اللَّهِ في التَّرَاعِينِ والْمَوْنَ هذَا الاَتْتَصِنَادِ والْمُورُ، التَّرَكِيبِ والمَصَادِر، والمُصَافِينَ، وغَيرِها ؛ مِمَّا أَحْدَثَ أَنْرًا نَحْوِيًّا جَمَالِيًّا في التَّرَاكِيبِ والمَصَافِرِ، التَّرَكِيبُ والمَصَافِرَ المَقَاصِدُ، مَظَاهِرُ، التَّرَكِيبُ والمَصَافِرَ المَقاصِدُ، مَظَاهِرُ، التَرَكِيبُ والمَصَافِي المَالِيَّا في التَرَاعِيقِهُ المُعْرَاءُ اللَّعُورَ المَقَاصِدُ، مَظَاهِرُ، التَرَكِي والمَص

# One of the manifestations of linguistic economy in Surat Al-Baqarah

"A descriptive grammatical study" Nujoud Ismail Al-Anzi .

Department of Arabic Language College of Education and Arts, University of Tabuk, Kingdom of Saudi Arabia.

Email: nujud120@ut.edu.sa Abstract:

Linguistic economy is one of the distinctive features of our Arabic language that distinguishes it from other languages. Arabic scholars have used it frequently, without considering it a It is the same as their habit of using it without term alone: convention, even though they have great ways of expressing it. In order to save time and effort, by not prolonging the speech while adhering to the meaning without error. and then; study was aimed at: As for others, too phenomenon: Due to the seriousness of the, one has to stand on it from a different angle of It established the linguistic economy of deletion in Surat Al-Bagarah as a grammatical representation through which it is possible to trace the mechanisms and results. This necessitated the study to adopt a descriptive and analytical approach. achieve results as a result of monitoring, tracking and analysis; Among the fruits of this were remarkable results, which can be summarized, here, in the fact that linguistic economy is one of the grammatical constants on which our Arabic language is based. Because, by its usage nature, it is a language of brevity and abbreviation, and the study of the selected sample revealed images of this linguistic economy of deletion and its multiple mechanisms: Such as deleting predicates, objects, infinitives, additions, and others. Which created an aesthetic grammatical effect on the structures and connotations.

**Keywords**: Linguistic Economy, Deletion, Purposes, Manifestations, Structure, Connotation.

#### مقدّمةً

تعدّ لغتنا العربيّة إحدى اللّغات الأكثر شيوعًا واستخدامًا، وأوسعها صوتيًا وتعبيريًّا، وأخصبها دلالةً وفكرًا وشعورًا؛ لما تزخر به من شعريّةٍ، أفاض فيها الباحثون الّذين ردّوا بعض أسباب هذه المزايا لكونها لغةً مرنةً حيّةً نابضةً متدفّقةً في كلّ زمانٍ ومكانٍ على ألسنة المتحدّثين بها، وكفاها تشريفًا أنّها لغة القرآن الكريم، ومصدر علوم العرب المختلفة التي سادوا بها الدّنيا ردحًا من الزمن؛ فميّزت هويّتهم بخصائصها النّاجمة عن أنظمتها الصّوتيّة والصّرفيّة والنّحويّة، والدّلاليّة.

ولعل أهم هذه الخصائص المميزة الاقتصاد اللّغويّ بالحذف والاختصار صدًى للطّبع العربيّ الّذي يؤثر الإيجاز ويألفه، مع اضطراره إلى الإطناب في حالاتٍ أخرى تناسب مقامه؛ فآثروا السّهولة في السّهل، والسّموّ في السّماء (١).

ولعلّ ملاحظة هذه الخصيصة هو ما دفعني للتقتيش وراءها؛ فرأيت أنها أثرٌ من آثار إعجابهم بما ورد في كتاب الله رهي فوددت الإسهام بسهم من الدّرس النّحوي؛ فاخترت سورة البقرة تمثيلًا دالًا لهذه الظّاهرة، وتتبّعت مواضعها وصفًا وتحليلًا؛ لذا وسمت هذا البحث بـ "من مظاهر الاقتصاد اللغويّ في سورة البقرة: دراسة وصفيّة نحويّة"؛ بغية الكشف عن آليّات الحذف ومظاهره في التراكيب، وما أثمر عنه من دلالاتٍ .

وفي ظني أنّ الاقتصاد اللغويّ لم ينل بعد ما يستحقّه من الدّراسات اللغويّة، وبخاصّة النّحويّة والقرآنيّة، ومن الدّراسات السابقة للاقتصاد اللغويّ التي يجب الإشارة إليها هنا:

۱ - ينظر، المبارك، محمد، فقه اللغة وخصائص العربية، دار الفكر للطباعة والتشر والتوزيع، د ط، د ت، ٣٠٢.



- الغويّ في القرآن الكريم، حياة، جماليّات الاقتصاد اللغويّ في القرآن الكريم، السورة القصص أنموذجًا"، جامعة البويرة كلّيّة الآداب واللّغات، الجزائر، ٢٠٢٠م.
- ١- سلمان، سرحان جقّات، عبّود، عليّ جبر ، الاقتصاد اللّغويّ في لغة الخبر: أخبار الشّعراء أنموذجًا"، مجلّة القادسيّة في الآداب والعلوم التّربويّة، العدد ٣، مج١، جامعة القادسيّة، كلّية التّربية، قسم اللغة العربيّة، العراق، ٢٠٠٠م.
- ٣- براهميّة، نـور الهـدى، وبراهميّة، خولـة، مظـاهر الاقتصـاد اللغـويّ فـي
  الخطاب النّبويّ- خطبة حجّة الوداع أنموذجًا، جامعة 8 ماي، كلّية الآداب
  واللّغات، ٢٠٢٠م.
- ٤- بوسالمي، عطاء الله، ظاهرة الاقتصاد اللغويّ في الدّرس اللغويّ العربي، المركز الجامعيّ الشريف بوشوشة آفلو الأغواط كلّية الآداب واللّغات، الجزائر، ٢٠٢٣م.

ومع تسليمنا بأن هذه الدراسات السّابقة وغيرها اتخذت من الاقتصاد اللّغويّ منطلقًا لها؛ فإنّ دراستي هذه تختلف عمّا سبقها في أنّه لم يسبق لغيرها البحث عن مكامن الاقتصاد اللغويّ في ميدانها؛ أعني سورة البقرة، بل استهدفت الدراسات السّابقة بعض الأحاديث النبويّة، والأخبار النّثريّة، وبعض سور القرآن الأخرى بشكلٍ محدودٍ لاتّساع ميدان بحثها؛ إذ امتد مجالها إلى كل سور القرآن الكريم.

ولعلّ أهميّة هذه الدّراسات المتنوّعة، ومنها دراستي هذه، تكمن في سعيها لتحقيق مراميها في إثراء الخزائن العربيّة بالأبحاث العلميّة المعالجة لموضوع الاقتصاد اللغويّ في اللغة العربيّة عامّة، وفي كتاب الله الله خاصّة وذلك باستثمّار سماتها الاقتصاديّة، وخصائصها اللغويّة المرنة في معالجة العلوم الحديثة والمعاصرة.

وستنحو دراستنا نحو تقصيّي بدايات معرفة العلماء العرب، والنّحويين منهم خاصيّة، لمفهوم الاقتصاد اللغويّ قديمًا، بغية الكشف عن مظاهر الاقتصاد اللغويّ بالحذف في سورة البقرة، بالإضافة إلى السعي نحو إبراز الجماليّات النّحويّة للاقتصاد اللغويّ منطلقين في ذلك كلّه من شواهد قرآنيّة في سورة البقرة دون تجاوزها.

ومن ثمّ ؛ تنطلق الدّراسة من إشكالٍ رئيسِ توضّحه التّساؤلات الآتية:

كيف تعدّدت مظاهر الاقتصاد اللغويّ بالحذف في سورة البقرة؟

وقد انبثقت من هذا التساؤل عدة تساؤلاتٍ فرعيّةٍ تؤكّد الفكرة وتوضّح أهدافها؛ وهي:

- ١- كيف أشار علماء العرب قديمًا إلى مفهوم الاقتصاد اللغويّ؟
- ٢- ما الغاية من أسلوب الاقتصاد اللغويّ، وما أهدافه المبتغاة؟
- ٣- أين تكمن مظاهر الاقتصاد اللغويّ بالحذف في سورة البقرة؟
- ٤- ما هي جماليّات النّحويّة للاقتصاد اللغويّ بالحذف خاصّةً في سورة البقرة؟

ولأنّ الدّراسة تسعى إلى وصف الشّواهد نحويًّا وتركيبيًّا، سعيًا نحو تحليلها للوصول إلى التّغيّر الدلاليّ كان المنهج الوصفيّ التّحليليّ هو أقرب المناهج التي تناسب طبيعتها وأهدافها، من أجل تحقيق النتائج المستهدفة، واستيفاء مراميها المأمولة.

وقد اقتضت طبيعة هذه الدّراسة أن تكون في مقدّمةٍ ومبحثين، ثمّ خاتمةٍ تتضمّن أهمّ النتائج التي انتهت إليها، ويمكنني عرضها بشكلٍ مفصلً على النّحو الآتي:

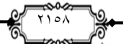
- الـمقدّمة: تحتوي الإشارة إلى أهمّ الدّراسات السّابقة، وأهمّية هذه الدّراسة بينها، وأهدافها، وتساؤلاتها، ومنهجها، وحدودها، ومخطّطها.
- المبحث الأوّل: خصّص لتحديد ماهيّة الاقتصاد اللغويّ، وكيفيّة معرفة العرب قديمًا إيّاه، ومدى حداثة المصطلح، وغايته. وطرائق العرب القدامي

- في التّعبير عنه قديمًا. وأنواع هذا الاقتصاد، ومفهوم مقاصده اللغويّة، ومظاهرها وثمارها.
- المبحث الثّاني: مواضع الاقتصاد اللغويّ بالحذف في سورة البقرة، وقد اقتصرت على أربعة مطالب؛ هي صوره وآليّاته:
  - المطلب الأوّل: الاقتصاد بآليّة حذف الخبر.
  - المطلب الثّاني: آليّة حذف المفعول: صورها ودلالاتها.
    - المطلب الثّالث: حذف المصدر: الشّيوع والمقاصد.
      - المطلب الرابع: حذف المضاف واتساع الدّلالة.
- الخاتمة: خصّصت بطبيعتها لأهمّ النتائج التي أثمرتها الدّراسة، وأردفتها بقائمة المصادر والمراجع التي استعنت بها في مواضعها من الدّراسة.

وقد اخترت سورة البقرة ميدانًا لشواهد الدّراسة؛ خدمةً لكتاب الله، على، وكفى بكلام الله على شرفًا وفضلًا وعلوًا. ولفرضية تضمين سورة البقرة مواضع متعدّدةً من الاقتصاد اللغوى لم تسبق دراستها، حسب ما أعلم؛ كما أسلفت.

وقد اقتصرت على بعض مواضع الحذف من الاقتصاد اللغوي؛ اتساقًا مع هذه الدّراسة النّحويّة، ومن مواضع الاقتصاد اللغويّ بالحذف للخبر، أو المفعول، أو المصدر، أو المضاف؛ فوصلت شواهد ذلك كلّه إلى اثني عشر موضعًا؛ وهو ما يستدعي؛ هنا، ما ذكره ستمبل(٢٠١٠م) بأنّ العيّنات التي تتتمي إلى الأعداد ٢٠١٠، ١٨، ٢٤،٤٨ تؤدّي إلى نتائج متكافئة إن وإن كان استدعاؤنا هذا من باب الاستئناس والدّعم لا من باب التّوكيد والجزم.

۱- ينظر ، عبد الحميد، محمد، تحليل المحتوى في بحوث الإعلام، ط۱، عالم الكتب، معمد، تحليل المحتوى في بحوث الإعلام، ط۱، عالم الكتب،



## المبحث الأوّل

يحاول هذا المبحث الإجابة عن تساؤلنا في المقدّمة عن ماهيّة الاقتصاد اللغويّ، وكيفيّة معرفة العرب القدماء إيّاه، وبالتّالي يمكننا الحكم عليه من حيث الأصالة والحداثة الاصطلاحيّة، وتحديد غاياته، وطرائق علمائنا القدامي في التّعبير عنه، وأنواعه، ومفهوم مقاصده اللغويّة، ومظاهره، وثمراته.

## ١/١ - ماهية الاقتصاد اللغوي:

السّوال عن الماهيّة يقتضي منّا عادةً تتبّع سيرة اللّفظ من المعنى المعجميّ إلى المعنى الاصطلاحيّ؛ لذا وجب علينا القيام بذلك بإيجازٍ غير مخلّ.

## ١/١/١ - الاقتصاد لغةً:

يعرف الاقتصاد لغويًا بأنه مصدر "اقتصد" وقيل: قصد أي: اقتصر وأحجم، والقصد: الهدف(١).

وجاء في اللسان لابن منظورٍ في مادة "قصد": أنّ القصد هو استقامة الطّريق. والقصد في الشّيء خلاف الإفراط. ويعنى به الوسط بين التقتير والإسراف<sup>(۲)</sup>. ووصفه صاحب المعجم الوسيط بأنّه: التّوسّط بالأمر بلا إفراطٍ أو تقريط<sup>(۳)</sup>.

۳- ينظر، مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مصر، د ط،
 ۲۰۰٤م، مادة: (قصد).



١- ينظر، العبيدي، خالد فائق صديق، القرآن منهل العلوم.، دار الكتب العلمية، بيروت،
 ٢٠٠٧م، ٣٣٢.

۲- ینظر، ابن منظور، جمال الدّین(ت ۷۱۱هـ)، لسان العرب، تحقیق: رشید القاضی،
 ط ۱، دار الأبحاث، الجزائر، ۲۰۱۲م، مادة: (قصد).

ومن ثمّ؛ فإنّ دلالات الاقتصاد، لغةً، لا تخرج عن الاعتدال، والتّوسّط، والاستقامة في الأمر دون إفراط أو تفريطٍ،كما تعني الاقتصار والتّحديد وتحجيم الأمور.

#### ١/١/٢ - الاقتصاد اصطلاحًا:

مصطلح الاقتصاد أو القصد اللغويّ مصطلحٌ مركّبٌ. اجتهد المحدثون والباحثون بضبط مفهومه والوقوف على ماهيّته. فعرّفوه على أنّه التّعبير بالقليل المتناهى عن الكثير غير المتناهى (١).

كما عرف بحذف لفظٍ من أجزاء الجملة مع وجود قرينةٍ تعين المحذوف<sup>(۲)</sup>. وهو عند فخر الدّين قباوة لفظٌ يبلغ المتكلّم به أكبر عددٍ ممكنٍ من الفوائد والمقاصد، بأقلّ جهدٍ ذهنيً (۳)، كما ذهب عبدالرّحمن الحاجّ بأنّه هو ماكان يقصده علماء العرب القدامي بكلمة الاستخفاف؛ يعنون به ميل المتكلّم بطبيعته إلى التقليل من الجهد العضليّ أو الذّاكريّ، عند الحديث في حال الاستئناس دون الانقباض. وبذلك فقد خصه بمقام الأنس، بحيث يكون المتكلّم فيه غنيًا عنه لإبلاغ قصده ومراده؛ وهو ما يمنح اللغة حيويّتها (٤).

٤ - ينظر، صالح، عبد الرحمن الحاج، بحوث ودراسات في اللسانيات العربية، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الجزائر. ٢٠٠٧م، ١٨/١.



١- ينظر، حسان، تمام، مقالات في اللّغة والأدب، ط١، ط دار الكتب المصريّة، القاهرة،
 ٢٩٢/١م، ٢٩٢/١.

۲- ينظر، الحمزاوي، محمد، المصطلحات اللغوية العربية الحديثة في اللّغة العربيّة، ط١،
 الدار التونسية، تونس، ١٩٨٧م، ٤١.

٣ - ينظر، قباوة، فخر الدين، الاقتصاد اللغوي في صياغة المفرد، ط١، الشركة المصرية
 العالمية للنشر لونجمان، القاهرة ٢٠١١م، ٣١

## 1/1/٣ - التّعريف الإجرائيّ للاقتصاد اللّغويّ:

بعد أن توقّفنا أمام سيرة المصطلح لغويًا واصطلاحيًا، يمكننا الآن أن نضع تعريفًا إجرائيًا للاقتصاد اللغوي يتناسب ومنطلقات هذا البحث وقناعاته؛ لذا يمكن تعريفه بأنّه تحقيق التّعبير، وإيصال المعنى في خطاب القرآن الكريم من خلال التّمثيل من سورة البقرة، عن طريق الحذف والاستغناء، بجهدٍ أقلّ دونما تقريطٍ أو إخلال أو نقصٍ في المعنى.

وبالاستقراء المتكرّر لمواضع هذه الظّاهرة في سورة البقرة وجدتها متعدّدة المظاهر في آياتها المختلفة على اختلاف أنواعه، في مواطن مختلفة؛ تجعلنا نحتكم إليها على أنّها وجه من أوجه الإعجاز؛ لكون اكتساب مفهوم الحذف في القرآن الكريم اصطلاحيًّا الاقتصاد اللغويّ؛ كما أكّدت الدّراسات اللّغويّة المعاصرة أنّ هذا الاقتصاد يمثّل، أيضًا، وجهًا من الوجوه الجماليّة لأسلوب القرآن الكريم (۱).

ومن ثمّ؛ فالاقتصاد اللّغويّ أقرب إلى عمليّة اختزالٍ للكلام الطّويل اتكتفي بإيصالها المقاصد المستهدفة. ومع ذلك فإنّه يفسح، في الوقت ذاته، مجالًا أوسع للمعاني والأفكار في أذهان المتلقّين بحسب استعداداتهم لملء الفجوات النّصية التي يحدثها هذا الاختزال أو الاقتصاد؛ ليتمكّنوا من استنباط المحذوف.

ولنا أن نقول إن هذه الظّاهرة الأسلوبيّة تسمح للمبدع بالانزياح عن قوانين اللغة المعياريّة، التي تحاول، بطبعتها ودورها، ضبط النّصّ؛ بحيث لا يخرج عن المعتاد والمألوف (٢).

٢ - ينظر، تحريشي، محمد، النقد والإعجاز: دراسة قرآنية، ط١، اتحاد الكتاب العرب،
 دمشق، ٢٠٠٠م،٣٣٠.



١ - ينظر، سعيد، فضيلة أحمد مشاهد القيامة في القرآن الكريم، دار غيداء للنشر والتوزيع،
 القاهرة، ٢٠١٥م، ١٠٠٠م.

ويعد ضياء الدين بن الأثير (ت ٦٣٧ه) من العلماء القدامي الذين ربطوا تحقّق الاقتصاد اللغويّ بالمعنى المضمر، الذي يقتضيه المعبّر عنه في منزلته (١). كما ربطه اللسانيّون بشرط الجهد الأقل (٢)؛ فظاهرة الجهد الأقلّ في اللغة العربيّة مبدأ قديمٌ فطن إليه اللّغويّون العرب القدامي؛ إذ قد يلجأ المتكلّم إلى الاقتضاب، والإيجاز، والاقتصار على المطلوب، وقد يكون تجنبًا للتّعقيد في وسائلهم التّعبيريّة، أو للتّخفيف من الجهد العضليّ أو الفكريّ. وينحو هذا المبدأ اللّغويّ "الاقتصاد" بطرائقه المختلفة، إلى الحدّ من ظواهر الإسراف في القول، والتّبذير في الاستعمال اللغويّ؛ وهو مظهرٌ إيجابيٌّ لا يسيء إلى اللغة. وإنّما يعلّم النّاس طرق الوصول إلى إصابة المعنى، أو المضمون بأقصر وسيلةٍ، وبأقلّ جهد (١).

وقد عرف مصطلح الاقتصاد اللغوي عند العرب قديمًا بألفاظٍ مختلفةٍ وبطرقٍ متعددةٍ؛ إذ لم يفردوا له أبوابًا مستقلةً في مؤلفاتهم؛ فنجدهم يسمّونه، تارةً، بالاختصار، ويسمّونه، تارةً أخرى، بالحذف والإيجاز؛ فنجد سيبويه (ت ١٨٠ه) يتحدّث عن الحذف في كتابه "الكتاب"؛ فيقول في باب ما يكون في اللّفظ من الأعراض: "اعلم أنهم قد يحذفون الكلم، وإن كان أصله في الكلام غير ذلك، ويحذفون، ويعوّضون، ويستغنون بالشّيء عن الشّيء "(٤) وقال الأنباريّ (ت

عدر المتاب، تحقیق: عبد السلام هارون، ط۳، دار الجیل، بیروت ۱۷۹۸م، ۱۷۹۱.



١ - ينظر، ابن الأثير، ابن الأثير (ت ١٣٧هـ)، نصر الله بن محمد بن محمد بن عبد عبد الكريم، المثل السائر في أدب الكاتب والشّاعر، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصريّة للطّباعة والنشر، بيروت، ١٤٥/١هـ ١٤٥/٢٠.

٢ - ينظر، غديري، وردة، سمات الاقتصاد اللغوي "دراسة وصفية تحليلية"، رسالة ماجستير،
 الحاج لخضر بانتة، ٢٠٢٢م، ٤.

٣ - ينظر، الياسري، فاخر، بحوث ودراسات في تراثنا اللغوي والنحوي، ، ط١، المنهل للنشر والتوزيع، الأردن، ٢٠١١م،٥٧٠.

٥٧٧هـ) في المقام نفسه "والحذف في كلامهم لدلالة الحال، وكثرة الاستعمال أكثر ممّا يحصى"(١).

ومن ثمّ؛ فقد كانت ظاهرة الاقتصاد اللّغويّ شائعةً في الاستعمال اللّغويّ لدرجةٍ لا يجمعها حصرٌ، كما كانت غاياته عندهم متعدّدةً؛ كما نجد ممّا اقتبسته من بعض أقوالهم في كتبهم هو الابتعاد عن التّكلّف في الكلام؛ فقد تكون لتوفير الجهد العضليّ للمتكلّم، أو لمراعاة مقامات الكلام، كما قد يكون، من جهةٍ أخرى، للحدّ من الإطالة التي تخلق الملل والضّجر لدى السّامع أو القارئ؛ مشترطين في ذلك أن يحقّق هذا الاقتصاد الوفاء بالمعنى وإيصاله على أكمل وجهٍ دون خلل، أو اضطرابٍ أو نقص.

#### 1/٢ - أنواع الاقتصاد اللغوى:

ظهرت أنواع الاقتصاد اللغويّ واضحةً عند موسلر (١٩٧١م)؛ فقد ميّز له ثلاثة أنواع هي:

- 1- يعني الاقتصاد اللّغويّ في النّظم اللغويّة، الميل إلى استعمال الوسائل اللغويّة؛ للتقليل من الجهد الفيزيقيّ والدّهنيّ اللّزمين لإنتاج الكلام، والعمل على تطوير تلك الوسائل، ويشير هذا النّوع إلى الاقتصاد بالنظام اللغويّ ككلّ.
- ٢ بذل الجهد لتحسين كفاءة الوسائل اللغوية، ويشير هذا النّوع إلى الاقتصاد
  في نقل المعلومات والخبرات.
- ٣- الميل إلى إزالة تباين الأنماط الاجتماعية؛ لتحقيق الاستجابات الاتصالية بشكل أفضل (٢). ويشير إلى التوسع الاقتصادي عند أبناء اللغة الواحدة.

٢ - ينظر، كلوماس، فلوريان، اللّغة والاقتصاد، ترجمة: أحمد عوض، ط١، علم المعرفة،
 الكويت، ٢٠٠٠م، ٢٧٨.



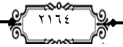
١ - الأنباريّ، أبو البركات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النّحويين البصريّين والكوفيّين،
 تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد، ط١، المكتبة العصرية، بيروت،٢٠٠٣م، ٢١/١.

وتهدف جميعها، مع ذلك، إلى تخفيف الرّتابة والملل في الكلام؛ تقليلًا للجهد في العمليّة التواصليّة؛ ممّا يعكس مدى حيويّة اللغة وقدرتها على استيعاب الكثير من المعاني، بأقلّ عددٍ ممكنٍ من الألفاظ؛ فهي وسيلةٌ اقتصاديّةٌ بحدّ ذاتها؛ لأنّها عبارةٌ عن رموزٍ صوتيّةٍ مختصرةٍ، تؤدّي معاني كثيرةً بلا حدودٍ.

## ٣/١ - مفهوم المقاصد اللغوية ومظاهرها في اللغة العربية:

إنّ حفظ اللّفظ والمعنى ضابطان لتحقيق الاقتصاد؛ لأنّ الاقتصاد أحد المقاصد اللغوية اللّزمة؛ فهو يقع بعد مقصدين كبيرين هما: (رعاية اللّفظ، ورعاية المعنى)، وهما مقدمان عليه، وأولى المقاصد بالعناية هو حفظ المعنى؛ إذ إنّه هو الغاية من الكلام، ثمّ يتبعه حفظ اللّفظ بأغراضه بتفاوت بينهما؛ لأنّ اللّفظ يحمل المعنى. وهو الدّليل عليه، والطريقة الموصلة إليه. فإذا ما حفظ اللّفظ والمعنى، فإنّ اللغة تقصد إلى ثلاثة أغراض لفظيّة، تمثّل جوانب الاقتصاد اللغوي، وهي: دفع الاستثقال، ودفع الإطالة، وتقليل المباني (۱۱)؛ لذا أشار محمد خلف أنّه من الخطأ حصر مفهوم الاقتصاد اللغويّ في الاختزال، بل لا يقف في دلالته اللغويّة عند معنًى من التقليل؛ كما يعتقده بعض اللّغويّين، ويفسره، مع دلالته اللغويّة عند معنًى من التقليل؛ كما يعتقده بعض اللّغويّين، ويفسره، مع يختلف عند الإنقاص؛ فقد لا تلجأ إلى الزيادة في الوقت الذي لا تنقص فيه، وقد لا تجعل النّقص في الوقت الذي تزيد فيه، بل يمكن اعتبار ما هو مسهب ومطوّل، مراعاة لجملة الحال والأحوال(۱۲) وهكذا كان لمفهوم المقاصد اللّغويّة ونفسيرها

٢ - ينظر، السّابق،٥٥.



١ - ينظر، راضي، محمد خلف الاقتصادي اللغوي ومظاهره الصوتية في إسقاط الحركة في القرانية: دراسة في ضوء علم اللّغة الحديث، وزارة التربية المديرية العامة للتربية، بابل، ٢٠٢٢م، ٥٤.

## المبحث الثّاني

يختص هذا المبحث بدراسة مواضع الاقتصاد اللغوي بالحذف وأنواعها، في سورة البقرة، واقتصرت من هذه الأنواع على أربعة أنواع، أفردت لها أربعة مطالب؛ قسمتها حسب أبرز ما يميّز مظاهر الحذف النوعيّة والدّلاليّة، وإن كانت سمةً لمظاهر الحذف الأخرى، على النّحو الآتى:

### ٢/١ - الاقتصاد بآليّة حذف الخبر:

نجد في هذه الآية حذفًا للخبر في الجملة الأولى، وقد رأى البغوي المحالة الأولى، وقد رأى البغوي وربحه وربعه ور

ويضيف أبو البقاء العكبريّ (ت٦١٦ه) أنّ معنى (مَآ) في قوله تعالى (مَآ ) مُرَ اللّهُ بِهِ عَلَى : (أَن يُوصَلَ) أَمَرَ اللّهُ بِهِ عَلَى نَالَ يَعُومَلَ)

ا - ينظر، الزيد، عبد الله بن أحمد بن عليّ، مختصر تفسير البغويّ،ط١، دار السّلام للنّشر والتّوزيع، الرياض،
 ١٤١٦.



يأتي في موضع جرّ على البدليّة من الهاء؛ بمعنى: يوصله، كما يمكن أن تكون بدل اشتمالٍ من ما، والتّقدير: ويقطعون وصل ما أمر الله به (١).

ورأى أبو الحسن بن سيده (ت ٤٥٨هـ) أنّ "ما" ،هنا، موصولةٌ بمعنى الَّذي، في حين أجاز أبو البقاء العكبريِّ أن يكون إعراب "ما" نكرةً، هنا موصوفةً؛ وهو ما بيّن ابن سيده ضعفه؛ فرأى ضعف القول بكونها موصوفةً، وخاصّةً، هنا؛ إذ يصير المعنى المقصود: ويقطعون شيئًا أمر الله على أن يوصله القاطع. وأنّ الفعل (أمَر) متعدِّ إلى مفعولين؛ حذف الأوّل منهما لفهم المعنى؛ فيكون المعنى: (مَا أَمَر اللهُ بِهِ ) ، وأن يوصل في موضع جرِّ على البدليّة من بوصله (٢)؛ فقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ ﴾ فيكون المعنى أنّهم لم يصلوا ما بينهم وبين ربّهم بما يجب أن تكون الصّلة به من إيمانِ راسخ، وعملٍ صالح، كما أنّهم لم يصلوا الأرحام المأمور بصلتها، ولا أدّوا وما في حيّزها يقعان موقع المصدر المؤوّل على البدليّة من الضّمير في (به)؛ فيكون المعنى: ويقطعون ما أمر الشريك بوصله، كما يمكن أن يكون المصدر مفعولًا لأجله؛ فيكون التّقدير هكّذا: كراهية أن يوصل أو لئلّا يوصل، كما أجازوا أن يكون موضع المصدر المؤوّل" أن يُوصَل "في محلّ رفع؛ والتّقدير، حينئذٍ، هو أن بوصل بحذف المبتدأ $^{(7)}$ .

٣ - ينظر، السّابق،٧٠٧ - ١٠٨.



١ - ينظر، العكبريّ، أبو البقاء عبد الله، التبيان في إعراب القرآن، تحقيق: على مجمّد البجاوي، عيسني البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، (د.ت)، ١/٤٤.

٢ - ينظر، بن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل، إعراب القرآن، المكتبة الشاملة الذهبية، ١/٤٤.

وأرى، أيضًا، أنّ الاستفهام التقريريّ في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعُلَمْ ﴾ هو تقريرٌ ثانٍ، ويكون لفظ الجلالة: "الله" اسم أنّ، وأنّ الجارّ والمجرور في قوله (لَهُ) يكونان متعلّقين بمحذوف على تقدير خبرٍ مقدّمٍ، وقوله: (مُلكُ السّكَمَنوَتِ مَّ) يعرب مبتدأً مؤخّرًا، ويكون قوله: (وَٱلأَرْضِ) معطوفًا على السّموّات (٢).

ومن ثم؛ فإنه يمكننا بعد طرح كلّ هذه الآراء لعلماء قدامى ومعاصرين لقوله تعالى: ﴿ لَهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فقد تجلّى القصد القرآني في المعنى من خلال إجمال الملك في السّماوات والأرض والبعد عن تفصيل مظاهر ذلك الملك وأشكاله فكان الإجمال في الآية متناولًا لملك السّماوات والأرض وما بينهما بطبيعة الحال والتقدير؛ أي: إنّ الله له كلّ ما في السّماوات والأرض ملكًا وأمرًا.

٢ - ينظر، الحيالي، عدنان، إعراب الجمل الاستفهامية في القرآن الكريم، دار غيداء للنشر والتوزيع، الأردن،
 ٢٠٢٠م، ٧٣٠.



١ - ينظر، الطبريّ، أبو جعفر مجلّ بن جريرٍ، جامع البيان في تفسير القرآن، المطبعة الأميريّة، القاهرة، ١٩٠٥م،
 ٣٨٤/١.

ومن مواضع حذف الخبر التي توقف عندها العلماء، أيضًا، ما نجده في قوله تعالى: ﴿ فَأَزَلَهُمَا الشَّيْطِنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْهَبِطُواْ بَعْضُكُر لِبَعْضِ عَدُولًا قوله تعالى: ﴿ فَأَرْبَ مُسْنَقُ وَمَتَعُ إِلَى حِبِ إِنَ ﴾ [سورة البقرة]؛ ففي هذا الموضع الكريم حذف لخبر " لم "وقد ناقش أبو جعفر الطبري (ت٣١٠هـ) موضع ما كانا فيه بشكل دقيق مؤصلًا للقصد اللغوي، وما بين الأحرف من معانٍ يمكن تقديرها؛ فقال: "قال أبو جعفرٍ: ﴿ مِمَا كَانَا ﴾ يعني ممّا كان فيه آدم وزوجته من رغد العيش في الجنّة، وسعة نعيمها الّذي كانا فيه، وإنما أضاف الله المخرج لهما؛ لأنّ خروجهما إخراجهما من الجنّة إلى الشّيطان، وإن كان الله هو المخرج لهما؛ لأنّ خروجهما منها كان بسبب من الشّيطان، فأضيف ذلك إليه لتسبّبه إيّاه؛ كأن يقول قائلٌ لرجلٍ وصل إليه منه أذى حتى تحوّل من أجله عن موضع سكنه زمنًا: "ما حوّاني من موضعي الذي كنت فيه إلّا أنت"(۱).

وكشف ابن كثيرٍ (ت٤٧٧هـ) نوعًا آخر من التّأصيل للقصد اللغويّ وعلاقته بالاقتصاد اللّغويّ؛ فقال: "لهذا قال تعالى: ﴿ فَأَخْرَجَهُمَا مِمَا كَانَا فِيهِ ۖ ﴾ أي: من اللّباس والمنزل الرّحب والرّزق الهنيء والرّاحة "(٢).

وأرى في قوله تعالى: ﴿ فَأَزَلَهُمَا ﴾ أنّ الفاء الملحقة بالفعل، هذا، عاطفةً على محذوفٍ مقدرٍ، يقتضيه سياق الكلام؛ أي: فأكلا من الشّجرة عينها، وتعرب كلمة: (الشّيطان) فاعلًا، للفعل: "أزلّ"، ويعرب الجارّ والمجرور "عَنَهَا "متعلّقين بالفعل: "أزلّهما"، أو بمحذوفٍ حالًا، وجملة: "فأخرجهما" معطوفة على جملة: "فأذَرَهُما ، ويعرب الجارّ والمجرور (مِمَا) متعلّقين بالفعل: ﴿ فَأَخْرَجَهُما ﴾

٢ - ابن كثير، إسماعيل الدمشقيّ، تفسير القرآن العظيم، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٨٦م، ١٩٣٦/١.



١ - ينظر، الطبري، جامع البيان في تفسير القرآن، ١٩٠/١.

والفعل(كان) في قوله: "كَانَا" هو فعلٌ ماضٍ ناقصٌ، والألف في "كَانَا" اسم(كان)، ويعرب الجارّ والمجرور (فِيهِ ) متعلّقين بمحذوفٍ في محلّ نصبٍ خبرًا لكان النّاسخة النّاقصة (١).

ومن ثمّ؛ فإنّ المقصود بقوله: (ما كانا فيه) في الآية الكريمة، حسب سياقها، هي جنّة الخلد الّتي يتوق النّاس إليها توقًا، ويشتاقون إليها وصفًا واشتياقًا؛ فقوله تعالى ﴿ مِمَا كَانَا فِيهِ ﴾: فاسم الموصول "ما"، هنا، بمعنى الّذي، ويجوز أن تكون "ما"، نكرةً موصوفةً؛ أي: من نعيمٍ أو عيشٍ؛ فكان الاقتصاد اللّغويّ في إضمار : (ما كانا فيه) دافعًا إلى التّأمّل والتفكّر في كانا فيه، ثمّ حدث أن خسراه بسبب وسوسة الشّيطان وطواعيتهما إيّاه في هذه الوسوسة (٢).

وهكذا كان لحذف الخبر دورٌ واضحٌ في انفتاح الدّلالة، وكثرة الاحتمالات والأوجه المحتملة التي تكسب المعنى ثراءً وسعةً وعمقًا.

#### ٢/٢ - آليّة حذف المفعول: صورها ودلالاتها.

وكما رأينا فيما أثمر عنه حذف الخبر من اقتصادٍ لغويّ وأثر ذلك على هذه الدّلالات المحتملة في سياق التّأصيل للقصد اللغويّ؛ فإنّه يمكننا أن نقف أمام صورةٍ أخرى؛ ففي قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ لَعَلَمُ مَن تَتَقُونَ ﴿ وَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ وَلَكُمْ مَن الْقِصَاصِ حَيَوةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ لَمَام صورةٍ أخرى؛ ففي قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ لَمَام صورةٍ أَخْرى؛ ففي المقرة].

ويمكننا أن نقف على الاقتصاد اللغويّ في الآية الكريمة فيما فسره ابن النّحاس (ت ٣٣٨ هـ) فرأى أنّ: " ( وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ ) أي إنّ المراد بذلك : لا يقتل بعضكم بعضًا، وبيّن علّة ذلك بقوله: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ فحذف

٢ - ينظر، العكبريّ، التبيان في إعراب القرآن، ٥٣/١.



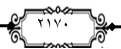
١ - ينظر، الدرويش، محيي الدين بن أحمد مصطفى، إعراب القرآن وبيانه، طع دار ابن كثير، دمشق،
 بيروت، ١٤١٥ هـ، ١/ ٨٦.

المفعول به لعلم السّامع به؛ واستأنس ابن النّحّاس في رأيه بما رواه اللّيث عن ربيعة في أنّ المراد بقوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾: أهلكم، ومحارمكم، وما نهى الله النّاس بعضهم عن بعض. (١)

ورأى أبو الحسن الرّمّانيّ (ت ٣٨٤هـ):" في هذه الآية الكريمة إيجازًا بالقصر، مع العلم بأنّ الإيجاز بالقصر يختلف عن الإيجاز بالحذف؛ لكون إيجاز القصر أغمض من إيجاز بالحذف، مع كون إيجاز الحذف غامضًا، أيضًا، لحاجة المتلقي، عادةً، إلى العلم بمواضع الحذف الّتي يصلح فيها من تقدير المحذوفات في مواضع لا يصلح هذا التّقدير في غيرها(٢).

وممّا يوضّح المفاضلة بين إيجازي: الحذف والقصر ما نجده في أمثال العرب: "القتل أنفى للقتل"(٢) فقد تباهى العرب بهذا الإيجاز بالقصر في هذا المثل، وعدّوه قولًا بليغًا وصل المحزّ؛ لكونه من أوجز الكلام (٤)، ولكنّهم وجدوا ما جاء في قول الله على من اختصارٍ في هذا المعنى في الآية القرآنيّة: ﴿ فِي الْقِصَاصِ حَيَوْةٌ ﴾ أكثر إيجازًا ودقّة وتعبيرًا، وكثافة أسلوبيّة؛ لكونها تكوّنت من أربع كلماتٍ؛ هي: (في، ال، قصاص، حياة) في حين تكوّن المثل العربيّ من ستقّ اللّه، قتل) ونجد ست كلماتٍ؛ هي: (ال، قتل، أنفى، وضميره لأنّه اسمٌ مشتقٌ، اللّه، قتل) ونجد

٤ - ينظر، الستكاكيّ (ت ٦٢٦هـ)، يوسف بن أبي بكر بن مجًد بن عليّ، مفتاح العلوم، تحقيق: نعيم زرزور، ط٢،
 دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٧ م ٢٧٧٠.



١ - ينظر، النّحاس، أحمد بن مُجّد، إعراب القرآن، تحقيق: عبد المنعم خليل إبراهيم، دار الكتب العلميّة، بيروت، ٢٠١٥م، ٩٢/١.

٢ - ينظر، الرّمّانيّ، عليّ بن عيسى أبو الحسن، النّكت في إعجاز القرآن، ط٣، دار المعارف، القاهرة،
 ١٩٧٦م، ١/ ٧٨.

٣ - الميدانيّ (ت ٥١٨ه)، أبو الفضل أحمد بن مجلً بن إبراهيم النّيسابوريّ، مجمع الأمثال، تحقيق: مجلّ محيي الدين
 عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت، (د.ت)، ١٠٥/١.

في هذا قصدًا لغويًّا متمثّلًا في صورةٍ أسلوبيّةٍ مباشرةٍ وواضحةٍ في الوفاء بالمعنى المقصود في أقلّ عددٍ من الألفاظ (١).

ومن ثمّ؛ فهذا الإيجاز في الآية الكريمة إيجاز بالقصر دون حذف، والإيجاز مقدّر في الآية؛ أي إن القصاص وما انبثق منه من أحكام، إن طبقتموه فلكم في هذا التطبيق صلاحٌ في الحياة؛ كما تضمن الإيجاز توجيها للخطاب بالزّجر والرّدع للقاتل؛ ففي حال القتل فسيكون الأصل أن يقتل نظيرٌ جرّاء فعله للقتل؛ فالواو استئنافية في قوله (ولكم) وما بعد الواو جملة مستأنفة مسوقة لبيان الحكمة في مشروعية القصاص، أمّا (في القصاص) فجارٌ ومجرورٌ متعلّقان بمحذوفٍ حال المقدّر في الآية الكريمة.

وفي قوله تعالى: ﴿ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَئِجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَنَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ السورة البقرة] حذف للمفعول؛ فرأى أبو البقاء العكبري (ت ٢١٦هـ): أنّ في قوله تعالى: (وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ فَرَأَى أبو اللفعل: "بثّ محذوفًا، وتقدير المفعول المحذوف: وبثّ فيها من كلّ دابّةٍ دوابّ، ورأى جواز كونها زائدةً في مذهب الأخفش؛ لكونه أجازه في الواجب (٢).

وممّا قيل في إيجاز هذه الآية الكريمة ما رآه أبو الحسن بن سيده (ت ٤٥٨ هـ) حين رأى أنّ في قوله: ﴿ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ ﴾ ، ضميرًا مستترًا عائدٌ على الموصول، سواءٌ أكان عطفه على قوله: " أنزل "، أم كان العطف على "أحيا"؛ لأن الجملتين كلتيهما صلةٌ للموصول، وممّا يتخرّج على الآية، أنّها على

٢ - ينظر، العكبريّ، التبيان في إعراب القرآن، ١/ ١٣٣.



١ - ينظر، التفتازايّ، سعد الدين مسعود، مختصر المعاني في البلاغة، تحقيق: خليل إبراهيم خليل، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠١٦م، ٢٥٥.

حذف موصولٍ؛ وذلك لفهم المتلقي المعنى المعطوف على الاسم الموصول "ما" في قوله: "وما أنزل"، والتقدير في ذلك: "وما بثّ فيها من كلّ دابّةٍ"؛ فيصير هذا أعظم وأبلغ في الآيات؛ لأنّ ما بثّه الشَّيِّ في الأرض من الدوابّ فيه من الآيات العظيمة في صفاتها، وأشكالها، وانتقالاتها، وأحوالها ومنافعها، ومضارّها، وسائر أعاجيبها، وما أودعه سبحانه وتعالى في كل شكلٍ من أشكالها، ونوعٍ من أنواعها، شكّل منه عَيِّ أسرارها اللّطيفة، وصفاتها العجيبة، ولطائف صنعته الفريدة الغريبة، من الذّر إلى الفيل، وما أوجده سبحانه في البحار والمياه من عجائب مخلوقاته المتباينة كلّ النّباين مما ينبغي إفراد ذكره (۱).

ومن هذه القراءة النّحوية لبلاغة حذف المفعول، وما أثمرته من دلالاتٍ يتضح لنا، هنا، أنّ مفعول الفعل: بثّ المحذوف، والمقدر بـ: "بثّ فيها دوابّ كثيرةً متنوّعةً " في هذا الموضع فتح آفاق الدّلالة مع كونه إيجازًا بالحذف، واقتصادًا لغويًّا واضحًا؛ وهو ما نجد نظائر له في سورة البقرة؛ كقوله تعالى: ﴿ بِشَكَمَا اَشْتَرُواْ بِهَ أَنْ فَكُمُ مُ أَنْ يَكُفُرُواْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ مِنْ فَضَلِهِ عَلَى مَن يَشَاءً مِنْ عِبَادِوةً ﴿ إِلَى النّقُورِ النّحويّ؛ ففي هذه الآية الكريمة نجد حذفًا للمفعول به، وتقديره حين التقدير النّحويّ: يُنَزّلَ اللّهُ شيئًا من فضله.

وقد تعرّض القدماء لهذا الاقتصاد بالحذف؛ فممّن حاول تقدير هذا المحذوف حسب مظاهر الاقتصاد اللغويّ البغويّ (ت ٥١٦ه ه) فرأى في تقدير هذا الحذف في قوله تعالى:" ﴿ أَن يُنَزِّلُ اللّهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ أن المحذوف قد يكون الكتاب، أو النّبوّة (٢٠٥هـ) فرأى في تقدير قوله:" (من فضله) أنّ "من" الجارّة جاءت لابتداء الغاية، و المجرور

٢ – ينظر، البغويّ، تفسير البغويّ، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٥م،١/ ٩٢.



۱ - ينظر، ابن سيده، إعراب القرآن، ۱/ ٣٤٣.

"الفضل"إنّما المراد به، هنا، النّبوّة والوحي؛كما أجاز بعض النّحاة أن تكون "من" الجارّة هي حرفٌ زائدٌ ؛ كما في مذهب الأخفش، فتكون فَضَّلِهِ على التي في موضع المفعول به، أي إنّ الله عَلَي ينزل فضله (١).

وإذا كان البغوي قد تردد في تقدير هذا الاقتصاد اللّغوي حسب حذف المفعول، بين وجود الإيجاز، وعدمه، بحسب إعراب "من" فإنّنا نجد العكبري (ت ٦١٦ه) يرى أنّ قوله: " ﴿ أَن يُنَزّلَ اللّهُ ﴾ يقع مفعولًا من أجله؛ فقيل التقدير: بغيًا منهم على ما أنزله الله على والمراد: حسدًا منهم على ما خصّ الله تعالى به النّبي على من الوحي. ويقدر مفعول الفعل: " ينزّل " بمحذوف؛ أي: ينزّل الله على شئًا في مذهب ﴿ مِن فَضَلِهِ عَهِ ، كما يرى جواز أن يكون حرف الجرّ "من" زائدًا؛ كما في مذهب بعض النّحاة البصريّين؛ كأبى الحسن الأخفش (٢).

ومن ثمّ؛ يبين تقدير حذف المفعول عظم فضل الله، تعالى، الذي قصدته الآية الكريمة، وعدلت عن بيانه، وذكر حدّه من صاحب الفضل، سبحانه وتعالى؛ فمفعول ﴿ يُنَزِّلَ ﴾ محذوفٌ؛ أي: ينزّل الله الله شيئًا من هذا الفضل الذي لا يحدّه حدّ.

ومن مواضع الاقتصاد اللّغويّ بحذف المفعول به؛ ممّا يدث أثرًا لطيفًا في الدّلالة قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمُ أَن تَسْتَرْضِعُواْ أَوْلَدَكُمُ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِذَا سَلَمْتُم مَّا ءَانَيْتُمُ الدّلالة قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمُ أَن تَسْتَرْضِعُواْ أَوْلَدَكُمُ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِذَا سَلَمْتُم مَّا ءَانَيْتُم إِلْمَعُمُونَ وَاللّهُ وَاغْمُواْ أَنَّ اللّهَ عَا عَمْمُلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللّهَ وَاغْمُواْ أَنَّ اللّهَ عَالَمُون بَصِيرٌ ﴿ اللّهَ وَاغْمُوا الموضع الكريم نجد إيجازًا بحذف المفعول به في قوله: (تَسْتَرْضِعُواْ )؛ فمفعوله محذوف، الكريم نجد إيجازًا بحذف المفعول به في قوله: (تَسْتَرْضِعُواْ )؛ فمفعوله محذوف، تقديره أجنبيةٌ، أو غير الأمّ، وقد تعرّض البغويّ (ت٥١٦ه) في تفسيره لهذا

٢ - ينظر، العكبريّ، التبيان في إعراب القرآن ،٩٢/١.



١ - ينظر، ابن سيده، إعراب القرآن، ٢٣٢/١.

الموضع فرأى أنّ قوله: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمْ أَن تَسْتَرْضِعُوۤا أَوْلَدَكُمْ ﴾ أي: تسترضعوا مراضع غير أمّهات أوّلادكم، إن رفضت أمّهاتهم الرّضاعة؛ فيرضعنهم، كما قد تتعذر أمّهاتهن لعلّةٍ ما ألمّت بهنّ؛ كانقطاع لبنهنّ، أو لرغبة نكاحٍ (فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُم وَإِن سَلْفًا من أجرٍ للرّضاعة سَلَمْتُم ) إلى أمّهات أولادكم (مَّا ءَانَيْتُم ) أي ما سمّيتم لهنّ سلفًا من أجرٍ للرّضاعة بقدر ما أرضعنهم، وقيل: إذا سلمتم أجور مراضعهم بالمعروف إليهنّ (۱).

وقدر عبد الرحمن السّعديّ (ت١٣٧٦هـ) المفعول المحذوف، بتقديره الجملة هكذا: تطلبون لهم الرّضاعة من غير أمّهاتهم على غيرٍ وجهٍ من المضرّة (٢)، وكان ابن كثيرٍ (ت٤٧٧هـ) قد قدّر الجملة هكذا: إذا عزم الوالدان على أن يتسلّم الوالد منها الولد لعذرٍ لهما فلا حرج على الوالدين في ذلك؛ لاحرج على الأمّ، ولا على الوالد في قبوله منها إذا سلّمها أجرتها عمّا سبق من إرضاعها، واسترضع، حينئذٍ،مرضعًا غيرها لولده بأجر مدفوع (٦).

ومن ثمّ؛ فإن مفعول الفعل: " تَسْتَرَضِعُواً " محذوف"، تقديره: أجنبيّة، أو مرضعة غير والدته؛ ولذلك وظّفت الآية الكريمة لفظة: " تَسْتَرَضِعُواً "؛ أي إنّ التي ستقوم، آنئذٍ، بهذا الفعل من الرّضاع ليست المنوط بها القيام بهذا الفعل من أجل الرّضيع كوالدةٍ منوطٍ بها القيام بهذا الفعل، بل ستقوم هي بهذا الفعل بطلبكم أنتم منها، وهذا تجل واضح للاقتصاد اللغويّ الباعث على التّأمّل والتّدبر.

ومن مواضع الاقتصاد اللّغويّ بحذف المفعول به في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ۗ

٣ - ينظر، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٢٣٤/١.



١ - ينظر، البغويّ، تفسير البغويّ،١/ ٣٠٦.

٢ - ينظر، السّعديّ، عبد الرحمن بن ناصر، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كـلام المنـان، العبيكـان، الرياض،
 ١٠٤٨ م، ١٩٨٨.

وَالْكَنْفِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ اللّهِ [سورةالبقرة]؛ ففي هذه الآية حذف للمفعول به في قوله: (ك)؛ فمفعوله محذوف تقديره: شيئًا؛ أي أنفقوا شيئًا ممّا رزقناكم. وحاول بعض النّحاة تقدير هذا المفعول المحذوف؛ فقدّره الزّجّاج (ت٣١١ه) بشبه جملةٍ؛ فرأى المراد أنفقوا في الجهاد، وذلك ليعين بعضنا بعضاً في هذا المراد (١)؛ وثمّة اجتهاد آخر للبغوي (ت ٥١٦ه) حين نقل في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّذِينَ ءَامَنُوا أَنفِقُوا مِمّا رَزَقَنكُم ﴾ ما رآه السّدي من أنّ المراد في الآية: أنفقوا الزّكاة المفروضة، في حين ذهب غيرهما إلى تقديرٍ مختلفٍ نسبيًا؛ حين حدوا هذه الزّكاة المفروضة، في حين ذهب غيرهما إلى تقديرٍ مختلفٍ نسبيًا؛ حين حدّدوا هذه الزّكاة المفروضة،

وكان للطّاهر بن عاشورٍ رأيٌ في هذا الحذف في تفسيره الآية في التّحرير والتّنوير حين رأى أنّ صيغة الآية الكريمة ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا أَنفِقُوا مِمّا رَزَقَنكُم ﴾ أكثر ظهورًا في وضوح العموم والشّمول؛ فرأى المراد في الآية: أنفقوا عموم الإنفاق؛ وبذلك تشمل كلّ إنفاقٍ مطلوبٍ حثّ عليه الإسلام؛ فمراد الإنفاق، هاهنا، أعمّ وأشمل في الإنفاق في سبيل الله على؛ لذا حذف المفعول به المتعلّق لقصد الانتقال إلى أمر الله على المسلمين بما يجب عليهم من صدقاتٍ وغيرها، في حين يأتي قوله تعالى (مِمّا رَزَقَنكُمُ ) للحثّ على الإنفاق المستحقّ (٣).

ومن ثمّ؛ أرى أنّ ثمرة الاقتصاد اللغويّ الدّلاليّة بالحذف في الآية الكريمة، هي الدّعوة إلى كلّ صور الإنفاق قدر المستطاع؛ مّما رزق الله على المخاطبين

٣ - ينظر، ابن عاشور، مُجَّد الطاهر، التّحرير والتّنوير، دار الكتب العلميّة، بيروت، ٢٠٠٦م،١٤/٣.



١ - ينظر، الزجاج، أبو إسحاق إبراهيم ، معاني القرآن وإعرابه المسمى المختصر في إعراب القرآن ، دار الكتب العلميّة، بيروت، ٢٠٠٧م، ٣٣٥/١م.

٢ - ينظر، ، البغويّ، تفسير البغويّ،١/ ٢٥٥ - ٢٥٥.

بهذا الرّزق الّذي رزقوه؛ فانفتاح الدّلالة وسّع صور الحثّ على الإنفاق وجوبًا وتطوّعًا.

وكما وجدنا من صور الدّلالة النّاجمة عن بلاغة الحذف للمفعول الواحد نجد إيجازًا واقتصادًا لغويًا أعظم أثرًا بحذف مفعولين؛ كما نجد في قوله تعالى: وَإِذِ ابْتَكَنّ إِبْرَهِمَ رَبُّهُ بِكَلِمَتٍ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنّاسِ إِمَامًّا قَالَ وَمِن ذُرِيّتِي قَالَ لاَ يَنالُ عَهْدِى الظّلِمِينَ ﴿ اللّهِ العروة البقرة ]؛ ففي هذه الآية الكريمة نجد حذفًا لمفعولين محذوفين؛ والتقدير في ذلك: أي اجعل فريقًا من ذرّيّتي إمامًا، وقد تعرّض البغويّ محذوفين؛ والتقدير في نلك: أي اجعل فريقًا من ذرّيّتي إمامًا، وقد تعرّض البغويّ (ت ٥١٦ هـ) في تفسيره إلى هذا القصد في اللّفظ فرأى أن قوله: (وَمِن ذُرّيّتي أَل يجعل من فيها تقدير ومن أوّلادي أيضًا؛ لذا يسأل النّبيّ إبراهيم الله على الله على أن يجعل من أولاده وأولادهم أئمةً للنّاس، يقتدون بهم في عمل الخيرات (١٠).

ومن آراء المعاصرين ما نجده لدى أحمد الخرّاط في كتابه:" المجتبي من مشكل إعراب القرآن الكريم؛ إذ يرى قوله تعالى:" ( في كُكُ ) متعلّقًا بصفة لموصوف حذف اقتصادًا، وهو المفعول الأوّل، كما يرى أنّ المفعول الثّاني وعامله محذوفين؛ فيكون التّقدير دعاء إبراهيم السلام ربّه سبحانه بأن يجعل فريقًا كائنًا من ذرّيّته يكون إمامًا للنّاس، وتكون جملة (وَمِن ذُرّيّتِي ) مع محذوفها في محل نصب؛ لأنّها مقول القول (٢).

كما ذكر ذلك محيى الدّين الدّرويش حين رأى أنّ (قَالَ) فعلٌ ماضٍ، فاعله هو الجارّ والمجرور عطفٌ على الكاف، وكأنّه قال: (وجاعلٌ بعض ذرّيّتي) مثل قولنا: سأكرمك، والتّقدير: واجعل إمامًا

٢ - ينظر، الخراط، أحمد بن مجدً، المجتبئ من مشكل إعراب القرآن ، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف،
 المدينة المنورة. ٢٦١ هـ، ٢٦/١.



١ - ينظر، البغويّ، تفسير البغويّ،١ / ١ ٢٤.

من ذرّيتي (١) فالمفعولان المحذوفان في الآية الكريمة يمثّلان شكلًا من أشكال الاقتصاد اللغويّ بلا ريبٍ، فالتقدير هنا: واجعل فريقًا إمامًا من ذرّيتي.

#### 7/٣ حذف المصدر: الشّيوع والمقاصد.

لعلّ إنابة المصدر عن الفعل المحذوف وحذف المصدر بدلالة الفعل عليه من أكثر صور الاقتصاد اللّغويّ في الاستعمال اللّغويّ؛ وممّا نجده من صوره في سورة البقرة قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمّآ ءَامَنَ النّاسُ قَالُواْ أَنُوْمِنُ كُمآ ءَامَنَ الشّفَهَاةُ اللّهِ مَهُمُ السّفَهَاةُ وَلَكِين لّا يعَلَمُونَ ﴿ إِسورة البقرة]؛ ففي هذه الآية حذف للمصدر المقدّر في قوله تعالى (كَمّآ ءَامَنَ النّاسُ) فالكاف،هنا، في موضع نصبٍ للمصدر المقدّر في قوله تعالى (كَمّآ ءَامَنَ النّاسُ) فالكاف،هنا، في موضع نصبٍ صفة لمصدرٍ محذوفٍ؛ أي: إيمانًا مثل إيمان النّاس. وقد وصف ابن كثيرٍ (تك٧٧هـ)، طبيعة هذا الإيمان الذي يدعو القرآن إلى مثله: "وإذا قيل المنافقين: (ءَامِنُواْ كُمآ ءَامَنَ النّاسُ) أي: كإيمان النّاسُ بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت والجنّة والنّار وغير ذلك، مما أخبر المؤمنين به وعنه، وأطيعوا الله ورسوله في امتثال الأوامر وترك الزّواجر "(٢).

ووافقه السّعديّ (ت١٣٧٦هـ) حين أضاف المعنى والتّأويل؛ فقال: " أي: إذا قيل للمنافقين آمنوا كما آمن النّاس؛ أي: كإيمان الصّحابة ورضيه، وهو الإيمان بالقلب واللّسان "(٦). وقدّره الخازميّ هكذا: "أن أنؤمن إيمًانا كإيمان السّفهاء"؛ فحذف الموصوف، وأقيمت الكاف الّتي هي صفته مقامه؛ وقاس الخازميّ عليه كلّ ما جاء في التّزبل من قوله: (كَما) (٤).

٤ - ينظر، الخازميّ، أبو الحسن سالم بن الحسن، إعراب القرآن، المكتبة الشَّاملة الذَّهبيّة، ١١٠/١.



١ - ينظر، الدّرويش، إعراب القرآن وبيانه ، ١٧٩/١.

٢ – حميد، صالح، اليسير في اختصار تفسير ابن كثيرٍ، دار الهداة للنشر، جدّة، ١٤٢٦ هـ، ٥٣/١.

٣ - ينظر،البغوي، تفسير البغوي،١/ ٤٤.

وقد منع النّحاة أن تكون الجملة قائمةً مقام الفاعل؛ لأنّ الجملة لا تكون فاعلًا. فلا تقوم مقامه؛ مثل: (كما) الجارّ والمجرور التي يمكن أن تكون نعتًا لمصدرٍ محذوفٍ. والتقدير: آمنوا إيمانًا كإيمان النّاس، وقد ذكر سيبويه قريبًا من هذا الرّأي؛ فرآه في محلّ نصبٍ على الحاليّة؛ فيرى الكاف حرفًا، أو اسمًا؛ بمعنى (مثل)، ويكون صاحب الحال؛حينئذٍ، مصدرًا مفهومًا من فعله المتقدّم، وتكون ما مصدريّة، وجملة: (ءَامَنَ النّاسُ جملةٌ فعليّةٌ من فعلٍ وفاعلٍ (١) فلم يأت إضمار إيمان أهل الإيمان في الموضع الكريم عبثًا، بل هو دعوةٌ لهم إلى الإيمان، كإيمان المؤمنين المتصفين بتلك الصّفة، الّتي اختار لهم القرآن الكريم وصف النّاس؛ أي: إنّ الأصل في النّاس الإيمان.

ولعلّ حذف المصدر شائعٌ في النّصّ القرآنيّ، وغيره أيضًا، لإمكان تأويله، وضرورته لفهم المقاصد؛ وهو ما نلحظه في قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا اَضَرِبُوهُ بِبَعْضِهَا وَضرورته لفهم المقاصد؛ وهو ما نلحظه في قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا اَضَرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَالِكَ يُحْيِ اللّهُ الْمَوْقَ وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورةالبقرة]؛ ففي الآية الكريمة حذف للمصدر في قوله: (كَذَالِكَ يُحْي اللهُ الْمَوْقَ ) فالكاف في موضع نصبِ نعتًا لمصدرٍ محذوفٍ. تقديره: يحيي الله الموتى إحياءً مثل ذلك؛ لذا نجد في تفسير ابن كثيرٍ تقديره: فضربوه فحيي، ونبّه الله على تمام القدرة في إحياء الموتى؛ كما رأوا أمر إحياء الميّت؛ فجعل الله على المصنع، فاصلًا على ما بينهم من الفساد والاختصام (٢).

ووافقه القرطبيّ حين قال:" أي: كما أحيا هذا بعد موته كذلك يحيي الله كلّ من مات؛ فالكاف في موضع نصبٍ؛ لأنّه نعتُ لمصدرِ محذوفٍ"(٣).

٣ - ينظر، القرطبيّ، الجامع لأحكام القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت،(د.ت)، ٧٢/٣.



١ - ينظر، الدّرويش، إعراب القرآن وبيانه، ١ /٣٥.

٢ - ينظر، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١٣٦/١.

ولكنّنا نرى الخازميّ يذكر أنّ الكاف اسمٌ بمعنى مثلٍ في محلّ نصبٍ نائبًا عن المفعول المطلق؛ لأنّه نعت لمصدرٍ محذوفٍ، وتقديره: يحيي الله الموتى إحياءً مثل ذلك الإحياء، وأنّ "ذا" في "ذلك: هي اسم إشارةٍ مضاف إليه (١).

وقريب منها في هذا الاقتصاد القائم على المقاصد قوله تعالى: ﴿ كُذَلِكَ قَالَ النِّينَ لا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللّهُ يَكُمُ مُبِيّنَهُمْ يَوْمَ الْقِينَكَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَغْتَلِغُونَ ﴿ اللّهِ الكريمة اقتصاد لغويٌ بحذف المصدر في قوله تعالى: ﴿ كُذَلِكَ قَالَ ﴾ افالكاف في موضع نصبٍ، نعتًا لمصدرٍ محذوفٍ منصوبٍ برقال) وهو مصدر مقدم على الفعل، والتقدير قولًا مثل قول اليهود والتصارى. وقدره القرطبيّ بأنّ المراد هم كفّار العرب؛ لأنّهم لا كتاب لهم. وقال عطاءٌ: المراد، في الآية الكريمة، أقوامٌ كانت موجودةً قبل اليهود والنصاري(٢). ويرى البغويّ تقديرًا يفسره قوله بأنّ المراد هم آباؤهم الّذين سلفوا وقالوا (مِثْلَ قَوْلِهِمٌ ) ويستأنس برأي مجاهدٍ: في أنّ المراد هم عوام النصاري، ويرأي مقاتل بن سليمان في أنّ المراد هم مشركو العرب؛ لأنّهم قالوا كذلك في النّبيّ في وفي أصحابه، في أنّ المراد هم مشركو العرب؛ لأنّهم قالوا كذلك في النّبيّ وفي أصحابه، بأنّه ليس لديهم شيءٌ من الدّين (٣). ويضيف السّيوطيّ (ت ٩١١ هـ) تقديره؛ فيقول: "ومثله: كذلك في نحو قوله: ﴿ كُذَلِكَ قَالَ الّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ﴾ فيقول: "ومثله: كذلك في نحو قوله: ﴿ كُذَلِكَ قَالَ الّذِينَ لا يعَلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ﴾ في قولًا مثل ذلك قال الّذين لا يعلمون ويكون مثل قولهم بدلا من الأول وتفسرا "(٤).

٤ - السّيوطيّ، جلال الدّين، إعراب القرآن، المكتبة الشّاملة الذّهبيّة، ١/ ١٣٤.



١ - ينظر، الخازمي، إعراب القرآن، ١/ ١٢٧.

٢ - ينظر، القرطيّ، الجامع لأحكام القرآن،٣٢١ ٣٢١.

٣ - ينظر، البغوي، تفسير البغوي، ١/٩/١.

ومن ثمّ؛ يتمثّل لنا الاقتصاد اللّغويّ، في هذا الموضع، في حذف المصدر الذي لم يتعرّض بالتّصريح بمن لا يعلمون أيًا كانوا عربًا مشركين، أم يهودًا، أم نصارى. فكلّهم سواسيةٌ في المنظور القرآنيّ، من عامل الجهل المشترك بينهم جميعهم؛ ممّا جعل أسلوب الحذف المتمثّل في حذف المصدر. الذي لابدّ من الوقوف على تقديره متجليًا في هذه الآية الكريمة مع اختلاف مقاصد الحذف؛كما أسلفت.

## ٢/٤ حذف المضاف واتساع الدّلالة.

ولعلّنا لاحظنا ما أدّى إليه الاقتصاد اللّغويّ بالحذف في المطالب الثّلاثة السّابقة، وتتسّع، أيضًا، بشكلٍ ملحوظٍ؛ كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ السّابقة، وتتسّع، أيضًا، بشكلٍ ملحوظٍ؛ كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّذِينَ ءَامَنُوا لاَ لَبُطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِ وَالْأَذَى كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ، وتقديره: إبطال صدقاتكم الآية حذف للمضاف في قوله: (كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ،) وتقديره: إبطال صدقاتكم كإبطال اللّذين ينفقون نفاقًا ورياءً؛ وهو ما علّق عليه أبو البقاء العكبريّ (ت ما على اللهوصول منصوبة على النّعت بمصدرٍ محذوفٍ، وأنّ في الكلام حذفًا بالموصول منصوبة على النّعت بمصدرٍ محذوفٍ، وأنّ في الكلام حذفًا للمضاف، تقديره: إبطالٌ كإبطال من ينفق، كما رأى أنّه قد يكون منصوبًا على الحاليّة، وصاحبه ضمير الفاعلين؛ أي إنّ المراد: لَا نُبُطِلُوا صَدَقَتِكُم . مشبهين في ذلك من ينفق أمواله ونفاقًا ورياءً (۱).

ولأبي جعفرِ النّحّاس (ت٣٣٨هـ) تقديرٌ يؤكّد أنّ العكبريّ لم يبعد في تقديره عن سابقه، في تقديره حذف المضاف؛ إذ يقدّره النّحّاس هكذا: كزوال أجر

١ - ينظر، العكبريّ، التبيان في إعراب القرآن، ٢١٤/١.



المنفقين رياءً ونفاقًا؛ إذًا فهو نعت للمصدر المحذوف، رأى أنّه قد يكون منصوبًا على الحاليّة أيضًا (١).

ومن المواضع التي لفتت نظر ابن الأثير (ت ٦٣٧هـ) من هذا الاقتصاد بحذف المضاف في القرآن الكريم، وفي سورة البقرة، خاصة، قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةِ قُلُ هِى مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجُّ وَلَيْسَ الْبِرُ بِأَن تَأْتُواْ الْبُيُوتَ مِن طُهُورِهِا وَلَكِنَّ الْبِرِ مَنِ اتَّقَى وَأَتُواْ اللَّهُ يُوتِ مِنْ اَبُورِهِا وَلَكِنَ الْبِرِ مَنِ اتَّقَى وَأَتُواْ اللَّهُ يُوتِهِا وَلَكِنَ الْبِرِ مَنِ اتَّقَى اللَّهُ لَعَلَّكُمُ فَلَا اللَّهُ لَعَلَكُمُ فَلُهُورِها وَلَكِنَ الْبِرِ مَنِ اتَّقَى اللَّهِ اللَّهُ لَعَلَكُمُ فَعْل ابن الأثير بأن المضاف المحذوف بأنه كلمة "خصلة"، ويمكننا أن نفعل فعل ابن الأثير بأن نقدر ما في معناها بحسب المقاصد، فيكون التقدير: "خصلة من اتقى "، ودليل الاتساع في تقدير الحذف أنّ ابن الأثير يذهب فيه مذاهب شتى، فيرى جواز التقدير بأن نقول:" ولكنّ ذا البرّ من اتقى"، وإن كان يعدل عنه إلى التقدير الأوّل؛ لما هو معروف من كون حذف المضاف ضربًا من الاتساع في الدّلالة والجواز والاستساغة، وأنّ الاتساع بحذف العجز أولى منه بحذف الصدر (٢).

وهكذا يبدو الاتساع أكثر مظاهر الاقتصاد اللّغويّ في حذف المضاف، وإن كانت السّمات كلّها من الاتساع والمقاصد والتّكثيف الدّلاليّ، وانفتاح أفق التّأويل، والاختزال، وتوفير الوقت والجهد، ومشاركة المتلقّي في ملء الفجوات النّصيّة متوافرةً في كلّ ما عرضت له في بحثي من آليّات الاقتصاد اللّغويّ من حيث الحذف للخبر، أو المفعول، أو المصدر، أو المضاف، وإن غلّبنا في كلّ مطلب ما هو به ألصق وأكثر استعمالًا، وتعدّدت مظاهره وأثمرت آليّته.

٢ - ينظر، ابن الأثير ، المثل السائر في أدب الكاتب والشّاعر، ٩٣/٢.



١ - ينظر، النّحّاس، إعراب القرآن، ١٢٩/١.

#### الخاتمة

- الاقتصاد اللّغويّ سمةً لغويّةً، لا تقتصر على لغةٍ دون أخرى؛ ولكنّها ليست من سمات اللغة العربيّة فحسب، بل هي إحدى النّوابت اللغويّة التي ترتكز عليها؛ لأنّ اللغة العربيّة بخصائصها الأصيلة تميل إلى الإيجاز والاختصار. حتّى أصبح هذا الاقتصاد ضربًا رئيسًا من ضروب فصاحتها وبلاغتها؛ لذا فقد عرفه علماء العرب القدامي، وتوقّفوا أمام شواهده في النّصوص القرآنيّة، وغيرها، وإن لم يفردوا له أبوابًا في كتبهم، بل كانوا يزاولونه تحت مسمياتٍ أخرى؛ كالحذف، والاختصار، والاختزال، والإيجاز، وغيره. وما ثبت هو أنّ المحدثين هم من أطلقوا عليه هذا المصطلح، وربطوه بالجهد الذّهنيّ والعضليّ الأقلّ.
- تجلّت مظاهر الاقتصاد اللغويّ في القرآن الكريم عامّة، وفي سورة البقرة خّاصّة، ولعلّ ما استأنست به من آراء علماء العربيّة وبلاغيّيها ومفسّريها، وقبل ذلك وبعده يأتي دور النّحاة العرب، الذين تعوّل عليهم هذه الدّراسة، وتتطلق من جهودهم إفادة وتحليلًا وإضافة ، وبخاصّة فيما رآه البحث من كثرة مظاهر الاقتصاد، وضرورة تبويبها، وتمييزها، ومعرفة مسالك النّحاة واللّغويّين في تأوبل النّصوص، وتقدير المحذوف من الكلام وفق المقاصد وتوسيعًا للدّلالات؛ ممّا يفتح بابًا جديدًا من أبواب الإعجاز القرآنيّ في تقدير المحذوف حسب السّياقات والأحوال؛ وهذه نتيجة مهمّة انتهى إليها بحثي، وثمّة نتائج أخرى مهمّة، يمكنني إفرادها في نقاطٍ محدّدة؛ كالآتي:
- تحققت الغاية من الاقتصاد اللغوية في سورة البقرة بتعظيم الخطاب الربّانيّ وتفخيمه. ووجوب علم المخاطب به، مع أمن الالتباس في فهم المعنى، والوفاء به، وزيادة الشّغف باستنباط الذّهن للفظ المحذوف؛ مما يدفع إلى استثارة ذهن المتلقّي و إزكاء استنباطه، وفي ذلك حكمة إلهيّة عظيمة، تسوق العباد إلى توحيد الخالق على، والإيمان بشرائعه، والحياة، والموت،

- والبعث، والتوكل على الله على الله المرزق، والإيمان المطلق بالغيب، والاستخلاف في الأرض، وغيرها، بأقصر طريق.
- كان مبدأ الاقتصاد اللغوي حاضرًا في سورة البقرة بما يمثّل ظاهرةً لها مظاهرها القمينة بالتّبتع وصفًا وفهمًا وتحليلًا وتبويبًا وتفريعًا؛ فأحصيتها في أربعة مظاهر أساسيّة، رتبتها حسب أهميّتها؛ فبدأت بحذف الخبر، فالمفاعيل، فالمصدر، قالمضاف، وأبرزت في ذلك كلّه الأثر النّحويّ في دلالة سياق الآيات وقوتها، وما أدّت إليه من ثمارٍ أسلوبيّة في سبك الآيات الكريمة، وانسجام تراكيبها.
- تجلّى الاقتصاد اللغويّ بالحذف في سورة البقرة ظاهرةً لغويّةً، اشتركت بين الدّرس النّحويّ والدّلاليّ؛ لأنّ كلّ موضع نحويً كان له أثرٌ دلاليّ؛ لذا كان جلّ اعتمادي بالدّرجة الأولى، في التّحليل والاستنتاج والاستدلال على تفاسير العلماء المفسّرين، قديمًا وحديثًا، لمواضع الاقتصاد اللغويّ في آيات سورة البقرة؛ لأنّهم نقلوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثمّ التّابعين، وتحرّوا الآثار الموضوعة والضّعيفة، وتحرّزوا من التّأويل المفرط للمحذوف في ظاهرة الاقتصاد اللّغويّ؛ بما رعوه من فهم المقاصد وأسباب النّزول، وسياق الآيات، والإحالات الدّاخليّة والخارجيّة؛ أعني في سورة البقرة وغيرها الدّراسة بوحدة النّصّ القرآنيّ وتماسكه، وأنّ التّمثّل بسورة من سور القرآن هو مجرّد فصلٍ إجرائيّ لتوضيح الظّاهرة ومظاهرها في عيّنة يمكن دراستها والخروج بنتائج مرضية منها؛ فإن كانت قد وققت فبها ونعمت، وإن كانت مراده، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

#### المصادر والمراجع

- أوّلًا: المصادر:
  - القرآن الكريم.
- ثانيًا: المراجع:
- ابن الأثير، ضياء الدين نصر الله بن محمد (ت ٦٣٧هـ)، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق: أحمد الحوفي، بدوي طبانة، ط١، دار نهضة مصر، الفجالة، القاهرة، د ت.
- الأنباريّ، أبو البركات، الإنصاف في مسائل الخلاف بين النّحويين البصريّين والكوفيّين، تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد، ط١، المكتبة العصرية، بيروت،٢٠٠٣م.
  - البغوي، تفسير البغوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٥م.
- تحريشيّ، محمد، النقد والإعجاز: دراسة قرآنية، ط١، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ٢٠٠٠م.
- التفتازانيّ، سعد الدين مسعود، مختصر المعاني في البلاغة، تحقيق: خليل إبراهيم خليل، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠١٦م.
- حسان، تمام، مقالات في اللّغة والأدب، ط١، ط دار الكتب المصريّة، القاهرة، ٢٠٠٦م.
- الحمزاوي، محمد، المصطلحات اللغوية العربية الحديثة في اللّغة العربيّة، ط١، الدار التونسية، تونس، ١٩٨٧م.
- حميد، صالح، اليسير في اختصار تفسير ابن كثيرٍ، دار الهداة للنشر، جدّة، ١٤٢٦ هـ.
- الحياليّ، عدنان، إعراب الجمل الاستفهاميّة في القرآن الكريم، دار غيداء للنشر والتوزيع، الأردن، ٢٠٢٠م.



- الخازميّ، أبو الحسن سالم بن الحسن، إعراب القرآن ، المكتبة الشّاملة الذّهية.
- الخرّاط، أحمد بن محمد، المجتبى من مشكل إعراب القرآن، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنوّرة. ١٤٢٦ه.
- الدّرويش، محيي الدين أحمد مصطفى، إعراب القرآن وبيانه، ط٤. دار ابن كثير، دمشق، بيروت، ١٤١٥ هـ.
- راضي، محمد خلف الاقتصادي اللغوي ومظاهره الصنونية في إسقاط الحركة في القراءات القرآنية: دراسة في ضوء علم اللّغة الحديث، وزارة التّربية المديريّة العامّة للتربية، بابل، ٢٠٢٢م.
- الرّمّانيّ، عليّ بن عيسى أبو الحسن، النّكت في إعجاز القرآن، ط٣، دار المعارف، القاهرة، ١٩٧٦م.
- الزّجّاج، أبو إسحاق إبراهيم ، معاني القرآن وإعرابه المسمّى المختصر في إعراب القرآن ، دار الكتب العلميّة، بيروت، ٢٠٠٧م.
- الزّيد، عبد الله بن أحمد بن عليّ، مختصر تفسير البغويّ،ط١، دار السّلام للنّشر والتّوزيع، الرياض، ١٤١٦ه.
- السّعديّ، عبد الرحمن بن ناصر، تيسير الكريم الرّحمن في تفسير كلام المنّان، العبيكان، الرياض، ١٩٨٨م.
- سعيد، فضيلة أحمد مشاهد القيامة في القرآن الكريم، دار غيداء للنشر والتوزيع، القاهرة، ٢٠١٥م.
- السّكّاكيّ (ت ٢٦٦هـ)، يوسف بن أبي بكر بن محمد بن عليّ، مفتاح العلوم، تحقيق: نعيم زرزور، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٧م.
- سيبويه، عمرو بن عثمان بن قنبر، الكتاب، تحقيق: عبد السلام هارون، ط۳، دار الجيل، بيروت ١٩٨٨م.



- ابن سيده، أبو الحسن عليّ بن إسماعيل، إعراب القرآن، المكتبة الشّاملة الذّهيبّة.
  - السّيوطي، جلال الدّين، إعراب القرآن، المكتبة الشّاملة الذّهبيّة.
- صالح، عبد الرحمن الحاج، بحوث ودراسات في اللسانيات العربيّة، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية،الجزائر. ٢٠٠٧م.
- الطبريّ، أبو جعفر محمد بن جريرٍ، جامع البيان في تفسير القرآن، المطبعة الأميريّة، القاهرة، ١٩٠٥م.
- ابن عاشور، محمد الطاهر، التّحرير والتّنوير، دار الكتب العلميّة، بيروت، ٢٠٠٦م.
- عبد الحميد، محمد، تحليل المحتوى في بحوث الإعلام، ط١، عالم الكتب، ٢٠١٠م.
- العبيديّ، خالد فائق صديق، القرآن منهل العلوم.، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٧م.
- العكبريّ، أبو البقاء عبد الله، التبيان في إعراب القرآن، تحقيق: علي محمد البجاوي، عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، (د.ت).
- غديري، وردة، سمات الاقتصاد اللغوي "دراسة وصفيّة تحليلية"، رسالة ماجستير، الحاج لخضر باتنة، ٢٠٢٢م.
- قباوة، فخر الدين، الاقتصاد اللغوي في صياغة المفرد، ط١، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، القاهرة ٢٠١١م.
  - القرطبيّ، الجامع لأحكام القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت، (د.ت).
- ابن كثيرٍ ، إسماعيل الدمشقيّ، تفسير القرآن العظيم، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٨٦م.
- كلوماس، فلوريان، اللّغة والاقتصاد، ترجمة: أحمد عوض، ط١، علم المعرفة، الكويت، ٢٠٠٠م.



- المبارك، محمد، فقه اللّغة وخصائص العربيّة، دار الفكر للطّباعة والنّشر والتّوزيع، دط، دت.
- مجمع اللّغة العربيّة، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مصر، دط، ٢٠٠٤م.
- ابن منظور، جمال الدّين (ت ٧١١هـ)، لسان العرب، تحقيق: رشيد القاضي، ط ١، دار الأبحاث، الجزائر، ٢٠١٢م.
- الميدانيّ (ت ١٨٥هـ)، أبو الفضل أحمد بن محمد بن إبراهيم النّيسابوريّ، مجمع الأمثال، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت، (د.ت).
- النّحّاس، أحمد بن محمد، إعراب القرآن، تحقيق: عبد المنعم خليل إبراهيم، دار الكتب العلميّة، بيروت، ٢٠١٥م.
- الياسريّ، فاخر ، بحوث ودراسات في تراثنا اللغوي والنحوي، ، ط١، المنهل للنشر والتّوزيع، الأردن، ٢٠١١م.

