

جمهورية العراق وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة المثنى / كلية التربية للعلوم الإنسانية قسم اللغة العربية

مقامات السيوطيّ (ت ١ ٩ ٩ هـ) دراسةٌ في ضوع علم النصّ رسالة قدمها الطالب

عباس عذیب عبدالله مطیر

إلى مجلس كلية التربية للعلوم الإنسانية جامعة المثنى، وهي من متطلبات نيل شهادة الماجستير في اللغة العربية وآدابها / اللغة

بإشراف

الأستاذ

كاظم داخل جُبير الجبوريّ

۸۳۶۱هـ

### الله المحالية

﴿ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلْ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ رَبَّنَا وَلا تَحْمِلْ اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لا تُوَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلا تُحَمِّلْنَا مَا عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلا تُحَمِّلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلانَا فَانْصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ فَانْصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾

صَدَقَ الله العلم العَظِيْم القرة: ٢٨٦



إلى اللؤلؤة اللامعة في حياتي، التي أعجز عن وصفها، ومهما قدّمتُ لها لم أف حقها...أمي الغالية من طرّز رسالتي بعلمه ، وزاد فهمي من عظيم فهمه ...الأستاذ كاظم داخل جُبير كل من أحبني ودعا لي بالخير ...ولاسيما زملائي

الباحث

#### إقرار المشرف

أشهد أنَّ رسالة الطالب (عباس عذيب عبدالله مطير) المسومة (مقامات السيوطي (ت ١١٩هـ) دراسة في ضوع علم النص)، أعدت بإشرافي في جامعة المثتى / كلية التربية للعلوم الإنسانية / قسم اللغة العربية ، وهي جزء من متطلبات نيل شهادة الماجستير في اللغة العربية وآدابها / اللغة .

الإمضاء:

المشرف: أ. كاظم داخل جُبير الجبوري

التاريخ: / ۲۰۱۷م

بناءً على التوصيات المتوافرة أرشتح هذه الرسالة للمناقشة:

رئيس قسم اللغة العربية

الإمضاء:

الاسم: أ.م.د. أحمد حسين عبد السادة

التاريخ: / ۲۰۱۷م

#### شكر وعرفان

بعد الحمد والثناء والشكر لله \_ سبحانه وتعالى \_ اعترافاً بالفضل وعرفاناً بالجميل أتقدم بأسمى آيات الشكر والامتنان إلى أُستاذي المفضال ومعلمي الأوّل الأُستاذ(كاظم داخل جبير الجبوري) لما أبداه لي من مساعدة على طوال مسيرة البحث ،فما من شاردة ،أو واردة إلّا وكانت له يد في تعديل ما أعوج منها ،فلم يدخر جهداً في تقويم البحث ،فقد كان حريصاً على أنْ يخرج البحث بأفضل صورة ،فكانت توجيهاته السديدة تصب في خدمة البحث، وقد منحنى الحرية الكاملة في اختيار ما أراهُ مناسباً في مسيرة البحث، فجزاه الله عني خير جزاء المحسنين، ووفقه الله لما يحبّ ويرضي وأدامه خدمة للعلم والعلماء، وأتقدم أيضاً بعظيم الشكر والامتنان إلى أساتيذي الأفاضل في قسم اللغة العربية ممن أشرفوا على تدريسي في مرحلة البكلوريوس والمرحلة التحضيرية وأخص منهم بالذكر السيد عميد كلية التربية للعلوم الإنسانية الأستاذ الدكتور محمد فليح الجبوري ،والسيد عميد كلية التربية الأساسية الأستاذ المساعد الدكتور صاحب منشد عباس ،والسيد معاون العميد للشؤون الإدارية الأستاذ المساعد الدكتور باسم خيري، والسيد رئيس قسم اللغة العربية الأستاذ المساعد الدكتور أحمد عبد حسين الذي لم يتوانَ يوماً في تقديم يد العون للباحث في التوجيه والإرشاد احتاجها البحث، والأُستاذ الدكتور ستار جبار رزيج، والأستاذ الدكتور وليد النعاس ،والأستاذ الدكتور عايد جدّوع حنّون، والأستاذ الدكتور فوزية لعيوس، والأُستاذ الدكتور عامر صلال، والأُستاذ المساعد الدكتور على فرحان جواد، والأستاذ المساعد الدكتور على هاشم، والأستاذ المساعد الدكتور لؤي كريم، والأستاذ المساعد الدكتور حسن هادي نور، والأستاذ المساعد الدكتور محمود عبد حمد اللامي، والأستاذ المساعد الدكتور كريم عبيس، والدكتورة ورود سعدون، والمدرس المساعد بتول حسين ، ولا أنسى فضل الدكتور رياض الماضي من جامعة البصرة كلية الآداب الذي مد الباحث بالكتب النصية التي تخص موضوع البحث، والأستاذ المساعد الدكتور تراث حاكم الزيادي جامعة القادسية، فوفقهم الله وجزاهم جميعاً خير الجزاء، وأتقدم أيضاً بالشكر الجزيل اعترافاً منى بفضلهم وسعة صدورهم وطول حلمهم إلى كلّ من الست آس عقيل، والاستاذ عبد العزيز فزاع، والست شيماء إبراهيم راضي؛ لما بذلوه معى من عناء في قراءة البحث من المقدمة حتى الخاتمة ،ومرافقتي طوال مدة الكتابة ،ومدّي بالمصادر التي احتاجها البحث ،فكانت مواكبتهم ليّ لها الفضل عليّ وعلى البحث، فقد أفدت كثيراً من نصائحهم وتوجيهاتهم السديدة، التي صبت في بوتقة واحدة هي إخراج البحث بحلة قشيبة، فوفقهم الله وجزاهم عنى خير الجزاء، والشكر موصول كذلك إلى أمين مكتبة كلية التربية وموظفيها كلّ من مظفر عجزان، وعادل خليف وعزيز عبد الحسين، والشكر موصول إلى أمينة مكتبة كلية التربية الأساسية ، والشكر الموصول أيضاً إلى كلّ من قدم لي نصحاً أو دعا لى بدعاء ، أو أسهم في اخراج البحث بصورته التي هو عليها الآن و فاتني أنْ أذكر اسمه .

الباحث

| الصفحة  | الموضوع                              | المادة  |
|---------|--------------------------------------|---------|
| 0-7     |                                      | المقدمة |
| 17-7    |                                      | التمهيد |
| ٧       | توطئة:                               |         |
| 9-7     | أوّلاً: المقامة بين النوع والنمط     |         |
| 11-1.   | ثانياً: السيوطي:                     |         |
| ١.      | أ- (حياتهُ ووفاته)                   |         |
| 11      | ب- مذهبهٔ النثري                     |         |
| 71-51   | ثالثاً: علم النص:                    |         |
| VA -1A  | (الاتساق النصبي وآلياته في المقامات) | الفصل   |
|         |                                      | الأوّل  |
| Y 1 A   | توطئة                                |         |
| 17-53   | الاتساق الصوتي والمعجميّ             | المبحث  |
|         |                                      | الأوّل  |
|         | أولاً: الاتساق الصوتي (توطئة)        |         |
| m-11    |                                      |         |
| 7 2-7 7 | ١-السجع                              |         |
| TT - 70 | ۲ – الجناس                           |         |
| ٤٦-٣٤   | ثانياً: الاتساق المعجمي              |         |
| ٣٥-٣٤   | توطئة                                |         |
| ٤١-٣٥   | أولاً: التكرار                       |         |
| - £ Y   | ثانياً: المصاحبة المعجمية            |         |
|         |                                      | 1       |

one de la compansion de

| ٤٦                     |                                           |                  |
|------------------------|-------------------------------------------|------------------|
| VA-£V                  | الاتساق النحوي                            |                  |
|                        |                                           | المبحث           |
|                        |                                           | المبحث<br>الثاني |
| ٤٧                     | توطئة                                     |                  |
| 78-58                  | أوّلاً: الإحالة                           |                  |
| 70-78                  | الثانياً: الاستبدال                       |                  |
| 79-70                  | الثالثاً: الحذف                           |                  |
| VA-79                  | الوسيلة الرابعة: الربط بالأداة            |                  |
| -A•                    | ( الانسجام النصي)                         | الفصيل           |
| 111                    |                                           | الثاني           |
| <b>∧</b> \- <b>∧</b> • | توطئة                                     |                  |
| ٨٢                     | مبادئ الانسجام ومظاهره                    | المبحث           |
|                        |                                           | الأوّل           |
| Λ <i>٤</i> – Λ Υ       | ١ -النص والعنوان(التغريض)                 |                  |
| ۸٦-۸٥                  | ٢ - ترتيب محتوى النص (الخطاب)             |                  |
| A9-AY                  | ٣-الحالة العادية المفترضة للعوالم(المعرفة |                  |
|                        | الخافية)                                  |                  |
| 91-19                  | ٤ -وحدة الموضوع بين النصوص                |                  |
| -97                    | العلاقات الدلالية والأبنية العليا         | المبحث           |
| 111                    |                                           | الثاني           |
| 9.7                    | أولا: العلاقات الدلالية                   |                  |
| 90-98                  | ١- علاقة الإجمال والتفصيل                 |                  |
| - • •                  | ا عادق المِجمال والتعصيل                  |                  |

| 9٧-9٦ | ٢ - علاقة الإضافة                       |        |
|-------|-----------------------------------------|--------|
| 9 ٧   | ٣-علاقة السبب والنتيجة                  |        |
| 9.٨   | ٤-علاقة الاستثناء                       |        |
| -9 A  | ٥- علاقة الشرط بالجواب                  |        |
| ١     |                                         |        |
| -1    | ٦- علاقة إعادة الصياغة                  |        |
| 1.1   |                                         |        |
| 1.7   | ٧- علاقة التمثيل                        |        |
| ١٠٣   | ٨- علاقة التضاد( المقابلة)              |        |
| 1 • £ | ٩ - علاقة البديل                        |        |
| -1.0  | ١٠ – علاقة الانسجام الاستعاري           |        |
| 1.7   |                                         |        |
| -1.7  | ثانياً: موضوع الخطاب أو (البنية الكلية) |        |
| ١٠٨   |                                         |        |
| -17.  | ثالثاً: البنية العليا                   |        |
| 111   |                                         |        |
| -115  | معاييرً نصيّة أُخرى في المقامات         | الفصل  |
| ١٨٧   |                                         | الثالث |
| ١١٣   | توطئة                                   |        |
| -115  | معايير تتصل بمستعملي النص (القصدية،     | المبحث |
| ١٤٣   | المقبولية،الإعلامية)                    | الأول  |
| -115  | أولاً: القصدية                          |        |
| ١٣.   |                                         |        |
|       |                                         |        |

|        | ثانياً: المقبولية              | -171         |
|--------|--------------------------------|--------------|
|        |                                | 188          |
|        | ثالثاً: الإعلامية              | -1 { {       |
|        |                                | 1 £ 9        |
| المبحث | معايير تتصل بالمؤثرات الخارجية | -10.         |
| الثاني |                                | ١٨٧          |
|        | أولاً: السياق( الموقفية)       | -10.         |
|        |                                | ١٦٢          |
|        | السياق وخصائصه                 | -101         |
|        |                                | 107          |
|        | ١ –سياق الموقف                 | -105         |
|        |                                | 107          |
|        | ٢-السياق الثقافي               | -104         |
|        |                                | 177          |
|        | ثانياً: التناص                 | <b>-</b> 17٣ |
|        |                                | ١٨٧          |
|        | التناص                         | -175         |
|        |                                | 177          |
|        | التناص في مقامات السيوطي       | 177          |
|        | ١ –التناص مع القرآن الكريم     | -177         |
|        |                                | 1 / •        |
|        | ٢-التناص مع الحديث الشريف      | -17.         |
|        |                                | 1 7 2        |

| - 1 \ \ \ \ \ | ٣-التناص مع الشعر                         |
|---------------|-------------------------------------------|
| 140           |                                           |
| -177          | ٤ –التناص مع مصطلحات العلوم والفنون       |
| 1 7 9         |                                           |
| -1 7 9        | ٥- التناص مع أسماء الأعلام والشخصيات      |
| 141           |                                           |
| ١٨٢           | ٦- التناص مع الأمثال العربية              |
| ١٨٣           | ٧-التناص مع المفردات المعجمية الدخيلة     |
| -115          | ٨- لتناص القائم على استحضار قصة أو        |
| 110           | حقيقة                                     |
| -171          | ٩- تناص الزمان والمكان                    |
| ١٨٧           |                                           |
| -119          | الخاتمة مظان أبحث البحث المستخلص المستخلص |
| 191           |                                           |
| -19٣          | مظان البحث                                |
| 711           |                                           |
| a-b           | المستخلص                                  |

## المقالمة



الحمد لله الموصوف بالقدم ، أحمده وهو المحمود المعظم، وأشكره على ما أولانا من جزيل النعم، وأشهد أن نبينا محمداً عبده ورسوله المفضل على سائر العرب والعجم، المصطفى من ولد آدم، صلى الله وسلم عليه وآله أولي الكرم الذين باعوا أنفسهم لا بعرض ولا بدرهم وأصحابه المبرئين من الوصم صلاةً وسلاماً يحرسان قائلهما في يوم الندم.

أما بعدُ...

فتشتغل الدراسات النصية مركزاً مهماً بين الأبحاث اللغوية الحديثة، ولعل تزايد البحث في مجال علم النص راجع إلى أهميته في خدمة البحث اللغوي، فبعد استغراق البحث في مستوى الجملة ، أخذت النظرية النصية تلفت النظر إلى البحث في مستوى النصّ، وهذا لا يعني أنها ألغت ما توصلت إليه الأبحاث في مستوى الجملة، بل إنها جعلت الدراسات السابقة للجملة منطلقاً لها في البحث، فجاءت الدراسات النصية توسعة للبحث اللغوي ليشمل النصّ كاملاً؛ إذ رأى علماء النص أنَّ دراسات الجملة لم تخرج عن إطار الجملة إلا في إشارات دقيقة إلى العلاقات الدلالية العميقة التي تربط بين الجمل ومتواليات الجمل، وأنَّ كثيرًا من الظواهر التركيبية لم تفسر في إطار الجملة تفسيراً كافياً مقنعاً.

إنّ أهمية علم النص في الدرس اللغوي الحديث لا يمكن حصرها في هذا المقام ، لكن القول يوجز في إنّ نتائج الأبحاث النصية النظرية والتطبيقية أثبتت أهمية البحث في مستوى النصّ، وأثبتت أنّ هذا النوع من البحث يخدم البحوث السابقة في مستوى الجملة ، فبواساطة دراسات النص فُسرت ظواهر لغوية لم تُفسر في إطار دراسات الجملة تفسيراً كاملاً، مثل: علاقات الاتساق النحوي النصي، وغيرها من الظواهر التركيبية التي تخرج عن إطار الجملة المفردة، ولا يمكن تفسيرها تفسيراً كاملاً إلاّ بوحدة النصّ الكليّة.

موضوعات جاءت الإشارة إليها عند البلاغيين الأوائل، مثل: الوصل والفصل ، وتفصيل المجمل وإجمال المفصل ، أفادَ منها اللغويون المعاصرون في أبحاثهم النصية.

وقد تمخّضَ هذا العلمُ عن نظريةٍ جديدةٍ كانت بداياتُها إرهاصاتٍ قدّمها (هيالمسلاف، وهاريس) تدعو الدارسين إلى تجاوزِ حدودِ الجملةِ، والانطلاقِ منها إلى النص؛ لكون الجملة قاصرةً عن الوفاءِ بغرضِ المحلّلِ اللغويّ، أمّا النص؛ فقد عدَّاه قسماً أكبر قابلاً للتحليل، يمكن الدارسين من الوقوف على معنى كليِّ شامل غير مجزوء، وما فتأت هذه النظرية أن حصل فيها تطورٍ ملحوظٍ نتج عنه ميلاد فرع معرفي جديد عُرفَ باسم (علم النص)وموضوعهُ الأساس هو النصّ، بوصفه أعلى وحدةٍ لغويةٍ في الدراساتِ النصيةِ، وعلى الرغم من حداثة

۲

نشأته؛ استطاع أن يحدث قفزة نوعية على مستوى التحليل النصى، ما جعله يستقطب كثيراً من الباحثينَ والدارسينَ للإفادةِ منه ومن مقولاتِهِ.

وهذه الدراسة تندرجُ في ضمن هذا الإطار؛ فهي تأتي بعدّها محاولةً لفهم آلياتِ اشتغال هذا المنهج، واختيار أهم المفاهيم التي تتعلق تحديداً بمفهوم علم النصّ.

وقد كانت رغبتي في دراسة ((نصية))محاولة مني لإبرازها في التراث العربيّ، ولاسيما في فن المقامات التي عُرفت بأنها فنُ من فنونِ الأدبِ، فكان عنوان الدراسة (مقامات السيوطيّ دراسةٌ في ضوع علم النصّ).

ولتطبيق هذا الفرع المعرفي على هذا المتن التراثي، ليس الغايةُ منه هي إخضاعُ هذا المتن لعلم النصّ، وإنّما بيان بعض المعاني والأفكارِ المكتوبة وإيضاحها في نصوص المقامات، من خلال تطبيق هذا الفرع المعرفي على هذه النصوص ؛ ولأجل هذا؛ جاء اختيار هذا العلم ليكون مجالاً للبحث.

أما سبب اختيار هذا القسم من كتب التراث (مقامات السيوطي) دون غيره؛ لأنّ الاهتمامات كلها تركزت في مقامات الهمذاني والحريري والزمخشريّ، التي تعددت قراءاتها من بنيوية وسيميائية واجتماعية وتاريخية، وفي المقابل لا نجد من اهتم بمقامات السيوطيّ إلاّ دراسة تداولية، واحدة وهي أطروحة دكتوراه بعنوان (انسجام الخطاب في مقامات جلال الدين السيوطي مقاربة تداولية)للطالبة فتيحة بوسنة، وبعض الشروح على المقامات، وهي (شرح مقامات السيوطيّ سمير محمود الدروبيّ).

وبهذا فلا توجد لها دراسة في هذا الجانب(علم النصّ)، ولاختلافها عن مقامات الهمذانيّ والحريريّ والزمخشريّ من ناحية موضوعاتها، فكان هذا الاختلاف مُشجِّعاً ومُحفزاً لي للخوض فيها، ومعرفة خبايا نصوصها، وفضلاً عن ذلك، فإنّ المقامات قد واكبت مرحلة عصر المماليك، وكانت انعكاساً لها بكُلّ أبعادها السياسية والاجتماعية والدينية؛ مما جعل لها قيمة إنسانية، فمن ذلك يمكن عدّها من المصادر التاريخية والاجتماعية والدينية.

واقتضت طبيعة البحث أن يقسم على تمهيد، وثلاثة فصول، فخاتمة بأهم النتائج، وكلها سبقت بمقدّمة، وتناول التمهيد عرضاً لمفاهيم (المقامة، علم النص) اصطلاحاً لتحقيق غاية مهمة البحث، وهي إثبات أن المقامات نص، لذا صح دراستها وفقاً للمعايير النصية التي أقرها دي بوجراند، فضلا عن ترجمة بنحو يسير لحياة السيوطيّ.

أما الفصل الأول الموسوم بالاتساق النصي وآلياته؛ فقد اختص بدراسة معيار (الاتساق) وعرض عناصره، ومظاهره، فكان على مبحثين :الأول: الاتساق الصوتيّ (السجع، والجناس)، والاتساق المعجميّ بأنواعه (التكرار، والمصاحبة المعجمية "التضام")، والأخر: الاتساق النحويّ بأنواعه (الإحالة، والحذف، والاستبدال، والربط بالأداة).

وجاء الفصل الثاني يحمل عنوان الانسجام النصي ، خصصناه لدراسة معيار (الانسجام)، درستُ فيه مبادئ الانسجام ومظاهره، وعلاقاته، والبنى النصية، فجاء على مبحثين: الأول: مبادئ الانسجام ومظاهره، والآخر: العلاقات الدلالية والبنى النصية، في حين درس الفصل الثالث بقية المعايير النصية الأُخر، وعددها خمسة معايير، وقد توزعت بين مبحثين: الأول: معايير تتصل بمستعملي النصّ (المتكلم، والمتلقي) وتشمل (القصدية، والمعايد، والإعلامية)، والآخر: معايير تتصل بالمؤثرات الخارجيّة وهي (السياق، والتناص).

وختمت بأهم النتائج، ومن ثمّ إدراجت مصادر الدراسة ومراجعها كافة التي اعتمدتُها، وجاءت متفاوتة بين القدم، والحداثة، ومتتوعة بين اللغة والأدب والبلاغة والمعجمات وشروح المقامات والنقد والتاريخ، فضلاً عن الدراسات في علم النصّ، التي أخذت مساحة كبيرة؛ بسبب حداثة الدراسة التي اخترتُها، ولكن هذا لا يعني الانقطاع عن المصادر القديمة، وقد كانت على سبيل المثال لا الحصر كتب العلماء في هذا المجال، منها (علم النصّ) جوليا كريستيفا ترجمة فريد الزاهي، و (النص والخطاب والإجراء)لروبرت دي بوجراند، (وعلم النصّ مدخل متداخل الاختصاصات)لفان دايك ترجمة سعيد حسن بحيري، و (السانيات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب)للدكتور محمد خطابيّ، و (نسيج النصّ) للأزهر الزّناد، وآخرين غيرهم.

ولابُدً من الإشارة إلى أنّ هذه الدراسة سبقت بأبحاث مختلفة في هذا المجال، اتخذت من كُلِّ أو بعض المعايير النصية موضوعاً تبحث فيه منها على سبيل المثال لا الحصر: (أصول المعايير النصية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب) دراسة عبد الخالق فرحان شاهين، و (لسانيات النص النظرية والتطبيق مقامات الهمذاني انموذجاً) دراسة لندة قياس، و (نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثريّ) دراسة الدكتور حسام أحمد فرج، و (علم لغة النص النظرية والتطبيق مقامات السرقسطيّ أنموذجًا) دراسة الدكتورة عزة شبل محمد، و (خطاب الضعف في القرآن الكريم دراسة في ضوء علم لغة النص) أطروحة الدكتورة وسن عبد علي عطية الخفاجي، و (المعايير النصية في مقامات الزمخشريّ) رسالة ماجستير للطالبة أسماء صائب محمد جواد كاظم، وغيرها، فأغنت هذه الدراسات البحث كثيرًا، فكفتة مؤونة البحث في نشأة علم النصّ، وتطور البحث اللساني من الجملة إلى النص، واشكالية مصطلح علم النص عند الدارسين العرب، وغير ذلك كثير.

وهناك بعض التتويهات التي ينبغي الالتفات إليها وهي: لقد كان اعتمادنا في استقراء مادة البحث والاستشهاد بالأمثلة وتحليلها على نسخة (مقامات السيوطي الأدبية والطبية، الجلال الدين السيوطي) بتحقيق الأستاذ (محمد إبراهيم سليم)، وانحصرت النصوص المدروسة بـ (اثنتي عشر مقامة)، وكان اختيارنا لهذه المقامات لأننا وجدنا فيها ما يكفينا من مادة لتجسيد مجمل ما تتاولناه في بحثنا.

٤

وقد سلكت لإنجاز هذا البحث منهجاً وصفياً تحليلياً، على وفق معطيات علم النص، فجاءت الدراسة وصفيةً لأنها اعتمدتُ وصف الظواهر النصية الموجودة في المقامات، وتحليلية لأنها قامت بتفكيك النص إلى أجزاء لا لهدمه وانما لإعادة بنائه، وبيان مدى ترابطه واتساقه وانسجامه.

وكأيِّ بحثٍ آخر، فهذا البحث لا يخلو من بعض الصعاب التي اعترضت طريقه، منها صعوبة الحصول على المتن المحقق للمقامات، وقلة الدراسات التطبيقية التي تناولت مقامات السيوطي دراسة لغوية، وغير ذلك.

ولا يسعني بعد هذا التقديم إلا أن أقف وقفة إجلال وإكبار، لأتقدم ببالغ الشكر والتقدير والامتنان إلى شيخي المفضال الأستاذ الفاضل المشرف على هذه الرسالة الأستاذ (كاظم داخل جُبير) الذي تابع عملي هذا خطوة خطوة، وبذل جهداً كبيراً في تصحيح ما جاء فيه من هنات، فأجد نفسي عاجزاً عن إيفاء الشكر إليه، فجزاه الله عني وعن العلم وأهله خير الجزاء، وأسأل الله جلّ وعلا أن يكتب له بكل حرف كتبته حسنة، ينتفع بها، ونوراً يمشي به، فله مني انحناءة التلميذ إلى شيخه، وأشكر أساتيذي في كلية التربية عامة، و قسم اللغة العربية خاصة الذين يعملون جاهدين على رفع راية العلم والسلام والبناء فوق راية الجهل والدم والخراب، كما أنقدم بوافر الشكر والامتنان إلى موظفي مكتبة كلية التربية للعلوم الإنسانية في جامعة المثنى ولاسيما أمينها مظفر عجزان، وعادل خليف راشد، وعقيل كاشي، وعزيز علي) الما أبدوه لي من مساعده طيلة أيام الدراسة والكتابة، فجزاهم الله عنى خير الجزاء.

وأخيراً... لا أزعم أني قد وفيت البحث حقّه غير أني أقول: قد بذلت فيه قصارى جهدي، وأخلصت فيه كثيراً، آملاً أن يكون عملي هذا مقبولاً عند الله وأهل العلم، فإن كان ذلك، فهو من الله فضل ورحمة، وإنْ لم يكن فحسبى أني سعيتُ واجتهدتُ.

فالكمال لله وحده عليه توكلت وإليه أنيب والحمد لله ربّ العالمين.

الباحث

c

# المهالا

في المقامة. ٢-فن المقامة. ٢-السيوطي. ٢-علم النّص. ٢-

٦

#### وطئة:

لابد في دراسة أيِّ موضوع من ضبط المجال الذي يدور فيه، والمفاهيم والمصطلحات التي يعتمدها، فيتعين بذلك موقفه من الاختصاصات المختلفة والمتنوعة والمتداخلة، ويتمكن المستقبل من الولوج إلى المفاتيح القائمة على تلك المفاهيم؛ لذلك سوف أنعِمُ النظر، وأُسلط الضوء هنا على ثلاثة محاور رئيسة، وهي: ( فن المقامة، والسيوطي، وعلم النص)، إذ إنها المفاتيح التي تمكننا من ولوج أبواب الموضوع، والوصول إلى الطريق الصحيح

في هذه الدراسة، وتحقيق الغاية المرجوة من دراسة نصوص المقامات من منظور علم النص: لذا ارتأيت عرض التعريفات الاصطلاحية لهذه المفاهيم (المقامة، وعلم النص) من دون أن أعرج على معانيها اللغوية؛ لأنها لا تخدم النتيجة التي يصبو إليها البحث وهي أثبات بأنَّ المقامات نصّ، وفيما يأتي عرض لتعريفات هذه المفاهيم

١ -المقامة بين النوع والنمط:

يُعدَ فن المقامة من فنون الأدب العربي، وهي إنتاج إبداعي من بين ما أنتجته العقلية العربية، وجل المؤرخين يسجلون أن أول من سطر هذا الفن وأبدعه كان بديع الزمان الهمذاني (٣٩٨هه)، وهي فن أدبيّ جاء في أسلوب قصصي، يتخذ الحوار جسراً إلى تحقيق أغراض تعليمية واجتماعية ونفسية، والمقامة لفظ اختلفت فيه التعريفات وتشعبت، فالكلمة أخذت دلالات بحسب مجالات استعمالها(۱۱)، فاختلف الدارسون في تعريف المقامة، فبعض التعريفات ينطبق على بعض المقامات، ولا تنسحب على بعضها الآخر، مما يدل على أنّ فن المقامة لم يعش جامداً من دون تغيير، بل اعترته سنة التغير التي أثرت فيه شكلاً ومضموناً، والمشكلة تكمن في صعوبة تحديد مصطلح المقامة العربية مع أنها استقرت تقليدياً في وضع الهمذانيّ، ومن ثم الحريري، وترسيخ أصولها الفنية، فوصف رياض المرزوقيّ المقامة العربية بقوله ((إنها من الأنماط التي شهدت تطوراً كبيراً في الشكل والمضمون، وتجديداً مكنها من أن تعيش عشرة قرون، وأن تتلاءم ومقتضيات التطور على الرغم من تباعد البيئة، واختلاف الجماهير، والأذواق، والأهداف)(۱۲)، وخصصً عبد الفتاح كيليطو بالقول إن مقامات السيوطي بأنها: (اتشكل وحدها نوعًا فرعيًا، فمن مصلحة الباحث أن يرى فن المقامة شكلاً، فالقصيدة على أية حال شكل بأنها: (التشكل وحدها ذلك من أن تتضمن أنواعاً مختلفة)(۱۳).

و يعرفها زكي مبارك بقوله: ((القصص التي يودعها الكاتب ما يشاء من فكرة أدبية أو فلسفة أو خطرة وجدانية أو لمحة من لمحات الدعابة والمجون))(٤)، في حين يراها موسى سليمان (( بأنها أحاديث لغوية يلقيها راوية من الرواة على جماعة من الناس بقالب قصصي يقصد فيه إلى التسلية والتشويق، لا إلى تأليف القصة والتحليل))(٥)، ويبدو أن

<sup>(&#</sup>x27;)ينظر: فن المقامات في الأدب العربي: ١٥١.

<sup>(</sup>١) ملاحظات في تطور المقامة العربية، رياض المرزوقي، مجلة الموقف الأدبي: ٩٩- ١٠٧.

<sup>(&</sup>quot;) المقامات (السرد والأنساق الثقافية):٥.

<sup>(1)</sup> النثر الفني في القرن الرابع ١: ٢٤٢، وينظر: النثر العربي القديم من الشفاهية إلى الكتابية: ٢٨٢.

<sup>(°)</sup> الأدب القصصى عند العرب :٣٣٨.

سليماناً تأثر بمنهج المقامة وعناصرها عندما ذكر أنها تلقى على جماعة من الناس، من راوية من الرواة، وإنها ليس أحاديث لغوية بل إجتماعية بالدرجة الأولى.

ويعرفها سمير الدروبي بأنها (انص أدبي مسجوع مرصع بالمحسنات البديعية، وغير مقيد بطول معين، يتعاطاها الكاتب؛ لإظهار براعته، وتفوقه، أو لإبداء رأيه في قضية ما، وقد تكون المقامة ستاراً للتعبير عن نزعاته وتتخذ صورة حكاية أو مأدبة أو مقالة أو عظة)((۱)،وعرّفها في موضع آخر بأنها: ((نوع أدبي ولون نثري له خصائصه الفنية ودعائمه الأساسية، يتوخى مؤلفها طرح ما يشاء من أفكار أدبية، أو خواص تأملية ،أو انفعالات وجدانية، أو مهارات لغوية، في صورة ذات ملامح بديعية، وسمات زخرفية، إنها حقاً مرآة لعصرها وصدى لذوق أهله)(۱)، وأما إحسان عباس؛ فيعرفها: (ابأنها قطعة نثرية مسجوعة قصيرة الفقرات، ذات طول معين، لا تتجاوز في طولها مقام واعظ يتحدث إلى جمهوره، وفي الغالب يكون البطل متتكراً، فهي تقع بين عقد وحل قصيريّ الأمد، ويكون الحل إشباعاً للتشويق، ويصبح الانكشاف مدعاة للإربتاح وسبباً لطمأنينة النفس المأد، وهو بذلك يضيف تأثيرها في نفسية المتلقي.

وتبعاً لذلك، فقد استعملت الكلمة للدلالة على ألوان من القصص والمواعظ والأحاديث إلى أن تبلورت أخيراً في شكلها الفني في القرن الرابع الهجريّ عند الهمذانيّ، فكانت حكايات (( تتخذ لها راوية ظريفاً بطلاً شحاذاً محتالاً، وأسلوباً مسجوعاً في معظم الأحوال،... كما تتخذ لها من موضوعات الوعظ أو الوصف، أو المدح، أو المثالب والمهاجاة، أو الغزل، أو سوى ذلك من الموضوعات الأخرى مضموناً تعالجه أ)(١) كما أنّ المقامة إطار فني استوعب النثر والشعر معاً، ف( في القرن الرابع، ابتعد "النثر الفني" الخاضع لقواعد معلنة و صارمة، عن الأشكال الأخرى للنثر، واقترب من الشعر )((١)، وعرفت المقامات رواجاً كبيراً، وغزت كلّ البلدان العربية، شأنها شأن القصيدة، إذ ذاع صيتها إلى أن تجاوزت حدودها العربية، واستمرت في الوجود إلى القرن العشرين، وفضلاً عن ذلك؛ فإنَّ المقامات عرفت ثلاثة أنماط من التلقي، هي: (( التلقي الإحيائي، والتلقي الاستبعاديّ، والتلقي التبيدية، واستمرت في النمط الإحيائي الذي يجهد من التأصيليّ، وفي كل حقبة تاريخية تكون السيادة والغلبة لنمط على آخر،... ففي النمط الإحيائي الذي يجهد من أجل إحياء المقامات وتفسيرها، وشرحها، وتحقيقها، وطباعتها،... كانت اللحظة الأخيرة من عمر هذا التلقي تشهد انبثاق نمط التلقي الاستبعاديّ كردً فعل للتلقي الإحيائيّ مهيمنًا على مساحة القراءة منذ العقد الأول من تشهد انبثاق نمط التلقي الاستبعاديّ كردً فعل للتلقي الإحيائيّ مهيمنًا على مساحة القراءة منذ العقد الأول من

<sup>(</sup>١) شرح مقامات السيوطي: ١/ ٤٢-٤٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) نفسه: ۱۱۳/۱.

<sup>(^)</sup> ملامح يونانية في الأب العربي:١٦٥ - ١٦٦.

<sup>(°)</sup> فن المقامة في الأدب العربي: ٢٢٠.

<sup>(&#</sup>x27; ') فن المقامة في الأدب العربي: ٢٢٠.

القرن العشرين،...، وما كاد العقد السادس من القرن العشرين يكتمل حتى لاح في الأفق مباشرة نمط جديد أسميناه بالتلقي التأصيلي))(۱۱)، وفضلاً عن ذلك نجد تصرفاً واضحاً في شكل المقامة ومضمونها عند الكتّاب المتأخرين إلى حدّ مصادفة مؤلفات لم نكن لنعدها مقامات، لو لم يلصق مؤلفها تسمية المقامات بها(۱۱)، إذ وجدتُ مقامات السيوطي التي كتبها مختلفة الأنماط، بعضها أخذ طابع المناظرة، وبعضها أخذ طابع المقالة، أو النقد، أو القصة الصريحة كما في المقامة رشف الزلال، وتلتقي سائر مقامات السيوطي في غاية رئيسة هدفها أخلاقي بحت (۱۱)، والمقامات جميعها ذات ألوان من المحاورات، والمفاضلات، والمناظرات بين ألوان الورد المختلفة أو ألوان الفاكهة أو أنواع الخضروات والأحجار الكريمة كل يعرض هيئته وميزيه يفاضل بها الأصناف الأخرى، والذي ينظر لهذه المقامات نظرة متعمقة يدرك أن ما تحدث عنه السيوطي في المقامات مجرد رموز أراد بها دلالات أوسع في الحياة الاجتماعية، أو الواقعية وهي تُظهر في الوقت نفسه جانباً من الضغط الفكري الذي عاناه المفكرون في العهد المملوكي حتى لم يعد أمامهم غير استعمال لغة الرموز (۱۱).

#### ٢-السيوطيّ: (أ- حياتهُ ووفاته):

نظراً لشهرة السيوطيّ ولكثرة مؤلفاته لم أجد حاجة إلى الإطالة في التعريف به ، فقلما نجد كتاباً من كتبه التي حُققَتْ خالباً من التعريف بحباته وآثاره .

<sup>(&#</sup>x27;')المقامات والتلقي (بحث في أنماط التلقي لمقامات الهمذاني في النقد العربي الحديث) : ٩٠.

<sup>(</sup>۱۲) ينظر: فن المقامات بين المشرق والمغرب: ٣١٩.

<sup>(</sup>۱۳) ينظر: نفسه: ۲٤١.

<sup>(</sup>۱٤) ينظر: نفسه: ٢٣٥.

هو الحافظ جلال الدين أبو الفضل، عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق بن همام الدين الخضريّ الأسيوطيّ الشافعيّ، ولد في مدينة القاهرة بعد المغرب ليلة الأحد، مستهل رجب سنة تسع وأربعين وثمانمائة، وحمل يقول في كتابه الاقتراح (( كان مولدي بعد المغرب ليلة الأحد مستهل رجب سنة تسع وأربعين وثمانمائة، وحمل في حياة أبيه إلى الشيخ محمد المجدوب، رجل من الأولياء الصالحين، فبرك عليه) ((٢١)، وقد تربى يتيماً؛ إذ توفي والده وعمره خمس سنوات وسبعة أشهر ((١٠)، ونشأ في بيت علم وتدين، وحفظ العمدة ومنهاج الفقه والأصول وألفية ابن مالك، وشرع بالاشتغال بالعلم في مستهل سنة ٤٦٨هـ، وكان أول شيء ألفه شرح الاستعادة والبسملة ((١٠)، وكان من علماء أهل زمانه بعلم الحديث وفنونه، وأخبر عن نفسه بقوله: (( رزقتُ ولله الحمد التبحر في سبعة علوم، التفسير، الحديث، الفقه، النحو، المعاني، البيان، البديع على طريقة العرب البلغاء لا على طريقة المتأخرين من المعجم وأهل الفلسفة، ودون هذه السبعة في المعرفة أصول الفقه والجدل والتصريف ودونها الإنشاء والترسل ودونها الطب)(١٩).

وظل طيلة حياته مشغوفاً بالدرس، مشتغلاً بالعلم، يتلقاه عن شيوخه، الذين بلغوا نحو ستمائة شيخ، نكتفي بذكر بعض منهم مَنْ كان له تأثير كبير في تكوين شخصيته العلمية، منهم: شهاب الدين الشارمساحي، وشرف الدين المناوي، ومحيي الدين الكافيجي الذي لازمه السيوطي أربع عشرة سنة، وأخذ عنه التفسير، والعربية، والأصول، والمعاني، وغيرها (۲۰)، ويعد السيوطي أحد نحاة المدرسة المصرية، وكان هناك كثير ممن تتلمذ على يديه، وأفادوا من بحر علمه الفياض ،منهم: إبراهيم بن عبد الرحمن الشافعي، وابن مطير، والمصادي وغيرهم (۲۱)، توفي السيوطي (في يوم الخميس، التاسع عشر من جمادي الأولى سنة إحدى عشرة وتسعمائة) (۲۲).

<sup>(°)</sup> ينظر: حسن المحاضرة: ١/٣٣٥، و الضوء اللامع: ١٨/٤، وبدائع الزهور: ١/٨٣، والبدر الطالع: ١/٣٣٣، والكواكب السائرة: ٢٢٨/١.

<sup>(</sup>١٦) الاقتراح في علم أصول النحو:٧.

<sup>(</sup>۱۷) ينظر: حسن المحاضرة: ۱۸۸/۱.

<sup>(</sup>۱۸) ينظر: معجم البلدان: ۸۰۵– ۸۰۲.

<sup>(</sup>١٩) الاقتراح : ٩، وينظر: حسن المحاضرة : ١٩٠/١.

<sup>(</sup> $^{'}$ )ينظر: الكواكب السائرة:  $^{'}$   $^{'}$  وينظر: حسن المحاضرة:  $^{'}$   $^{'}$ 

<sup>(</sup>۲۱) ينظر: حسن المحاضرة: ۱/۳۳۸.

<sup>(</sup>۲۲) الاقتراح: ۱۲.

#### ب - مذهبه النثري:

اتخذ السيوطي الأسلوب العلمي والطابع السهل غير المتكلف في غالبية كتاباته، واتخذ الأسلوب الأدبي في مقاماته، الذي جعله قادراً على استيعاب المعارف العلمية، إذ أثبت جدارته في ولوج أغلب الفنون، وحاول أن يصنف مرتبته في الإنشاء قائلاً: (( فلا أقول إن مرتبتي في الإنشاء والترسل تبلغ مرتبة الشهاب محمود، ولا ابن عبد الظاهر، ولا ابن فضل الله، بل هي دون ذلك في حد الوسط)(٢٣).

إما فيما يخصُ مقاماته، فتعدُ من أشهر المقامات التي ظهرت في العصور الوسطى، إذ إنّه دائرة معارف دينية ودنيوية، حافلة بالآيات القرآنية والأحاديث الشريفة، ومعلومات شتى في جميع العلوم، يقول محمود رزق سليم: (ومقاماته طريفة الموضوع، نعتقد أنه لم يكتبها إلا بعد تفكير وروية، وبعد رغبة مبيئة في ابتداع موضوعاتها بما لم يحم حوله سابق)(٢٠) ولمقامات السيوطي قيمة أدبية، فضلاً عن قيمتها الطبية التي تلفت الانتباه إلى النداوي بالأعشاب والنباتات في دقة علمية، ومقاماته أخذت طابع المنارات، كمقامة الرياحين، وبعضها أخذ القالب الوصفي، كما في مقامة روضة مصر، وبعض آخر تبدأ بآية قرآنية عن الموضوع، كالمقامة النيلية في الرخاء والغلاء، أمّا أسماء مقاماته؛ فقد حملت بعضها أسماء الأزهار كمقامة الرياحين، ومنها ما حمل اسم اليواقيت كالمقامة الياقوتية، ومنها حملت أسماء الأماكن، كمقامة روضة مصر، تحدث فيها عن جزيرة الروضة (مصر) التي سكنها في أواخر سني عمره، ومنها حمل طابع النقد كمقامة الكاوي في تاريخ السخاوي، وهذه التسميات لم توجد عند أصحاب المقامات قبل السيوطي، ولذلك فإن السيوطي كتب مقاماته في مختلف المناسبات التي جرت على الساحة المصرية في العصر المملوكي، وما حدث معه على صعيد حياته مختلف المناسبات التي جرت على الساحة المصرية في العصر المملوكي، وما حدث معه على صعيد حياته الشخصية، فجاءت تشخيصاً لما يحدث من ظواهر في عصره.

<sup>(</sup>٢٣) حسن المحاضرة: ١٩٨٨، وعصر سلاطين المماليك: ١٦/٥.

<sup>(</sup>٢٤) عصر سلاطين المماليك:٥/٢٧).

#### ٣- علم النص:

يُعدُ علم النص(textologle) حقلاً معرفياً جديداً في الدرس اللغويّ المعاصر، ولئن كان هذا المنهج حديث النشأة في مصطلحاته ومفاهيمه؛ فإن إرهاصاته الأولى تضرب بجذورها في أعماق الفكر الغربيّ القديم((حتى أن بعض الباحثين يعود إلى العهد الأرسطي))(٢٥)، والبعض الآخر يربطه بالبلاغة ربطاً وثيقاً، إذ يرى((أنه الممثل الحديث لها))(٢٦)، في حين أن المؤسسين لهذا العلم يحاولون جعله متماهياً مع الفكر البلاغيّ.

فينادي "فان دايك" (VenDijik)" ((بتحويل البلاغة إلى نظرية النص)) (٢٠٠) ، وأعلن ((أن البلاغة هي السابقة التاريخية لعلم النص، إذا نحن نأخُذ في الاعتبار توجيهها العام في وصف النصوص، وتحديد وظائفها المتعددة، لكننا نؤثر علم النص؛ لأنَّ كلمة البلاغة ترتبط حالياً بأشكال أسلوبية خاصة كما كانت ترتبط بوظائف الاتصال العام ووسائل الإقناع، وإذا كانت البلاغة قد أخذت تثير الاهتمام مجدداً في الأوساط اللغوية والأدبية، فإن علم النص هو الذي يقدم الإطار العام لتلك البحوث مما يشتمل على المظاهر التقنية التي لا تزال تسمى بلاغية)) (٢٨).

فيشير فيندايك إلى تجديد مصطلح البلاغة؛ لأنه ارتبط بمرحلة الدراسات اللغوية القديمة التي تعتمد مفاهيم ومصطلحات، وأدوات قديمة لم تعد مواكبة مع إيقاع التطور المعرفي(( فإحلال مصطلح علم النص محل البلاغة القديمة مؤشر ضروري للتحول في التاريخ العلمي، وانعطافه نحو أفق منهجي مخالف للمسار القديم))(٢٩).

كانت هذه بعض إرهاصات البحث النصي، أما عن نشأته الفعلية؛ فقد اجمع الباحثون على أنها كانت في نهاية النصف الثاني من القرن العشرين، ((وذلك على يد هاريس Harris Zellig"...وتطورت تلك الدراسات النصية في السبعينات على يد فيندايك الذي يعدُّ مؤسس علم النص)) (٣٠)، وهاليداي ورقية

لترابط النصي في ضوء التحليل اللساني للخطاب: ٤٣.

<sup>(</sup>٢٦) بلاغة الخطاب وعلم النص. د. صلاح فضل:٥.

<sup>(</sup>۲۷) نفسه:۲۲۳.

<sup>(</sup>۲۸) نفسه: ۲۲۳.

<sup>(</sup>۲۹) نفسه: ۲۲۳.

<sup>(&</sup>quot;) نحو النص (اتجاه جديد في الدرس النحوي):١١.

حسن (M.A.K.Halliday,R.Hasan) في كتابيهما الاتساق في اللغة الانجليزية " Robert de Beaugrand وعرفت هذه الدراسات بعدًها منهجاً كبيراً على يد دي بوجراند ودريسلر (et wolf Dresslar )،وهذه الأبحاث ساعدت على الانتقال إلى مستوى تحليلي أكبر هو مستوى النص، بعد أن أثبتت لسانيات الجملة محدوديتها في وصف بعض الظواهر التي تتجاوز حدود الجملة بعدّها لا تتوفر على وسائل كافية لمقارية هذه الظواهر، وفضلاً عن ذلك فإنّ ((كثيرًا من الظواهر التركيبية لم تفسر في إطار نحو الجملة تفسيراً كافياً مقنعاً، وكذلك الوصف في اللسانيات المعاصرة يمكن أن يعالج بطريقة أفضل إذا تم وصفه من جهة العلاقات القائمة بين الجمل في نص يتصف بالتماسك، لهذا أصبح عند كثير من اللسانيين المعاصرين ضرورة لا اختياراً))((۲).

o de la latitata de la lata de la La lata de l

وفضلاً عن ذلك؛ فإنَّ السبب الذي أدى للانتقال من مستوى الجملة إلى مستوى النص هو أنّ الجملة في المناهج البنيوية (( نالت كفايتها من التمحيص والدراسة من جميع نواحيها، وأن الوقت حان للانتقال إلى دراسة ظواهر لغوية أخرى، وهي النصوص بجميع أنواعها))(٢٦)، إلاّ أنّ هذا لا يعني أن ننظر إلى لسانيات الجملة على أنها علم نضج واحترق، وأن علينا أن نتجاوزه إلى واقع علمي جديد (٣٣)، بعد أن اكتشف علماء النص التداخلات المتشابكة بينه وبين علم النص؛ فالسياق الذي يُعدّ أهم فارق بينهما، نجده كذلك متضمنا في الجملة، إذ إنّ الفكرة القائلة بإمكان تحليل سلسلة لغوية (جملة – مثلاً) تحليلاً كاملاً من دون مراعاة للسياق، قد أصبحت في السنوات الأخيرة محل شك كبير (٤٠٠).

ويمكن أن نعزو نشأة هذا العلم إلى الرغبة الجامحة التي تملّكت علماء اللغة في تحقيق نوع من الكمال على مستوى التحليل النصبي، ووضع منهج يستوعب الظاهرة اللغوية في جميع جوانبها؛ فهم أدركوا جيداً النقائض الكامنة في المناهج السابقة لهذا المنهج، فشكلوا بذلك منهجًا جديدًا هجينًا، ومنفتحًا على العلوم الإنسانية الأخرى، والمعارف البشرية هو منهج علم النص، مهمته كما يرى صلاح فضل – وصف ((العلاقات الداخلية والخارجية للأبنية النصية بمستوياتها المختلفة))(٢٥).

وحاول بعض الباحثين العرب تأصيل هذا المنهج في ضوء التراث العربي القديم، إذ أنجزوا دراسات حوله، وكانت أغلبها تدور في فلك واحد، وهو الموازنة بين المبادئ الغربية التي جاء بها التي تصله بانسجام النصّ،

<sup>(&</sup>quot;١) علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات:١٤٣.

<sup>(</sup>٢١) مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقه: ٦٦.

<sup>(</sup>٢٢) ينظر: نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: ٦٩.

<sup>(</sup>٢٤) ينظر: تحليل الخطاب (بروان ويول):٣٢.

<sup>(</sup>٢٥) بلاغة الخطاب وعلم النص: ٣١٩.

والمعلومات المبعثرة في بعض المباحث العربية القديمة كالبلاغة والنقد والتفسير، وهذه المحاولة للربط بين التراث والنظريات الغربية المعاصرة، وهذا الربط يحتاج إلى فهم صحيح للقيم التراثية، وإلى معايشة واعية لمعطيات العصر الحديثة اللغوية والفكرية والثقافية، فلا يتعبد الباحث في محراب التراث منطوياً على نفسه غير عابئ بالحركات الفكرية في عصره، ولا ينجرف وراء التيارات الفكرية المعاصرة منصرفاً عما في تراثه من قيم فكرية ولغوية (٢٦).

وخلصت هذه المحاولات إلى أن دراسة انسجام النصوص الأدبية لم يكن غريباً عن الدرس النقدي العربي القديم إلاّ في الجهد، فقد كان فيها منصباً (على المستوى النحوي أو التركيبي القريب، دون أن يتجاوزه إلى النطاق الدلالي للفقرة الكاملة أو المتتالية النصية، فضلاً عن أنه لم يشمل نصاً تاماً في البلاغة القديمة، اللهم باستثناء حالة فريدة لم تتكرر ... نجدها عند البلاغي حازم القرطاجني في تحليله لأجزاء القصيدة))(٢٧).

ولما كان هذا العلم موضوعهُ الأساسي النص، يجدر بنا الإشارة بإيجاز إلى بعض التعريفات التي قدمت له من لدن علماء النص التي تتناسب مع طبيعة مفهوم المقامة، فلم يحظ النص بتعريف موحد ككثير من المصطلحات - فكل باحث يسلط الضوء على الجهة التي تتفق مع رؤيته المنهجية والمعرفية، فإذا نظرنا إلى تعريف جوليا كريستيفا (Julla Kristeva) للنص، نجدها تركز في البعد التناصي له؛ فهي تحدد النص (ركجهاز عبر لساني يعيد توزيع نظام اللسان بكشف العلاقة بين الكلمات التواصلية، مشيرة إلى سياقات مباشرة، تربطها بأنماط مختلفة من الأقوال السابقة والمتزامنة معها، والنص نتيجة لذلك، إنّما هو عملية إنتاجية) (٢٨)، وهناك مَنْ يرى أنّ النص مصطلح يطلق على المكتوب والملفوظ، وتظهر ملامح هذا التعريف على سبيل المثال عند جان ماري سشايفر ماري سشايفر ، وجورج مونان، شلوميت، وهاليداي ورقية حسن، وهيلمسلاف (٢٩)، فيعرفه جان ماري سشايفر بأنه (سلسلة لسانية محكية أو مكتوبة وتشكل وحدة تواصلية) (٠٠٠).

وذكر كلِّ من هاليداي ورقية حسن أنَّ كلمة نصِّ تُشير (رالي أيِّ فقرة مكتوبة أو منطوقة مهما كانت طولها، شريطة أن تكون وحدة متكاملة)) ((١٤)، وغير بعيد عن هذا التصوّر يحدد فان دايك النصّ بأنه (رمنطوقات لغوية مكتوبة مطبوعة، تستند إلى وصف نحوي أكثر ثراء لأبنية المنطوقة اللغوية)) (٢٤)، فإذا أنعمنا النظر في هذه

<sup>(</sup>٢٦) ينظر: نحو النص بين الأصالة والحداثة:١٧٨.

<sup>(</sup>٢٠٠) بلاغة الخطاب وعلم النص: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢٨) علم النص: جوليا كريستيفا: ترجمة فريد الزاهي ٢١٠.

<sup>(</sup>٢٩) ينظر: العلاماتية وعلم النص، منذر عيّاشي: ١١٩، ومعجم اللسانيات، جورج مونان: ٢٦٦، وانفتاح النص الروائي، سعيد يقطين: ١١، ونحو النص، د. أحمد عفيفي: ٢٢، ومن لسانيات الجملة إلى علم النّص (بحث منشور): ٢٨، ٢٨.

<sup>(&#</sup>x27; أ) العلاماتية وعلم النّص: ١١٩.

<sup>(</sup>۱٬ )نحو النص، د. أحمد عفيفي: ۲۲.

<sup>(</sup>٤٢) علم النص (مدخل متداخل الاختصاصات): ٧٤.

التعريفات نجدها تطلق على المكتوب، وعلى المنطوق (الشفوي) مع الاحتفاظ بتماسك أبنيته، وتحقيق وظيفته الاتصالية بين المبدع والمتلقى.

وثمّة تعريفات تنظر إلى النصّ على أنه المكتوب فقط، ومن القائلين بهذا الرأي على سبيل المثال بول ليكور فقد عرّف النص بأنه ((كل خطاب تثبته الكتابة)) وكذلك عند رولان بارت، فقال: إنّ النصّ هو الكتابة (غنه ومن تطبيقاته في الدراسات العربية قول رشيد بن جدو: إنَّ النص (( ما تتقرئ فيه الكتابة وتتكتب فيه القراءة)) وقد اتخذ المسلك نفسه كل من بشير إبرير والدكتور محمد مفتاح ( $^{(1)}$ ).

أما سعد مصلوح؛ فيعرف النص بأنه سلسلة من الجمل، كُلّ منها يفيد السامع فائدة يحسن السكوت عليها (٢٠٠)، ويعقب أحمد عفيفي على هذا التعريف قائلاً: إنَّ الجمل فيه تفقد خاصية الاتصال أو خاصية ارتباطها في سياق خطابي (٢٠٠)، ويعرف لفارنيش (H.Weirnich) النص بأنه (( وحدة كلية مترابطة الأجزاء فالجمل يتبع بعضها بعضاً وفقاً لنظام سديد؛ بحيث تسهم كل جملة في فهم الجملة التي تليها كما تسهم الجملة التالية في فهم الجملة السابقة عليها فهماً أفضل)(١٩٠)، ولفارنيش يشير في تعريفه إلى الارتباط الأققي في النص، وهو ما يقابل مصطلح الاتساق.

أما "بريكتر" (H.Brinker)؛ فيسلط الضوء في تعريفه للنص على العلاقات الدلالية والمنطقية المتضمنة فيه، فيرى أن النص هو (( مجموعة منظمة من القضايا أو المركبات القضوية يترابط بعضها مع بعض على أساس محوري – موضوعي من خلال علاقات منطقية دلالية)(٥٠)، وبرينكر يُشير هنا إلى مصطلح الانسجام.

وهارتمان (P.Hertman) نجده يركز في تعريفه للنصِّ في الجانب التواصليّ فهو (( علاقة لغوية أصلية تبرز الجانب الاتصاليّ والسيميائيّ) ومن هذه التعريفات نخلص إلى أهم العناصر المتوافرة في النصِّ وهي على الترتيب:

الجانب التناصيّ.

الجانب الاتساقيّ.

الجانب الدلاليّ.

<sup>(</sup>٤٢) من النص إلى الفعل (أبحاث التأويل)، بول ليكور :١٠٥.

<sup>(\*</sup> أ)ينظر: لذة النص، رولان بارت: ٢٨.

<sup>(</sup>٤٥)من لسانيات الجملة إلى علم النص: ٢١.

<sup>(</sup>٢٦) ينظر: نفسه: ٢٨، وتحليل الخطاب الشعري، د. محمد مفتاح: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤٧) ينظر: نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: ٢٤.

<sup>(</sup>۲۸) ينظر: نفسه:۲۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤٩</sup>) نفسه: ۲۵ – ۲۵.

<sup>(°)</sup> علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات: ١١.

<sup>(°</sup>۱)علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات:١٠٨.

الجانب الاتصاليّ.

وهذه الجوانب جميعها، نجدها متحققة في تعريف"دي بوجراند ودريسلر" للنص؛فهو عنده (رحدث تواصليّ يلزم لكونه نصاً ، أن يتوفر له سبعة معايير للنصية مجتمعة، ويزول عنه هذا الوصف، إذا تخلف واحد من هذه المعايير) (٥٢)، وهذه المعايير ستكون موضوع دراستنا في المقامات.

وستقوم الدراسة على تعريف للنصّ يوافق طبيعتها، أو على الأقل يتمتع بأكبر قدر متاح من الدقة والشمولية، وهو تعريف سمير حجازي في الملحق الخاص بالمصطلحات الأدبية ضمن كتابه (المدخل في مناهج النقد الأدبي)، فالنص عنده (رنتاج تاريخي للكتابة التي تم تنظيمها وفق بداية ونهاية، أو كل ما يبدي قابلية لبناء بنية داخلية، تتميز بقدر من المتانة، تمكنها من مقاومة الوقائع اللسانية الاجتماعية والنفسية، أما الكتابة، فتتميز بالانفتاح، والسيولة، وقوة النفوذ أمام مختلف المؤثرات الخارجية) (٥٠)، وهذا التعريف يركز في الطابع الكتابي للنصّ من جانب، ويشير من جانب آخر إلى المعايير النصية التي أفردها دي بوجراند، وسارت عليه كلّ الدراسات في علم النص، فالنص عندنا هو المكتوب والمنطوق، وكلّ ذلك ينسجم مع مقامات جلال الدين السيوطي.

وبعد هذا العرض لهذا المفهوم، فقد تبادر إلى الذهن سؤال مهم هل المقامات نصوص؟ علماً أن الجواب عن هذا السؤال يحدد صحة هذه الدراسة من عدمها، لقد استقر عندنا في ضوء التعريف الذي تبناه البحث أن النص هو المكتوب والمنطوق، ووفاقاً لهذا الفهم، فالمقامات نصوص لا إشكال في ذلك؛ لأنها مكتوبة منطوقة.

<sup>(°</sup>۲) نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: ۷٥.

<sup>(°</sup>۲)مدخل إلى مناهج النقد الأدبي المعاصر مع ملحق قاموس المصطلحات الأدبية، د. سمير حجازي:١٦٦.

### الفصل الأول الاتساق النّصيّ وآلياته

ويتضمن:

ـتوطئة

المبحث الأول: الاتساق الصوتي والعجمي

المبحث الثاني: الاتساق النحوي

الفصل الأول الاتساق النصي وآلياته

نوطِئة :

إن الاتساق النصي هو موضوع أساس في اللسانيات الحديثة التي أخذت على عانقها في سبيل التكون والتأسيس والتطور، الانطلاق من فرضية التوسع، إذ توجب عليها الانتقال من دراسة الجملة بوصفها وحدة لغوية كبرى، تبنى عليها نظريات اللغة، يمتاز بكل خصائص ومميزات الاتساق والانسجام.

وهو ما تقوم عليه كل الدراسات الحديثة والابحاث اللغوية المعاصرة، لأنه بنية منتظمة متسقة ومنسجمة، تحتكم إلى علاقات معينة بين متتالياتها الجملية في أداء معناها، بالصورة التي تكون فيه قابلة للقراءة والفهم والتأويل؛ إذ يمثل الاتساق المعيار الأول من المعايير النصية السبعة التي وضعها (دي بوجراند) وقد نال هذا المصطلح عناية كبيرة من قبل اللسانيين النصيين، بتوضيح مفهومه وأدواته وإبراز عوامله وشروطه، ولم يتفق الباحثون

والدارسون حول المصطلح العربي المقابل له. والمخطط الآتي يوضح المصطلحات العربية المقابلة للمصطلح الإنكليزي (COHESION) التي وضعها الباحثون والدارسون.

الاتساق : محمد خطابي (٥٤).

النضام: تمام حسان ،إلهام أبو غزالة ، على خليل حمد.

التمامك : محمد خطابي ، فالح بن شبيب .

Cohesion

الربط : سعيد حسن بحيري

سيرك : تمام حسان ،سعد مصلوح ، محمد العبد، (٥٥) محمد سالم أبوعفرة (٥٦)،

لالين البطاشي (٥٠)، نادية رمضان (٥٨)،أحمد عفيفي (٥٩).

الإتناكيق : يوسف نور عوض <sup>(٦٠)</sup>.

الترابط الرصفي :أحمد محمّد عبد الرّاضي، عمر عطاري (١١).

ولم يكتب الشيوع والانتشار لأيِّ مصطلح كما كُتِبَ للاتساق ،وذلك لتداوله ، وقرب هذه الترجمة إلى المفهوم المراد ، فضلاً عن كثرة شيوعه في الدّرس اللسانيّ الحديث (١٢)؛ولأنَّ مصطلح الاتساق، من معانيه في العربية الجمع والانضمام والامتلاء والانتظام، ولكون محمد خطابي أول مؤلف استعمل مصطلح (الاتساق) في كتابة لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب لذلك استعملت هذه التسمية دون غيره بسبب الشيوع والقدم كما أسلفنا.

والحقيقة أنه لامشّاحة في تعدد التسميات للمسمى الواحد، إذ كل تسمية تعبر عن وجهة نظر الباحث أو الدارس في النظرة الوظيفية التي يؤديها هذا المصطلح؛ لأنها تشير إلى معنى الترابط أو التماسك بين الكلمات أو الجمل وغيرهما من أجزاء النص، إذ لا يتحقق ذلك في نص ما إلا باستعمال العناصر اللغوية التي تساعد على ذلك، فالمتكلم (المرسل) يهدف عند صياغته نصاً لغوياً إلى إرسال رسالة للمخاطب (المتلقي)، وقد تعبر تلك الرسالة عن انفعال أو شعور القائل تجاه أمر معين، وهو ما يوضحه المخطط الآتي (٦٣):

\_

<sup>(°°)</sup>ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: محمد خطابي: ١١، وهذا الرأي هو متابعة لهاليداي ورقية حسن في كتابهما الاتساق في الإنجليزية الذي كان كتابه لسانيات النص عبارة عن شرح لهذا الكتاب.

<sup>. 1</sup> الدرس النحوي النصي في كتب إعجاز القرآن الكريم : 1 الدرس النحوي النصي في كتب ا

نظر: السبك في العربية المعاصرة :محمد سالم أبو عفرة : ٢.

نظر : علم لغة النص والأسلوب: نادية رمضان : ٢٦ .  $^{\circ \circ})$ 

<sup>(^^)</sup> ينظر :الترابط النصي في ضوء التحليل النصي للخطاب: خليل البطاشي : ٦٦

<sup>(</sup>٥٩) نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي : ٩٠.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: علم النص ونظرية الترجمة: يوسف نور: ٤٩.

<sup>(</sup>١) ينظر: نحو النص بين الأصالة والحداثة :احمد الراضي: ٨٦.

<sup>(</sup>١٢) ينظر: مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقه: ٨٤.

<sup>(</sup>۱) ينظر: لسانيات النص، محمد خطابي: ۱۲، من أنواع التماسك النصبي (التكرار، الضمير، العطف) (بحث منشور): أ. م. مراد حميد عبد الله: ٥١.

ما يلحظ على هذا المخطط أنَّ الاتساق شرط ضروري التحديد ما هو نص وما هو ليس نصاً، فإذا توافرت وسائله كان المقطع اللغوي كلاً موحدًا، وإذا افتقر إليها أصبح جملاً غير مترابطة (لا نص) وهذا يؤدي بالقارئ إلى رفضه، لعدم فهمه، وذلك لغياب الاتساق، ولعل هذا ما قصده ابن رشيق القيرواني (ت ٤٥٦هـ) بقوله في باب النظم: ((إذا كان متنافراً متبايناً عسر حفظه، وثقل على اللسان النطق به، ومَجَّتُهُ المسامع، فلم يستقر فيها منه شيء))(١٠١)؛ ففي المقولة إشارة إلى الاتساق(\*) في الكلام لكنه يختلف عن الوحدة العامة للنص التي نتوصل إليها عن طريق الأنماط التنظيمية الكبرى لجميع الأفكار في النص. ويتبنى البحث الفهم الذي يجعل الاتساق مرتبطاً بالجانب الشكليّ للترابط النصي جاعلاً الاتساق بوصفه أقدم مصطلح عربي مقابلاً للمصطلح الانكليزي (COHESION).

أما مفهوم الاتساق عند النصيين؛ فهو (رما يترتب على إجراءات تبدو بها العناصر السطحيّة على هيئة وقائع يؤدي السابق منها اللاحق، بحيث يتحقق لها الترابط الرصفيّ، إذ يمكن استعادة هذا الترابط على هيئة نحوية للمركبات والتراكيب والجمل، وعلى أمور، مثل: التكرار، والألفاظ الكنائيّة، والإحالة المشتركة -Co) (reference، والحذف والروابط) (من أو هو (رخاصية دلالية للخطاب؛ تعتمد على فهم كل جملة مكونة للنص في علاقتها بما يفهم في الجمل الأخرى) (من وبذلك فالاتساق مظهر من مظاهر عملية إنتاج النص الكبرى التي تشتمل على عناصر أخرى سياقية.

ويرى أسامة عبد العزيز جاب الله أنّ الاتساق هو ذلك التماسك بين الأجزاء المشكلة لنص ما، ويكون مناط العناية فيه منصباً على الوسائل اللغوية التي تربط بين العناصر المكونة للنص، مثل: الإحالة، والعطف، والضمائر، والاستبدال، والحذف، والمقارنة، وغيرها من الوسائل، ويرى أنّه إحكام علاقات الأجزاء، ووسيلة ذلك إحسان استعمال المناسبة المعجمية من جهة، وقرينة الرّبط النحوي من جهة أخرى، واستصحاب الرتب النحوية، حيث تدعو دواعي الاختيار الأسلوبيّ، ورعاية الاختصاص، والافتقار في تركيب الجمل (٢٠٠).

<sup>(</sup> $^{"}$ ) العمدة في محاسن الشعر وأدبه ونقده، ابن رشيق القيرواني:  $^{"}$ 

<sup>(\*)</sup> إن أول من أطلقه هو د. محمد خطابي في (لسانيات النص) ويعد كتابه هذا من أقدم مصادر الدراسات النصية الحديثة.

<sup>(° )</sup> الاتساق في العربية: ٢٧، ينظر: الإحالة دراسة نظرية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢١) بلاغة الخطاب وعلم النص، د. صلاح فضل: ٢٤٥.

<sup>(</sup>۱۲) ينظر: نظرات في مصطلحات اللسانيات، د. أسامة عبد العزيز جاب الله، www.alfaseeh.com.

وفي إطار هذه المعالجات؛ فإنّ البحث سيعمد إلى الكشف عن وسائل الاتساق الموجودة في مقامات السيوطيّ من النظر إلى بنية النصّ من الداخل، وهذا يقتضي وضعاً وتحليلاً للنظام الذي تأتلف فيه البنى النصية، بحيث يتم تمحيص علاقات الارتباط الأفقية التي تتشأ بين مكوناتها، وبيان مقوّماتها التي تحكم النص (٢٨).

وبعد هذا العرض الموجز لبعض مفاهيم الاتساق أقول إنَّ الاتساق يمثل دعامة أساسية من دعائم الدرس النصيّ، ويدرس الروابط التي تجعل من النص متسقًا، فهو يتصل بالاتساق النصي داخل النص، ويرتبط بالوسائل والروابط الصوتية السطحية، أذن هو مصطلح لصيق بدراسة البنية السطحية للنص، وتتحدد مهمته في توفر عناصر الالتحام، وتحقيق الترابط بين بداية النص وآخره من دون الفصل بين المستويات اللغوية المختلفة، هذا الترابط هو الذي يخلق بنية النص، ويحقق استمراريته.

وقد اختلف الدراسون في تحديد وسائل الاتساق النصي، لذلك اعتمدت على نصوص المقامات في تحديدها، وهي تتوزع على ثلاثة مستويات (صوتيّ، معجميّ، نحوي)، وكل منها يرتكز على وسائل عدّة ومظاهر لغوية تتسج العلاقات بين البنى الداخلية وبين وظائفها:

#### المبحث الأول الاتساق الصوتيّ والمعجميّ

ولاً: الاتساق الصوتي:

وطئة:

من المعروف أنّ اللغات تختلف في نظامها اللغوي العام، فلكل لغة خصائصها التي تميزها من غيرها من اللغات، وعلى ذلك فإن العناصر الصوتية تختلف من لغة لأخرى. فضلاً عن ذلك فإنّ اللغة العربية لغة ذات طبيعة ايحائية، إذ إنّ (لكل نوع من الحروف والأصوات وظيفة في تكوين المعنى وتثبيت أصله وتتويع شكله

<sup>(^</sup>۱^) ينظر: نسيج النص: ٢٥، نظام الارتباط والربط في تركيب الجملة العربية، د. مصطفى حميدة: ٢.

وألوانه مع تتاسب بين أصوات اللغة وأصوات الطبيعة وتوافق بين الصورة اللفظية والصورة المعنوية المقصودة (٦٩).

صبَّتْ الدراساتُ الغربيةُ في علم النَّصِّ جُلَّ عنايتِها على وسائلِ الربطِ المعجمي والنحوي ، ولم تلتفت إلى الاتساق الصوتى وأدواته كثيراً إلَّا ما جاء منه عند ديبوجراند ودريسلر من إشاراتِ قليلةِ إلى مصطلحات الوزن والقافية والتنغيم وأهمِّيَّتِها في سبك النصوص(٧٠) . وقد سار أغلب الباحثين العرب على هذا ، حتى تنبَّه بعضهم مؤخَّراً إلى أنَّ ما جاء في كتب البلاغة العربية عن السَّجْع والجناس ، وعلاقة الفقرات المسجوعة والمتجانسة ببعضها صوتياً مما يمكن دراسته في علم النص تحت مصطلح الاتساق الصوتي ، بعد دمجها بالإشارات التي جاء بها ديبوجراند ودريسلر فضلاً عن إضافة عنصرين آخرين عدُّوهما من وسائل الربط الصوتى وهما: التوازي ، واللزوم (٧١).

ويظهر أنَّ سبب عدم التفات علماء النص الغربيين إلى عنصري السجْع والجناس -وهو ما يراه الدكتور حسام أحمد فرج- أنَّهما مقصوران على اللغة العربية دون غيرها من اللغات<sup>(٧٢)</sup> . أما في الدارسات العربية، فقد عَنِيَ الباحثون بترجمة النتاج الغربي في اللسانيات النصية أوِّلاً ، قبل البدء بمرحلة التأليف والتأصيل في التراث والتطبيق على النصوص العربية واضافة ما يمكن إضافته إلى هذا العلم ؛ لذلك جاء الحديث عن الاتساق الصوتى ووسائله متأخراً عندهم .

يتبيَّن مما سبق اقتراب مصطلح الاتساق الصوتي من علم البديع ، أحد علوم البلاغة العربية الثلاثة، الذي استقر الأمر به سابقاً أنَّ وظيفته هي تحسين الكلام (٧٣)، ولكن ما لبث أن أصبح له عند المحدثين ((أفق جديد من منظور اللسانيات النصية ، وهو فاعلية البديع في ربط أجزاء النص)) $(^{(\gamma)}$ .

أما فائدة هذه الوسائل البديعة في الدراسات النصِّيَّة فهي تكمنُ في أنَّها يمكن أنْ تُصَيِّرَ النصوصَ المقروءة والمسموعة نصوصاً متَّسقة صوتياً ، بما تضفيه عليها من جمالية موسيقية ، ونمط إيقاعي منتظم (٢٥) ، يبرزهما تكرار الأصوات ، مكوناً وحدة صوتية في النص الواحد ، أو توازي الكلمات والجمل في المقاطع والتراكيب، ما

<sup>(</sup>٦٩) فقه اللغة وخصائص العربية، د. محمد المبارك: ٢٦٣.

<sup>(&</sup>quot;) ينظر: مدخل إلى علم لغة النص تطبيقات لنظرية روبرت ديبوجراند وولفجانج دريسلر، د. إلهام أبو غزالة، وعلى خليل حمد : ١١٥ - ١١٨، وعلم لغة النص النظرية والتطبيق، عزة شبل محمد : ١٢٥ ، ونظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري: ١١٦ .

<sup>(&#</sup>x27;') يُنظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق: ١٢٥- ١٤١، ونظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري: ١١٦ –

<sup>(</sup>٧١) ينظر : نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري : ١١٧ .

<sup>(</sup>٧٣) يُنظر : مفتاح العلوم : ٥٣٢ ، وجواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ، السيد أحمد الهاشمي : ٢٩٨ .

<sup>(</sup> $^{v_{1}}$ ) البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية :  $^{v_{1}}$ 

<sup>(°°)</sup> ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق: ١٢٠ .

يجعل المؤدي والمتلقي يستمتعُ بهذه النصوص ، ويُقرِّبُ إليه بالاشتراك مع وسائل الاتساق الأخر - النحوية والمعجمية - الوصول إلى الغرض المنشود من الرسالة (معنى النص) .

١-السجع:

هو تواطؤ الفواصل بين النثر على حرف واحد، أي الأصل فيه الاعتدال في مقاطع الكلام (٢١)، ومعناه في السنة علماء البيان اتفاق الفواصل في الكلام المنثور في الحرف أو الوزن أو في مجموعهما (٢٧)، والسجع في النثر كالقافية في الشعر (٢٨)، ويستعمل من الناحية الشكلية المتمثلة في الزخرف اللفظيّ لتزيين الأسلوب (٢٩)، وهو يُسهم مباشرة في جعل المتلقي قادراً على الحفظ (٨)، وتعد النهايات المتشابهة التي يخلقها السجع من الوسائل القوية لإقناع المتلقي، والاقتناع عن طريق السجع من المفاهيم الثابتة في الثقافة العربية خاصة، إذا كان بين الكلمتين المسجوعتين علاقة دلالية، وتكون الأسجاع ساكنة موقفا عليها؛ لأنّ الغرض من ذلك أنْ يُزاوج بينها (١٨)، والمقامات زخرت بالسجع، الذي أضفى نغماً موسيقياً للنصّ، فشدَّ انتباه القارئ، وعمد إليه السيوطيّ في مقاماته؛ ليزيد في قوة اتساق نصوص المقامات وترابط أجزائها، ومن أنواع السجع في المقامات ما يأتي:

#### الوع الأول: السجع المطرف:

هو ما تتفق فيه الكلمتان في حروف السجع لا الوزن، أي أن يُراعى الحرف الأخير في الكلمتين قرينتين من غير مراعاة الوزن (٨٢)، وقد ورد هذا النوع في المقامات بنحو كثيرًا، ومن الأمثلة على ذلك قولُهُ:

١-((فقامَ النرجسُ على ساقٍ، ورمى الورد منهُ بالأحداقِ، وقالَ: تجاوزت الحدَ يا وردُ، وزعمَت أنّكَ جمعٌ في فرد).
 فَرْدِ))(^^^)،وقع السجع في لفظتي(ساق، الأحداق)،و(تجاوزت، زعمت)،و(الحد، ورد، فرد).

٢-((قالَ البانُ: ودهنيً نافعٌ لموضعِ كُلِّ وجعٍ باردٍ، وتحت ذلك صورٌ كثيرةُ المواردِ، من الرأسِ والأذنِ، والضرسِ، و فقارَ المفلوج))(١٠٠)، وتحقق السجع في كلمتي (بارد، الموارد).

<sup>(</sup>۲۱۰/۱: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر (1./1.)

<sup>(</sup> $^{VV}$ ) ينظر: الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: $^{T}$ -11-19.

<sup>(</sup> $^{\wedge \wedge}$ ) ينظر: مفتاح العلوم: ٤٣١، والإيضاح في علوم البلاغة:  $^{\wedge \wedge}$ 0، أسرار البلاغة: ١١-١٦.

<sup>(</sup>۷۹) ينظر: استراتيجيات الخطاب (مقاربة لغوية تداولية): ۹۸.

<sup>(^^)</sup>ينظر: الاتساق في نهج البلاغة دراسة في ضوء لسانيات النص(رسالة ماجستير) رائدة ناظم: ٩-١١.

<sup>(^</sup>١)ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري:١١٧.

<sup>(^</sup>۲) ينظر: نهاية الأرب في فنون الأدب:٧/٥٠٠.

<sup>(^^</sup>٣) المقامات: ٢١.

<sup>(</sup>۸٤) نفسه :۲۸.

٣-((روضة ذاتَ محاسنَ، فيها أنهارٌ من ماءٍ غيرِ آسنِ، وأشجارٌ تُنْبِتُ أفانينَ الأحاسنِ، وأزهارٌ مابين مفتوحِ العينِ ووَسنٍ، أطيارٌ ترنمَتْ بلغاتٍ يعجبُ منها كُلُّ فصيحٍ ولَسنُ)) (^^)، وقع السجع على طول هذا النص بتكرار حرف النون مما أعطى للنصّ نغمة موسيقية، وفضلاً عن ذلك حققت الاتساق الصوتي بين أجزاء النصّ، والكلمات التي وقع بينها السجع هي (محاسن، آسن)، (الأحاسن، وسن، لسن).

#### النوع الثاني: سجع الترصيع:

وهو أن يتفق آخر القرينة من اللفظ مع نظيرتها في الوزن والروي ( $^{(7)}$ ) ويعني ذلك مقابلة كل لفظ على وزنه ورويه ((فهو أحسن وجوه السّجع)) $^{(7)}$  والغاية من استعمال مثل هذا النوع من السّجع هي ((المقاربة بين الكلام بما يشبه بعضه بعضاً)) $^{(6)}$  ((وهو أن الألفاظ مستوية الأوزان متّفقة الأعجاز)) $^{(6)}$  وهذا النوع من السجع نجد صورته حاضرة في جميع مقامات السيوطي، وسنذكر بعض النماذج التي تؤكد هذه الصورة من السجع كما بأتي:

1-((الزعفران :أنت ثالثُ المراتبِ ،ثابثُ المناقبِ، حبيبٌ لكُلِّ صاحبٍ ، لذيلِ الفضلِ ساحبِ))(10)، ناحظ الترابط بين الألفاظ المسجوعة، وكيف أنها جاءت متسقة على نسق واحد، ممّا أسهم في الاتساق الصوتي عن طريق الوزن والروي في كلمتي (المراتب، المناقب)، و (صاحب ، ساحب).

٧-((بنى الله جنة عدْنٍ مِنْ ياقوتة حمراء، ولَبنَة من زبرجدة خضراء، ولبنة من درة بيضاء))، تحقق الاتساق الصوتي في هذا المثال، ممّا نلحظه في الألفاظ المتساوية الأوزان، إذ إنَّ جميع الألفاظ على وزن واحد وهو (فعلاء)، وكذلك متفقة الإعجاز كما هو في الألفاظ(حمراء، خضراء، بيضاء)، وفي هذا المثال استعمل السيوطيّ سلاسل من السجع، اي استمرار السجع لأكثر من كلمتين، وهذا يدلُّ على قوة الاتساق الصوتي في اتساق نصوص المقامات وترابط أجزائها، والسجع إمّا أنْ يكون قصيراً ، وهو أنْ تكون كل واحدة من السجعتين مؤلّفة من ألفاظ قليلة ، وكُلّما قلّت الألفاظ كان أحسن ؛ لقرب الفواصل المسجوعة من سمع السامع ، وهذا النوع أوعر السجع ، وأبعد متناولا ولا يكاد استعماله يجيء إلّا

<sup>(</sup>۸۰) نفسه :۱۸۳.

<sup>(</sup> $^{\Lambda^{1}}$ )ينظر: زهرة الربيع في شواهد البديع:  $^{\Lambda^{1}}$ 

<sup>(</sup>۸۷) كتاب الصناعتين: ۲٦٣.

<sup>(</sup>٨٨) نقد الشعر، قدامة بن جعفر: ٨٥.

<sup>(^</sup>٩^) نهاية الأرب في فنون الأدب:٧/٢٠، ونهاية الإيجاز في دراسة الإعجاز: ٧١، وينظر: مفتاح العلوم، السكاكي: ٢٠٣.

<sup>(٬</sup>۰) المقامات: ٦٩.

نادرًا ؛ وذلك لأنّ المعنى إذا صِيغ بألفاظ قصيرة يصعب إتيان السجع فيه ؛ لقصر تلك الألفاظ ، والطويل هو ضد الأوّل ((٩)) ، ومن السجع القصير كما في قوله : ((كانتْ دارُ ملكِ وخلافةٍ ، ومسكنُ علماءٍ أعلامٍ ومجلسُ قضاةٍ وحكامٍ)) ((١٠) ، أو طويل كقوله ((فمن سبقَتْ لهُ السعادةُ أطاعَ ودخلَ الجنانُ ، ومن سبقَتْ لهُ الشعادةُ أطاعَ ودخلَ الجنانُ ، ومن سبقَتْ لهُ الشعادةُ عصى وأدخلَ النيرانَ)) ((١٠) ، وكذلك متوسط كقوله : ((فسرَ قومٌ من العلماءِ الثمراتِ بالأولادِ؛ لأنّهُم ثمراتُ الفؤادِ والأكبادِ ، ومصابهُم أعظمُ مصاب)) ((١٠) .

#### ٢ الجناس:

هو فن من فنون علم البديع، ومُحَسِّن من مُحَسِّناتِه اللفظية، إذ قيل فيه إنَّهُ: ((من الحلى اللفظية والألوان البديعية التي لها تأثير بليغ، تجذب السامع، وتحدثُ في نفسِه ميلاً إلى الإصغاءِ والتَّلدُّذِ بنغمتِه العذبة، وتجعلُ العبارةَ على الأُذنِ سهلةً ومستساغةً، فتجدُ من النفس القبول، وتتأثرُ به أيَّ تأثير، وتقع من القلب أحسن موقع) (٥٩)، ولم يختلف البلاغيون جميعهم في مفهوم الجناس، إذ إنَّهُ اتفاقُ لفظين أو أكثر في أنواع الحروف، وأعدادها، وقرتيبها، أو في بعضها، مع اختلافهما في المعنى (٢٦)، وفي مصطلح علماء البيان ((هو أن تتقق اللفظتان في وجه من الوجوه ويختلف معناها) (٧٩)، و يضفي هذا الفنُ البديعي الاتساق والانسجام على النصوص التي يَردُ فيها، ولهذا أنتبه اللبلاغيون القدامي عليه؛ لأهميتِه، ودليل ذلك إطلاقُهم مصطلحَ الجناس

<sup>(</sup>١٩) ينظر: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: ٢٥٧/١.

<sup>(</sup>۹۲) المقامات:۱۸۸.

<sup>(</sup>۹۳) نفسه: ۲۵۰.

<sup>(</sup>۹٤) نفسه :۲۱۸.

<sup>(</sup>٩٥) البديع في ضوء أساليب القرآن:١٨٥.

<sup>(</sup>٩٦) ينظر: البديع: ٢٥، والصناعتين: ٣٢١، والعمدة في محاسن الشعر، وآدابه، ونقده،: ١/١٦، فن الجناس بلاغة-أدب-نقد:٣، والبديع في ضوء أساليب القرآن: ١٥٩.

<sup>(</sup>۹۷)الطراز: ۲/۸۵۱.

عنواناً لهذا الفن، هذا المصطلح الذي يوحي بمعنى الترابط والتشاكل بين شيئين أو أكثر (٩٨)، وهو أسلوب يتطلب المهارة والبراعة في تذوق الموسيقى اللفظية (٩٩).

a locales de la calecte de

#### ألْوٍ فِي الاتساق الصوتى:

للجناس أثرٌ بينٌ في اتساق النصوص ووسْقِها صوتياً ، فضلاً عن كونه أداة يُتمَلَّحُ بها في قراءة النصوص ، ويتوصل بها إلى المعنى المنشود ، فنطق كلمتينِ في جرْسٍ موسيقيٍّ متماثلٍ كلِّياً أو جزئيًا ، تقعانِ في سياقِ جملٍ ذات بنية نصيَّة موحدة ، من شأنِه أن يجعَلَ المتلقيَ يعودُ بذاكرتِهِ إلى الكلمةِ التي نُطقتُ أوَّلاً ، رابطاً إيَّاها بالثانية ، هذا الرَّبطُ يَحْدثُ بفعل الاتساقِ الصوتي الذي حقَّقهُ تكرارُ الإيقاعِ الموسيقي لحروف الكلمة الأولى ، فتكرار الأصوات نفسها (( يجذبُ الانتباه ، ويعزز دلالة النغم ، ويؤلف نوعاً من الانسجام الصوتي المحبب))(١٠٠٠)الذي تطرب له الآذانُ وتستمتع به الأسماع ، وتزداد به رغبة المتلقي في متابعة النَّصِّ .

وفي لسانيات النص تَنَبَّعَ بعض الباحثين أثرَ الجناس الصوتي في اتساق النصوص ، وخاصة النثرية منها ؛ لأنها ((تتخذ من العناصر الصوتية وسيلة تخلق موسيقى في النثر توازي موسيقى الوزن والقافية في الشعر ، مراعاة لعملية التلقى وعمليتى الحفظ والرواية))(١٠٠١).

أما ما دعا الباحث إلى دراسة هذا الفن البديعي دراسة اتساقية نصبية ، فهو ما يمكن أن تتركه الكلمات المتجانسة على النص من وحدة الإيقاع والجرس ، ومن ثَمَّ أهمية هذه الوحدة الصوتية في خلق اتساق النص والربط بين عناصره ، فالجانب الصوتي ((يكاد يكون هو الركيزة التي يعتمد عليها فن الجناس ، وما الجانب الصوتي إلا الإيقاع Rhythm أو النغم ، أو الترديد الموسيقي ، فالكلمتان المتجانستان تجانساً تاماً ، هما في الواقع إيقاعان موسيقيان ترددا في مساحة البيت الشعري أو الآية القرآنية أو الجملة النثرية البشرية ، وكذا الكلمتان المتجانستان تجانساً ناقصاً ، فالنقص في الجناس يلبي حاجة النفس إلى الإيقاع المتباين ، كما يلبي الجناس التام حاجتها إلى الإيقاع الواحد المتكرر))(١٠٠٠) .

ومقامات السيوطي حوت عدداً كبيراً من أنواع الجناس وتصنيفاته (التام وغير التام)،وعن الجناسين تتشعب تفريعات عدّة (۱۰۳)، وهو ما يوفر الإيقاع الصوتي المتجانس في نصّ المقامة، وسنذكر أنواع الجناس على النحو الآتى:

<sup>(</sup>٩٠) ينظر: جنان الجناس في علم البديع:١٠، والبديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية:١٣١.

<sup>(</sup>٩٩) ينظر: موسيقي الشعر: ٤٣.

 $<sup>( \ \ \ \ \ )</sup>$  تمهيد في النقد الحديث ، روز غريب : ۱۷۷ .

<sup>( &#</sup>x27; ' ) علم لغة النص النظرية والتطبيق : ١٣٠ .

<sup>(</sup>۱۰۲) البديع تأصيل وتجديد ، د. منير سلطان : ۸۲ .

<sup>(</sup>١٠٢) ينظر: التلخيص في علوم البلاغة :٣٨٨–٣٩٦.والعمدة:١/١٣١ - ٣٣٢،وفنّ الجناس:٥٧ومابعدها.

# الوع الأول: الجناس النام:

هو مااتفق ركناه لفظاً واختلفا معنى بلا تفاوت في تركيبهما ولا اختلاف في حركتهما (١٠٤)،هو الاتفاق في عدد الحروف، وهيئاتها،وترتيبها،وهذا النوع حاضرً في المقامات كما في قول السيوطي:

1 - قال النرجس ((وإنَّ قُلتَ: إنك النافع في العلاج، فكم لك في منهاج الطب منهاج))(١٠٠)، جاء الجناس في كلمتي (منهاج، منهاج) فننظر إلى اللفظين متفقتين في اللفظ مختلفين في المعنى، أذ إنَّ الأولى تعني المنهج والقانون الطبي، في حين الثانية تعني من الطّريق الواضِحُ (١٠٠١).

٧-((لأنَّ له أجرين فلا جرم أنَّ حاز صاحبهُما شرفًا، ورف ظلها الوارف عليه حين رَف، ولم شعثَه ورَفًا، وأيقن منهما بفرج شَفًا، لابشَفًا جُرُف؛ بُوعدت جُرُفا))(١٠٠١)، والجناس في هذا النص جاء في كلمة (الرَف) التي تعني اضطربت وتحركت حين أخذته الحمى، و(الرَفًا) يُقال رَفًا الثوب: أصلحه وضم بعضه إلى بعض، ويُقال رَفًا فلانا: أزال فزعه وسكنه من الرعب(١٠٠٨).

٣-وفي الحمى قال((ولوفور مغاليها لمغاليها، وقور معانيها عند معانيها، رغب جماعة من السلف فيها، ودعت طائفة من الصحابة بملازمة الحمى لها إلى توفيها، وتلقوا نشر الحمى بالنشر والطيّ)) (١٠٩)، نجد أحتواء هذا النص على الجناس في الكلمات (معانيها، ومعانيها) وفي (نشر، والنشر) فالأول (نشر) تعني لانتشار، اما الثاني (بالنشر) أي الرَّيحُ الطَّيبةُ يعني ريحُ المِسك (١١٠).

# النوع الثاني: الجناس غير النام:

الجناس غير التام: هو ((مقطعان صوتيان مختلفان في الإيقاع مختلفان في المدلول))(۱۱۱) وسيتناولها البحث هنا على النحو الآتي:

# الأولاً-الجِناسُ المُحنف:

<sup>(</sup>۱۰۰) ينظر: فن الجناس:٦٢.

<sup>(</sup>۱۰۰) المقامات: ۲۲.

<sup>(</sup>١٠٦) ينظر: العين: ٢٧١/٤.

<sup>(</sup>۱۰۷) المقامات :۱٥٤.

<sup>(°)</sup> ينظر: المعجم الوسيط:٢٤٢-٢٤٣.

<sup>(</sup>١٠٩) المقامات: ١٥٩.

<sup>(</sup>۱۱۰) ينظر:العين:١/٤.

<sup>(</sup>۱۱۱) البديع تأصيل وتجديد، د. منير سلطان: ٧٦.

وهو أن يختلف فيه اللفظان في هيئات الحروف أو الحركات، وسمي أيضاً:جناس التحريف ،والمغاير والمختلف (١١٢)، وسمي الناقص ؛ وهو أن يختلف الفظان المتجانسان في عدد حروفهما وحركاتهما ؛لأنّه لو اتفقت حركات الحروف في الكلمتين لكان جناساً تاماً (١١٣)، ويكون على أنواع منها:

أ-أنّ يكون الاختلاف في هيئة الحركة فقط:(١١٠)

1-((وتلبسنا من خلع الملاحة ماضفاً، وتعفو عمّا صدر منّا من جَفاً ، وتأخذ من أخلاقنا ما عَفَى، وتنعم لنا من دُرّ ألفاظك التي هي شِفا لمن كان على شَفاً)) ((١١٥)، حصل هذا الجناس بين كلمتي (شِفاً) التي تعني البُر من المرض، ودواء النفس، وكلمة (شَفاً) التي تعني طرف وحرف (١١٦)، ولو تأملنا في الكلمتين نجد أنّ الجناس المحرّف حصل في تغير الحركة فقط على الرغم من تجانس الكلمتين في هيئات الحروف.

٧-((يصفُ إمامُ البلاغةِ الرسول(صلى الله عليه وعلى آله وسلم):قال:الطيبُ خَلْقاًوخُلُقاً، والذي كان يقطرُ منه ماهو أطيبُ من المسكِ إذا أرفضَ عرقاً))(١١٧)، الجناس في هذا النص بين كلمتي (خَلْقاً) و(خُلُقاً)،إذ أنّ الأولى تدل على الخلق والتكوين، بينما الثانية تدل على الأخلاق والطبع العادة السَّجيَّة المروءة (١١٨)، وهنا بقصد بها الأخلاق التي كان يتخلق بها الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام، وهنا هيئة الحروف كانت متطابقة بين الكلمتين،ولكن الجناس المحرّف كان الاختلاف فيه في هيئة الحركة لذلك نرى كل كلمة دلت على المعنى الذي أكتسبت من الحركة.

٣-(( ليس أحدٌ منكُم مستحقاً عندي للمُلكِ، ولا صالحٌ للانخراطِ في هذا السلكِ، ولكن المَلكَ الأكبرُ، والسيدُ الأبرّ وصاحبُ المنبرِ،...)) ((١١٩)، والجناس في هذا النصّ جاء في كلمة (المُلك) التي تعني امتلاك الأشياء أيّ مايملكه الشخص من العظمة والسلطان، و (المَلك) هوصفة تطلق على الشخص والسيد صاحب السلطة والأمر على أمة أو الدولة (١٢٠).

3- وفي مقامة الروضة يقول السيوطي (( ويبلغُ الخَلقُ من النَّيلِ غاية النِّيل، ويسحبُ الماءُ على بساطِ الأرضِ الذَيلِ، ويركَبُ إليه الملكُ والجنودُ، وتعقدُ الألويةُ والبنودُ، ويكون للناسِ من مائهِ ولونهِ المحمرِّ ورود،ذلكَ يومٌ مجموعُ له الناسُ، وذلكَ يومٌ مشهودٌ، ولهُ في كلِّ ستةِ أجلٌ معدود))(١٢١).

<sup>(</sup>۱۱۲) ينظر: التلخيص في علوم البلاغة: ٣٨٩، وفن الجناس: ٨٧.

<sup>(</sup>١١٣) ينظر: نهاية الإيجاز :٢٨، ومفتاح العلوم :٢٢٨.

<sup>(</sup>۱۱٤) ينظر: فن الجناس:۸۷.

<sup>(</sup>۱۱۰) المقامات: ٥٤.

<sup>(</sup>۱۱۱) ينظر: مفردات في غريب القرآن: ٣٥٠، والمعجم الوسيط: ٢٩٨.

<sup>(</sup>۱۱۷) المقامات:۵۷.

<sup>(</sup>١١٨) ينظر:العين: ١/٤٣٨، والمعجم الوسيط:٢٠٣، و مفردات في غريب القرآن:٢١٦-٢١٣.

<sup>(</sup>۱۱۹) المقامات :۲3.

<sup>(</sup>۱۲۰) ينظر: العين:٤/١٦٥-١٦٦، المعجم الوسيط:٥٤٢.

<sup>(</sup>۱۲۱) المقامات: ۱۹۳.

أحتوى هذا النص على أنواع من الجناس منها الحرف في كلمتي (النيل) التي تعني نهر النيل، إما (النيل) هو الحصول على شيء ما، ومن أنواع الجناس في هذا النصّ أيضاً الجناس المضارع في كلمتي (النيل والذيل)، وجناس اللاحق بين كلمتي (الجنود والبنود) الاختلاف مخرج الحرفين (الجيم والباء).

-يقول السيوطي: (( وأمًا لحاظه فقد غنيت عن الكُحل بالكَحل،...، وأشربوا في قلوبهم من الحَب والحُب، وخلا البَر والبر ) (( الجَن والبر ) و (البر والبر) (( الجَن والبر ) الكَحل والكَحل)، و (الحَب والحُب) و (البر والبر والبر).

ب- أن يكون الاختلاف في نوع الحرف ويشترط أن يكون الإختلاف في حرف واحد فقط، وورد هذا النوع
 بشكل كبير في المقامات على سبيل المثال:

1-(( على الخبيرِ سقطتُم ،ومن البحرِ لقطتُم ،ولقد أقسطتُم في سؤالكُم وما قسطتُم ، وسأنبئكُم بما يفوقُ حكمة بقراط من غير تغليطُ وإلا إفراط))(١٢٣) ،وقع الجناس في لفظتي (سقطتم ولقطتم) وكان الجناس في أولهمابين (السين و اللام)،إذ إنّ الأولى تعني وقعتم على العالم ليزيدكم بعلمه وهو الخبير بالأمور، والأخرى تعنى جمعتم من بحر هذا العالم وعلمهِ من شيء.

٢-((... وتمثلُ أربابُ الأرضيِّ والمزارعِ ،وأصحابُ المراعيِّ ، والمراتعِ والمرابعِ))(١٢٠)،وجاء الجناس في كلمتي ( المراتع والمرابع)، فالمراتع جمع مَرْبع : وهو الموضع الذي ترتع فيه الماشية، والمرابع جمع مَرْبع : وهو الموضع يُقام فيه زمن الربيع (١٢٠)، وكان التحريف في الحرف الرابع في حرفي (التاء) و (الباء).

٣-قال الخطيب يصف الزياد (( أنت: لانسبَ لك، ولاحسبَ، ولاسلفَ، ولاخلفَ، وأنت أقلُ شرفاً، و أذلُ سلفاً)) (٢٦١)، والجناس هنا في عدد من الكلمات وهي (النسب والحسب)وكان التحريف في الحرف الأول وهما (النون والحاء)، وكما إنَّ الكلمة الأولى (النسب) تعني القرابة، ويُقال: نسبه في بني فلان وهو منهم، أما (الحسب) فمعناهُ مايعدّهُ المرء من مناقب أو شرف آبائه (١٢٧).

وفي النص يوجد جناس أيضاً وهو في كلمتي (السلف والخلف) وكان في الحرفين (السين والخاع) وكان معنى (السلف) وهو جمع سالف، وهو كل من تقدم الرجل من آبائه وذوي قرابته في السن أو الفضل، وكلمة (الخلف) فتعني الولد الصالح (۱۲۸).

## ونيا: الجناس المضارع:

<sup>(</sup>۱۲۲) نفسه: ۱٦٦.

<sup>(</sup>۱۲۳) نفسه:۲۰۱.

<sup>(</sup>۱۲۶) نفسه: ۱۳۳۳.

<sup>(</sup>١٢٥) ينظر: المعجم الوسيط:١٢٥.

<sup>(</sup>۱۲۱) المقامات: ۷۳.

<sup>(</sup>۱۲۷) ينظر :العين ١٤/٤، العين ١٩١٤.

<sup>(</sup>١٢٨) ينظر: العين ٢/٥٦٦، ونفسه ١/٥٣٥ ، وينظر: المقامات: ٧٣.

يُعرِّفُ البلاغيون هذا النوع بأنَّه ماجُمِعَ فيه بين كلمتين متجانستين لا تفاوت بينهما إلَّا بحرف واحد من الحروف المتقاربة في المخرج (١٢٩)، وهذا التقارب هو تسميتِه بهذا الاسم؛ ((سمي بذلك لمضارعة المخالف من الحرفين لصاحبهِ في المخرج)) (١٣٠)، وهذان الحرفان إما أن يركزان في أول الكلمة، أو في وسطها، أو في آخرها، مثل: (دامس، وطامس) في قول الحريري: (ليل دامس، وطريق طامس) وفي (ينهون، وينأون) كما في

قوله تعالى ﴿ وهم يَنْهون عنه وينأون عنه ﴾ (الأنعام :٦)، وفي (الخيل والخير) في

الحديث الشريف(الخيلُ معقود بنواصيها الخير)<sup>(١٣١)</sup>، ففي الأمثلة نلحظ أنّ مخارج الحروف متقاربة، فمخرج فمخرج الدال والطاء من الأسنان واللثة معاً، واللام والراء في الحديث الشريف من اللثة (١٣٢).

وهذا النوع من الجناس مشابهاً للجناس التام الذي يتفق فيه اللفظان المتجانسان بلا تفاوت في حروفهما أو حركاتهما (١٣٣)، الذي يضفي على الألفاظ المتجانسة مزيداً من النغم الصوتي، بتكرار الجرس اللفظي عينه أراماً)، ومن أمثلة هذا الجناس الوارد في نصوص المقامات مدار البحث قوله:

1-((إنّ عساكرَ الرياحينِ قد حضرَتْ، وأزاهرُ البساتينِ قد نظرَتْ لما به نضرَتْ، واتفقَتْ على عقدِ مجلسٍ حافلٍ، لاختيارِ من هو بالمُلْكِ أحق وكافلُ))(١٣٥)،إذ حصل التجانس في هذا النصّ بين كلمتي (نَظَرت ونَضَرت)، فهما متشابهتان في تركيب الحروف وهيئاتها إلا في حرفي (الظاءوالضاد)، وهما حرفان يقارب أحدهما الآخر في المخرج، فمخرجهما ينحصر بين أول اللسان والثنايا العليا مع أصولها(٢٣١)، وهذا التقارب هو ما يجعل بعض متكلمي اللغة العربية ينطقون بنوع من الضاد يشبهُ الظاء،وأخذوا يخلطون بين هذين الحرفين (٢٣٠)، مع كون الحرفين من مجموعة واحدة هي الأصوات المطبقة، وتجانس حروف اللفظين،وتقارب مخرجي الحرفين المختلفين (١٣٨)، صبّ أصوات الكلمتين في قالب واحد غايته إقامة الاتساق الإيقاعي، وفضلاً عن ذلك فهو يحملُ دلالةً معبرة تستدعي التأمل في معنى اللفظين كليهما،ويجعلُ النفس تتوقُ إلى استخراجه، فيصيرُ للتجنيس فائدتان: وقعٌ في النفوس، وتفكّر في المعاني.

<sup>(</sup>١٢٩) ينظر: مفتاح العلوم :٥٣٩، وفن الجناس: ١٣٢.

<sup>(</sup>۱۳۰) فن الجناس:۱۳۳.

الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول لله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه ، محمد بن إسماعيل البخاري (ت  $^{(17)}$ ) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه ، محمد بن إسماعيل البخاري (ت  $^{(17)}$ ) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه ، محمد بن إسماعيل البخاري (ت  $^{(17)}$ ) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه ، محمد بن إسماعيل البخاري (ت  $^{(17)}$ ) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه ، محمد بن إسماعيل البخاري (ت  $^{(17)}$ ) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه ، محمد بن إسماعيل البخاري (ت  $^{(17)}$ ) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله عليه والمحتود المحتود المحتو

<sup>(</sup>١٣٢) ينظر: في البحث الصوتي عند العرب:١٩-٢٠٠ ،وعلم الأصوات د.كمال بشر:١٨٣-١٨٥ ،وفن الجناس:١٣٤.

<sup>(</sup>۱۳۳) ينظر: فن الجناس:٦٣.

<sup>(</sup>١٣٤) ينظر: الأثر القرآني في نهج البلاغة: ٢٦١.

<sup>(</sup>١٣٥) المقامات:١٣.

<sup>(</sup>١٣٦) ينظر: الأصوات اللغوية : ٤٩.

<sup>(</sup>۱۳۷) ینظر: نفسه: ۵۲-۵۳.

<sup>(</sup>۱۳۸) ينظر: نفسه: ٥١-٥٢.

٧-(( إمامُ البلاغةِ يخطبُ في أمراءِ الطّيبِ: مرحباً بالكرامِ الزورِ، أعيذكم باللهِ من الجورِ، ومن الحورِ بعد الكورِ، وأقامكم في أحسنِ الطّورِ، وقطعَ عنكم التسلسلُ والدّورُ))(١٣٩)، في هذا المثال نلحظ الجناس في أكثر من لفظ، نجد الجناس المضارع بين اللفظين(الطور) و ( الدور) على الرغم من اختلاف الحرف الأول فيهما، إلا أنَّ تقارب الحرفين في المخرج (مابين طرف اللسان وأأصول الثنايا)، وتماثلهما في صفتي الشدة والجهر (١٤٠٠)، يجعل جرس الكلمتين متقارباً، فلولا صفة الإطباق في الطاء لأصبحت في الأداء دالا (١٤٠١)، وهذا مايضفي على النص اتساقاً صوتياً، يشبه مايحققه الجناس التام (٢٤٠)، ويسهم في تحقيق وحدة النص واستمراريته، والطّور: التّارة أيّ تارةً بعد تارةٍ والدّور: من دور الشيء والدّهرُ دّوارٌ بالإنسانِ ودّواري (١٤٠٠).

٣-(( ومن جواهر جور خُنس، كأنهن الجواري الكُنس))(\*\*\*)، إذ حصل التجانس بين كلمتي (الخُنس و الكُنس)، فهما متشابهتان في تركيب الحروف وهيئاتها إلا في حرفي الخاء والكاف ، وهما حرفان مهموسان متقاربان في المخرج،فكلاهما ينطق من أقصى الحنك (°\*)،وهذا يجعلنا نَسْتمتع بالجرس الصوتي الذي كوَّنَه تكرارُ الأصواتِ بين هاتين اللفظتين ، وزاد من تكوينِه تقارب مخرجي الحرفين المختلفين واتحادهما في صفة الهمس . وهذا الاتساق الذي أحدثه الجناس بساعد المتلقي على الربط بين الجملتين؛ بفعل التجاوب الموسيقي الصادر من تماثل الكلمات تماثلا تطرب له الأذن وتهتز له أوتار القلوب(٢٤١)، والكلمتان صفتان للنجوم التي تظهر في الليل وتخفي في النهار ؛ لغلبة شعاع الشمس على أفقها، فالأولى بمعنى الرجوع والثانية بمعنى الخفاء (١٤٠٠)

ثَالِثاً - الجِنَاسُ اللَّاحقُ:

وهذا النوع من الجناس يشبه النوع السابق، إلا أنّ الصورتين المختلفتين في اللفظين المتجانسين متباينين في المخرج (۱۲۸)، والصوتان المختلفان إمّا أن يكونَ كلِّ منهما في أوّل الكلمة، نحوقوله تعالى: ﴿ وَتَأْكُلُونَ النَّرَاثُ فَي المخرج (۱۹۸) وَتُحِبُّونَ المَالَ حُبًا جَمّا (۲۰) ﴾ (الفجر: ۱۹–۲۰) ،أو الوسط في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ عَلَى ذَٰإِلكَ

۱۳۹ اله قاد ات ۲۰

<sup>(</sup>۱۳۹) المقامات:٥٦.

<sup>(</sup>١٤٠)ينظر: علم الأصوات: ٤١٤ ،والأصوات اللغوية: ٥١-٥٢.

<sup>(</sup>١٤١) ينظر: الأصوات اللغوية: ٥١.

<sup>(</sup>١٤٢) ينظر: الأثر القرآني في نهج البلاغة :٢٦١.

 $<sup>(15^{\</sup>circ})$  ينظر :العين: $(15^{\circ})$ ، ولسان العرب: مج $(15^{\circ})$ ، ولسان العرب

<sup>(</sup>۱٤٤) المقامات: ١٩٧.

<sup>(</sup>١٤٥) ينظر: علم الأصوات: ٤١٤.

<sup>(</sup>١٤٦) ينظر: البديع في ضوء أساليب القران: ١٦٦.

<sup>(</sup>٤٤٧) ينظر :لسان العرب مادة (خنس):مج٢/٤ /١٢٧٧.

<sup>(</sup>١٤٨)ينظر: التلخيص: ٣٩١، ومفتاح العلوم :٥٤٠، وفن الجناس:١٣٦.

لِشَهِيدٌ (٧) وَإِنْهُ لَحُبّ الخيرِ لشديد (٨) ﴾ (العاديات:٧-٨)،أو الآخر في قوله تعالى: ﴿ وَ إَذَاجَاءَهُم أُمرٌ مِّنَ اللَّمْنِ أُو لِخُوفِ أَذَاعوا بِهِ . . . (٨٣) ﴾ (لنساء:٨٣)، فقد حصل هذا الجناس في الأمثلة السابقة على التوالي بين لفظتي (لما وجما) ، و (شهيد وشديد) ، و (أمر وأمن).

وسمي بالجناس اللاحق، ((لأنَّ أحد اللفظين ملحق بالآخر في الجناس باعتبار جلّ الحروف))(١٤٩)،وبعد تتبع نصوص المقامات،وجد الباحث أن لهذا الجناس حضوراً في المقامات، وأنّه يتضافر مع أدوات اتساقية أُخر،كما في قوله:

1-((أتَغْتَرُ بُبُرْدِكُ القشيبِ، وأنت الجالبُ للمشيبِ؟!فاحفظْ-بالصّمتِ- حرمتَك،وإلاّ أكسرُ بقائم سيفي شوكتك))(۱۰۰)،الشاهد فيه الجناس الذي وقع بين كلمتي (القشيب)و (المشيب)، ونلحظ تباين مخرجي الحرفين المختلفين، فالقاف لهوية ،والميم شفوية (۱۰۱)، والتجانس هنا كوّنَ علاقةً صوتيةً بين عنصرين لأصواتهما الإيقاعُ نفسه، مما يدفع بالمتلقي إلى ربط أجزاء النص ، ومن ثمّ؛ فإنّ هذه العلاقة حكما هو حال العلاقات النحوية والمعجمية -تخلق نصيّة النص-وتسهم في وحدته الشاملة (۱۰۲).

٢ - ((قال اللؤلؤ:الحمدُ شِهِ الذي ألبسني خلْعة البياض، وجعلني بين اليواقيتِ كالنَّوْرِ، في الرياض، ومَن علي علي التبجيل، وحَبَاني بالتنويهِ والتنويل، وكرّرَ ذكري في عدة مواضع من التنزيل))(١٥٣).

نلحظ أنّ النص قد احتوى على عدد من الكلمات المتجانسة ومن بين هذه الكلمات التجانس بين كلمتي (البياض)و (الرياض)، لتباعد مخرجي الحرفين المختلفين في أولهما، فالباء شفوية، والراء لثوية (أفاه)، وأيضاً في كلمتي (التبجيل) و (التنويل)، لتباعد مخارج الحرفين أولاً بين (الباء) صوت شفوي مخرجه مابين الشفتين، و (النون) صوت أسنانية لثوية مخرجه من حافة اللسان، والثاني في الوسط، بين (الجيم) أسنانية لثوية حنكية و (الواو)الشفوي، وحصل جناس بين كلمتي (التنويل) في الحرف الأخير، ف (الهاء) من الأصوات الحنجرية (الحلقية)، و (اللام)أسنانية لثوية (القوية (النوية) وهو من الجناس اللحق؛ لتباين مخارج الصوامت المختلفة (الواو)الشفوي، وهو من الجناس اللاحق؛ لتباين مخارج الصوامت المختلفة أضفى على الجمل المنتظم الذي خَلقَه تكرار أصوات الكلمات المتجانسة في هذا النص،قد نسَجَ اتساقاً صوتياً أضفى على الجمل

<sup>(</sup>١٤٩) فن الجناس:١٣٦.

<sup>(&#</sup>x27;°') المقامات: ٢٢

<sup>(</sup>١٥١) ينظر :علم الأصوات: ٤١٤.

<sup>(</sup>١٥٢) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:١٣.

<sup>(</sup>١٥٣) المقامات:١٣٦.

<sup>(</sup>١٥٤) ينظر :علم الأصوات:١٨٤، و علم وظائف الأصوات اللغوية الفونولوجيا:١٨٣-١٨٤.

<sup>(</sup>١٥٥) ينظر: علم وظائف الأصوات اللغوية الفونولوجيا:١٨٣-١٨٤.

<sup>(</sup> $^{107}$ ) ينظر: علم الأصوات د. كمال بشر:  $^{18}$ .

نوعاً من الوحدة التي تجمع شتات النصّ، ويمكن إدراك ذلك إذا وضعنا في الحسبان أنّ الإيقاع هو أحد أسباب وحدة النّصّ.

٣-(( قال المقري:ماهذا التعسيرُ بعد التيسيرِ، ومالنا عُدنا نروي عن "اقُل بن قُل""بعد أن كنا نروي عن ابن كثير؟!))(١٥٥١)، فالجناس في هذا النص حاصل بين الكلمتين(التعسير) و(التيسير) جناس لاحق؛ لتباعد مخرجي الصوتين الصامتين المختلفين في أولهما، فالياء من بين اللسان والحنك، والعين من الحلق (١٥٨)، واتحاد الحرفين في صفة الجهر <sup>(١٥٩)</sup>، مما يزيد النصّ اتساقاً وانسجاماً صوتياً.

٤ - ويقول أيضًا في مقامة روضة مصر: (( روضة أريضة، عيون زهارها مريضة))، فورد الجناس الاحق بين ( أريضة، ومريضة)، وهو جناس ناتج عن تباعد حرف الألف وحرف الميم في المخرج.

وقد جاءت بعض الجناسات عفوية الخاطر عند السيوطي، وبعضها جاء متكلفًا، وربما يعود ذلك الالتزامه بذكر مصطلحات العلوم التي يعرفها مع التزامه السجع في الآن نفسه، وفي المقامات أضرب من الجناس غير ما درس ،إلا أنّه لم يتسنّ للباحث ذكرها؛ خشية الإطالة وتماشياً مع منهج البحث،وقد استغنى عنها بما ذكر من أنواع، ومنها:الجناس الناقص (١٦٠)بين(منهاج وهاج)،و (رحيلةوحيلة) (١٦١)،وجناس المقلوب (١٦٢)،بين(الجدال والجلاد) (١٦٣)، الجناس المشتق (١٦٤)بين (قسم وقسيم).

ومما سبق يتضح أنَّ الاتساق الصوتي له أثرٌ بارز في بناء النص وتنظيم معلوماته، إذ يضمن له خاصية الاستمرارية، ويساعد على إدراك وفهم ماهية النص، فهو يحقق للنص اتساقاً شكلياً أي على مستوى البنية السطحية، لكنه لا يمنح النص اتساقاً كلياً، بل لابد من توفر عنصر آخر يضمن للنص اتساقه المعنوي وهذا العنصر هو الانسجام، فيتآزران معاً لتحقيق الاتساق الكلى للنص.

فالجناس كما مر ليس تلاعباً بالألفاظ، أومهارة في صنع العبارات، أو المحسنًا لفظيًا فحسب، إنَّما تعبير فني يكسب الكلام قيماً جمالية بما يضيفه إلى النسق اللغوي من اتساق وانسجام وتتاسب وتآليف في البناء الصوتي يثري المعنى، ويغنى الصياغة اللغوية، ويشيع الجرس الموسيقى الذي تطرب إليه الأذن.

<sup>(</sup>۱۵۷)المقامات:١٦٧-١٦٧.

<sup>(^^^)</sup> ينظر: الأصوات اللغوية :٤٤-٧٥، وعلم الأصوات :٤١٤،وعلم وظائف الأصوات اللغوية :١٨٣.

<sup>(</sup>١٥٩) ينظر: علم الأصوات: ٤١٤، وفي البحث الصوتي عند العرب: ٤٠-٤٤.

<sup>(</sup>١٦٠)الجناس الناقص: وهو أن يختلف الفظان المتجانسان في عدد حروفهما. ينظر :التلخيص في علوم البلاغة:٣٨٩-٣٩٠.

<sup>(</sup>۲۲۱)المقامات: ۲۲ ،والمقامات: ۲۰۰۰.

<sup>(</sup>١٦٢)الجناس المقلوب: وهو أن يتفق اللفظان في نوع الحروف وعددها وهيئتها (شكلها)، ويختلفا في الترتيب فقط، ينظر: فن الجناس: ١٠١.

<sup>(</sup>١٦٣) المقامات:٥٣.

<sup>(</sup>١٦٤) الجناس المشتق :وهو أن يتفق اللفظان المتجانسان في أصل الاشتقاق والمعنى ، ويختلفان في هيأة الحروف وترتيبها، ينظر: الإتقان في علوم القرآن: ٩٩٥، و فن الجناس: ١١٤.

# ثانياً: الاتساق المُعجمين: ترطئة:

بعد أنْ أكملَ البحثُ الحديثَ عن الاتساقِ الصوتي وأثرِ أدواتِه في اتساق نصوص المقامات، سينتقلُ فيما أُعِدً من صفحات هذا الفصل إلى الحديث عن الاتساق المعجمي وأثره في بناء لُحمَةِ النص، هذا النوع من الاتساق مظهرٌ من مظاهر التحليل النصيّ المعاصر، يسهم بصورة واضحة في ربط العناصر اللغوية المشكلة للنصّ، لذلك سمي بالربط الإحالي أيضاً (١٦٠)، وهو من مظاهرِ الاتساق يتمُّ بوساطةِ وسائلَ آخرَ غير ما سلف ذكرُه من الوسائل الصوتية، أو ما سيأتي بيانه من الأدوات النحوية؛ إذ إنَّه لا يمكن فيه الحديثُ عن علاقاتٍ نحويةٍ تعتمدُ على النظام النحوي لتربط بين عناصر النص (١٦٠)، بل يتم من اتحاد الكلمات المتشابهة والمرادفة أو المتلازمة وتشابكها في النص، لتنسج خيطاً من المفردات المتشابكة التي تُحيل بعضها لبعض بعلاقاتٍ معجميَّةٍ، فيحدث الربط بين الجملة الواحدة أو المتتاليات الجملية بفعل استمرار المعنى الذي يمنح النصّ صفة النصية النص

فهو إذن وسيلة من وسائل الربط الذي يتحقق من العلاقة الجامعة بين كلمتين أو أكثر داخل المتتابعات النّصية، هذه العلاقة المعجمية خالصة ليس بها حاجة إلى عنصر نحويّ ليظهرها (١٦٨)، وعرفه "هاليداي ورقية حسن" بأنه (( الربط الذي يتحقّق من اختيار المفردات عن طريق إحالة عنصر إلى عنصر آخر))(١٦٩)، وهذه الوسائل بنيات معجمية تحقق ضرباً من ضروب التكافؤ والتماثل، وتمهد لاتساق الجمل والمفاهيم، ومن ثم النصّ بتمامه (١٧٠١)، إذن عماد الاتساق المعجميّ هو المعجم، وما يقوم بين وحداته من العلاقات (١٧١)، فكلما ازدادت الوحدتان المعجميتان قرباً في النص زادهُ اتساقًا وترابطًا وقوة (١٧٠١).

وتتحقق العلاقة بين النصية والاتساق المعجمي عن طريق تحرك العناصر المعجمية بتنظيم الفكرة وبنائها في النص، لتقدم معلومات تفسر العناصر المعجمية الأخرى المرتبطة بها، مما يساعد على فهم النص، عند سماعه

<sup>(&#</sup>x27;) ينظر: لسانيات النصّ النظرية والتطبيق: ١٢٤.

<sup>(</sup>١٦٦) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢٤، ولسانيات النص النظرية والتطبيق: ١٢٤.

<sup>(</sup>سالة النظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق:١٠٥، أدوات الاتساق وآليات الانسجام في قصيدة الهمزية النبوية (رسالة ماجستير):٣٢.

<sup>(</sup>١٦٨) ينظر: نظريّة علم النصّ رؤية منهجيّة في بناء النصّ النثري:١٠٦.

<sup>(179)</sup> علم لغة النص النظرية والتطبيق: ١٠٠٥، نقلاً عن :Cohesion in English: ٢٧٤:

<sup>(&#</sup>x27;'') ينظر: البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية:١٠٩.

<sup>(</sup>۱۷۱) ينظر: أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية :١٣٨

<sup>(</sup>١٧٢) ينظر: الاتساق في العربية(دراسة في ضوء علم اللغة الحديث): ٦٨.

أو قراءته؛ لاتصافه بالتواصل (۱۷۳)، وفضلًا عن ذلك؛ فإنّ عناصر الاتساق المعجميّ تتصف في ذاتها بالرّبط، فبعضها يفسّرُ بعضها الآخر، فلذلك هي ليس بحاجة إلى أدوات ربط تربط بينها، وتحقق الاتساق لأجزاء النص (۱۷۰)، وتُشير الدراسات النصية إلى أنّ الاتساق المعجمي يُسهم في ربط عناصر النصّ المتباعدة و في استمراريته، وتلاحم عناصره، من استمراريّة عنصر لغوي من أول النصّ إلى نهايته (۱۷۰)، وقَسَمَ علماء النصّ الاتساق المعجميّ قسمين، هما: (التكرار، والمصاحبة المعجمية أو التضام) حسب ما جاء في جلّ كتب لسانيات النص (۱۷۰۱)، كما موضح:



## أولاً: التكرار:

هو من الظواهر التي تتَّسمُ بها اللغات عامّة، ولاسيما لغتنا العربية، إذ إنّه شغل حيزاً كبيراً من الدراسات عند القدماء والمحدثين؛ لأهمّيّتِه في اتساق النصوص، إلاّ أنَ قليلاً مِنَ القدماء مَنْ تتبّه على ذلك؛ لأنّ دراستهم كانت مقصورةً على بيان الجانب البلاغي أو الجماليّ في الغالب (۱۷۷۰)، من بين هؤلاء الجرجاني(ت ٤٧١هـ)الذي يعد التكرار ((من معاني النحو التي تبثُ في النظم (الكلام) الانسجام والاتساق والتناسق))(۱۷۰۸، وعُرّفَ التّكرار أيضاً ((بأنّه ضم الشيء إلى مثله في اللفظ مع كونه إياه في المعنى؛ للتأكيد والتقرير))(۱۷۹۹، وأشار في التعريف إلى وظيفة من وظائف التكرار، وهي الربط بين الشيئين، فالضم (( يعني ربط الشيء بما ضم اليه، وفي هذا الربط يتحقق التماسك بينهما))(۱۸۰۰)، ويُلحظُ من التعريف ارتباط مفهوم التكرار بالتوكيد اللفظيّ، غير أنّ التكرار ((ليس مساوياً للتوكيد اللفظيّ الذي قال به النحاة مساواةً تامةً، وإنّما يعدّ التوكيد اللفظي صورةً من صور

<sup>(</sup>١٧٣) ينظر: لسانيات النصّ النظرية والتطبيق:١٢٤، وعلم لغة النص النظرية والتطبيق:١٠٥.

<sup>(</sup>١٧٤) ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق: ١٠٥.

<sup>(</sup>١٧٠) ينظر: علم اللغة النصّيّ بين النظريّة والتطبيق دراسة تطبيقية على السور المكيّة: ٢٢/٢.

<sup>(1&</sup>lt;sup>۷۱</sup>) ينظر: السبك في العربية المعاصرة: ۱۷۲، ولسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ۲۶، ونحو النصّ إطار نظريّ ودراسات تطبيقية: ۱۰۹–۱۰۹، وعلم لغة النص النظرية والتطبيق: ۱۰۹–۱۰۹.

<sup>(</sup>١٧٧) ينظر: علم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق: ١٧/٢.

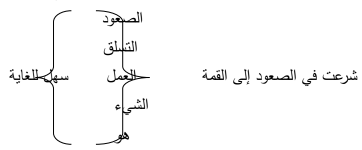
<sup>(</sup>۱۷۸) دلائل الاعجاز:۱۸-۹۹.

<sup>(</sup>۱۷۹) شرح الرضي على الكافية: ١/٩٤.

<sup>(</sup>١٨٠) علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق :١٨/٢-١٩.

التكرار، وعلى هذا؛ فإنّ التكرارَ أعمُّ من التوكيد اللفظيّ؛ إذ يتخذُ التكرارُ أنماطاً وأشكالاً أسلوبية لا يمكن تصنيفَها تحت التوكيد اللفظي، ولذا كل توكيد لفظي تكرار، وليس كلُّ تكرار توكيداً لفظيًا))(١٨١١)، ومن الذين عَدّوا التكرار أبلغ من التوكيد السيوطيّ ،إذ إنّه يعدّهُ من محاسن الفصاحة خلافاً لمن غلط...،إذ قيل: ((الكلام إذا 22رر تقرر))(۱۸۲).

قد باتَ التكرار محلَّ عناية الدارسين في علم النصّ؛ إذ عُدَّ عنصراً مهمّاً في اتساق النصوص، وعُرِّفَ بأنه الاتساق الناتج من الطريقة التي ألفت بها المفردات عن طريق إعادة عنصر معجميّ أو وجود مرادف له، أو شبه مرادف، أو عنصر مطلق أو أسم عام (١٨٣١)، والإيضاح هذا المفهوم ذُكر المثال الآتي:



فكلمة (صعود) تُعدُّ إعادة للكلمة الواردة في الجملة الأولى؛ و(التسلُّق) مرادف للصعود، و(العمل) اسم مطلق، أو اسم عامٌ يمكن أن يندرج فيه الصعود، و (الشيء) كلمة عامّة تُدرَج في ضمنها كلمة(الصعود) وأيضاً الضمير (هو)(١٨٤)، ومن هذا التفسير للمثال تتبين أشكال التكرار في ضوء النظرية النصيّة.

وكذلك عُدَّ التكرار نوعاً من أنواع الإحالة، وأطلقوا عليه (الإحالة التكرارية) أو (الإحالة بالعودة)، أي تتمثل في تكرار لفظ أو عدد من الألفاظ في بداية كل جملة من جمل النص؛ قصد التأكيد، وهي أكثر أنواع الإحالة دوراناً في الكلام(١٨٥)، ووظيفة التكرار هي إنعاش الذاكرة، وتوضيح علاقة السابق باللاحق ويهدف إلى دعم الاتساق النصبيّ، ويوظف التكرار أيضاً لتحقيق العلاقة المتبادلة بين العناصر المكونة للنصّ (١٨٦)، وفضلاً عن ذلك؛ فإنّه يُشيرُ إلى الطريقة التي يبني بها النصّ دلالياً؛ لأنه مقياس للتوازي بين المعلومات الجديدة والقديمة، وبعدُ أحد العوامل التي ترتبط بالقدرة على الفهم (١٨٧)، ويكون التكرار على قسمين كما يأتي : (١- تكرار الكلمة نفسها. ٢-الـــترادف).

<sup>(</sup>١٨١) المعايير النصيّة في القرآن الكريم: ١٧٤.

<sup>(</sup>١٨٠١) الإتقان في علوم القرآن الكريم: ١٩٩.

<sup>(1&</sup>lt;sup>۸۲</sup>)ينظر: نحو النصّ: ١٠٦، ولسانيات النصّ مدخل إلى انسجام النصّ: ٢٤.

<sup>(</sup>١٨٤) ينظر: لسانيات النصّ مدخل إلى انسجام النصّ :٢٤-٢٥.

<sup>(</sup>١٨٠) نسيج النصّ: ١١٩، والبديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصيّة: ٧٩.

<sup>(</sup>١٨٩) ينظر: البيان في روائع القرآن :١٠٩–١١٣.

<sup>(</sup>١٨٧) ينظر :علم لغة النصّ النظرية والتطبيق: ١٠٥.

#### الفسم الأوّل: تكرار الكلمة نفسها ، ويقسم على:

أولاً - التكرار المباشر أو (التام): ويسمى أيضاً (التكرار المحض) ويقصد به تكرار الكلمة نفسها بلا تغيير، أي إعادة المفردات أو الجمل من دون تغيير مع وحدة المعنى (۱۸۹) وكذلك هو مواصلة المتكلم الحديث عن الشيء نفسه، بما يعني استمراره عبر النصّ، ويطلق عليه التكرار المعجميّ البسيط، ويمكن أن تكشف بنية النظام اللغوي وجود صور هذا النوع من التكرار، إذ إن هدفها تدعيم الاتساق النصبي، سواء كان على مستوى المقامة الواحدة أو المقامات كلِّها، ولنتأمل بعض الأمثلة لبيان ذلك:

1-(( الحمدُ للهِ الذي ... )) (۱۹۰۱) فقد كرّر هذه العبارة في المقامة الياقوتية على طولها باللفظ الصريح؛ لأنه النسيج الرابط لهذه المقامة، ويبدو من تكرار هذه العبارة، أنّ السيوطي أراد أن يلمح للمتلقي بأنّ الحمد والثناء يجب أنّ يلتزم به الجميع؛ لأن الله سبحانه وتعالى هو الذي خلقنا وصورنا بهذه الحالة، فلا يستحق غيره أنّ يحمد على النعم جميعها.

٢-((و آخرونَ تحولوا إلى الروضة قطائعَ قطائعَ، وأقبلوا إلى سكنِها والقاهرةِ))(١٩١١)،ففي تكرار لفظة (قطائع) هذا تأكيد على أنّهم توجهوا على شكل جماعات وفصائل إلى روضة مصر خوفاً من الطاعون ليبين عظمته وهوله وتكرير اللفظة نفسها دون غيرها يزيد من جمالية النص واتساقه والمحافظة على الإيقاع الصوتيّ في النصّ.

٣-مقر الروح ((وأمًا مقرُ الروحِ، وما أدراكَ ما مقرُ الروحِ؟!فمختلفٌ بحسبِ الصاحبِ، ومَتنَوعٌ على قدرِ المراتبِ:فأرواحُ في حواصلِ طيرٍ خضر تسرحُ في الجنةِ ...، وأرواحٌ في قبةِ خضراءَ سندسيةٍ على بارقِ نهرٍ...، وأرواحُ الأطفالِ الذين لم يبلغُ الحَنْثُ ولم تجرحْ ...، وأرواحٌ في السماءِ الدنيا أيضاً، وأرواحٌ في السماءِ السابعةِ في دارٍ يقالُ لها"البيضا"، وأرواحٌ في كفالةِ جبريلَ، وأرواحٌ في كفالةِ ميكائيلَ، وأرواحٌ في خزانةِ رمائيلَ وأرواحٌ في سببٍ ممدودٍ بين السماءِ والأرضِ ...،وأرواحٌ في برزحٍ من الأرضِ ...،وأرواحٌ تجمعُ بأريحاءَ ...،وأرواحٌ ببئرِ زمزمَ)) (١٩١٠)، تكررت كلمة "الروح "(١٤) أربع عشرة مرة)، وردت (٢)مرتان: مفردة، (١٢) أثنتا عشرة مرة: مجموعة، ولم يكن هذا التكرار من أجل التوكيد، وتتفق جميعها في المعنى؛ إذ تُحيل كلها إلى مقر الروح ،إذ إنها تفاوتت في المقر الأعظم، بحسب مقامها، واختلفت بحسب أعمالها وإعظامها، وإنّ تكرار لفظة "الأروح" عدة مرات في نصّ

<sup>(^^^)</sup> ينظر: البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية: ٨٠.

<sup>(149)</sup>ينظر: الترابط النصي في ضوء التحليل اللساني الخطابي: ٦٦.

<sup>(</sup>۱۹۰) المقامات : ۳۰ اومابعدها.

<sup>(</sup>۱۹۱) نفسه: ۱۹۹.

<sup>(</sup>۱۹۲) المقامات: ۲۳۲.

المقامة اللّزوَرْديَّة، كان خدماً للمعنى، إذ حقق استمرارية لهذا النصّ، واتساقاً بين عناصره، وهذا النوع يطلق عليه التكرار المحض مع وحدة المرجع (١٩٣).

ثانياً - التكرار الجزئي: وهو ما يكون باستعمال المكونات الأساسية للكلمة (الجذر الصرفي)وهو نقل العناصر المستعملة إلى فئات مختلفة من اسم، أو فعل (۱۹۶)،أي إنّ العنصر المعجميّ يتكرر، ولكن مع شيء من التغيير في الصيغة كما في (المحكومين والحكومات)إذ ترجع إلى مادة (حكم) (۱۹۰) ويطلق عليه التكرار المعجميّ المركب أيضاً؛ لأنه يُشرك عنصرين معجميين في مورفيم معجمي واحد (۱۹۰۱)، وإنّ التكرار الجزئيّ أسهم إلى جانب التكرار المباشر في اتساق النصّ، وهذا التكرار يمكن أن يكون على مستوى الجملة الواحدة، أو على مستوى جملتين (۱۹۷)، وكما موضح في الأمثلة الآتية:

۱ - الريحان يتولى بيَان حجتِه: فقال: (( يا آسُ ! لأ جْرحنَّك جرحاً مالهُ من آسِ))<sup>(۱۹۸)</sup> فقد كَرّر لفظ (جرح) في مستوى الجملة الواحدة .

٢-(( غير أنه ليس للرجال في التطيب بك مجال، ولا بينك وبينهم في المودة من أسجال، ولا في الموردة سجال)) (١٩٩١) كرر لفظ (أسجال) (سجال) بشكل جزئي.

٣-((قد زلزلَ الطاعونُ الناسَ زلزلةً وزلزالاً، وقلقلَ الجلاسَ قلقلةً وقلقالاً، وصَلْصلَ أصواتَ الناعياتِ صلصلةً وصلصالاً، وأدرجَ كُلَّ ميتٍ في أكفانه إدراجاً، ودحرجَهُ في لَحْدِه دَحرجةً و دِحراجاً)) (٢٠٠٠)،كرّر الجذر الصرفي لأكثر من كلمة منها (زلزل)و (قلقل)و (صلصل)،وهذه الكلمات كما هي واضحة من المثال هي رباعية تأتي على وزن (فعلّل)؛فإن مصدرها يكون على وزن:(فعلّلةً، وفعلالا)،وكذلك هناك تكرار ثانٍ في كلمة (أدرج) على وزن (أفعل)فإن مصدرها على وزن (إفعال)، ويبدو أنّ الكاتب لجأ إلى هذا التكرار؛ لأنّ به حاجة إلى الجذر الصرفيّ للكلمة، فلا يكرّر الكلمة نفسها مباشرة؛ لأنّها قد لا تؤدي المعنى الذي يرمي إليه؛ لذلك يلجأ إلى الجذر الصرفيّ وما يؤيد صحة ما تقدم يتبين أنّه حينما جاء بهذا التكرار أراد معنى ثانياً، فإنّه في قوله: ((زلزل الطاعون الناس): هزهم وحركهم حركة شديدة، و ((زلزالاً)): هزة أرضية طبيعية، فشبه الطاعون بالهزة الأرضية

<sup>(19</sup>۳)ينظر: نحو النصّ اتجاه جديد في الدرس النحويّ:١٠٧.

<sup>(</sup>۱۹۴) ينظر: مدخل إلى علم لغة النصّ: ٧٢، وعلم لغة النصّ النظرية والتطبيق: ١٠١، وفي البلاغة العربية والإسلوبيات اللسانية: ٢٤٣، ونظرية علم النصّ: ١٠٧، والمعايير النصية في القرآن الكريم: ١٦٣، والترابط النصي في ضوء التحليل اللساني للخطاب: ٦٧.

<sup>(</sup>١٩٠)ينظر: البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصيّة: ٧٩.

<sup>(</sup>١٩٦) ينظر: علم لغة النصّ النظرية والتطبيق:١٠٦.

<sup>(</sup>۱۹۷) ينظر: نفسه :۱٤٥.

<sup>(</sup>۱۹۸) المقامات: ۲۲.

<sup>(</sup>۱۹۹) نفسه: ۷۰.

<sup>(</sup>۲۰۰) نفسه:۲۰۸.

لقوته بما أحدثه في نفوس الناس وحياتهم، وفي قوله ((صلصل أصوات الناعيات)) :أي أحدث صوت ترجيع كل ناعية تبكي موتاها .

ثالثاً – الاشتراك اللفظي: وهو التكرار الذي يكون فيه اللفظ الواحد دالاً على معنيين أو أكثر، وذكر أنه تكرار معجمي غير مقترن بالتكرار في المفهوم، إذ إنّه يتم بتكرار الكلمة بمعنيين مختلفين مثل (ولّى – ولى) بمعنى ذهب – حكم  $(^{(1)})$ ، أو تكرار الكلمات مختلفة المعنى، إلاّ أنّها متحدة في صورة المعنى، أو هو اتفاق اللفظين واختلاف المعنيين  $(^{(1)})$ ، سنوضحه في أمثلة من المقامات :

۱ - ((و إذا بها أزرارُ الأزهارِ مجتمعةٍ، وأنوارُ الأنوارِ مُلْتَمِعةٍ...))(۲۰۳)، فقد كرر كلمة (أنوار) لفظ مشترك، ولكن المعنى يختلف فأنّه أراد بـ (أنوار) الأوّلى: جمع نُور، أمّا الثانية، فهي جمع نَوْر: بمعنى (زهر)(٢٠٤).

٢-(( ولجأنا إلى حِماكَ الذي هو للعُفاةِ مَلانٌ، ووردنا منهلَك العَذَبَ الذّي هو كافل بأنواع الملاذِ، متشرفِينَ إلى عَظِيمِ إنصافِكَ، متشوقينَ إلى كَرِيمِ اتصافِك، لتنشرَ من أوصافِنا ما خَفَا، وتظهرَ مَن خفي أسرارِنا ما صَفَا، وتلبَسنَا من خلعِ المَلاحةِ ما صَفَا، وتعفو عما صدرَ منّا من جفا، وتأخذ من أخلاقِنا ما عفا، وتُنعِمَ لنا من دُرِ ألفاظِكَ التي هي شفا لمن كان على شَفاً))(٥٠٠)، نجد في هذا النص اشتراك لفظي بين الكلمات، واختلاف في المعنى وهذا بَين في ((مَلاث) التي بمعنى الملجأ و (الملاث)الذي بمعنى موضع اللذة من الماء) فالكلمتان مشتركتان في اللفظ، مختلفتان في المعنى، ومن الألفاظ أيضاً (شَفاً) التي بمعنى الشفاء والبُرء من المرض ، ودواء النقي، و (شَفاً) الذي بمعنى الطرف والجرف) وهما مشتركتان في اللفظ ومختلفتان في المعنى.
 ٣-(( وَالقى في قلوبِهم الرعبَ والرغبَ، وأشربُوا في قلوبِهم من الحُبِّ والحَبِ، وخلا البَرَّ من البُرِّ، وصارَ أعزً في الوجود من الدّرِ))(٢٠٠١)، في هذا المثال نجد اشتراكاً لفظياً بين الكلمات وكذلك اختلافاً في المعنى، وهذا واضح في كلمة (الحُبّ) التي تعني الود، وهو أيضًا يطلق على وعاء الماء كالزير والجرة (٢٠٠٧)، وأيضًا في كلمة (الدُبّ) التي نقلي الفظي، أيَّ إنها تعني (البحر) أي الأرض الواسعة وأيضًا تطلق على الفؤاد (٢٠٠٨).

رابعاً: الترادف:

<sup>(</sup>۲۰۱)ينظر: مدخل إلى علم لغة النص: ٨٥.

<sup>(</sup>۲۰۲) ينظر: الكلمة دراسة لغوية معجمية: ١٢٤.

<sup>(</sup>۲۰۳) المقامات:۱۳.

<sup>(</sup>۲۰٤) ينظر: لسان العرب: مج ١/١٥/٣٧٥٤.

<sup>(</sup>۲۰۰) المقامات: ٥٤.

<sup>(</sup>۲۰۱ ) نفسه : ۱۲۱.

<sup>(</sup>۲۰۷ ) ينظر: لسان العرب:مج۲/۱۰/۲٤۷.

<sup>(</sup>۲۰۰۸) ينظر: نفسه: مج ۲٥٤/٤/١.

ويعدُّ وسيلة من وسائل الاتساق المعجميّ، ويُسهم في امتداد المعنى داخل النصّ؛ لأنّه يُعدّ شكلاً من أشكال التكرار (٢٠٠)، ويستعمله الكاتب لإبعاد الملل والضجر عن نفس المتلقى ، وهو يُضفى تنوعاً على النصّ (٢١٠).

واختلف العلماء قدامى ومحدثون في حقيقة وقوع الترادف في العربية، ومنهم من أثبته، ومن هؤلاء سيبويه في قوله : ((اعلم أن من كلامهم اختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين..، واختلاف اللفظيين، والمعنى واحد، نحو: ذهب وانطلق واتفاق اللفظين والمعنى مختلف، قلت: وجدت عليه من الموجدة، ووجدت إذا أردت وجدان الضالة)) (۲۱۱)، وكذلك عُرّف ((دلالة الألفاظ المختلفة على معنى واحد)) (۲۱۲)، ومنهم من أنكره (۲۱۳)، وهؤلاء قد التمسوا فروقاً دقيقةً بين معاني الألفاظ التي قيل بترادفها، فيقولون مثلاً: (قعد و جلس) يختلفان بعض الاختلاف؛ لأنّ كل واحد فيه معنى غير الآخر، إذ يقال: قام ثم قعد، فيكون القعود عن قيام، ويقال: كان مضطجعاً فجلس، فيكون الجلوس عن حالة هي دون الجلوس (۲۱۳).

ويستعمل الترادف في لسانيات النص بدلا من تكرار الكلمة نفسها؛ لأنّه وسيلة للاتساق النصي، ويطلق عليه (إعادة المحتوى) ويعنيان به تكرار المحتوى بتعبيرات مختلفة مثل (يبتكر – يخترع) $^{(517)}$ ، وهو استبدال تعبيرات سبقت صياغتها في النظام قابلة للتوسع أحياناً $^{(717)}$ ، إذ إنّه يهتم بالمعنى من دون اللفظ، ومن ثمّ، فإنّ المكرر هو المعنى وليس اللفظ، لذلك يكون المعنى نفسه لصيغتين أو أكثر  $^{(717)}$ ، ورد الترادف في مقامات السيوطي، وأراد منه استمرار النصّ واتساق أجزائه، فهو أراد تأكيد أمر ما، ولكنه أكده بالمرادف ومنه ما وقع داخل الجملة الواحدة فكان الربط قصيراً نسبياً  $^{(717)}$ ، كما في قوله:

<sup>(</sup>٢٠٩) ينظر :علم لغة النص النظرية والتطبيق:١٠٧.

<sup>(</sup>۲۱۰) نفسه: ۹۱.

<sup>(</sup>٢١١)ينظر: الكتاب: ١/ ٢٤ ، والأضداد، (قطرب): ٦٩ ، وما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد: ٤٧ ، وفي اللهجات العربية ، د. إبراهيم أنيس : ١٥٦ ، ودراسات في فقه اللغة : ٣٠٠ .

<sup>(</sup>٢١٢) الألفاظ المترادفة والمتقاربة في المعنى :مقدمة المحقق:٦-٧.

<sup>(</sup>٢١٣)ينظر: الأضداد، محمد بن القاسم الأنباري (ت ٣٢٨ه): ٧، والصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسُنن العرب في كلامها، أبو الحسين أحمد بن فارس(ت ٣٩٥ه): ٩٩،والفروق اللغوية، أبو هلال العسكري: ٣٦– ٢٥،والمزهر في علوم اللغة وأنواعها: ١/ ٤٠٠ – ٤٠٥، وفقه اللغة وخصائص العربية حراسة تحليلية مقارنة للكلمة العربية وعرض لمنهج العربية الأصيل في التجديد والتوليد، د. محمد المبارك: ٣١٨، وعلم الدلالة، أحمد مختار عمر: ٢٢٧ – ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢١٤)ينظر: الصاحبي في فقه اللغة: ٩٩.

<sup>(</sup>١٠٠)ينظر: علم لغة النصّ النظرية والتطبيق:١٠٨، ونظرية علم النصّ رؤية منهجية في بناء النصّ النثري :١٠٩

<sup>(</sup>٢١٦) ينظر: مدخل إلى علم النصّ: ١٣١.

<sup>(</sup>۲۱۷) ينظر: علم الدلالة بين النظرية والتطبيق:١٠٧.

<sup>(</sup>٢١٨) ينظر: علم لغة النصّ النظرية والتطبيق: ١٤٩.

1-((باردٌ في الصيف، حارٌ في الشتاء فهو صالح في كلّ الأزمان؛ وذلك لأنّه: يُسكّن القلق، وينوم أصحاب الأرق... ))(٢١٩)، والعبارات كلها من التوكيد المعنوي الذي تترادف فيه الجمل على المعنى، ومن الكلمات المترادفة في النصّ (بارد ،حار) وأيضًا في ـ(الصيف، الشتاء)، كما نقول أسود أبيض، والجدول الآتي يبين بعض الترادف الذي ورد في المقامات:

| رقم الصفحة | المقامة  | الكلمات المترادفة  | الجمل                                                        |
|------------|----------|--------------------|--------------------------------------------------------------|
| ١٦٣        | البحرية  | المراتع ــ المرابع | (( وأصحاب المراعي، والمراتع ، والمرابع))                     |
| ١٨٨        | الروضة   | الشيح ــ القيصوم   | (تبرجت بأنواع الإزاهر البهجة لا بالشيح و القيصوم             |
| ١٩         | الوردية  | المجدور المحصوب    | (ومسحوقة إذا ذر في فراش المجدور والمحصوب نفع من العفون)      |
| 7.1        | الدّريّة | اللحود ـــ الأخدود | (باب الإدغام الكبير في اللحود، لكل بدر منير مغرب في الأخدود) |

فيما تقدم من النصوص ترادف بين (المراتع والمرابع)، لأن المراتع هي المكان أو الموضع الذي ترعى فيه الماشية،، والمرابع هو الموضع الذي يقام فيه زمن الربيع وترعى فيه الماشية، ، والكلمتان (الشيح ، والقيصوم) كلتاهما من النباتات ولكن الشيح نبات من الفصيلة المركبة ذات رائحة طيبة قوية، أما القيصوم نبات ذات رائحة كريهة يكثر في البادية، وفي الكلمتين (اللحود والأخدود) ترادف فإن اللحود وهو جمع لحد يدل على القبر، أما الأخدود هو الشق في الأرض لحد والقبر وهو أوسع وأشمل بالمعنى.

#### الوسيلة الثانية :التضام أو المصاحبة المعجمية :

هي الوسيلة الثانية من وسائل الاتساق النصي المعجميّ، يقابلها في الإنكليزية مصطلح (Collocation)، وترجم إلى مصطلحات متعددة في العربية منها: (المصاحبات اللفظية، والمصاحبات اللغوية، التضام ،والمتلازمات، والنظم، والرصف ،والتتابع، والاقتران اللفظيّ) (۲۲۰)، ويرى أحد الباحثين أنَّ عملية اختيار مصطلح ما من بين هذه المصطلحات تخضعُ إلى قياسات تداولية ودلالية وتركيبية ، ثم خلُصَ بعد دراسته لهذه المُقابَلات – اعتماداً على معابيرَ مصطلحيّةِ خاصةِ – إلى ترجيح مصطلح (المصاحبات المعجمية)(۲۲۱).

<sup>(</sup>۲۱۹) المقامات: ۳۳.

<sup>(</sup>٢٢٠) ينظر: علم الدلالة: ٧٥، لسانيات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢٥.

<sup>(</sup>٢٢١) يُنظر : المصاحبات المعجمية ، المفهوم والأنماط والوظائف ، لواء عبد الحسن عطية ، رسالة ماجستير ، جامعة كربلاء ، كلية الآداب ، ١٤٣١هـ - ٢٠١٠م : ٢٦ - ٣٨ .

o italogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogis

وهما في المصاحبة كما في المرافقة ، فقد يكون اللفظان متناظرين أو متضادين ، ولكنَّ هذا التلازم أو عدمه يحقِّق نمطاً من أنماط العلاقات الرابطة بين الألفاظ في الحالين (٢٢٣).

والمصاحبات المعجمية تعني ورود كلمات متلائمة ، ترتبط بعلاقة معينة في سياق لغوي معين، مثل : النور والظلام ، والشمس والقمر ، فما أن يتلقى المستقبل الكلمة الأولى حتى يتوقَّعَ ورودَ الأخرى في موضع ما من النص ؛ لذا عُرِّفت في الدراساتِ اللغويةِ الحديثةِ بأنَّها ((الارتباط الاعتيادي لكلمة ما في لغة ما بكلمات أخرى معينة)) (۲۲۶) ، وقريبٌ من هذا تعريفُ محمد خطابي الذي يعني بها ((توارد زوج من الكلمات بالفعل أو بالقوة؛ نظراً لارتباطها بحكم هذه العلاقة أو تلك)) (۲۲۰) .

ولتوضيح العلاقة التي تبنيها هذه الوسيلة بين الكلمات يقدِّم الباحثان هاليداي ورقية حسن المثال الآتي: ((ما لهذا الولد يتلوى في كل وقت وحين؟ البنات لا تتلوى))(٢٢٦).

فكلمتا (الولد والبنات) ليستا مترادفتين ، ولا يمكن أن يكونَ مرجعُهما واحداً ، ومن ثم فليس بينهما علاقة تكرار معجمي ، إلا أنَّ الجملتين تبدوان متَّسقتين بفعل علاقة معجمية بين هاتين الكلمتين هي

علاقة التضاد التي جعلت ورودهما يسهم في النصية (٢٢٧).

ويرتبطُ مفهومُ المصاحبةِ بالنظريةِ السياقيةِ وأصحابِها (العالم الإنكليزي فيرث وأتباعه) ، فمنهجُهم لا يعنى بما تشيرُ إليه الكلمةُ في الخارج ، ولا بما تحيلُ عليه ، وعندَهم أنَّ السياقَ فقط هو ما يكشفُ معنى الكلمة ، فعلاقة اللفظة بلفظة أو ألفاظ أخر في النص هو المَنْهَلُ الوحيدُ الذي تستقي منه معناها (٢٢٨)، والوحدات الدلالية التي تقع متجاورة لا يمكن وصف معانيها أو تحديدها دون ملاحظة الوحدات الأخر المجاورة لها (٢٢٩) ، إذ إنَّ ((الكلمة

<sup>(</sup>٢٢٢) يُنظر : السبك النصي في القرآن الكريم ، دراسة تطبيقية في سورة الأنعام ، أحمد حسين حيال ، رسالة ماجستير ، الجامعة المستنصرية ، كلية الآداب ، ١٤٣٣هـ – ٢٠١١م : ١٥٣ .

<sup>(</sup>۲۲۳) يُنظر : المصاحبات المعجمية (رسالة ماجستير) : ۳۸ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۲۴</sup>) علم الدلالة، أحمد مختار عمر: ۷۶، وينظر: المعنى وظلال المعنى، أنظمة الدلالة في العربية، د. محمد محمد يونس علي : ۱۲۲ .

<sup>(</sup>۲۲۰) لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢٥.

<sup>(</sup>۲۲۱ نفسه : ۲۰ ، نقلاً عن : ۲۸۰ . Cohesion in English

<sup>(</sup>٢٢٧) يُنظر : لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب : ٢٥ ، والبديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية : ١٠٧ .

<sup>(</sup>۲۲۸) يُنظر: المعنى وظلال المعنى: ١٢٢.

<sup>(</sup>۲۲۹) يُنظر : علم الدلالة ، د. أحمد مختار عمر : ٦٨ – ٦٩ .

<sup>(\*)</sup> هكذا وردت في النص ، والأفصح : (على الرغم من) .

توجد في كل مرة تستعمل فيها في جوِّ يحدِّدُ معناها تحديداً مؤقتاً . والسياق هو الذي يفرض قيمة واحدة بعينها على الكلمة بالرغم (\*) من المعاني المتنوعة التي في وسعها أن تدلَّ عليها ؛ والسياق أيضاً هو الذي يخلص الكلمة من الدلالات الماضية التي تدعها الذاكرة تتراكم عليها، وهو الذي يخلق لها قيمة حضورية . ولكنَّ الكلمة بكل المعاني الكامنة توجد في الذهن مستقلة عن جميع الاستعمالات التي تستعمل فيها، مستعدة للخروج والتشكل بحسب الظروف التي تدعوها))(٢٣٠) . لذا قيل : إنَّ الدور الرابطيّ في الوحدات المعجمية أمر لاحق لنشأة النص، وناتج عنه ؛ لأنَّ بها حاجة إلى النص ليتحدد معناها السياقي النصي فيه (٢٣٠).

إِنَّ فوائد الربط التي تحدثها علاقاتُ المصاحبات المعجمية على مستوى النص دفعت اللغوي فيرث إلى البت برأي ملخصه : إنَّ المصاحبة هي المنهاج الأكثر إفادة ، وإنَّ من الممكن والمفيد جعلَ الدراسات البنائية تدور حول المفردات المعجمية وعلاقاتها (٢٣٢) ، وهذا ما لم يغب عن ذهن صاحب نظرية النظم ، إذ يرى أنَّ علاقات الألفاظ في سياق نص ما علم شريف ، يظهر معانيها ، ويبيّنُ دلالات نظمها، وذلك قوله : إنَّ ((الألفاظ المفردة التي هي أوضاعُ اللغة، لم توضع لتعرف معانيها في أنفسها، ولكن لأن يُضمَمَّ بعضها إلى بعض، فيعرف فيما بينها فوائد . وهذا علم شريف، وأصل عظيم))(٢٣٢) محللاً في ضوء هذا الغرض قوله تعالى : ﴿وَقِيلَ يَأْرضُ آبِلُعِي بينها فوائد . وهذا علم شريف، وأصل عظيم)) (٢٣٢) محللاً في ضوء هذا الغرض قوله بعضها إلى بعض أي كريسَمًا أقلعي وغيض الماء وقضى الأمرُ واستوت على الجودي وقيل بُعداً للقرم الظّالمين (هود:٤٤) البيثبت أن إعجاز القرآن لا يتمثّلُ في ألفاظه ومعانيه بعضها إلى بعض في نصم الفاظه ، أو معانيه ، أو تراكيبه فقط ، ولكنّه يتمثّلُ في ضمّ ألفاظه ومعانيه بعضها إلى بعض في نسق لغوي محكم (٢٣٠) ، وهذا أساس من الأسس التي بني عليها الجرجاني نظريتَه .

وتشكل ظاهرة التضام عند بعض الباحثين نظرية مستقلة يسمونها (نظرية التضام) والبعض الآخر لا يرى ذلك بل يعدّها امتداد للنظرية السياقية (٢٣٥)، ولها أثر في تقريب المعنى المراد عندما يكون للمفردات أكثر من معنى، وبهذا تقوم بما يحتاج إليه فهم النصّ من قرائن أدائية –مقالية – وعقلية وحالية (٢٣٦)، وأشار سيبويه إلى هذا المفهوم في باب (المسند والمسند إليه)، إذ يرى إنّ طرفي الإسناد متضامتان أي لا يستغني أحدهما عن الآخر (٢٣٧)،

<sup>(</sup>۲۳۰) اللغة ، ج . فندريس : ۲۳۱ – ۲۳۲ .

<sup>( (</sup> ۲۳۱ ) يُنظر : أصول تحليل الخطاب : ١٤٣١ .

<sup>(</sup>۲۳۲) يُنظر : المعنى وظلال المعنى : ١٢٢

<sup>(</sup>٢٣٣) دلائل الإعجاز : ٥٣٩ .

<sup>(</sup>٢٣٤) يُنظر : دُلائل الإعجاز : ٤٤ – ٤٦ ، والمعايير النصية في القرآن الكريم : ٢١ – ٢٢ .

<sup>(</sup>۲۳۰) علم الدلالة :۷٤.

<sup>(</sup>٢٣٦) اللغة العربية معناها ومبناها: ١٩١-١٩٣.

<sup>(</sup>۲۳۷) ينظر: الكتاب :۱/۲۳.

ومعنى التضام يقترب من فكرة النظم التي أشار إليها عبد القاهر الجرجاني، ويصنف علماء النصّ العلاقات المعجمية المعجمية على النحو الآتي (٢٣٨):

- ١- التضاد، مثل: ضوء، ظلام /جلوس، وقوف/جنوب، شمال.
- ٢- علاقة الكل بالجزء، مثل: السيارة، الإطار/ الصندوق ،الغطاء.
  - ٣- علاقة الجزء بالجزء، مثل: العين ،الأنف.
  - ٤- علاقة التلازم الذكري ،مثل :الدخان ،النار/النكتة ،الضحك.
- ٥- الدخول في سلسلة مرتبة، مثل: كانون الثاني ،شباط، آذار ....

ويبدو أنّ هذه العلاقات ليست كلها من المصاحبات المعجميّة، ولكن تحديدها أمرٌ ليس باليسير؛ لأنّ أنواع تواردها متنوعة ومعقدة، وهي تستلزم وصف اللغة وصفاً دلالياً شاملاً، وتحليل هذه العلاقات يعتمدُ على المعرفة المسبقة القارئ بالكلمات في سياقات متشابهة، وفهم تلك الكلمات في سياق النص المترابط؛ لذلك فهي تعدّ أكثر أنواع الاتساق المعجمي صعوبة في التحليل (٢٣٩)، ويمكن تجاوز هذه الصعوبات بخلق سياق تترابط فيه العناصر المعجمية اعتماداً على حدسه اللغوي، ومخزونه الثقافي، ومعرفته بمعاني الكلمات وعلاقاتها، ما يسمح له بالقول: إنّ هذه الكلمة أشدّ ارتباطاً بهذه المجموعة من أي مجموعة أخرى (٢٤٠)، ومن النماذج التي تدل على المصاحبة المعجمية (التضام) في المقامات كما يأتي:

1 - ((ذاتُ ألوانٍ وأفنانٍ، وأكمامٍ و أكنانٍ)) (٢٤١)، وقع التضام بين كلمتي (أفنان، أكمام)، إذ أنَّ (أفنان) جمع فنن، وهو الغصن المستقيم من الشجرة، أما (الأكمام)؛ فهي جمع كمّ بكسر الكاف، وهو بُرعوم الثمرة، ووعاء الطلع ،وغطاء النَّوْر.

٧ - ((فلمًا استهلَ جمادُ الآخرةِ، هجمَ الهجمةُ الكبرى ، وعاتَ في الناسِ بحراً وبراً، وكم أخلى قصراً، و ملأً قبراً، فأخذَ البنينَ والبناتَ، والفتيانَ والفتياتَ... وكم أخذَ من بنينَ نفائسَ ومن بناتِ عرائسٍ))(٢٠٠١)، يلحظ على النص السابق الذكر بكثرة الكلمات المتضادة ، ومن بينها (بحر وبر) ، و (قصر وقبر) ، و (البنين والبنات) ، و (الفتيان والفتيان والفتيان والفتيات)، وثمة نوع من التضاد في النص هو بين عبارتين بأكملهما في قوله ( وكم أخذ من بنين نفائس ومن بنات عرائس)).

<sup>(</sup>٢٢٨)ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:٢٥،والبديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية:١٠٨،ونظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري:١١١-١١٦.

<sup>(</sup>٢٣٩) ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق: ١٠٩.

<sup>(</sup>۲٤٠) ينظر: لسانيات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب:٢٣٨.

<sup>(</sup>۲٤١) المقامات: ١٣.

<sup>(</sup>۲٤۲) نفسه: ۱۹۲.

٣-((قد رفع بابَ الندبةِ وفتحَ بابَ النسبةِ، وخفضَ بابَ الكربةِ، فالحمدُ شِهِ على حُسنِ التصريفِ، والإراحةِ من أدلةِ التعريفِ)) (٢٤٣)، وقع النضاد بين أسمين (الندبة) ويعني البكاء والحزن على الميت، و (الكُربة) الغم والحزن الذي يأخذ بالنفس.

٤ - قال السيوطي: ((قلما سمعتِ الرياحينُ هذه الأحاديث، أطرقوا رؤوستهم خاشِعينَ، وظلت أعناقُهم لها خاضعين، ودخلُوا تحت أمره سامِعينَ طائعينَ، ومدّوا أيديهم له مبايعين بالإمرةِ ومتابعين) (٢٠٠٠)

في هذا النص كلمات مترادفة كما في (رؤوسهم ،وأعناقهم)؛ لأن الرؤوس غير الأعناق وذلك واضح في النص؛ لأنه أعطى لكل جزء صفته الخاصة التي يجب أن يتصف بها، فجاءت الرؤوس خاشعة لا تكون خاضعة، وجاء بالأعناق خاضعة؛ لأنها لا يمكن أن تكون خاشعة، وهذا مادل علية القرآن الكريم في قوله تعلى (فَظْلَتَ أَعنَاقَهُم لهَا خَاضَعِينَ الشعراء:٤.

و- ((فوقف مد النيل عن الامتداد،ويدأ فيه النقصان بعد الازدياد)) (۲٬۰۰ بين الكلمات في النص مصاحبة بين النقصان والازدياد، فزيادة الشيء تأتي بعد نقصانه فيكون مصاحب للنقصان.

7- ((وقد كسر بَاب الأنافة ،ورفع باب الإضافة) أما المصاحبة المعجمية بين كلمتي (الأنافة والإضافة) الأولى بمعنى الزيادة للشيء من دون أن يجد نقصاً فيه، أما الإضافة هو أن أحداً يضيف أحداً، أو يزيده شيئاً.

ونخلص ممّا تقدم إلى أن وسائل الاتساق المعجمي في مقامات السيوطي قد تنوعت فمنها التكرار والمصاحبة المعجمية، وأسهم التكرار بالاستمرارية الدلالية بتكرار الكلمات والتراكيب أو معانيها، مما أدى إلى تتابع أجزاء النصوص وترابطها، وتكرار الكلمات المكرر لم تكن تحمل الدلالة نفسها بصورتها النهائية، أي إنَّ الوحدة المكررة ليست الوحدة السابقة، بل اكتسبت معنى آخر، وهذا هو المسوغ لوجودها مرة أخرى في بنية النصّ، وبالمعنى الجديد ارتبطت الوحدات النصية الكبرى بالوحدات الصغرى، وعملت المصاحبة المعجمية على تسهيل فهم النص بإظهار ترابط الكلمات والجمل، فيسهل على السامع أو القارئ فهم النصّ، إذ يتم توصيل المعلومات إليه بصورة تدريجية.

<sup>(</sup>۲۶۳) نفسه :۲۱۳.

<sup>(</sup>۲٤٤) نفسه: ۰۰.

<sup>(</sup>۲٤٥) المقامات:١٦٢.

<sup>(</sup>۲٤٦) نفسه: ١٦٩.

### المبحث الثاني الاتساق النحوي

#### توطئة

يُمثلٌ هذا النوع من الاتساق أدوات لغوية ظاهرة، وهي الأجزاء السطحية التي تكوّن الوحدة الكبرى للنص، تقع على مستوى أفقي يتكون من وحدات نصية صغرى تربط بينها علاقات نحوية (۲٤٧)،من شأنها أن تخلق النص، وتسهم في وحدته الشاملة وتجعله يتصف بالنصية (۲٤٨).

وللباحثين أقوال متعددة في هذه الوسائل، تختلف من باحث إلى آخر (٢٤٩)، ((ومردُ هذا الاختلاف إلى كيفية تحليل النص، وإلى تعدّد المصطلحات التي يمكن إطلاقها على كل وسيلة من وسائل التماسك، ولكن المتأمل في تعدّد هذه الوسائل عند الباحثين يجد منها قدراً مشتركاً بينهم لابد من توافرهُ في تحقيق التماسك))(٢٠٠)، وهذه الوسائل عند أغلب الدارسين هي (٢٥٠): (الإحالة والاستبدال والحذف والربط النحوي).

## أولاً - الإحسالة:

يطلق على مفهوم الإحالة تسميات مختلفة فهناك من يسميها (المرجعية) (٢٥٢)، ومنهم من يسميها (الإعادة) ويريد بها الإحالة والتكرار معاً (٢٥٣). وتعد مادة أولية يتكئ عليها محلل النص كي يتبين مدى اتساق نصه، وهي من أهم الأدوات التي تحقق الاتساق؛ إذ ((تتوفر كل لغة طبيعية على عناصر تملك خاصية الإحالة)) (٢٥٤)، وتعرّف بأنها ((العلاقة القائمة بين الأسماء ومسمياتها)) (٢٥٠)؛ إذ إنّ الأسماء تحيل إلى المسميات.

ويعرّفها د. عباس الأوسي بأنها ((علاقات بين عناصر السياق اللغوي بمستوييه الشكلي والدلالي على مستوى الجملة والنص بأسره وارتباط تلك العناصر بالعالم الخارجي فيرتبطان ارتباطاً سببياً، قصد المنشئ بها تماسك

<sup>(</sup>۲٤٧) ينظر: علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات :١١٩.

<sup>(</sup>٢٤٨) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:١٣.

<sup>(</sup>٢٤٩)ينظر: نحو النص بين الأصالة والحداثة:١٢٤-١٣٣، والاتساق في نهج البلاغة(رسالة ماجستير):٨٧.

<sup>(</sup>٢°٠) نحو النص بين الأصالة والحداثة: ١٢٥-١٢٥.

<sup>(</sup>٢٥١) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:١٦-٢٤-وعلم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق: ٢٥٧/١.

<sup>(</sup>٢٥٢) ينظر: علم اللغة النصى، د. صبحى إبراهيم الفقى: ١٢١/١.

<sup>(</sup>۲۰۳) ينظر: التحليل اللغوى للنص، كلاوس برينكر: ٣٨-٦٢.

<sup>(</sup>۲۰۶) لسانیات النص، محمد خطابي: ۱۷.

<sup>(</sup>۲۰۰۰) تحليل الخطاب: ٣٦.

النص واتساقه، وفسح المجال للمتلقي للقراءة والتأويل))(٢٥٦). وتطلق تسمية العناصر الإحالية – حسب الأزهر الزناد – ((على قسم من الألفاظ التي لا تملك دلالة مستقلة، بل تعود على عنصر أو عناصر أخرى مذكورة في أجزاء أخرى من الخطاب، فشرط وجودها هو النص))(٢٥٧)، ويتصل ((النص الممتلك للعناصر الإحالية بعنصرين ضروريين محال ومحال إليه، وكلاهما يمتلك نفوذاً داخل النص...، وتحديدهما موكول إلى ثقافة المتلقي وسياق النص))(٢٥٠)؛ ولذلك عُدّت الإحالة علاقة ((بين العبارات والأشياء (Objects) والأحداث (Alternative) والمواقف (Situations) في العالم الذي يُدَل عليه بالعبارات ذات الطابع البدائلي (Alternative) في نص ما؛ إذ تشير إلى شيء ينتمي إلى نفس عالم النص))(٢٥٠)، وقد اختلف المؤلفون من باحثين ومترجمين في تقسيمهم للإحالة وتسميتهم لهذه الأقسام، فنجد بعضهم قسمها ثلاثة أقسام، وأغلبهم قسمها قسمين؛ ولكنهم في تقسيمهم للإحالة وتسميتها وترجمتها.

o italogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogis

فعدّهما محمد خطابي (مقاميّة ونصيّة) (٢٦٠)، وعدّهما محمد الشّاوش (مقاميّة ومقاليّة) (٢٦١)، وعدّهما الأزهر الزناد (معجميّة ونصييّة) (٢٦٣)، وعدّهما الفقيّ (خارجيّة وداخليّة ونصيّة) (٢٦٣). ومن خلال النظر الدقيق لكل هذه التقسيمات نجدها تقع على نوعين:

- ١- إحالة مقامية أو خارجية: وتشمل المستوى الخارجي الذي يقوم على وجود ذات المخاطب خارج النص. ولا يستقيم النص بإغفاله.
- ٢- إحالة مقاليّة أو داخليّة: وهي مستوى داخلي يختص بالنص المدروس، ويمثلها تركيب لغوي يشير إلى جزء
   من عناصر النص التي ذكرت فيه صراحة أو ضمناً، وهي قسمان:
  - (أ) إحالة سابقة: وفيها تستعمل كلمة ما بديلاً لكلمة أو مجموعة من الكلمات السابقة لها في النص.
- (ب) إحالة بعدية أو لاحقة: وتكون فيها كلمة ما بدلاً لكلمة أو مجموعة من الكلمات اللاحقة لها في النص (٢٦٤)، ((وأبرز أبواب النحو العربي توضيحاً لها (ضمير الشأن)(٢٦٠).

أما الإحالة المقاميّة أو الخارجيّة فهي: الإتيان بالضمير للدلالة على أمر ما غير مذكور في النص مطلقاً غير أنه يمكن التعرف عليه من سياق الموقف، ويطلق عليه (الإضمار لمرجع متصيّد أو (الإحالة لغير مذكور)(٢٦٦).

. .

<sup>(</sup>٢٥٦) الإحالة في القرآن الكريم: ١٧.

<sup>(</sup>۲۵۷) نسيج النص: ۱۱۸.

<sup>(</sup>٢٥٨) تحليل الخطاب الشعري، ثنائية الاتساق والانسجام، فتحي رزق الخوالدة، (رسالة ماجستير): ٤٥.

<sup>(</sup>٢٥٩) النص والخطاب والإجراء: ٣٢٠.

<sup>(</sup>۲۲۰) ينظر: لسانيات النص: ۱۷.

<sup>(</sup>۲۲۱) ينظر: أصول تحليل الخطاب: ۱۲٥/۱.

<sup>(</sup>۲۲۲) ينظر: نسيج النص: ۱۱۹.

<sup>(</sup>٢٦٣) ينظر: علم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق: ١/ ٧٠.

<sup>(</sup>۲۲۱) ينظر: نحو النص، عثمان أبو زنيد: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢٦٥) علم اللغة النصبي: ١/ ٤٠.

<sup>(</sup>۲۲۱) ينظر: نحو النص، د. أحمد عفيفي: ۱۲۱-۱۲۱.

وقد وضّح (دي بوجراند) الإحالة لغير مذكور، فذكر أن الكنائيات تعود ((إلى أمور تستنبط من الموقف لا من عبارات تشترك معها في الإحالة في نفس النص أو الخطاب... وتعتمد الإحالة لغير مذكور في الأساس على سياق الموقف (Context) شأنها في ذلك شأن الإحالة لمذكور (Anaphora) سابق والإحالة لمتأخر (Cataphora))) (۲۱۷). وباجتماع هذه العناصر المقاميّة والنصيّة ((تقوم شبكة من العلاقات الإحالية بين العناصر المتباعدة في فضاء النص، فتجتمع في كل واحد عناصره متناغمة... إذ تختصر الوحدات الإحالية العناصر الإشارية وتجنب مستعملها إعادتها وتكرارها)) (۲۱۸). وفي ضوء هذا الفهم، سيتم الكشف عن خيوط هذه الشبكة في مقامات السيوطي من خلال وسائل الاتساق الإحالية الآتية.

#### عناصر الإحالة:

عناصر الإحالة التي تُعْتَمد لتحديد المحال إليه داخل النصّ أو خارجة (٢٦٩)، هي عند بعض الدارسين: الضمائر، وأسماء الإشارة، وصيغ المقارنة (٢٧٠)، فيما أضاف بعضهم وسائل أُخر منها: الأسماء الموصولة، وأل التعريف، وبعض العناصر المعجمية (٢٧١)، وستيعْمَدُ البحثُ فيما يأتي من سطور إلى الكشف عن العلاقات الإحالية وأثرها في اتساق نصوص مقامات السيوطي، مُبْتَدئاً بالضمائر، فأسماء الإشارة ،فصيغ المقارنة، ثم الأسماء الموصولة.

#### أوَّلاً -الإحالة بالضَّمائر:

معطيات الدراسات اللسانية النَّصِيَّةِ تجعلنا نتجاوز النمط القديم الذي تناول به أسلافنا قضية الإحالة عند حديثهم عن الضمير ومفسره إلى ما تقوم به الضمائر من وظيفة اتساقية، بربط الجمل فيما بينها، وضمَّ بعضها إلى بعض، وقد عنى علماء النصّ بالضمائر وأسهبوا في الحديث عنها؛ لأهميتها في تحقيق اتساق النصّ الكليّ والدلاليّ، ولذلك نجدها الأصلَ في الربط، والإحالات بها هي الأكثر شيوعاً (۲۷۲)، وقد قسّموا الضمائر على (۲۷۳)

<sup>(</sup>٢٦٧) النص والخطاب والأجراء: ٣٣٢.

<sup>(</sup>۲۲۸) نسیج النص: ۱۲۱.

<sup>(</sup>٢٦٩)ينظر: الإحالة في نحو النصّ(بحث):١٧، والنصّ والخطاب والإجراء: ٣٢٠، ونسيج النصّ بحث في ما يكون به الملفوظ نصًّا:١١٥.

<sup>(</sup>۲۰۰) يُنظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ١٧، وأصول تحليل الخطاب: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢٧١)ينظر: نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: ١١٨، ونظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري: ٢٨٠، وعلم لغة النص النظرية والتطبيق: ١٧٦، وقضايا في اللغة واللسانيات وتحليل الخطاب: ٥٨.

<sup>(</sup>٢٧٢)ينظر: قضايا في اللغة واللسانيات وتحليل الخطاب: ٥٦، ٦٢،

<sup>(</sup>۲۷۳)يُنظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ١٨.

۱ - الضمائر الوجودية : وهي (أنا، أنت، نحن ، هو ،هم ،هن ...ألخ) وهي ضمائر منفصلة وتُشير إلى المتكلم والمخاطب والغائب.

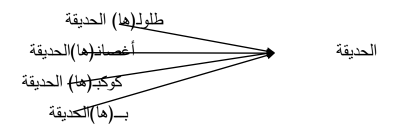
٢-ضمائر ملكية : وهي الضمائر المتصلة مثل (كتابي، كتابك، كتابهم ،كتابه، كتابنا...ألخ)وأيضاً تُشير إلى المتكلم والمخاطب والغائب.

وميَّز الباحثان هاليداي ورقية حسن من زاوية الاتساق بين نوعين من الضمائر: الأوّل سَمَّيّاه بـ(أدوار الكلام)،وتندرج تحته كل الضمائر الدالة على المتكلم والمخاطب، وتكون الإحالة فيه مقامية خارج النص، والثاني ما أطلقا عليه(أدواراً أخرى)، ويخلف هذا النوع من الضمائر أثراً مُهمًّا في اتساق النص، فهو يربط أجزاءَه، ويصل بين أقسامه، تندرج ضمنّه ضمائر الغيبة إفراداً وتثنية وجمعاً (٢٧٠).

وتركت الإحالة الضميرية أثراً واضحاً في تشكيل نسيج المقامة، إذ أسهمت بجميع أنواعها في الربط بين الكلمات في المقامة الواحدة بحسب طبيعة الموضوع الذي تتحدث عنه؛ لأنّ الضمائر أبرز الأدوات التي يستعملها الكُتّاب أو المتكلمون.

في مقامات السيوطي بلغ عدد الضمائر المحيلة (٤٧٢) أربعمائة واثنتين وسبعين إحالة ضميرية موزعة بين جميع نصوص المقامات، وكان لضمائر الغيبة الحظ الأوفر في نصوص المقامات،إذ بلغ عددها (٢٢٣ مئتين وثلاثة وعشرين) ضميراً تُحيل إلى مرجع مشار إليه داخل النص، وهي إحالة نصية (داخلية) بنوعيها أحالة على (سابق أو لاحق)،ولنتأمل الأمثلة الآتية:

١-((...قال: مررتُ يوماً على حديقةً خضرةً نضرةً أنيقةً، طُلُولها وَدِيقةً، وأغصانها وريقةً، وكوكبِها أبدى بريقه، ذاتَ ألوانٍ وأفنانٍ، وأكمامٍ وأكنانٍ، وإذا بها أزرارُ الأزهارِ مجتمعة))(٢٧٥)، فتماسك الجمل في [المثال الأول]وارتبط الكلام بعضه ببعض بعودة الضمائر المتصلة إلى الحديقة وضمير المستتر في الفعل(قال) والمخاطب في[مررتُ]التي تعود على الراوي، فأحالت جميع أنواع الضمائر إحالية قبلية.



(٢٧٤)يُنظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ١٨.

(۲۷۰)المقامات :۱۳.

٢-((فهجمَ الوردُ بشوكتِهِ، ونجّمَ من بين الرياحينِ مُعْجَباً بإشراقِ صورتِهِ، وإفراقِ صولتِهِ، وقال: أنا الوردُ ملكُ الرياحينِ، والوردُ منعشاً للأرواحِ ومتاعاً لها إلى حينٍ، ونديمُ الخلفاءِ والسلاطينِ)) (٢٧٦)، والضمائر في هذا المثال تنوعت بحسب الأدوار، فشملت ضمائر متصلة ومستترة، وقد أحالت كلها إحالة داخلية قبلية أما الضمير المنفصل (أنا)؛ فهو إحالة داخلية بعدية وسنوضح ذلك بالجدول الآتي:

| نوع الإحالة | المحال عليها | العناصر المحيلة | عددها  | نوع الضمائر     |
|-------------|--------------|-----------------|--------|-----------------|
| نصية-قبلية  | الورد        | شوكته           | ٤أربعة | الضمائر المتصلة |
| نصية-قبلية  | الورد        | صورته           |        |                 |
| نصية-قبلية  | الورد        | صولته           |        |                 |
| نصية-قبلية  | الأرواح      | لها             |        |                 |
| نصية-قبلية  | الورد        | نجم(هو)         | ٢أثنان | الضمائر المستتر |
| نصية-قبلية  | الورد        | قال(هو)         |        |                 |
| نصية- بعدية | الورد        | أنا             | ١ واحد | الضمائر منفصلة  |

وقفةً عند هذا الجدول آنف الذكر يتبين منها الآتي:

أ-كل الإحالات الواردة في هذا الجدول إحالات نصية قبلية، وفي هذا تأكيد لما قاله بعض الباحثين من أنَّ هذا النوع هو الأكثر دوراناً في الكلام (٢٧٧)، الا إحالة واحدة بعدية في (أنا).

ب-جميع الضمائر الواردة في الجدول تُحيل إلى نواةٍ واحدةٍ هي لفظة (الورد)، وفي وحدةِ النواةِ وكثرة الضمائر التي تحيل إليها تحقق الاتساق، و دعمٌ لسمة النصية (۲۷۸).

٣-((حضرَ أمراءُ الطّيبِ بين يديِّ إمامٍ في البلاغةِ خطيبٍ؛ فقالوا: أيدَ اللهُ مولانا وتولاهُ، وأمدهُ بالمكارمِ وولاهُ، وأولاهُ من نعمهِ، وما أجرهُ بذلك وأولاهُ، وحرسنهُ من المكارهِ و وقاهُ، وأصعدهُ إلى ذروةِ المجدِ ورقاهُ ،أنّا معشرُ إخوانٍ ،وعلى الخيرِ أعوانٌ، نرصدُ للخيرِ، ونقصدُ لدفعِ الأذى والضيرِ، لا يُرى منّا مكروهُ وإذا قصدنا عافٍ \*لم يرعَه منّا ما يعروهُ منّا ما يعرُوهُ ))(٢٧٩)،ومن الواضح أنّ الضمائر قد وسقت النصّ بعقدها شبكة إحالية كما مبين بالشكل الآتى:

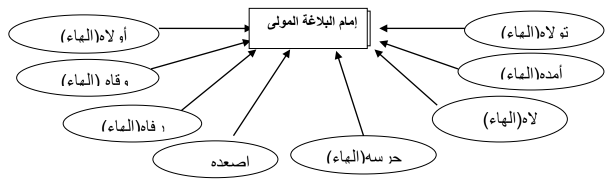
<sup>(</sup>۲۷۱)المقامات: ۱۸.

<sup>(</sup>٢٧٧)ينظر: نسيج النص: ١١٩، والمعايير النصية في القرآن الكريم: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢٧٨) ينظر : علم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق: ١/ ٢٠٣، وقضايا في اللغة واللسانيات وتحليل الخطاب : ٦٠ ، ٦٠.

<sup>(</sup>۲۷۹) المقامات : ۵۲.

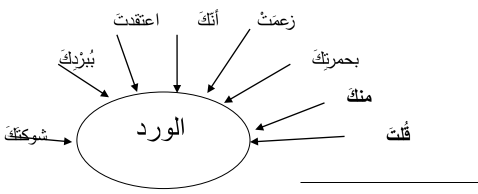
<sup>(\*)</sup>عافٍ: العافى: الضيف وكل طالب معروف فهو عافٍ : ينظر مقامات السيوطى:٥٣.



يلحظ من المخطط أنّ الضمائر تعود كلّها إلى مرجع واحد وهو (المولى) في المقامة ،مكونة شبكة تدور حول هذا المرجع وهذه أحدى مقومات خلق النصيّية؛ إذ إنّ المحال إليه لو برز مكان كلّ ضمير في النصيّ لعمل على هلهلته، وملئه بالحشو، ويتضمن الاتساق، بصورة مستمرة، مبدأ الاختزال الذي بوساطته يمكننا تكثيف رسائلنا، متقين بذلك التعبير المكرر عن الأفكار المعادة (٢٨٠٠) ،وفي النصيّ أيضاً ضمائر تحيل إلى مرجع واحد وهو (أمراء الطيب) ويمكن أنّ نلحظ بأنّ هذه الضمائر أحالت إحالة ذات المدى البعيد؛ لأنّه أُحيل إليها بعد عدد من الجمل، وهذه الضمائر جميعها أحالت إحالة داخلية قبلية، وتوجد إحالة قبلية في الكلمات (يرعَه، ويسوءه، ويسوءه، ويعروه) فيها ضمائر تعود إلى (عاف).

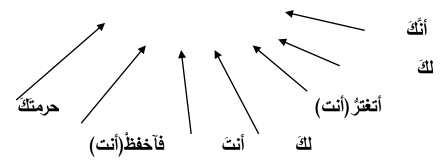
أما ضمائر المخاطب؛ فكان لها الأثر الواضح في اتساق النصّ والربط بين الكلمات في المقامة الواحدة بعد ضمائر الغيبة التي تم ذكرها بحسب طبيعة الموضوع الذي تتحدث عنه؛ إذ بلغ عددها (٤٢ مائة وأثنين وأربعين) موزعة بين جميع نصوص المقامات، ولنتأمل الأمثلة الآتية:

ا – ( فقامَ النرجسُ على ساقٍ، ورمى الوردَ منهُ بالأحداقِ، وقالَ: لقد تجاوزَتْ الحدَّ يا وردُ، وزعمَتْ أنَّكَ جمعٌ في فردٍ، أنْ اعتقدتَ أنَّ لكَ بحمرتِكَ فخرةً، فإنَّها منكَ فجرةٌ،وأنْ قُلتَ: أنَّكَ النافعُ في العلاجِ، فكم لكَ في منهاجِ الطبِ من هاجٍ ،ألستَ الضارُ للمزكومِ،...،أتغترُ ببُرْدِكَ القشيبِ وأنت الجالبُ للمشيبِ؟ فاحفظ – بالصمتِ – حرمتكَ، وإلاَّ أكسرُ بقائمِ سيفي شوكتكَ)) (٢٨١)، تحيل أغلب الضمائر في المثال السابق سواء أكانت هذه الضمائر ظاهرة أم مستترة إلى (الورد)، كما هو موضح بالمخطط الآتي:



<sup>(</sup>٢٨٠) ينظر: لسانيات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب:٢٢٨.

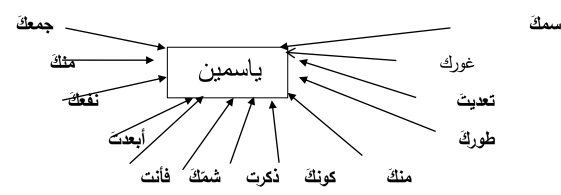
<sup>(</sup>۲۸۱) المقامات : ۲۱، ۲۲۰.



تركت الضمائر المتصلة والمستترة أثراً واضحاً في تماسك أجزاء الكلام، لكونها تعود إلى مرجع واحد وهو" الورد"، وهي إذن مرتبطة به شكلاً ودلالة، وفضلاً عن ذلك فإنها أحالت كلها إحالة داخلية قبلية، وأمًا الضمير المستتر (أنت) في الفعل(تجاوزت)فقد أحال إحالة داخلية بعدية ومن هنا يتضح أثر هذا العنصر الاتساقي في خلق تلاحم أجزاء النص والحفاظ على استمراره(٢٨٢).

٢- ((فقامَ البانُ، وأبدى غايةَ الغضبِ وأبانَ وقالَ: لقد تعديتَ يا "ياسمينُ" طورَك، وأبعدتَ في المدى غورَك، وكونكَ أضعفُ الكونِ، وكثرةُ شمّكَ تصفرُ اللونُ، وإذا سمُحقَ منكَ اليابسُ ورضَ، وذُرَ على الشعرِ الأسودِ إبيض، وإذا قسمَ اسمُكَ قسمينَ صارَ ما بين: ياس ومين، وإنْ ذكرَت نفعكَ فأنت كما قيلَ لا تساوي جمعَكَ) (٢٨٣٠).

تنوعت الضمائر في هذا المثال حسب أدوار المتكلمين، فشملت ضمائر متصلة وأخرى منفصلة،وقد أحالت إحالة داخلية قبلية ذات مدى قريب، وهي تعود إلى مرجع واحد وهو (الياسمين)يتضح ذلك من المخطط الآتي:



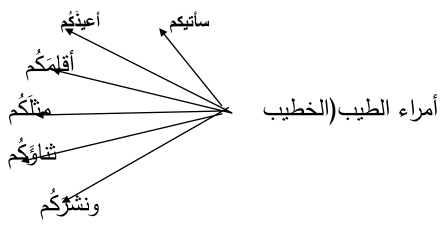
ونلحظ وجود إحالة داخلية بعدية في النص تعود على (الياسمين) في الضمير المتصل (ت) في الفعل (تعديت) كما سبق وأن أشرنا في الأمثلة السابقة، فأفادت الإحالات الضمائرية بذلك سمت الاختزال.

<sup>(</sup>٢٨٢) ينظر قضايا اللغة العربية في اللسانيات الوظيفية، من الجملة إلى النص:١٤٦.

<sup>(</sup>۲۸۳) المقامات : ۵۲.

١-((مرحباً بالكرام الزور، أعيذكُم بالله من الجور، ومن الحور بعد الكور، وأقامَكُم في أحسن طور، وقطع عنكُم التسلسل والدور، مثلكُم من إذا سأل يُجابَ، وإذا دعا فلَهُ يُستجابُ، ثناؤكُم المستطابُ، ونشركُم يملأُ الوطابُ، وبكُم تتَجملُ الخطابُ، وسآتيكم بالحكمةِ وفصلِ الخطابِ)) (٢٨٤).

تُشير ضمائر المخاطب في المثال السابق إلى أكثر من مرجع ففي بداية النصّ كانت الإحالة إلى (أمراء الطيب) وجميع هذه الإحالات كانت إحالة نصية داخلية على سابق، وهناك إحالة ذات المدى البعيد تواجدت في فضاء النصّ في كلمة (سآتيكم)حيث إحالة ضمير المخاطب(الكاف)إلى شخصية الخطيب الذي ذُكر في بداية النص:



وفي (أُعيذكم، ومثلكم) كلها مكرر مرتين أحدهما محذوفة للعطف والدلالة على المحذوف بالمتقدم وهما (أُعيذكم من االحور بعد االكورِ)، و (مثلكم إذا دَعَا إليه يستجاب).

وضمائر المتكلم لم تقل أهمية عن ضمائر الغيبة والمخاطب، فقد كان لها الحضور الواضح في فضاء المقامات جميعها؛ إذ أنها جاءت على أشكال تارةً متصلة وأخرى منفصلة حسب ادوار المتكلمين وبلغ عددها في جميع المقامات (مئة ضمير وضمير واحد ١٠١)، وسنوضح ذلك بذكر بعض الأمثلة:

١-((الحمدُ شِهِ الذي خلقتي حَسِنَ التقويمِ، وجعلني أبهى في العينِ من الدّرِ النظيمِ، وشرفني على كثيرٍ من الأقرانِ ؛حيث ذكرني بصريحِ أسمي في القرآنِ الكريمِ في قولهِ تعالى في سورةِ الرحمنِ :{كأنهن الياقوت والمرجان} [٨٥/الرحمن] وقدمني في الذكرِ، وذلك يدلُ على أني من المرجانِ أنبهُ، وأشرفُ منهُ مقاماً وقواماً ورُبّهةً))(٥٨٠).

ونلحظ حركة ضمير المتكلم الذي يحيل إلى (جوهر الياقوت) في هذا النصّ، وهناك ضمير آخر هو الغائب يُحيل إلى الله سبحانه وتعالى كما في الجدول الآتى:

<sup>(</sup>۲۸٤) المقامات :٥٦.

<sup>(</sup>۲۸۰) نفسه :۱۳۲.

| نوع الإحالة     | العنصر المُحيل                    | الإحالة   | المحال إليه        |
|-----------------|-----------------------------------|-----------|--------------------|
| نصيَّة- قبليَّة | الضمير المتصل (الياء)والغائب (هو) | خَلقَني   | الله سبحانه وتعالى |
| =               | =                                 | جَعلَني   |                    |
| =               | =                                 | شَرّفني   |                    |
| =               | =                                 | ذكرَني    |                    |
| =               | =                                 | قْدَّمَني |                    |

ويتضح

من الجدول آنف الذكر أن الإحالات الواردة هي إحالات نصية قبلية، وجميعها تعود إلى الله سبحانه وتعالى، وبعد إنعام النظر في النص يتبين لنا فضائل الله سبحانه وتعالى وأنّه هو خالق كل شيء، وكرمه شمل كل مخلوقاته، وهذا واضح من ضمير المتكلم المحال إليه يبين فضائله على كل مخلوقاته، وفي النصّ ضمير ساعد على اتساق النص وهو الضمير الغائب المستتر الذي يعود على (الله سبحانه وتعالى).

٢-((وضرَبنا إليك أكبادَ الإبلِ من أقصى البلادِ، وقطعنا إليك كُلَّ بحرٍ ووادٍ، وقصدناك ونحنُ أكرمُ روادٍ و ورّادٍ، ولجأنا إلى حماك الذي هو للعُفاةِ ملاذٌ، ووردنا منهلك العذبَ الذي هو كافلٌ لأنواعِ الملاذِ، متشوفين إلى عظيمِ إنصافِك، متشوقين إلى كريمِ اتصافُك، لتنشرَ من أوصافِنا ما خفى، وتظهرَ من خفي أسرارِنا ما صفا، وتلبسنا من خلعِ الملاحةِ ما صفا، وتعفُو عمًا صدرَ منًا ما جفا، وتأخذُ من أخلاقِنَا ما عفى، وتنعمُ لنا من دُرِّ ألفاظِكَ التي هي شِفَا لمن كان على شَفَا))(٢٨٦).

يحتوى هذا المثال على ضمائر متنوعة منها المتكلم والمخاطب والغائب، ولم تُحل إلى نواة واحدة كما تقدم بالأمثلة السابقة ، بل تُحيل إلى أكثر من محال إليه وكانت جميع هذه الضمائر ذات إحالة نصية داخلية على سابق وسنوضح نوع المحال إليه في الجدول الآتي:

| نوع الإحالة     | العنصر المُحيل   | الإحالة  | المحال إليه |
|-----------------|------------------|----------|-------------|
| نصيَّة- قبليَّة | ضمير المتكلم(نا) | ضَرَبَنا | أمراء الطيب |

(۲۸۶) المقامات : ۵۶.

وبعد

| =  | =                | قَطَعَنا |                    |
|----|------------------|----------|--------------------|
| =  | =(نحن)           | و نحنُ   |                    |
| =  | ضمير المتكلم(نا) | لجأنا    |                    |
| =  | =                | وَرَدَنا |                    |
| =  | =                | أوصافِنا |                    |
|    | =                | أسرارِنا |                    |
| =  | ضمير المتكلم(نا) | اخلاقنا  |                    |
| =  | =                | تلبسننا  |                    |
| =  | ضمير المخاطب(ك)  | =        | الله سبحانه وتعالى |
| =  | ==               | =        |                    |
| =  | ==               | حماك     |                    |
| =  | ==               | منهاك    |                    |
| =  | ==               | إنصافك   |                    |
|    |                  | اتصافك   |                    |
|    |                  | الفاظك   |                    |
| =  | ==(أنت)          | تعفو     |                    |
| == | ==(أنت)          | لتنشرَ   |                    |
| =  | ===              | وتظهر    |                    |
| =  | ضمير المنفصل(هو) | الذي هو  | حماكَ              |
| =  | ==(هي)           | التي هي  | ألفاظ              |

حديثنا في هذا القسم من الدراسة عن الإحالة الضميرية، تبين أنّ الإحالة الضميرية التي تجلت في ظاهر النص، قد أسهمت إسهاماً واضحاً في تحقيق اتساق أجزاء هذا النصّ التراثي، على الرغم من ظهورها المفرّق على مستوى المقامة الواحدة، أو مجموعة من المقامات، وكشفت عن الدلالة العامة الكلية لموضوعه؛ فإنها لم تستأثر بكلِّ ذلك لوحدها؛ إذ أسهمت الإحالة الإشارية والموصولية في اتساق أجزاء الكلام اللاحق منه بالسابق وبنحو منظم.

### ثانياً - الإحالة بأسماء الإشارة:

تُعدّ أسماء الإشارة الوسيلة الثانية من وسائل الاتساق النحوي ومن أبرز أدوات الإحالة ،ووظيفتها توضح مدى قرب المشار إليه من موقع المتكلم مكاناً وزماناً؛ لذلك جرى تقسيمها في اللغة العربية باعتماد المسافة (۲۸۷)، لها ثلاث مراتب: قربي ،ووسطى ،وبعدى (۲۸۸).

بينما يذهب علماء النصّ إلى تصنيفها بعدّة امكانيات:إمّا بحسب الظرفية: الزمان(الآن، غداً، أمس...)، والمكان (هنا، هناك، هنالك) (٢٨٩)، وامّا الإشارة المحايدة، وتكون بأداة التعريف ،أو الانتقاء (هذا، هؤلاء....)،أو البعد (ذاك، تلك ...) والقرب (هذا، هذه ...) (٢٩٠) ولأنّها تقع على كل شيء عُدت من المبهمات (٢٩١) ، فمثلها كمثل الضمائر لا تفهم إلا إذا رُبطت بما تُشير إليه<sup>(٢٩٢)</sup>، إذ إنّها من المعاني اللغوية غير القائمة بذاتها ،وهي عناصر ذات أهمية كبيرة في اتساق النصّ و أجزائه (٢٩٣)،ويمكن أن تُحيل إحالة قبلية أو بعدية، أي إنّها تربط جزءاً لاحقاً بجزء سابق أو بخلاف ذلك ،واسم الإشارة المفرد يتميز (( بما يسميه المؤلفان هاليداي ورقية حسن ((الإحالة الموسعة))، أي إمكانية الإحالة إلى جملة بأكملها أو متتالية من الجمل))(٢٩٤)،وللإحالة الإشارية أركان يجب توافرها في النصّ، وهي المشير، والمشار إليه، والمشار له بالمشار به وعبارة الإشارة: اللفظ الذي تحقق به، وعمل الإشارة:الحاصل معنى وخارجاً من الإشارة (٢٩٥).

وتُعين" مستعملي النصّ على الاحتفاظ بالمحتوى ... دون حاجة منه لإعادة ذكر كُلّ شيء بتفصيلاته "(٢٩٦).

ولقد كثرَ أنْ تضافرَ هذا النوعُ من الإحالة مع أدوات أُخرى في تماسك نصوص المقامات عيّنة الدراسة، واختزال بعض من نصوص المقامة في اسم إشارة واحد، وبعضها يغني عن تكرار المفردات أو الجمل داخل النصّ؛ إذ أنّ مستعملي اللغة يميلون غالبا إلى الإيجاز والابتعاد عن التكرار، وسنعرض بعض الأمثلة عن اسم الإشارة، وأثره في تحقيق الإحالة الاتساقية في المقامات:

<sup>(</sup>۲۸۷) ينظر نسيج النصّ:۱۱۸.

<sup>(</sup>٢٨٨) ينظر: شرح ابن عقيل: ١٣٥/١ -١٣٦، وهمع الهوامع: ٢٤٧/١، وشرح الرضيي على الكافية: ٢/ ٤٧١ – ٤٨٤.

<sup>(</sup>۲۸۹) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ١٩.

<sup>(</sup>۲۹۰) ينظر :أصول تحليل الخطاب: ١٢٨/١.

<sup>(</sup>۲۹۱) ينظر :الكتاب: ۱۲٥/۱.

<sup>(</sup>٢٩٢) ينظر: شرح الرضى على الكافية:٢/٤٧٩، ونسيج النص:١١٨.

<sup>(</sup>٢٩٣)ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ١٩.

<sup>(</sup>۲۹۶) نفسه: ۱۹.

<sup>(</sup>۲۹۰) ينظر: نحو النص إطار نظري ودراسات تطبيقية:١٠٨.

<sup>(</sup>٢٩٦) مدخل إلى علم لغة النصّ:٩٢.

١- نموذج من سكان مصر ((هذا يَعُدُها عَوناً على تقواه، وهذا يَعُدُها للعبه ومَلهاه، وهذا يَرعى فيها النجوم، ويناجي الحيّ القيوم، وهذا يغفلُ ليله إلى الصباح، أو يقطعُهُ بما هو عليه مَلُومٍ، هذا ينظرُ إليها بعينِ الفكرةِ ، والتبصرِ في عجائبِ القدرةِ، وهذا ليس لهُ منها إلا الابتهاج بنضارةِ الزَّهرةِ، وهذا فيها مشاهد شهودِه، وهذا يسهدُ ونومٍ غيرهِ أفضلَ سهودِهِ)) (٢٩٧) فقد جاءت الإحالة في هذا النص من مقامة الروضة باسم الإشارة (هذا)،إحالة قبلية تُشير إلى عددٍ من سكان مصر، وكيف كانوا يعدوها.

والذي يؤكد بأنّ اسم الإشارة (هذا) يدل على مرجع سابق من دلالة الضمائر الموجودة في النصّ، وفضلاً عن ذلك؛ فإنّ اسم الإشارة (هذا)تكرر ثماني مرات في فضاء النصّ، وجاء في كلِّ مرة منها تنييلاً لنموذج من سكان مصر ليبين نظرتهم لروضة مصر، وهذا إن دل على شيء فإنّه يدل على اتساق النصّ وترابط بين أجزائه، وقد أحال إحالة ذات المدى القريب، جرت بين جمل النصّ المتجاورة، ولا توجد فواصل بين الحدود التركيبية، ولما كان للإشارة أركان أركانها في هذا النصّ على النحو الآتي:

- ١-المُشير ====== جلال الدين السيوطي
  - ٢-المُشار له==== متلقي النص والقارئ
- ٣-المُشار إليه==== وهو المحال إليه(سكان مصر)
- ٤ المُشار به ===== اسم الإشارة (هذا)يدل على القريب.
- ٥-عمل الإشارة=====الإحالة إلى المشار إليه، وربطه بـ ((روضة مصر))

٢-(( ...وذلك أنّ خاتم المصطفى كانَ بي فصه، وورد فيّ بذلك الحديثِ ونصه، ولم يظفرُ بذلك الشيءِ من أنواعِ الجواهرِ غيري، ولا سارَ أحد في هذه الطريقةِ سيري، فمن ذا يساميني، وقد لمستُ يد المصطفى، ونقش فيّ اسمهُ ونعتهُ(محمد رسول الله) وحسبيَ بذلك شرفاً وكفى))(٢٩٩)، وقد جمع في هذا النصّ إحالتين إشاريتين: الأولى بالمشار به(ذلك)، إذ أحال إلى ما تفضل وأختص به (الزبرجد) فهي إحالة داخلية على سابق، وقد تكرر اسم الإشارة أربعة مرات في النص، والثانية بالمشار به (هذه) إحالة داخلية على لاحق، إذ أحال العنصر الإحالي (هذه) إلى ما بعده إحالة ذات مدى بعيد، وهذا يوحي بأهمية المشارإليه وقد بدا واضحاً ما لاسم الإشارة من أثر في بناء النص في المقامات واتساق أجزائه وانسجام معانيه.

# ثالثاً - الإحالة بالمقارنة:

تعد المقارنة الوسيلة الثالثة من وسائل الاتساق النصي في الإحالة، وكل عملية مقارنة تتضمن شيئين-في الأقل-يشتركان في سمة مشتركة بينهما، وأدوات المقارنة لها أثر واضح في ربط النص واتساقه بين السابق

<sup>.</sup> ۱۹۱: المقامات (۲۹۷)

<sup>(</sup>۲۹۸) ينظر: نحو النص إطار نظري ودراسات تطبيقية:١٠٩، ١٠٩،

<sup>(</sup>۲۹۹)المقامات : ١٤٥.

واللاحق، وهي تنقسم قسمين :عامة وخاصة ، وهذا التقسيم استناداً إلى التصنيف الذي وضعاه "هاليداي ورقية حسن"، إذ ذكرا أنّ الإحالة بالمقارنة صنفان (٣٠٠)، وسنوضح ذلك بالمخطط الآتي:

#### الإحالة بالمقارنة

| <b>人</b> | خاصة |               | عامة           |            |
|----------|------|---------------|----------------|------------|
| كيفية    | كمية | الإختلاف      | التشابه        | التطابق    |
| أحسن     | أكثر | آخر مختلف     | مثل            | نفس        |
| أدنى     | أقل  | ماعدا ذلك     | مماثل لـ       | مساوي لـ   |
| أكبر     | أبعد | على نحو مختلف | مماثل جداً     | متطابق لـ  |
| أصغر     |      | مختلف         | على النمط نفسه | تطابقاً مع |

لا تختلف المقارنة عن الضمائر وأسماء الإشارة في كونها نصية، وهي تقوم بوظيفة اتساقية مثل النوعين المتقدمين، وإحالتها داخل النصّية) (٣٠١)، وسنذكر بعض من الإحالات المقارنة التي وردت في نصوص المقامات:

١-((رأسكَ لا يزالُ منكوسُ، وأنت المهيجُ للقيءِ المصدع من المحرورينَ للرءوسِ[ الرؤوس]، تسقطُ الجنينَ، ولا ترتى للحنينِ، أصغرُ من غيرِ عله، مكسو أحقر حله))(٢٠٢)، جاءت الإحالة المقارنة في هذا المثال باسم التفضيل (أصغر، وأحقر)قد أحال إحالةً داخليةً على سابق وهو (النرجس) أراد الياسمين تقليل من شأن النرجس فجاء باسم التفضيل لبيانُ قدرته ومنزلته وهذا ما دلّ عليه لفظا (أصغر، وأحقر)وبذلك ربط اسم التفضيل اللاحق بالسابق، وهو ما جعل النص أكثر اتساقاً.

١ - قال العقيق ((الحمدُ شِ الذي جعلني من الجِلّةِ، وكساني أبهى حُلّه، وخصني بأحسنِ خّله، وباركَ في ً للرفيق، وقالَ في ً الصادقُ المصدوقُ: أكبرُ خرز أهل الجنة العقيقُ"))(٣٠٣).

والإحالة بأسماء التفضيل (أبهى حُلّه، وأحسن خُلّ، وأكبر)هو بيان الصفات التي يحملها خرز العقيق، وقد أحالت هذه الأسماء إحالة نصية داخلية قبلية ،أما اسم التفضيل(أكبر)فقد إحالة داخلية نصية بعدية مرجعها (العقيق) وقد ظهر في هذا النصّ إحالتان الأولى على قبلية والأخرى على بعدية، و إن دل هذا على شيء فإنّه يدل على أثر الإحالة بجميع أنواعها على اتساق أجزاء النصّ، ولو عدنا إلى نصّ المقامة، نجد أنّ النص قد

<sup>(&</sup>quot;") ينظر: قضايا في اللغة واللسانيات وتحليل الخطاب: ٨١- ٨٦، والإحالة النصية وأثرها في تحقيق تماسك النصّ القرآني (بحث): ٩٥.

<sup>(</sup>٣٠١) النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ١٩

<sup>(</sup>٢٠٢) المقامات: ٢٤.

<sup>(</sup>٣٠٣) المقامات:١٤٧.

احتوى على جميع عناصر الإحالة ،وبذلك يتحقق في النص الاتساق(الشكلي) عن طريق الأدوات الإحالية ودورها في ربط أجزاء النص، كما موضح ذلك في الجدول الآتي:

| ź                | الضمائر   |
|------------------|-----------|
|                  | الإشارات  |
| 1                | الموصولات |
| ٣                | المقارنة  |
| (۸)إحالات داخلية | المجموع   |

٣-((واكثر ناس من أشياع لا تُغنيهُم، وأمور لا تعنيهُم: من ذلك استعمالات قوابض، ومجففات وحوامض، وتعليق فصوص لها في كتب الطب نصوص، وهذا باب قد أعيا الأطباع، واعترف بالعجز عن مداواته الألباع)) (٣٠٤)، فلفظة (أكثر) في النص ربطت الجملة الثانية بالجملة الأولى؛ إذ قارنت بين الأشياء التي لا تتفع الإنسان ولا تعنيه وبين الأمور التي لا تهمه ولا تعنيه، فأكثر منها واعتز بها، معتقداً بأنّه ستقيه وتنفعه من الإصابة بالوباء والطاعون ،وهي قد أحالت أيضاً إحالة نصية داخلية على لاحق، ونجد أنّها تعود إلى (الأشياء، والأمور) ولهذا يتبين لنا بأنّ الإحالة بالمقارنة لها أثر مهم في اتساق النصّ.

3-((وما أدراكَ ما الكمثرى؟ باردٌ في الثانية، رطبٌ في الأولى، يُشاكلُ التفاحَ ،ولكن التفاحَ خيرُ منه وأولى، وخصهُ ابن البيطار (\*) بمن أكلَ على سبيلِ اللذة والغذاء، لا على سبيلِ الحاجة والدواء، فأما للدواء فهو على الريقِ أفضلُ وأجدرُ؛ لأنّهُ بعد الطعام مطلق وزائدٌ في ضعفِ المعدة وأوقرَ، وقد شبههُ الشعراءُ بالنّهدِ والسرةِ، وناهيكَ بحسنِ هذا التشبيهِ في المسرةِ)) (٥٠٠٠)، فقد طابقت كلمة (يشاكل) بين النفاح في طبيعته والكُمتْثرَى، بأنّ لهُ الصفات الطبيعية نفسها التي توجد في التفاح؛ ولكن التفاح أولى منه وأفضل ،والإحالة هنا إحالة داخلية على سابق، وجرت بلفظ من ألفاظ المقارنة العامة ،إذ ربط هذا العنصر الإحالي الكلام بعضه ببعض ،فتحقق الاتساق بين أجزاء الكلام.

وهناك ألفاظ في النصّ تدل على المقارنة هما لفظتا (أفضل وأجدر) ، فقد طابق بين تناوله على الريق أو بعد الطعام ؛ حيث إنَّه يبين بأنّ تناوله على الريق أفضل، والإحالة هنا إحالة على سابق، وجرب بلفظتين من ألفاظ المقارنة الخاصة.

ابعاً - الإحالةُ بالاسمِ الموصول:

<sup>(</sup>۳۰۰) المقامات ۱۹۸۰.

<sup>(\*)</sup> ابن البيطار: هو أبو بكر بن بدر الدين المنذر المعروف بالبيطار: طبيب بيطري (ت ٢٤١هـ)، ينظر: الأعلام: ٢٠/٧٠.

<sup>( &</sup>quot; ) المقامات: ٩٧.

تعد الأسماء الموصولة وسيلة من وسائل الاتساق النصتي، وهي لا تفيد معنى بمفردها بل تحتاج لغيرها من الاسم، أو الفعل، أو الجملة، فهي ذات افتقار إلى الضمائر: ومن ثم لا يكتمل معناها إلا بها (٢٠٦)، وسمي الاسم الموصول بذلك؛ لأنّه يوصل بكلام بعده هو من تمام معناه ، فهو اسم ناقص لا يتضبح معناه إلا إذا وصل بصلته (٢٠٠٠)، وأن الموصول لا يتم بنفسه، ويفتقر إلى كلام بعدّه ، تصله به ليتم اسماً، فإذا تم ما بعدّه ، كان حكمه حكم سائر الأسماء التامة ، فيمكن أنْ يكون فاعلاً، أو مفعولاً (٢٠٠٨)، وعدّها بعضهم كالشيء الواحد ((خمسة أشياء بمنزلة الشيء الواحد :الجار والمجرور كالشيء الواحد، والمضاف و المصاف إليه كالشيء الواحد، والفعل والفاعل كالشيء الواحد، والموصول كالشيء الواحد، والفعل والفاعل كالشيء الواحد) (٢٠٠٩).

وهي إلى جانب الضمائر وأسماء الإشارة تُعدّ من أهم ما يغني عن إعادة التكرار (٢١٠)، وقد أكد الدكتور تمام حسان وظيفة الربط بها ،إذ قال: ((لم يشر أحد إلى هذا النوع من الربط....، أمًّا ما ألفت النظر إليه هنا ما في الموصول من طاقة الربط بين أوصال الجملة، أو السياق القائم على أكثر من جملة... والدليل على أنً الموصول رابطً؛ أنَّه كما قال البلاغيون حلَّ محلَّ الضمير، فلو عدلت عن الموصول، واستعملت الضمير المطابق له؛ لحدث الربط المطلوب))((٢١٠)، والموصولات من العناصر الإحالية (٢١٠)، التي تقوم على مبدأ التماثل والنطابق بينها وبين ما تعوضه (٣١٠)، ويظهرُ هذا المبدأ في الاسم الموصول المختص مثل: (الذي، والتي، واللذان، والذين، واللاتي... إلخ) ،أمًّا الموصولات العامة (مَنْ، وما،...)؛ فإنَّ فكرة التطابق والتماثل لا تنظبق عليها (٢١٠)، وهي من الأدوات التي تشد من أزر التلاحم النحوي بين ما تقدَّم ذكرهُ في الكلام، وبين ما يُرادُ من المتكلم أن يعلم به (٢١٥)، فهي تعوض ما قبلها، ثم تربطه ربطاً تركيبياً بما بعدها من الصلة التي تفسر ما بها

<sup>(</sup> $^{r,1}$ ) ينظر: شرح المفصل:  $^{r,1}$ ، ودراسات في الأدوات النحوية:  $^{r,1}$ 

<sup>(</sup>٣٠٠) ينظر: معاني النحو: ١٩٩١.

<sup>(</sup>۲۰۸) ينظر: شرح المفصل: ۳۷۲/۲.

<sup>(</sup>٢٠٩) الظواهر اللغوية في التراث النحوي:٣٢٨.

<sup>(</sup> $^{r1}$ ) ينظر : البيان في روائع القرآن:  $^{r1}$ 

<sup>(&</sup>quot;۱") مقالات في اللغة والأدب: ١/٠٠/.

<sup>(</sup>٢١٢) يُنظر: النص والخطاب والإجراء: ٣٢.

<sup>(</sup>۳۱۳)ینظر: نسیج النص: ۱۱۸.

<sup>(</sup>٣١٤) ينظر: الإحالة في نحو النصّ:٢٧.

<sup>(</sup>٢١٥) ينظر: في اللسانيات ونحو النص ٢٣٠٠.

من إبهام (٣١٦)؛إذ إنَّها ((تشارك بقية الأدوات الاتساقية الإحالية في عملية التعويض، فهي ألفاظ كنائية لا تحمل دلالة خاصة، وكأنَّها جاءَتْ تعويضاً عما تُحيل إليه))(٣١٧)،فالموصولات تربط أجزاء الجملة بعضها ببعض، وكذلك تربط النصَّ بسياقه المقامي الذي قيل فيه،ومن أمثلة هذا النوع من الإحالة في المقامات كما يأتي:

١-(وما القرَعُ؟! ذو الفضلِ الذي انتشرَ، والذي كانَ يُحبُّهُ سيدُ البشرِ! كم فيهِ من حديثِ وَرَدَ، وخبر مقبولٍ لم يردُ)) (٣١٨)، في هذا النص إحالتان بالموصول ، كلاهما بالاسم (الذي)، وهما إحالتان نصيّتان على سابق، فالمُحيل هو الموصول، والمُحال إليه السابق هو (المُعوَّض)كما مبين في المخطط الآتي :

ويتضح من المخطط اعلاه، أنّ الموصولين قد أحالا إلى الاسم الظاهر (القرع) فعوَّضَ كلّ منهما عمَّا يسبقه، واكتسب دلالتّهُ منه ، ويظهرُ أنّ كلاً منهما قد ارتبط ارتباطاً اتساقياً من جهة ، وارتباطاً مفهوميّاً بين هذه الصلة والمُحال إليه الذي يسبقه من جهة أخرى (٢١٩)، فيصل الأول كلمة القرع بصفة الفضل الذي انتشر، ويصل الثاني القرع بحُب سيدنا (محمد صل الله عليه وآله وسلم).

٢-((فقالَ: أيُّها الأزهارُ، إني لستُ كالذي تحاكمَ إليهِ العنبُ والرَّطَبُ، ولا الذي تقاضى إليه المشمشُ والتوتُ،
 ولا التينُ والعنبُ))(٢٠٠).

ما نلحظه في النصّ هو أنّ الاسم الموصول "الذي" المتكرر مرتين قد ترك أثراً فعالاً في اتساق النصّ؛ إذ إنّ المحال إليه لا يمكن تحديده إلا بالنظر لما بعد الاسم الموصول، فهو يربط ما قبله بما بعدهُ، فيكون وسيلة ربط شكليّ؛ بغية الوصول إلى الدلالة، فلا رابط دلاليّ من غير أن يرافقه رابط شكليّ.

ويمكن أنَّ نخلُصَ إلى أنّ الإحالة من أكثر وسائل الاتساق انتشاراً في نصوص مقامات السيوطي وتعد الإحالة بالضمائر أكثر أدواتها قوة في صنع الاتساق الدلالي للنصّ ، وتجسيد وحدته العامة في المقامات، ليس على مستوى أجزاء النصّ فحسب ، بل على امتداد النصّ بأكمله، وفضلا عن ذلك لم تخلُ نصوص المقامات من عنصر إشاري ،أو أداة المقارنة، أو الاسم الموصول؛ إذ إنّها لا تقل أهمية عن الإحالة بالضمائر؛ لأنّها

<sup>(</sup>۳۱۱) ينظر: نسيج النص:۱۱۸.

<sup>(</sup>٣١٧) الإحالة في نحو النصّ:٢٧-٢٨.

<sup>(</sup>۳۱۸) المقامات:۱۰۷.

<sup>(</sup>٣١٩) ينظر: الإحالة في نحو النصّ:٢٧.

<sup>(</sup>۳۲۰) المقامات: ٤٦.

ساعدت على اتساق النص وترابط أجزائه، لذلك تعد الإحالة بجميع أدواتها من أهم عوامل اتساق النصوص التي تقف وراء خلق نصيتها.

ثانياً: الاستبدال:

يعدُّ الاستبدال المظهر الثاني من مظاهر الاتساق، وهو صورة من صور الاتساق النصي التي تتم في المستوى النحوي والمعجميّ بين كلمات أو عبارات، ويتم داخل النص بتعويض عنصر في النصّ بعنصر آخر (٢٢١)، وفضلاً عن ذلك فإنّ معظم حالات الاستبدال النصّي قبلية (٢٢٢)، فالاستبدال هو تبادل مواقع الكلمات الواحدة محل الآخر ولهذا الاستبدال له تأثير واضح في النص والخطاب ((وهي الأشكال التي تحل فيها وحدة دلالية محل أخرى أو تقابلها مما يؤدي إلى تعديل مجموعات الدلالات))(٢٢٣)، ويسهم الاستبدال في اتساق النص من خلال العلاقة بين العنصرين المستبدل والمستبدل وهي علاقة قبلية بين عنصر سابق في النص وعنصر لاحق فيه، أي :إنّه إحلال تعبير لُغويّ محل تعبير لغويّ آخر، يسمى التعبير الأوّل المنقول أو المستبدل منه، ويسمى التعبير الأوّل المنقول أو المستبدل منه، الوظيفة نفسها التي يؤديها الحذف، كما يجنب المؤلف تكرار الكلمات والعبارات نفسها (٢٣٠)، ويُشير "هاليداي ورقية حسن" إلى الفرق بين الإحالة والاستبدال، فالإحالة تكون علاقة بين المعاني، أي علاقة على المستوى الدلاليّ، في حين الاستبدال يكون بين الكلمات والعبارات، أي بين العناصر اللغوية والشكل اللغويّ، يعني علاقة على المستوى على المستوى المستوى المعجميّ – النحويّ (٢٣٦)، وعند الحديث عنه، فإنّه لابد من الحديث عن الاستبدال في جملة لاحقة (٢٣١)، فهو يعد مصدراً أساسياً من مصادر اتساق النصوص، وينقسم وجود العنصر المستبدال على ثلاثة أنواع (٢٣٦)،

النوع الأوّل: الاستبدال اسميّ: ويتمّ باستعمال عنصر لغويّ اسميّ ليحل محل اسم آخر، فيؤدي وظيفته التركيبيّة، نحو ( آخر، آخرون ،نفس، واحده ... اللخ) ومن أمثلته في المقامات ما يأتي:

Ψ, γ

<sup>(</sup>٢٢١) ينظر: لسانيّات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب : ١٩١ ،ونحو النص : ١٢٢.

<sup>(</sup>۲۲۲) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب : ١٩

<sup>(</sup>٣٢٣) بلاغة الخطاب وعلم النص: ١٩٥.

<sup>(</sup>٣٢٤) ينظر: مدخل إلى علم النصّ مشكلات بناء النصّ: ٧٠.

<sup>(</sup>٣٢٥) ينظر :علم لغة النص النظرية والتطبيق :١١٤-١١٣.

<sup>(</sup>۳۲۱) ينظر: نفسه: ۱۱۲–۱۱۶.

<sup>(</sup>٣٢٧) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣٢٨) ينظر: نفسه: ٢٠-٢١،ونحو النص: ١٢٤، و أصول تحليل الخطاب في النظريّة النحويّة العربيّة: ١٣٣/١.

١-((وناسٌ رتبوا أدعيةً لم يردْ بها حديثٌ ولا أثرٌ، وابتدعوا أذكاراً من عند أنفسِهِم، ونسوا: (( أين المفر)) وآخرون تحولوا إلى الروضة قطائع قطائع، وأقبلوا إلى سكانها من القاهرة والقطائع...) (٢٢٩) إذا تأملنا المثال اعلاه نجد أنّه استبدل كلمة (وناس) بكلمة (وآخرون) وتم الاستبدال على ذلك من النص نفسه.

٢-((أَنْ اصنعي طعاماً للنساء، ولا يأكل منهنَّ من أثكلت ولدا، فلما فعلتْ، ودعتهنَّ لم تأكلْ منهنَّ واحدة !
 وقلنَّ : ما منا امرأةٌ إلَّا وقد أثكلتْ....)) (٣٣٠)، فقد جاء كلمة (واحدة) استبدالاً لكلمة (امرأة) التي ذُكرت في البداية، ودليل استبدالها من كلمة (امرأة) ،ما ذُكر في النص في قوله (وقلن : ما منا امرأة إلا وقد أثكلت)) ،وجاء الاستبدال من النصّ نفسه .

النوع الثاني :الاستبدال الفعليّ: ويتم هذا النوع باستبدال فعل في النص بفعل آخر مؤدي وظيفته التركيبيّة مثل: ( فَعلَ، عَملَ .... إلى آخره)،ومن أمثلة الاستبدال الفعلي الوارد في المقامات:

١-((وما من نفع ذكرته عنك إلا وأنا أفعلَ مثله وأكثر! وأنا أحرى بسلامة العاقبة منك وأجدر))(٣٣١)، فكلمة (أجدر)استبدلت بكلام كان من المفروض أن يحل محله (أنا أحرى بسلامة...).

النوع الثالث: الاستبدال القوليّ: هذا النوع من الاستبدال ليس استبدالاً لكلمة داخل النص؛ وإنما استبدال لجملة بأكملها، فتأتي جملة الاستبدال ،ثم تقع الكلمة المستبدلة خارج حدود الجملة، وهذه الكلمة المستبدلة تحل محل القول، وتؤدي وظيفته، مثل (ذلك، هذا،...إلى آخره)، ومن الأمثلة على هذا النوع ما يأتى:

١-((لا جرمَ أنَّ اللهَ تعالى حثَّ فيهِ على الصبرِ الجميلِ ووعد على ذلك بالأجرِ الجزيل))(٢٣٢) جاء(ذلك) استبدالاً من قوله (أنّ الله حث فيه الصبر الجميل)(٣٣٣)

٢-((ولا تبيعوا الآجلَ بالعاجلِ ، فإن ذلك من أعظمِ الوهنِّ))(٢٣٤)، هذا المثال استبدل (لا تبيعوا الآجل بالعاجل) بـ(ذلك)وقد أحال هذا العنصر اللغوي إحالة داخلية نصية قبلية ، فكان عاملاً من العوامل المساعدة على اتساق النص .

# العالثااً: الحذف:

يعد الحذف وسيلة من وسائل الاتساق النحوي التي تحقق للنص تماسكه ، وقد لقي عناية من العلماء قديما وحديثاً، فقد جاء في كتاب سيبويه في عدة مواضع منها (باب ما ينتصب فيه المصدر)، وقد قال أنّ حذف

<sup>(</sup>۳۲۹) المقامات: ۹۹۱.

<sup>(</sup>۳۳۰) نفسه: ۲۲۳.

<sup>(</sup>۳۳۱) نفسه: ۳۲.

<sup>(</sup>۳۳۲) نفسه: ۲۲۰.

<sup>(</sup>۳۳۳) نفسه: ۲۲۰.

<sup>(</sup>۳۳٤) المقامات: ۲۰۶

الفعل كثير في كلام العرب (٣٣٥)،وتحدث ابن جني (٣٩٢هـ) عن الحذف ؛إذ إنّه أفرد له باباً في كتابه الخصائص أسماه (باب في شجاعة العربية )، فقسم الحذف إلى حذف الجملة، والمفرد ، والحركة ، ولا يحذف من هذه الأمور شيءً إلا بوجود دليل يدل عليه (<sup>٣٣٦)</sup>، ومن الذين تحدثوا عن ظاهرة الحذف وأهتموا بها "عبد القاهر الجرجاني"(ت ٤٧١هـ) في كتابه "دلائل الإعجاز"، إذ قال:((هو بابٌ دقيق المسلك، لطيف المأخذ، عجيبُ الأمر شبيه بالسحر، فإنَّك ترى به تركَ الذكر، أفصح من الذكر والصمتَ عن الإفادة، أزيدَ للإفادة، وتجدك أنطقَ ما تكون إذا لم تنطق ،وأتمَّ ما تكون بياناً إذا لم تُبِنْ))(٢٣٧) ، ومن المُؤكد أنّ الجرجاني يقصد بالحذف غير القاصر عن أداء المعنى، وهو الحذف يمكن بيانُه وتحديدُ موطنه في النّصّ بقرينةٍ ما، والاَّ فهو يؤثّرُ سلباً؛ لأنَّ انعدام قرينة الحذف يؤدي إلى اللبس.

وكان للسيوطي صاحب المقامات نظرة ثاقبة حول الحذف بأكمله، في ترابط أجزاء التراكيب واتساقها؛ إذ نجدهُ يطلق على الحذف مصطلح الاحتباك مسوعًا هذه التسمية قائلاً :ومأخذ هذه التسمية من الحبك، الذي معناه الشدّ، والإحكام، وتحسين أثر الصنعة في الثوب، فحبك الثوب سدّ ما بين خيوطه الفُرّج وشدّه واحكامه، بحيث يمنع عنه الخلل من الحسن الرونق، وبيان أخذه منه من أن مواضع الحذف من الكلام شبهت بالفُرّج بين الخيوط، فلما أدركها الناقد البصير بصوغه في نظمه وضع المحذوف مواضعه (٣٣٨).

ومن غير المعقول أن يحوّلَ الناسُ كل شيء يقولونه أو يفهمونه إلى جمل كاملة، فالاكتمال النحويّ ينتجُ تراكيب لا فائدة فيها ولا وضوح(٣٣٩).

ومن أسباب الحذف التي ذكرها العلماء منها الاختصار والاحتراز عن العبث، التفخيم، والإعظام لما فيه الإبهام، والتخفيف، لكثرة دورانه؛ ولشهرته فإنّ ذكره من عدمه سواء (٣٤٠).

وهناك شروط وضعها ابن هشام للحذف، اتبعها المحدثون، وفصلوا القول فيها، وزادوا عليها (٢٤١)، منها أن لا يؤدي الحذف إلى اللبس، وضرورة وجود دليل يدلَّ على المحذوف.. إلى آخره (٣٤٢).

<sup>(</sup> ۲۳۰ ) ينظر: الكتاب: ۳۳۹/۱.

<sup>(</sup>٢٢٦) ينظر:الخصائص:٢/٣٦٠.

<sup>(</sup>٣٣٧) دلائل الإعجاز:١٤٦.

<sup>(</sup>٢٢٨) ينظر: الإتقان في علوم القرآن: ١٨٩/٣.

<sup>(</sup>٢٣٩) ينظر :النصّ والخطاب والإجراء: ٣٤١.

<sup>(</sup>٣٤٠) ينظر: الإتقان في علوم القرآن :٣/١٩٠.

<sup>(</sup>٣٤١)ينظر :ظاهرة الحذف في الدرس اللغوي: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣٤٢) ينظر: مغنى اللبيب:٣١٧/٦ وما بعدها.

والحذف بحسب نظرة علماء النصِّ أنَّه ((استبعاد العبارات السطحية التي يمكن لمحتواها المفهومي أن يقوّم في الذهن، أو أن يوسّعَ، أو أن يعدّل بواسطة العبارات الناقصة))(٣٤٣)، أو أنّه ما يعني(( الاستغناء عن عنصر لغوي في التركيب بالمذكور، لوجود قرائن لفظية ،أو معنوية، أو سياقية تدلُّ على هذا المحذوف))(٢٤٤)،وهي علاقة من علاقات الاتساق ،ويشير الباحثان "هاليداي ورقية حسن" إلى أنّ الحذف علاقة قبليّة؛ لأنّ العنصر المحذوف يوجد في النصّ السابق (٣٤٥)، أما إذا كان الحذف يُشير إلى محذوف الخارجيّ ؛ فإنَّ ذلك يخرج الاتساق من داخل النص إلى اتساق النص مع السياق (٣٤٦).

ولا يختلف الحذف عن الاستبدال إلا في أنّ العنصر المحذوف لا يحلّ محلّه شيء، أمّا الاستبدال فيُترك فيه أثر يكون مؤشراً يُسترشد به للبحث عن العنصر المفترض ويتمكن من ملء الفراغ، أمّا الحذف فلا يحل محله أى شيء، فيجد القارئ فراغاً ويملؤه معتمداً الجملة السابقة (٣٤٧).

## واءُ الحنف (٣٤٨):

<u>النوع الأوّل:الحذف الاسمى:</u> ويكون داخل مجموعة اسميّة، ويقع بعد العنصر الإشاريّ، أو العدديّ، أو النعت فالعنصر الاشاريّ يعبّر عنه بـ (كُلّ، وبعض، وأيّ، وكلا، وكلتا) والعنصر العدديّ يعبّر عنه بـ (أوّل، تال، ثان ...)

النوع الثاني: الحذف الفعلي: ويكون داخل مجموعة فعليّة مثل حذف العامل ،نحو قولنا: من جاء؟ فيقال: زيدٌ، حذفنا العامل (جاء).

النوع الثالث: الحذف القولي: ويكثر هذا النوع في أجوبة الأسئلة، نحو قولنا :هل ستأتي؟ فيقال : نعم، حذف جواب السؤال (سآتي).

<sup>(</sup>٣٤٣) النصّ والخطاب والإجراء: ٣٠١.

<sup>(</sup>٣٤٤) نحو النصّ بين الأصالة والحداثة: ١٣٠.

<sup>( &</sup>quot;٤٠) ينظر: لسانيات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢١.

<sup>(</sup>٢٤٦) ينظر: علم لغة النصّ النظريّة والتطبيق:١١٦.

<sup>(</sup>٣٤٧) ينظر: لسانيّات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢١.

<sup>(</sup>٣٤٨) ينظر: علم لغة النصّ النظرية والتطبيق:١١٨.

الحذف في مقامات السيوطي: يناوع الحذف في المقامات بين حذف اسم، وحذف جملة، وورد أيضاً حذف حرف الجر مع مجروره ،وكل ذلك أسهم في اتساق النص، وسنوضح ذلك بذكر بعض الأمثلة.

#### حانف الاسر:

ورد حذف الاسم في نصّ المقامة الواحدة، وفي مقامات مختلفة، وكان لأسباب كثيرة مختلفة، وهذا الحذف:

١-((ثُمُّ إِنّكُم أَيُّها الأمراءُ: ثلاثتكُم في السيادة والرئاسة أقرانُ، ولهذا أقامَ فيكُم دليلُ الاقترانِ في السُنَّةِ التي هي تالية لقرآنِ))(٢٠٩)، حذف أسماء أمراء الطيب وعوض عن المحذوف بالعنصر العددي وهو (ثلاثتكم) لا لالله ما قبله عليه، وأيضاً استُعمِلَ عنصر عددي آخر في النصّ هو (تالية) دليل على أنّه لا توجد سنّة تالية للقرآن غير سنّة رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ،والمتلقي يفهم مباشرة من هي السنّة التالية للقرآن الكريم. ٢-((فقد رزقك الله أنواعاً من المنفعة، وجعل فيك أسراراً مودّعة...))(٢٠٠٠)، حذف لفظ الجلالة (الله) فاعل الجملة الدلالة ما قبله عليه؛ لأنّه لا يوجد غير الله سبحانه وتعالى رزاق، وهو الذي يجعل الأسرار ويودعها. ٣-((والناسُ من شأنه في أمانٍ، و من رخاءِ السعِر في اطمئنانٍ))(٢٠١)، فقد حذفت كلمة (الناس) من الجملة الثانية لدلالة ما قبله عليه .

٤-((قالَ: فجميعُ الأنبياءِ وأممهُم، كُلِّ من أمتهِ، ومشمولون برسالتهِ ونبوتهِ؛ ولذلك يأتي عيسى في آخرِ الزمانِ على شريعتِهِ))(٢٥٠)، حذف (جميع الأنبياء) وعوض عن المحذوف بالعنصر الإشاري (كُلِّ) ، أيّ كُلِّ الأنبياء، وهناك حذف آخر في النصّ هو في قوله (ومشمولون برسالته ونبوتهِ) فحُذفَ (جميع الأنبياء) من الجملة لدلالة ما قبله عليه.

وقد أسهم هذا الحذف في تحقيق الاتساق بين النصوص في المقامة الواحدة ؛ مما يفضي إلى تحقيق استمرارية النص ،وإحاطته بإطار المعنى الكلّي الواحد، فضلاّ عن ذلك فإنَّ وظيفة الحذف في تحقيق الإيجاز والاقتصار، وعدم تكرار اللفظ، تظهر واضحة، وهذا ممّا يجعلُ النص خالياً من الثقل والتَّرَهُل (٣٥٣).

بر-حذف الجملة:

يطال الحذفُ الجملة كما الاسم، في المقامات ومن الأمثلة غلى ذلك ما ورد في نصوص المقامات:

<sup>(</sup>٣٤٩) المقامات ٥٩.

<sup>(</sup>۳۵۰) نفسه: ۲۶.

<sup>(</sup>۲۰۱) نفسه: ۱۲۲.

<sup>(</sup>٢٥٢) المقامات: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢٥٠) ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق: ١٦٩ ، ولسانيات النص النظرية والتطبيق: ١٢٠.

١-((هذه أيامُ بُحْرانٍ، يخشى منها الهلاكَ إنْ لم يلتقِ البحرانُ، وإن لم تنضجْ مادةُ الزيادةِ لم يحصلْ الشِفَا، وما لم يبلغ الماءُ القانونَ المعتاد فالناسُ على شَفَا))(٢٥٤)، فقوله(وإن لم تنضج)، أيّ(ويخشى منها الهلاك إن لم تنضج)لدلالة الكلام السابق عليه.

٢-((وليحذر من الإكثارِ منه ، والإدمانِ عليه؛ فإنه رديء الأعراضِ))(٥٠٥)، حذف جملة (ليحذر من) وذلك للختصار، والذي دل على حذفها ما تقدم من الكلام في النص.

٣-((يقويّ المعدة القابلة للفضول، والشهوة الساقطة جداً للمأكول، ويسكن العطش والقيء ويَدر))(٢٥٦)،حذف أكثر من جملة للاختصار والإيجاز وعدم الإطالة، فحذف(يقوي الشهوة ويسكن القيء).

# ج\_حذف الجارمع مجى وسراد:

وكان لحذف حرف الجر ومجروره دلالة على اتساق النصّ وتماسكه، هو واضح في الأمثلة الآتية:

۱-((ويضمد بأصلِها من لسع الحية والعقربان))(۲۰۷ حذف حرف الجر مع مجرورة قبل العقربان (من لسع)؛ لدلالة ما قبله عليه، وتقديره: من لسع الحية ومن لسع العقربان.

٢-((وضمادُها ينفعُ من الصداع، وأورام العينِ وغيرها، ومن الحمرةِ والتهابِ المقعدةِ والمثانةِ وحرقةِ النارِ وضيرها)) (٢٥٨)، لو تأملنا المثال السابق لوجدنا أنّه تم حذف حرف الجر من النص مرتين لدلالة ما قبله عليه، ويمكن الاستدلال عليه من السياق.

"-((روضة ذاتَ محاسنٍ، فيها أنهارٌ من ماءٍ غيرِ آسنِ، وأشجارٌ تُنْبِتُ أَفَانينَ الأحاسنِ، وأزهارٌ مابين مفتوحِ العينِ ووَسنِ، وأطيارٌ ترنمتُ بلغاتٍ يعجبُ منها كُلُّ فصيحٍ ولسنِ))(٢٥٩) حذف حرف الجر مع مجروره(فيها) ثلاث مرات في النصّ قبل كلّ من (أشجار، وأزهار، وأطيار)؛ لدلالة ما قبله عليه، وأيضاً للحفاظ على الجانب الصوتى المتمثل بالسجع ،وأكثر الحذف الذي ورد في المقامات من هذا القبيل كان للسبب نفسه.

ابعاً: الربط بالأداة:

<sup>(</sup>٢٥٤) المقامات :١٧٣.

<sup>(</sup>۳۵۰) نفسه: ۲۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳۵۱</sup>) نفسه: ۹۱.

<sup>(</sup>۳۵۷) نفسه: ۱۱۳.

<sup>(</sup>٣٥٨) المقامات:١١٧.

<sup>(</sup>۳۵۹) نفسه: ۱۸۳.

من وسائل الاتساق النحويّ، وقد حظي باهتمام اللغويّين، والبلاغين؛ لأثره في تماسك النصّ وصحته؛ إذ لانجد كتاباً لغوياً، أو بلاغياً يخلو من مبحث الفصل والوصل (٢٦٠)، وما يناسبُه في الدرس اللغويّ العربيّ القديم، وهو: العطف في الدرس النحويّ، أو الوصل في الدرس البلاغيّ، إلاّ أنّ باحثي اللسانيات أدخلوها تحت مسمّى الربط، أدوات نحويّة فضلاً عن العطف، منها :المبتدأ والخبر، والفعل وفاعله، التوابع الثلاثة الأُخرَ ومتبوعاتها، والقول ومقوله، والشرط وأجزاؤه، والقسم وأجزاؤه والمستثنى والمستثنى منه ...إلخ (٢٦١).

والربط بالأداة يختلف عن الوسائل الاتساقية الأخرى؛ولأنه لا يتضمن علاقة إحالية،إذ إنّها تُعبّر عن معانٍ معينة، تفترض وجود مكونات أُخرى في النصّ، فتستعمل بعض الكلمات والعبارات؛ لتكوّن ربطاً خاصاً بين الأجزاء المختلفة للنصّ، ويطلق على هذه الكلمات روابط مثل: (لكن ،على الرغم من ... إلى آخره) وأطلق عليها أيضاً مصطلح آخر هو (الانتقال)(٢٦٦)، ولكي يكون النص وحدة متماسكة يكون به حاجة إلى عناصر رابطة متنوعة تصل بين أجزاء النصّ وبناء لُحمته (٢٦٦)، إلا أنّ أكثر أدوات الربط وروداً في النصوص هي حروف العطف،إذ نال العطف أهمية كبيرة في الدراسات القديمة،ونرى سيبويه أنَّ العطف وظيفته إشراك الجمل بعض، ووصل المعطوف بالمعطوف عليه (٢٦٠)،وذكر ابن جنيّ في الخصائص، إذا كان الكلام قد وضع للفائدة فإنّ ((الفائدة لا تجنى من الكلمة الواحدة، وإنما تُجنى من الجُمل ومدارج القول؛ فلذلك كانت حال الوصل عندهم أشرف وأقوم وأعدل من حال الوقف))(٢٦٥)، ويقول الجرجاني في باب الوصل والفصل: ((اعلم أنّ العلم بما ينبغي أن يُصنع في الجمل من عطف بعضها على بعض،أو ترك العطف فيها والمجيء بها منثورة، لستأنف واحدة منها بعد أخرى من أسرار البلاغة، ومَمّا لايتأنتَّى لنمام الصواب فيه الأعراب الخُلِّص،وإلا قومً طبعوا على البلاغة...)(٢٦٦)، وهناك نوعان من العطف عطف مفرد على مفرد، وعطف جملة على جملة (٢٦٧)

أما ابن يعيش (ت٦٤٣هـ) فيرى أنّ ((الغرض من عطف الجمل ربط بعضها ببعض، والإيذان بأنّ المتكلم لم يرد قطع الجملة الثانية من الإولى، والأخذ في جملة ليست من الأولى في شيء))(٣٦٨).

ط

IPADADADADADADADADADADA

<sup>(</sup>٢٦٠) ينظر: الاتساق في العربية (رسالة ماجستير).٨.

<sup>(</sup>٢٦١) ينظر: علم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق: ١/٧٥٢، والمعايير النصية في القرآن الكريم: ٢٩-٣٥.

<sup>(</sup>٢٦٢) ينظر: علم لغة النصّ النظريّة والتطبيق:١١٠.

<sup>(</sup>٣٦٣) ينظر: لسانيات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب:٢٣.

<sup>(</sup>۲۲۶) ينظر: الكتاب: ۲/۲۳۱–۶۳۸.

<sup>(</sup>۳۲۰)الخصائص :۲/۲۳.

<sup>(</sup>٢٢٦.) دلائل الإعجاز ٢٢٢.

<sup>(</sup>۳۱۷) ينظر: نفسه:۲۲۲.

<sup>(</sup>۳۲۸) شرح المفصل :۲۷۸/۲.

ويُعدّ الربط بالعطف قرينة على انعدام الإرتباط وانعدام الانفصال بين المتعاطفين،فدلالته على أن انعدام الارتباط من أدائه معنى المغايرة، ودلالته على انعدام الانفصال ناشئة من العلاقة السياقية التي يُنشِئُها كُلّ حرف، حسب معناه الوظيفي وقرائن السياق (٢٦٩)، وبنية العطف لا تتحصر على مستوى الجزء من الكلام،وإنّما تتسم بالاتساع فهي تتوزع في مختلف المستويات،فقد تكون على مستوى الألفاظ، وعلى مستوى الجمل، أو على مستوى المعادات، والربط يشير إلى العلاقات التي بين المساحات، أو بين الأشياء في هذه المساحات،ويشير أيضاً إلى مكان العناصر والصور وتعلق بعضها ببعض في عالم النص (٢٧٠)، ومن أهم الأدوات التي يقاس بها امتثال النص لمقومات النصية إجتماع جمل النص وخلق العلاقات بينها، إذ أنّ (( أكثر مايمثل الخصائص النوعية للنصّ، والتي تمثل جوهر انشغالات علم النصّ، هي بعض الظواهر اللغوية الصرفة التي يحتوي عليها النصّ، والمتمثلة في وسائل الربط،بعدها المجس الحقيقي للعلاقات ما بين النصّ وأجزائه، ومن ثمّ العامل الأساسي الضامن للنصّ تماسكه وانسجامه))(٢٧٣)،وقد ذكر النحويون شروطاً وحدوداً عدة للعطف لايمكن تجاوزها،منها :

١- لاتدخل حروف العطف على بعضها، وإن وجد ذلك في كلام فقد أخرج أحدهما من حروف النَّسَقِ، ففي قولهم: لم يقم عمرو ولا زيد، الواو نسق، و (لا) توكيد للنفي (٣٧٣).

٢-لايجوز حذف حرف العطف مع بقاء المعطوف به، إلا ما جاء شاذاً منه (٣٧١).

٣-لا يمكن عطف الشيء على نفسه، كما أنه لايجوز العطف بين أمرين لايجمعها جامع<sup>(٢٧٦)</sup>، ومن شروط العطف أنْ تكون بين المعطوف والمعطوف عليه علاقة دلالية مشتركة<sup>(٢٧٦)</sup>،ولا يمكن حذف حرف العطف؛ لإنّه راجع إلى الرغبة في إيجاد الرابط بين الكلمات أو الجمل التي لا ترتبط بغير هذه الحروف، وفي هذا حرص على التماسك النصبي بين العناصر المكونه للنص<sup>(٢٧٧)</sup>.

وقد أفاض النحويون في الحديث عن معاني حروف العطف،ومن هذه المعاني:الإشتراك،والتسوية، والترتيب،والتعقيب،والتراخي،والتخير أوالتقسيم أوالإباحة،والاستدراك، والإضراب (٢٧٨)، وهناك مستويان لأدوات العطف التي تربط بين الجمل في النص بحسب المعنى الذي يؤديّه كُلّ من تلك الأدوات (٢٧٩):

. . .

<sup>(</sup>٢٦٩) ينظر: نظام الارتباط والربط في تركيب الجملة العربية: ٢٠٠-٢٠١.

<sup>(</sup>٢٧٠) ينظر: أصول تحليل الخطاب: ٤٣٣/١، ونحو النصّ إطار نظري و دراسات تطبيقية: ١٣٢.

<sup>(</sup>٢٧١) ينظر: النص والخطاب والإجراء: ٣٤٦.

<sup>(</sup>۲۷۲) مدخل إلى علم النصّ ومجالات تطبيقية : ۸٥.

<sup>(</sup>٣٧٣) ينظر: الأصول في النحو: ٩/٢٥.

<sup>(</sup>٣٧٤)ينظر: الخصائص: ١/٢٩٠.

<sup>(</sup>٣٧٠)ينظر: أصول تحليل الخطاب: ٤٣٣/١،ونحو النصّ إطار نظري ودراسات تطبيقية: ١٣٢.

<sup>(</sup>٣٧٦)ينظر: علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق: ٢٥٢/١.

<sup>(</sup>٣٧٧)ينظر: علم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق: ٢٤٩/١.

<sup>(</sup>٣٧٨) ينظر: الأصول في النحو: ٢/٥٥-٥٩، والمقتضب: ١٥٠١-١٥٠.

١-ربط خطي يقوم على الجمع بين جملة سابقة وأخرى تلحقها، فيفيد مجرد الترتيب في الذكر، مثل الواو في العربية .

٢-ربط خطي يقوم على الجمع كذلك، ولكنّه يدخل معنى آخر يتعين به نوع العلاقة بين الجملة والآخرى، مثل (الفاء)، و (أو) وغيرها في العربية، حيث تربط وتعبر عن علاقة منطقية بين العنصرين المرابطين.

وممّا تقدم عرضه يتضح أنَّ نظرة القدمى والمحدثين للعطف تتطابق من حيث الوظيفة الشكلية، والدلالية وأثرها في اتساق النصّ وانسجامه ، وقد قسم "هاليداي ورقية حسن" أنواع الربط بالأداة إلى اقسام، وجعل الدارسون في مجال علم النص هذا التقسيم مرجعاً لهم، وهذه الأقسام هي (٣٨٠): (الربط الإضافي، الربط الاستدراكي، الربط الربط السببيّ).

### ١ البطالإضافي:

يسهم الربط الإضافي في إضافة معنى اللاحق إلى السابق (٢٨١) ، ويطلق عليه أيضاً (الربط الجمعي) وذلك لمنع لبس بينه وبين مصطلح الإضافة في العربية (٢٨١) ، ويتم هذا النوع بالأدوات منها: (الواو، والفاء، وأم، وأو، وثم) (٢٨٦)، وينضوي في ضمن هذا النوع علاقات أُخر، كالتماثل الدلاليّ المتحقق بالربط بين الجمل التي لها الحالة نفسها، ويشار إليه بالإضافة إلى ذلك، وكذلك، وعلى نحو مشابه، ومثل هذا، وفضلاً عن ذلك .... إلى آخره (٢٨٦)؛ لأنَّ نصوص المقامات تعتمد في بنائها على إضافة حدث إلى آخر، ويختلف من مقامة إلى أخرى، لذا يعدُّ الربط بالإضافة ذا أهمية بالغة في اتساق نصوص المقامات وتلاحمهما، على ما سنلحظه في المقامات، إذ نلحظ أنّ لحرف (الواو) نسبة ورود كبيرة من بين أدوات الربط الإضافي (الفاء، وأو، وثُمّ)، إذ لاتكاد تخلو مقامة منها، لأنّها تُقيد ترتيب الجمل، وهي أُمُّ (حروف العطف) ، وإنّ زيادة أدوات الربط في النصّ تُؤدي إلى قوة الاتساق بين كلمات النصّ الواحد وعباراته وجمله (٢٨٥)، وتختلف نسبة حضور الحرف الواحد بحسب

<sup>(</sup>۲۷۹) ينظر: نسيج النصّ:۳۷.

<sup>(</sup>٢٨٠)ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:٢٣-٢٤،و ينظر: الاتساق في نهج البلاغة في ضوء لسانيات النص (رسالة ماجستير):١٢٥.

<sup>(</sup>٣٨١) ينظر: علم اللغة النصى بين النظرية والتطبيق (الخطابة النبوية أنموذجاً):٢٣.

<sup>(</sup>٢٨٢) ينظر: النصّ والخطاب والإجراء: ٣٦٠.

<sup>(</sup>٢٨٢) بنظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق:١٦٢

<sup>(</sup>٣٨٤) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢٣، ونظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص: ٩٤.

<sup>(</sup>٣٨٥) ينظر: علم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق: ٢٥٨/١.

ربطت هذه الادوات بين كلمتين،أو جملتين، أو عبارتين متضادتين،أو متفقتين في المعنى، فقد ربطت الواو بين كلمتين، في قوله:((أنا الوردُ مَلِكُ الرياحين، والواردُ مُنْعِشاً للأرواحِ ومتاعاً إلى حين،ونديمُ الخلفاءِ والسلاطين) (٢٨٧) ،فقد ربط الواو بين عدد من الكلمات في النص منها (منعشاً،متاعاً)،وبين (الخلفاء،

السلاطين)وربطت بين جملتين في قوله: (لقد تجاوزتَ الحدّ ياوردُ، وزعمتَ أنّك جمعٌ في فَرْدٍ) (٢٨٨)، إذ إنّ الواو ربط بين جملة (تجاوزت ،وزعمتَ).

وربطت بين عبارات متضادات والى هذا الأزهر الزّيّاد أشار حين قال: ((كُلّ جملتين متقابلتين في النصّ ثانيهما تخالف الأولى ترتبطان بأداة ربط)) (٢٨٩)، وجاء ذلك في قوله ((سألَ سائلٌ من أهلِ الوسائلِ من يقصدُ في المسائلِ، ويرصدُ لديوانِ الرسائلِ عن الخضرواتِ السبعةِ المنفردةِ باللواءِ واللَّمْعَةِ، وما أجدى منها نفعه، وأجدرَ وقعَه، وأسرعَ وضعَه، وأوضعَ سرعَه، وأنصعَ في فنِ الطبِ شرعَه)) (٢٩٠٠)، وجمعت الواو بين كلمات متفقة في الدلالة، كما في قوله ((ولي في التفريح، وتقويةِ القلبِ الجريح، ومقاومةِ السُّموم، ومدافعةِ الهُمومِ والغمومِ ماهو مشهورٌ معلومٌ)) (٢٩١٠).

وأيضاً ربطت الواو سلسلة من الكلمات في جملة واحدة كما ورد في قوله:

١-((ولكونيّ أنا والزمردُ من جنسِ واحد اتحدنا في المنافع والخواصِ والمواردِ)) (٣٩٢).

٢ – ((وكَم سكنَ بها من خلفاءٍ وملوكٍ وأمراءٍ، وكتَّابٍ ورؤساءٍ ووزراءٍ،وقراءٍ وأولياءٍ، وفقراءٍ وأغنياءٍ، وأذكياءٍ
 وأغبياءٍ، وذوي هناتٍ وأتقياءٍ)) (٢٩٣).

وفي النصّ الثاني من المقامة حقَّقَ حرف العطف (الواو) الذي بلغ(١٣) ثلاثة عشرة مرة حقق الربط بين هذه الكلمات، ،إذ إنَّ البنية الدلالية لهذه الكلمات بيان أحوال سكان مصر، ومكانتهم الاجتماعية في مصر، وهذه الدلالة الجامعة هي ما سوَّغَ لحرف العطف(الواو)عطف هذه الكلمات على بعضها، واشراكها في حكم واحد،

<sup>(</sup>٢٨٦) ينظر: لسانيّات النصّ النظرية والتطبيق ١١٠٠.

<sup>(</sup>۳۸۷) المقامات: ۱۵.

<sup>(</sup>۳۸۸) نفسه: ۲۱.

<sup>(</sup>۳۸۹)نسيج النصّ:۲۸.

<sup>(</sup>۳۹۰)المقامات: ۱۰۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳۹۱</sup>) نفسه :۱۳٤.

<sup>(</sup>۳۹۲) نفسه :۱٤٦.

<sup>(</sup>۳۹۳) نفسه: ۱۸۹.

وانّ محاولة قراءة هذا النص من المقامة من دون أداة الربط (الواو)، يؤدي إلى تفكك واضح في أجزائه، ولهذا إنَّ حرف العطف (الواو) أسهم في اتساق النصّ وتلاحم أجزائه.

ووردالربط الإضافي بإداة(أو)في المقامات (سبعوعشرين)مرة،ومنهاقوله:

١-((وبترى الناسَ سنكارَى وما هم بسنكارَى! كأنّما قامَتْ عليهم القيامةُ،أو سقطَتْ علِيهم الغمامةُ))(٣٩٤)، في هذا المثال يبين حال الناس في زمن الغلاء الذي ضرب مصر في سنة (سبع وتسعين وثمانمائة)للهجرة، يصفُهم بإنهم سكاري، وهذا اقتباس جيد من القرآن الكريم، ومن ثُمّ يشبه حالة الناس يوم القيامة ، وكذلك حالهم إذ نزلت بهم مصيبة.

٢-((كأنَّها بدرٌ والنيلُ حولَها هالةٌ،أو شمسٌ في وسطِ سماءٍ ليس عليها سحابةٌ أو غلالةٌ، أو وجهُ دار عليه طليسان، أو سريرُ مَلِك نصبَ في ميدان، أو قلبُ جيشِ لهُ مصر والجزيرةُ جناحان))(٢٩٥)، في هذا النص يشبه روضة مصر بـ (بدر ،الشمس، وجه دار ، سريرملك، قلب جيش)، إذ إنَّ أداة الربط (أو) جاءت هنا للتخيير بين مختلف التشبيهات التي شبه فيها روضة مصر، وأدت إلى اتساق النصّ وتماسكه، ولو أردنا قراءة النص من دون الأداة لأدى ذلك إلى تفكك النصّ وعدم اتساقه.

وحضور أداة الربط (الفاء) في نصوص المقامات بلغ(٣٠) ثلاثين مرة، وقد أقترنت بالفعل، وبالحرف وبالأسماء، وكانت الفاء المرتبطة بالحرف بأنواعها أكثر حضوراً (فكم، فلا، فإن، فإذا...) وسنوضح أهمية هذه الأداة أو الوسيلة في تحقيق الاتساق النصبي كما يأتي:

١-(( ويابسيّ يستعملُ للصفراءِ فيسمَهلُ غايةَ الإسهالِ)) (٢٩٦٠)،يلحظ أنّ أداة الربط (الفاء) أفادت تعاقب الأحداث مع سرعة تتفيذها.

٢-((أنّ فيها شفاء من سبعين داءً أدناها الصداعُ، وأنّهُ(صلى الله عليه وسلم):دعا لها بالبركةِ، وحيث شاءت نبتت، وذلك حين داوى بها قُرحةً في رجلِه فبرئت ...))(٣٩٧)،

ومن ربط(الفاء) بالحرف في قوله:

١-((وإِنْ قُلْتَ: إنَّك النافعُ في العلاج، فكم لك في منهاج الطب من هاج ))(٢٩٨).

<sup>(</sup>۳۹۶) نفسه: ۱۲۰.

<sup>(</sup>۲۹۵) نفسه: ۱۸۷.

<sup>(</sup>٢٩٩٦)المقامات ٣٢٠.

<sup>(</sup>۳۹۷) نفسه: ۱۱۲.

<sup>(</sup>۳۹۸) نفسه: ۲۲.

Y-((ويقويّ الدماغ وينفع من علله الباردة، ويبطلُ عملَ السموم ونهشَ الأفاعيّ، فيا لها من فائدةً)) (۲۹۰) وكذلك في قوله ((فلا تتعدّ طوركَ، ولا تبعدغوركَ)) (۲۰۰) فجاء الربط في هذه النصوص بـ (الفاء) الرابطة بالحروف وهي (الكاف، والياء، واللام) على التوالي التي تفيد الترتيب والتعقيب دون إمهال أو تراخ في رسم صورة من يطاوعها، إذ أظهرت في كل نص دلالة، إذ أنها في النص الأول جاء الربط بها للدلالة على تأكيد الصفات السلبية للورد عندما تصدى له النرجس، وفي النص الثاني جاءت الفاء لبيان والتعجب ولتعظيم شأن المسك وفائدته على سائر أنواع الطيب، وهذا ما يظهر سيطرته المطلقة على أنواع الطيب، وفي الثالث الربط بها جاء للدلالة على مكان (الزباد) من بين أنواع الطيب التي يجب أن لا يتعدها، إذ يقصد بـ (لا تبعد غورك) لا تدخل في غير مدخل، وغُرْت في غير مقام، لذلك جاء الربط بـ (الفاء) واستعمالها متسقاً مع دلالات النصوص الكلية.

# ٢-البطالزمني:

ويتجسد هذا الربط في العلاقة بين جملتين أو جمل متتابعة زمنياً، ويمثلها في الإنكليزية لفظ(Then) (۱۰۰۱)، وأكثر أدوات العطف في العربية التي تُعبر عن هذه العلاقة: (ثُمَّ، والفاء) وفضلاً عن هذا فهناك تعبيرات آخر مثل: (وبعد ذلك، وعلى نحو تال، وقبل هذا، وسابقاً، ومبكراً، حالاً ، وكلما...) (۱۰۰۱).

وكان وروده قليلاً في المقامات وسنذكر بعضها في قوله:

١-(( أنزلَ الحمى في أولِ الزمانِ ليُذلَّ بها الأسدُ، ثم جعلَها سجناً في الأرضِ لتُصلحَ من بدنِ المؤمنِ ما فسدَ)) قسدَ)) وتفيدالترتيب المنفصل أو المتراخي؛ لذلك فسدَ)) وتفيدالترتيب المنفصل أو المتراخي؛ لذلك دلت(ثم) بإنّ هناك مدة زمنية بين (انزال الحمى) وجملة (جعلها سجنًا...) فقد افادت(ثم) الترتيبغير المتصل بين الانزال والجعل في النصّ.

٢-((ولو كانَ تَقَدُّمُ ذلك يمنعُ ما تقررَ لم يوجَدْ في الدنيا أهلُ فترةٍ في الزمانِ محررٍ؛ فإنَّ الأنبياءَ قبلَ عيسى مبعوثونَ في أقطارِ العالمِ، وما من فترةٍ متقدمةٍ إلا وقبلَهَا نبيِّ إلى آدمَ))(١٠٠٠)، ربط بـ(قبل) ليبين أنّ هناك أنبياء قبل عيسى (عليه السلام) وبفترات سابقة للبعثة النبوية إلّا وفيها نبى .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳۹۹</sup>) نفسه: ٦٣.

<sup>(&#</sup>x27;'') نفسه: ۲۷.

<sup>(</sup>۲۰۱)ينظر: لسانيات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢٣-٢٤.

<sup>(</sup>٢٠٠٠)ينظر: نظرية علم النصّ رؤية منهجية في بناء النصّ النثري: ٩٤-٩٦، ولاتساق في نهج البلاغة في ضوء لسانيات النصّ (رسالة ماجستير): ١٢٥.

<sup>(</sup>٤٠٣) المقامات: ١٥٣.

<sup>(</sup>۲۲۶) نفسه: ۲۲۷.

# ال بط الاسناس اكي:

وهو الربط الذي يسمى العكسيّ أيضاً، ويتم بمجموعة من الأدوات التي تجعل من العبارات اللاحقة على العكس مما كان يتوقعه المتلقي، وأدواته العاطفة هي: (لكن، وبل)، ومن عباراته: ((بيدّ أنَّ، غيرَ أنَّ، أمَّا، خلاف ذلك، على العكس، في المقابل) (٥٠٠)، ومن تطبيقات الربط على نصوص المقامات قوله:

١-((ليس أحدٌ منكُم مستحقاً عندي للمُلك، ولا صالحاً للانخراطِ في السِّلكِ، ولكنَّ الملكَ الأكبرَ، والسيد الأبرَّ وصاحبَ المنبرِ، ذو النشر الأعطرِ، والقدرُ الأخطرِ، والسيدُ الأيدِ، الصالحُ الجيّدُ، من شاعَ فضلِهِ

وانتشر، وكانَ أحبُ الرياحينَ إلى سيدِ البشرِ، واشتملَ على ما في الرياحينِ...)) (٢٠٠٠)، ربطت (لكن) بين أجزاء النّصّ الواحد، و(ليس) تفيد في المقام النفي بدليل قوله (ولكن الملك الأكبر)، أي إنّهم لا يستحقوا عنده الملك، ومن ثمّ يستدرك الكلام بـ (لكن) ليبين لهم أن هناك صنفاً غيرهم يستحق الملك، لذلك أدّى اختيار (لكن) للنّصّ الذي أضاف عمقاً معنوياً، و تمام الصورة الذهنية عند المتلقى.

٢- وفي حديثه عن (المسك) في احدى مقاماته قوله: (( ولعظم شأتّه، وعُلُق مكانّه حَبَتْهُ الشعراء بالتنْزِيه، ولم يشبهوه بشيء؛ بل جعلُوه أصلاً للتشبيه، فشبهوا به لونَ المحبوبِ والخالَ، وكلّ ما استُطيبَ ريحُه شُبّه بهِ في الحالِ )) (۲۰۰۰).

فنرى أن (بل)قد عملت على الاستمرارية الذهنية عند المتلقي المعلومات، إذ إنّها زيدت على المعلومات المذكورة في النصّ بأنّ (المسك) هو أصل للتشبيه ،أي تشبه به الأشياء لا يشبه بها.

# ٤ الربط السبي:

يسهم هذا الرابط في إيضاح العلاقات المنطقية بين جملتين أو عدد من الجمل، ويطلق عليه (أدوات التفريع أو الإتباع) (۱٬۰۰۰)، وتربط بين عنصرين يعتمد بعضهم بعضاً، أي وجود الأول على الثاني، كالسبب والنتيجة من أدواته: ( اللام، ولأنّ، والفاء، ولذلك، وحتى، ...) (۱۰۰۹).

وما ورد في المقامات عن هذا الربط قوله:

<sup>(\* &#</sup>x27; أ)ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري : ٩٥ السانيات النّص مدخل إلى انسجام الخطاب : ٢٣ ا وعلم لغة النصّ النظرية والتطبيق: ١١٢.

<sup>(</sup>٤٠٦) المقامات: ٤٦.

<sup>(</sup>٤٠٠) المقامات: ٦٤.

<sup>( (</sup> ۱۰۰ ) ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري .٩٥.

<sup>(</sup>۲۰۹) ينظر: نفسه: ۹۰.

١-((فإن عادَ ضميرُ فصلٍ، وقضى الشأنُ لهُ بالوصلِ؛ فوربِّ الليلِ وما وسقَ، والقمرِ إذا تسقَ لئن عطفَ عاماً بعد عامٍ على نسق؛ ليقطعنَّ عائدَ كُلِّ موصولٍ، وليذهبنَّ كُل ذي حاصلٍ ومحصولٍ، وليفتحنَّ بابيِّ الاستغاثةِ والندبةِ، وليرفعنَّ بابيِّ التمييزِ والنسبةِ، وليصيرنَّ الأخبارَ بلا مسندٍ إليهِ، والمسندَ إليهِ بلا أخبار))(١٠٠).

جاءت اللام في هذا النص في الأفعال (ليقطعنَّ، ليذهبنَّ، وليفتحنَّ، وليرفعنَّ، وليرميرنَّ) للدلالة على بيان السبب والنتيجة التي جاءت بها (المقامة الطاعونية) فنجد اللام أتت لكي تبين نتيجة السبب الذي جاءت بها الأفعال في الاستعمال، ففي قوله (ليذهبنَّ كل ذي حاصل ومحصول) أي حاصل الكلام: التفصيل بعد الإجمال، ومحصول الكلام: إجمال بعد التفصيل (النه)، (وليفتحنَّ بابي الاستغاثة والندبة) (الاستغاثة) هو طلب الانخراط في سلك البعض والنحاة عما ابتلى به البعض الآخر (۲۱۱)، ودلالة اللام جاءت هنا لتأكيد السبب الذي بسببه فقد الشيء أو أصبح في حكم المفقود، فجاء استعمال (اللام) متسقاً مع دلالة النص الكلية.

٢-(( يكتحلُ به للزرقةِ المكتسبةِ من الأمراضِ، وليحذرَ من الإكثارِ منهُ، والإدمانِ عليهِ؛ فإنه وديءِ الأعراضِ))(١٢٠)، واللام هنا جاءت لبيان سبب التحذير من (الزعفران)؛ لأنه صفات وأعراض سلبية.

٣-((العنبرُ سيدُ الطيبِ، وإنْ كانَ لا يُسلَمُ له ذلك في المسكِ؛ لأنّهُ مقدمٌ بقولِ الصادق الحبيبِ)) "

٤-(( فإن عزمَ العامُ على الرجعةِ، وأضمرَ الأخذُ بالشفعةِ، ونوى القرآن، وألقى بالجرانِ، ليخلينَ مصرَ من أناسِهَا، وليأخذنَ الظباء من كناسِهَا، وليوحشُ المجالسَ من جلاسِهَا))(١٠٠).

وجاءت في هذا النص اللام في الأفعال (ليخلينَّ، وليأخذنَّ، وليوحش) لبيان النتيجة التي يسببها (الطاعون) إذا نوى الرجعة إلى مصر، فجاء استعمالها متسقاً مع دلالة النص الكلية.

وفي الجدول بيان لإحصاء أدوات الربط في المقامات:

| أدواة الربط العدد الإجمالي |
|----------------------------|
|----------------------------|

<sup>(</sup>۲۰۱۱) المقامات:۲۰۷.

<sup>(</sup>۲۱۱) ينظر: الكليات: ٦١/٢.

<sup>(</sup>۲۱۲) ینظر: نفسه: ۱۷۳/۱.

<sup>(</sup>۱۲ عامقامات: ۷۲.

<sup>(</sup>۱۱۶) نفسه :۲٦.

<sup>(</sup>١٥٥) المقامات:٢٠٤.

نلحظ من الجدول أن نسبة تواتر حروف الربط: (أو، ولكن، وثم، وبل)كان بنسبة قليلة مقارنة بالواو والفاء، ويتضح أن الربط بالأدوات هو إحدى الوسائل المهمة التي تسهم في اتساق النصّ، وهي دعامة رئيسة في تماسكه، وتربط الجمل والفقرات داخل النصّ، التي تضفي عليه معنى جديداً، أو تسهم في تمام معناه، ومن ثمّ نجد أن الربط في النصّ، وفضلاً عن الربط الشكلي على المستوى السطحي للنصّ، صار فيه بعد دلاليّ قريبً لفهم النص.

نخلص من ذلك كله إلى أنّ الربط بالأداة كان تقنية من تقنيات توسيع الجملة الأولى سواء كان ذلك التوسيع باعتماد أحد أركان الجملة الأولى والعطف عليه، أو بالمباعدة بين طرفين مترابطين من فعل الشرط وجوابه، كذلك استعمل العطف لتبئير بعض عناصر النص وجعلها محوراً أساسياً مؤثراً في سياق النص، أو لتبئير الفكرة العامة أو الموضوع الأساس للنص، أو للجمع أو مطلق الجمع.

# الفصل الثاني الانسي الانسي الانسجام النصي وتضمن:

-توطئة

المبحث الأول: مبادئ الانسجام ومظاهره

المبحث الثاني: العلاقات الدلالية والأبنية العليا

الفصل الثاني (الانسجام النصي)

توطئة

إذا كان الاتساق ذا ((طبيعة خطية أفقية تظهر على مستوى تتابع الكلمات والجمل))(١٦١)، والبحث فيه يتطلب من الدارس صرف اتمامه نحو المستوى العمودي للنص؛ وذلك على اعتبار أن الوصف فيه لن يأخذ في الحسبان الروابط المتتالية للجمل، وإنّما يتأسس على النص بوصفه كلاً منسجماً (١٠٠٠).

\$\ \tag{\} \ta

يُعدّ مصطلح (Coherence) أحد المصطلحات التي تباينت فيها آراء الدارسين، لوجود مقابل عربي له، إذ إنّ لكلِّ دارس مصطلح معين مقابل المصطلح الأجنبي (Coherence)في الإنجليزية أو (Kohacreg) في الألمانية أو ما يماثلاهما في لغات أجنبية أخرى، فمثلاً "محمد خطابي" نجده اختار مصطلح "الانسجام، و" محمد مفتاح "التشكل، كما ترجم إلى الترابط المفهوميّ،أو التماسك المعنويّ،أو الاتساق،أو التقارن(٤١٨)، في حين استعمل الباحثان" سعد مصلوح" و "محمد العبد" مصطلح الحبك بدلاً من المصطلحات السابقة أو ما شابههما كالتناسب، والتقارن... الخ،إذ يقول محمد العبد:((فقد أثرت الحبك على غيره ممادار مداره))(٤١٩)، وقد استعملنا مصطلح الانسجام ؛ لأنّه الشائع في الوسط اللسانيّ، وقد استعمله كثير من علماء لغة النصّ.

وهو الخاصية الدلالية للخطاب التي تقوم على تأويل كل جملة مفردة متعلقة بتأويل جملة أخرى، لذلك لايمكن حسابه بالوسائل اللغوية وحدها(٤٢٠)؛ لأنّ الخطاب يحمل دلالات مختلفة يسودها الغموض، والمتلقى هو الذي يزيح عنها ذلك الغموض بربط معانى الجمل بعضها ببعضها الآخر ،وهذا المفهوم نجده عند "هاليداي ورقية حسن" في تعريفهما للانسجام على أنّه: (( مفهوم دلالي يُحيل إلى علاقات المدلول التي توجد داخل النص والتي تعرفه كنص،إن الانسجام يظهر عندما نؤول عنصراً في الخطاب بربطه بعنصر آخر،الواحد يفترض 

ولأنه يختص بالاستمرارية الدلالية التي تتجلى في منظومة المفاهيم والعلاقات الرابطة بينها (٢٢٠)، لذلك يمثل أساساً مهماً من أسس الدرس النصبي (٤٢٣)؛ ويتم به ربط الأفكار والمفاهيم داخل النص،أي العلاقات التي تربط معاني الجمل في النص،وهذه الروابط تعتمد على متحدثين(السياق المحيط بهم)(٤٢٤)،فهو إذن يتصل برصد وسائل الاستمرار الدلالي في علم النص،أو العمل على إيجاد الترابط المفهومي والمعنوي للنص ،فهو البنية

<sup>(</sup>٤١٦) علم لغة النص (مدخل متداخل الاختصاصات):١٢٢.

<sup>(</sup>٤١٧) ينظر: بلاغة الخطاب وعلم النص: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤١٨) ينظر: لسانيات النصّ بين النظرية والتطبيق: ٣١، وعلم لغة النصّ النظرية والتطبيق: ١٨٤، و الخطاب القرآني: ٢٠، مدخل إلى علم النصّ ومجالات تطبيقه: ٨٢.

<sup>(</sup>٢١٩) النص والخطاب والاتصال: ١٠٠، وينظر: لسانيات النصّ بين النظريّة والتطبيق: ٣١،وعلم لغة النصّ بين النظرية والتطبيق: ١٨٤، ومدخل إلى علم النصّ ومجالات تطبيقه: ٨٢.

<sup>(</sup>٢٠٠) ينظر: النص والسياق استقصاء البحث في الخطاب الدلاليّ والنداوليّ: ١٣٨، وسميائية النص الأدبي:٨٧.

<sup>(</sup>١) ينظر :سيميائية النص الأدبي :٨٨.

<sup>(</sup>٢٢٠) ينظر: التعلق النصبي: ١١٢/١، و نحو أجرومية للنص الشعري:١٥٤.

<sup>(</sup>١) ينظر: علم اللغة النصبي: ٢/١٤.

<sup>(</sup>٤٢٤) ينظر: النص الغائب:٨٤، وعلم اللغة النصبي: ١/٩٤.

التحتيَّة لأدوات الربط الظاهر (٢٠٥)؛ لأنّ النص (يتألف من عدد من العناصر التي تقيم فيما بينها شبكة من العلاقات الداخلية التي تعمل على إيجاد نوع من الانسجام والتماسك بين تلك العناصر، وتسهم الروابط التركيبية والزمنية والإحالية في تحقيقها))(٢٢١).

ويبدو الانسجام أعم من الاتساق وأعمق منه؛ لأنّه يهتم بالروابط الدلالية المتحققة في عالم النص، ويوجه آهتمام المتلقي صوب العلاقات الخفية والمغيبة التي تنظم النص وتولده، وهو ذو طبيعة دلالية، تظهر من علاقات وتصورات تُظهرها الكلمات والجمل أيضاً، إلاّ أنّها تحتاج إلى قدرة معينة على استخراجها ووصفها (۲۲۰)؛ لأنّ الاتساق ذو طبيعة أفقية تظهر على مستوى تتابع الكلمات والجمل، ويهتم بالروابط الشكلية المتجسدة في ظاهر النص (۲۸۰).

وبهذا يتضح أن البحث في الانسجام يتتطلب صرف الاهتمام نحو المستوى العمودي للنص؛ لأن الوصف فيه لا يأخذ في الحسبان الروابط المتتالية للجمل، بل يتأسس على النصّ بعدِّه كلّا منسجماً (٢٠٩)، ولايتوقف على المكونات اللغوية، بل يُعرَف عن طريق العلاقات الداخلية الموجودة في النصّ،إنّ الصلة بين هذه العلاقات تؤدي إلى تكوين النصّ الذي يكوّن وحدة كُليّة مترابطة الأجزاء مُتآلفة المضمون (٢٠٠).

ومن الوسائل النصية التي اسهمت مجتمعة في جعل النص منسجمًا مايأتي:

النام النام

<sup>(</sup>٢٠٠) ينظر: نحو النص:٤٨، و نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري:١٢٨.

<sup>(</sup>٢٦٦) دراسات لغوية تطبيقية في العلاقة بين البنية والدلالة .٧٨.

<sup>(</sup>٢٧٠) ينظر: لسانيات النصّ (مدخل إلى انسجام الخطاب):٥، و علم لغة النص:١٢٢-١٢٣.

<sup>(</sup>٢١٨) ينظر : علم اللغة النصى : ٥٥/١، وعلم لغة النص: ١٢٢.

<sup>(</sup>٤٢٩) ينظر: بلاغة الخطاب وعلم النص: ٣٣٠

<sup>(</sup>٢٠٠) ينظر: نحو النصّ إطار نظريّ ودراسات تطبيقية: ١٧٣.

#### المبحث الأول مبادئ الانسجام ومظاهره

لوطئة:

أنّ الكشف عن مبادئ الانسجام يقودنا إلى أن نجعل المتكلم والمتلقي هما أساس الانسجام النصيّ؛ إذ ((ليس هناك نص منسجم في ذاته ونص غير منسجم في ذاته باستقلال عن المتلقي)) (٢٦١)، ولتحديد المبادئ والعمليات التي يشغلها المتلقي بهدف اكتشاف انسجام خطاب وعدم انسجامه؛ انطلق محمد خطابي من افتراضين: الأول: أن الخطاب لايملك مقومات انسجامه في ذاته، وإنما القارئ هو الذي يسند إليه هذه المقومات، والآخر: أن كلّ نصّ قابل للفهم والتأويل هو نص منسجم، والعكس صحيح (٢٣١)، ومن مبادئ الانسجام في مقامات السيوطي ما يأتي:

#### ١- النص والعنوان (النغريض):

أولت الدراسات النصية الحديثة عناية كبيرة للعنوان، في إطار التنظير للنص الأدبي ومقاربته، وذلك؛ لأنه من المصطلحات التي نتمكن بوساطتها من تفكيك النص وحل طلاسمه، فالعنوان ((يقدم لنا معونة كبرى لضبط انسجام النص، وفهم ما غمض منه؛ إذ هو المحور الذي يتوالد ويتنامى ويعيد إنتاج نفسه؛ فهو إن صحت المشابهة بمزلة الرأس للجسد)) (٢٣٠٤؛ لأنه فيما يخصُّ متلقي النص، يمثل العتبة الأولى التي يلج من خلالها إلى عوالمه، فهو يسهم في رفع سقف توقعات القارئ للمضمون الذي يحويه النص، فإما أن يستجيب لأفق انتظاره، وإما أن يخيبه، ويحدث هذا في العنونات الإيحائية ذات الطبيعة الملغزة، المكثفة، والمشعبة بالدلالات التي قد تتلاعب بتوقعات القارئ من حين لآخر، فلا يتبين له قصد المؤلف الحقيقي إلاّ بالقراءات المتعددة للنص، وبالاستعانة بمعارفه الخلفية وخبراته السابقة (٢٣٠٤).

ويعرفه "براون ويول" بأنه (( نقطة بداية قول ما)) (١٥٠٠) ، ونقطة بداية أي نص تكمن في عنوانه أو الجملة الأولى، فالعنوان عنصر مهم في سيميولوجيا النص، ففيه تتجلى مجموعة الدلالات المركزية للنص

<sup>(</sup>٤٣١) لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ٥١.

<sup>(</sup>٤٣٢) ينظر: نفسه: ٥٢.

<sup>(</sup>٢٣٢) دينامية النص، تنظير وإنجاز، محمد مفتاح: ٧٢.

<sup>(\*\*\*)</sup> ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ٥٩.

<sup>( (</sup> تحليل الخطاب: براون ويول: ٨١.

الأدبي (٢٦١)،إذ يعدهُ "براون ويول" أقوى وسيلة من وسائل التغريض (٢٢٠)،لاحتوائه على وظائف رمزية مشفرة بنظام علامي دال على عالم من الإحالات (٢٨١)،فهو إجراء في هدف النص وغرضه (٢٩٩)،ويحدده" جرايمس" (Cramas) بمفهوم أعم، وهو كل قول، وكل جملة، وكل فقرة،وكل حلقة، وكل خطب منظم حول عنصر خاص يُتخذ كنقطة بداية (٢٤٠)،وهذه المفاهيم عدّت العنوان والجملة الأولى من النص أهـم الأدوات المستعملة للتغريض،لكونه المنطلق المهم جداً في تأسيس كل شيء (٢٤١).

وتجدر الإشارة هنا إلى أن علماء التفسير أولوا اهتماماً كبيراً للجملة الأولى في التحليل النصبي وعلاقة الجملة التالية كلها بهذه الجملة، وهذا ما ركّز فيه علماء النص المعاصرون في عملية كشف الانسجام، إذ نجد أن "الرازي"(ت ٢٠٦هـ)يركز في أهمية الفاتحة بالنسبة لما يليها من السور (٢٤٤)، ولاحظ السيوطي (ت ٩١١هـ) هذا أيضا إذ إنه ركّز على أهمية الفاتحة وأهمية القرآن الكريم كله بها (٢٤٠٠).

وإضف إلى هذه العناصر هناك عناصر أخرى أو طرق أخرى يتم بها التغريض كتكرير اسم الشخص، أو استعمال ضمير محيل إليه،أو تكرار جزء من اسمه،أو استعمال ظرف يخدم خصيصة من خصائصه، أو يخدم دوراً من أدواره في حقبة زمنية (١٤٤٠).

إن العنوان وظيفة إدراكية مهمة تهيئ المتلقي لبناء ما يخبر به النصّ، ويمكن أن يُعدّ العنوان جزءاً من البنية الكبرى، إذ يساعد على تتشيط الذاكرة وتحفيزها، ويعطي للقارئ فرصة تذكر مضمون النصّ أو استحضار المعرفة المتصلة به (٤٤٥).

وإذا نظرنا إلى مقامات السيوطي فإننا نجد في أول الكتاب تصدر العنوان مقامات السيوطي الأدبية الطبية، وكان لكُلّ مقامة من مقاماته الإثنتي عشرة عنوان خاص يُوحي بما تتضمنه كُلّ مقامة ،فكان العنوان مفتاحاً لنصوصها ،واختزالاً لأبنيتها الدلالية (٢٤٦)، وسنأخذ أمثلة من المقامات نجد عنوانها دليلاً على موضوع النصّ،

<sup>(</sup>٤٣٦) ينظر: النص الغائب: ٢٦.

<sup>(</sup>٤٢٧)ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:٦٠.

<sup>(</sup>٤٣٨) ينظر: السيميوطيقا والعنونة، د. جميل حمداوي: ٧٩.

<sup>(</sup>٢٩٠) ينظر: الخطاب القرآني (دراسة في العلاقة بين النص والخطاب): ٢١١.

<sup>(&#</sup>x27;'') ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام النص: ٥٩.

<sup>(</sup> نسيج النصّ: ٦٨. ينظر: نسيج النصّ

<sup>(</sup>٢٢٠) ينظر: تفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، الرازي: ١/ ٢٢٧.

<sup>(</sup> اللغة النصبي: ١٢٨/١ .

<sup>(\*\*</sup> النص: ١٠٠٠) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام النص: ٥٩.

<sup>(</sup> فنه النص علم النص مدخل متداخل الاختصاصات: ٨٨، ولسانيات النص النظرية والتطبيق مقامات الهمذاني أنموذجاً: ١٥٧.

<sup>(</sup>٢٤١) ينظر: لسانيات النص النظرية والتطبيق مقامات الهمذاني أنموذجاً ١٥٨٠.

فنجد مثلاً أنّ (المقامة الذهبية في الحمى) عنوانها دليل على أنّ النص سيكون عن الحمى، وفعلاً تحدث فيها عن منافعها البدنية، ومآثرها السنية، مؤيداً كلامه بما ورد في التفسير، وما ورد من الإخبار عن النبي المختار عليه الصلاة والسلام ذاكراً أنه ربما صحت الأجسام بالعلل (۱۶۰۰) (والمقامة البحرية أو النيلية في الرخاء والغلاء) عنوانها دليل على أن الحديث سيكون عن نقصان النيل بعد المد ، ثم عودته إلى المد بعد النقصان مُورّيّاً في وصف الحالتين بألفاظ العلوم ومصطلحات الفنون، إذ تجد نفسك مع طائفة مختلفة من العلماء تصف المد والنقصان كُلّ بلسانه (۱۸۶۱)، وفضلاً عن ذلك فإنه تبين أكثر من كثرة الإحالات إليه والتصريح بلفظ واسم النيل، فمن يقرأها يستطيع بلا شك أن يضع لها العنوان نفسه الذي وضعه السيوطي، و (مقامة الروضة في روضة مصر) واضحة من عنوانها أنه سيتحدث فيها عن جزيرة الروضة (مصر)التي سكنها في أواخر سني عمره ووصف جمالها ، وأشار إلى تاريخها، وذكر ما قاله الشعراء فيها وفي وفاء النيل (۱۶۹۶).

وإذا كان العنوان قد شكّل ركيزة أساسية في هذه المقامات التي ذكرناها وغيرها كثير ،فيمكن أن يكون العنوان ركيزة أساسية في توجيه فهم القارئ لمضمون نصّ معين، ويمكن أن يكون تلخيصًا المحتوى، فهو بهذا يجسد الوحدة الكلية للنصّ وعنوان النص عامة، وهو أول شيء يواجه الدارسين في النصوص وتحليلها؛ لذلك يكون للعنوان المكانة الأولى في كشف تماسك النصّ؛ لأنَّ النصّ قد يكون تلخيصاً للمحتوى، وقد يكون مُكملاً لما جاء في العنوان وموضحاً له، وقد يكون النصّ شارحاً ومفصلاً للإجمال الذي في العنوان (٢٠٠٠).

#### الترتيب محنوي النص (الحطاب):

من مظاهر الانسجام النصبي (ترتيب محتوى النص)، فالأحداث المرتبة في النص على وفق حصولها في الواقع لها أثر على عملية الانسجام (١٥١)، وعلماء الغرب تحدّثوا عن ترتيب النص أو الأحداث، إذ عدّه "فان

<sup>(</sup> نظر: المقامات: ١٥١ ،وما بعدها.

<sup>(</sup> النظر: نفسه: ١٦١ وما بعدها.

<sup>(</sup> فن الما وما بعدها. الما وما بعدها.

<sup>(٬</sup>۰۰) ينظر: الاتساق والانسجام في سورة الكهف (رسالة ماجستير).١٨٨.

<sup>(</sup>٤٥١) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:١٨٣.

<sup>(</sup>۲۵۷)المقامات:۱٦۷.

المُعتادِ بل أبذلهُ بنقص، ففات عن دُخولِهِ مصر إبَّانهُ، ومضى وقتُ طُروقِهِ وأوانِه،ثم وردَ الخبر بأنّه قفزَ إلى قطيا قفزةً، ولم يدخل القدسَ ولا الرَّمْلةَ ولا غزّةَ، فهزَّ أهلها هزَّةَ،ويرزَ لهم برزةً، وأدخلَهم تحت الرُزَّةِ،ثم مشى حتى دخلَ الخانكاه، فزلزل أهلها، واجتثَّ أصلها، وأخذها فئةً بعد فئةٍ ...))(١٥٠١).

وعلى هذا التدرج سارت جميع مقامات السيوطي،وإن دل هذا على شيء فإنّه يدل على أن السيوطي قد طبق المنهج الذي اتبعه في تفسير آيات الذكر الحكيم في إظهاره للمعنى الرابط ببيان مناسبة ترتيب السور في مقاماته التي أنشأها، وبهذا يتضح الأثر الذي يقوم به الترتيب في سبيل تحقيق انسجام النص واتساقه .

#### ٣ (الحالة العادية المفترضة للعوالم (المعرفة الخلفية):

يعد هذا المبدأ شرطاً معرفياً،فهو أداة لمعرفة انسجام نص ما، ويقصد به ((أنّ توقعاتنا حول البنيات الدلالية للخطاب تحددها معرفتنا حول بنية العوالم عموماً والحالات الخاصة للأمور أو مجرى الأحداث))(١٩٥٠).

وذلك يعني أنَّ المتلقي له معرفة مسبقة بالأفكار والأشياء، مخزونة في الذهن وهذا حسب تجاربه السابقة؛ لأنه موهوب قادر على الاحتفاظ بالعناصر الرئيسة للنصوص حين معالجتها وتحليلها، كذلك لابد من توفر شرط أساس، يتمثل في الحس الفني، والذوق الرفيع، وآليات التحليل، إذن؛ فالقارئ عندما يواجه نصاً ما يحاول استحضار ما يملك من مخزونه المعلوماتي فيما يخص هذا النص، فيأتي بما يحتاج إليه في دراسته، وأن هذه

(۱۹۵۰) نفسه:۱۹۲–۱۹۲.

<sup>(</sup>٢٥٩) ينظر :لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:٣٥.

المعرفة المسبقة ومجموعة المعلومات تكون منظمة غير عشوائية، إذ إنَّ هذه المعرفة تتسم بأنها وحدة تامة من المعرفة الجاهزة في الذاكرة (٤٦٠).

يقوم هذا المفهوم على أنّ المخاطب لا يتلقى ما يتلقاه من نصوص وهو خالى الذهن، إنّما يتلقاها وقد حصلت لديه جملة من المعارف سميت ( المعرفة الخلفية) أو معرفة العالم (٢٦١).

وهي أداة من أدوات انسجام النص،وتعني ((ثقافة المتلقى وأدواته المعرفية،وما يمتلكه من قدرات

تساعده على التصور الذهني للأشياء))(٤٦٢)،ويذهب دي بوجراند إلى أنّ (( مسألة كيفية معرفة الناس بما يجري داخل النص هي حالة خاصة من مسألة كيفية معرفة الناس بما يجري في العالم بأسره))(٤٦٣).

وعلى هذا فإن تحليل النص أو معرفة مدى انسجامه والحكم عليه بالنصية أو عدمها، يعتمد على ما تراكم لدى القائم على تأويل النص أو متلقيه من معارف سابقة تجمعت لديه أو قرأها، ليكون قادراً على الاحتفاظ بالخطوط العريضة للنصوص والتجارب السابقة التي قرأها أو عالجها (٤٦٤).

وما نعرفه عن السيوطي والعصر الذي عاش فيه وهو عصر المماليك- وان كان قليلاً- قد يسعف في الوصول إلى تحليل بعض نصوص المقامات، فقد أدت الأوضاع السياسية والاجتماعية التي عاشتها البلاد في تلك المدة إلى التصارع على الحكم والأحداث التي حدثت في مصر بخاصة، وهذا كله يفسر لنا ما جاء في المقامات ولاسيما المقامات الأولى التي كانت بمنزلة سجل تاريخي لبعض الحوادث المهمة التي اعترت عصر المجتمع المملوكي الذي لم يستطيع الشعر أن يوصل لنا تفاصيله كافة، ومنها ما حدث من صراعات بين الأمراء والعلماء أنفسهم، وهذا واضح في (مقامة الرياحين والمقامة المسكية والمقامة الياقوتية)،ففي المقامة المسكية اختار أربعة من أمراء الطيب وهم: (المسك، والعنبر، والزعفران، والزباد)، وهو بهذه المقامة يرمز إلى أربعة من أمراء المماليك الذين تتازعوا على الحكم بعد قاتيباي، أي سنة (٩٠٢-٩٠٦هـ) ، ونجد السيوطي يقول لرابعهم الزباد((وأمّا أنتَ أيُها الزَّبادُ: وإن اشتهرتَ في كُلّ نادٍ، بَينَ كُلّ نادٍ، بينَ كُلّ حاضر وبَادٍ– فلستَ تُعدُّ مع هولاءِ من الأقران؛ لأنهُ لم يرد ذكرُكَ في آيةٍ من القرآن، ولا في حَديثِ عن سيّدٍ وَلَدِ عَدنان، لا في الصّحاح، ولا في الحِسانِ، ولا في أثرِ عن أحدٍ من الصحابةِ ولا التابعين لَهُم بإحسان ، فلا تتعد طورَكَ، ولا تبعد غوركَ، ومتى ادّعيت أنك رابعُهُم قِيلَ لكَ: اخسا، ومتى جاريتهُم في ميدانِ السّبق فكبّاً لكَ وتْعساً، وأخرى

<sup>(</sup>۲۱۰)ینظر :نفسه: ۲۵.

<sup>(</sup>٤٦١) ينظر: أصول تحليل الخطاب: ١٧٥/١.

<sup>(</sup>٢٦٠)عناصر الاتساق والانسجام النصبي قراءة نصية تحليلية في قصيدة(اغنية شهريار)لأحمد عبد المعطى حجازي: ٥٤١.

<sup>(</sup>٤٦٣) تحليل الخطاب:٢٧٩.

<sup>(</sup>٤٦٤)ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ٦١.

أنبئك بها: من الفُقهاءِ من قرّرَ نجاستكَ، وذلكَ ممّا يسقطُ في سوق الطيب نفاستكَ، وقُصارى أمرِكَ أنكَ عِرقُ هرّ بَري، أو لبنُ سنّورٍ بحريّ، فلا نسبَ لكَ ولا حَسنَب، ولا سنَلفَ ولا خَلفَ،وأنتَ أقلُ شرفاً، وأذلُ سنلفاً...)) (٢٠٠)، ويرمز هنا إلى أمير المماليك وهو طومان باي الذي توفى سنة (٩٠٦ه)، وذلك بسبب قسوته وبطشه، وهو الذي طالب بقتل السيوطي (٢٦٤).

ومن الحوادث التاريخية التي ذكرها في مقاماته قوله في (المقامةالدّريّة) التي أنشأها في الطاعون الذي أصاب الديار المصرية والشامية (سنة ١٩٨ه) ثم أعاد عليها الكرة في السنة التالية، إذ يستهلها بآية من الذكر الحكيم، يقول بعدها السيوطي: ((لما كان في أول سنة سبع وتسعين وثمانمائة، وردت الأخبارُ عن الأخيارِ بأنَّ الطاعونَ قد انتشرَ في بلادِ الرّوم، وأنّهُ بصددِ أن يطرق البلادَ الشامية والمصرية ويروم، وكانَ للطاعونِ نحو خمسَ عشرةَ سنةً لم يطرق هذينِ المصرين، ولاأناخَ ركابَهُ بهذينِ القُطرينِ، ثم جاءَ الخبرُ بوصولِهِ، إلى البلادِ الحلبيةِ بعدَ شهرينِ، فأرجفَ الناسُ بدخُوله مصر، وتحملوا من خَوفِ هُجومِهِ عليهم الإصر، فتنقل في بعضِ البلادِ الشّاميةِ دونَ بعضٍ، ولم يسرْ على سنَنهِ المُعتادِ، بل أبدلّهُ بنقضٍ، ففاتَ عن دُخولِهِ مصرَ إبّانهُ، ومضى وقتُ طُروق...)) (٢٠٤٠).

ففي هذه المقامة يسرد الأحداث التاريخية التي صورها في مصر عندما طرقها الطاعون والوباء، ويمكننا الاستدلال على هذا الحدث من خلال المعرفة الخلفية لدى القارئ عن تاريخ مصر في عهد المماليك.

ففهم بنية نصوص هذه المقامات هي فعالية ذاتية لتراكم المعلومات التي أعطتنا القدر الكافي الذي نحتاج إليه في فهم النص؛ وإلى هذا ذهب (براون وبول) إلى أن (( المعرفة التي نملكها كمستعملين للغة تتعلق بالتفاعل الاجتماعية بواسطة اللغة ليست إلا جزءاً من معرفتنا الاجتماعية – الثقافية: إن هذه المعرفة العامة للعالم لا تدعم فقط تأويلنا للخطاب،وإنما تدعم أيضاً تأويلنا لكل مظاهر تجربتنا))(٢٦٨).

فموضوع أيِّ نصِّ يتوقف على معرفته بالعالم فما ذُكر آنفاً من أحداث تاريخية وسياسية ساعد على فهم موضوعات المقامات التي كتبها السيوطي على شكل رموز، أو بصورة مباشرة، ممّا يستعين بها القارئ لمعرفة ما يدور في النصوص، إذن المعارف مرتبة ومنظمة بطريقة خاصة على وفق عالم خاص، يلجأ إليها القارئ في أثناء مواجهة نص من النصوص مع عدم إفقاد الحق في التماسك والانسجام، هذا يعين على وجود ترابط بين مضمون المقامات وما هو في الواقع.

<sup>(</sup>٢٥٥) المقامات: ٧٧-٧٢.

<sup>(</sup>٢٦٦) ينظر: موسوعة التاريخ الإسلامي العصر المملوكي: ١٢٩.

<sup>(</sup>٤٦٧) المقامات: ٩٥.

<sup>(</sup>٤٦٨) لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ٣١١.

#### ٤- وحلة الموضوع بين النصوص:

من مظاهر الانسجام بين النصوص المدروسة هو التوافق الحاصل بين عددٍ من المقامات، وينطلق هذا الفهم من (( الفرض القائل بأن للنصوص نواة موضوعية، موضوع يُبسَط حسب مبادئ معينة (موجهة آخر الأمر توجيهاً اتصالياً) حول المضمون الكلي للنص)) (٢٦٩)، ويعرف موضوع النص بأنه (( الصياغة الملخصة إلى أبعد حدًّ لمضمون النصّ)) (٢٧٤)، وعليه، فإنَّ قراءة لنصوص المقامات تقودنا إلى استشعار وحدة الموضوع في بعض منها مع اختلاف الأسلوب، إذ تدور موضوعاتها حول قضايا معينة كقضية الطاعون والوباء ، ونقص النيل ، وفقد الذرية، وقد يكون الموضوع حول شخصيات معينة بإعطائها رموزاً معينة أو حول مكان معين، يكون هو البؤرة المركزية لمضمون النصوص.

إن تحديد الموضوع(( تابع للفهم الكليّ الذي يستخلصه القارئ المعين من النص/ذلك الفهم الكلي يحدده بشكل حاسم المقصد المخمن لدى الباث، أي القصد التواصليّ الذي اتبعه المتكلم/ الكاتب بنصه حسب رأي المتلقي))(۱۷۰۱)، فعادة يضم النص عدة موضوعات لكلّ منها أهمية ولاسيما في واقع النص: لكن بمقارنته مع النصوص الأخرى يمكن أن نضع أيدينا على الموضوع الأساسي فيها جميعاً (( فالموضوع الذي ينسجم انسجاماً أمثل مع وظبفة النص المكتشفة على أساس تحليل (براجماتي) للنص هو الموضوع الأساسي)(۲۷۰).

وسنقف عند المقامات الآتية لإظهار مدى انسجامها وتلاؤمها مع بعضها ضمن نتاول موضوعين بوصفهما أنموذجاً لوحدة الموضوع، الأول:على سبيل المثال لا الحصر في تفاعل المقامتين (( النيلية في الرخاء والغلاء) و (الدّريّة في الطاعون والوباء))وتنسجمان كما لو كانتا نصاً واحداً، ويظهر ذلك من ترتيب الوقائع فيهما، يقول السيوطي: (( ولما كانَ أول سنة سبع وتسعينَ وثمانمائة))(٢٧٠١)، ((لما كانت سنة سبع وتسعينَ وثمانمائة، أوفى النيلُ في منتصف مصرى وسارتُ في البلادِ رسائلُ البُشرى، وأرسلت منه نعمُ الله على العباد...، ونسُوا ما تقدمَ في هذا العامِ من هولِ الطاعونِ ونقصان النيل، وبهذا تتبين وحدة الموضوع بين المصرية والشامية سنة (٩٨هه)من جرّاء مصائب الطاعون ونقصان النيل، وبهذا تتبين وحدة الموضوع بين المقامتين، كما تنسجم المقامتان انطلاقاً من مبدأ الموضوع الواحد كذلك من مبدأ التشابه، وهو من مبادئ

<sup>(</sup>٤٦٩) التحليل اللغوي للنص:٧٢.

<sup>(</sup>۲۷۰) نفسه:۷۳.

<sup>(</sup>۲۷۱) نفسه :۷۶.

<sup>(</sup>٤٧٢) التحليل اللغوي للنص: ٧٥.

<sup>(</sup>٤٧٣) المقامات: ١٩٥.

<sup>(</sup>۱۹۲۱) نفسه ۱۹۲۱.

الانسجام التي قررها كل من "براون"و" يول" (و١٠٠)، إذ إنّ السيوطي في المقامتين أكتفى بالسر التاريخيّ المستمد من منبع لايدخله الشك في يقينه وحقيقته، فذكر الأخبار في قوله: (( ولما كانت أول سنة سبع وتسعين وثمانمائة، وردت الأخبار عن الأخيار ...)) ((١٠٠١)، يتجاوب تجاوياً كاملاً مع الجوّ العام المتميز باليقين الذي تخلفه البداية الاستهلالية، وإن تشابة خطاب الشخصيات في المقامتين، إذ إن استعمال ألفاظ العلوم ومصطلحات الفنون نفسها في المقامتين – يجعلنا نجزم أنها الشخصيات ذاتّها، مع الإقرار بإن القارئ يحتاج إلى موسوعة تقافية،، تمكنه من فهم التوريات المستعملة والمصطلحات التي تنتمي إلى الفنون ، مثلاً في قوله: ((هذا باب الإدغام الكبير في اللحود، والإخفاء لكل عبد أنق إلى قلك الردى، ويرودود)) (٢٧٧٤)، فلو غاب عن القارئ هذه المصطلحات: الإدغام، الإخفاء، الإقلاب؛ لاستحال عليه أن يتعرف على هوية المتكلم وهو مقرئ القرآن الكريم، وإنّ تشابه خطاب الشخصيات سمح لنا بالانتباه إلى استعمال موضوع واحد هو الابتلاء والضرر الذي اصاب الديار المصرية والشامية، هكذا كانت وحدة الموضوع مظهراً من مظاهر الانسجام ليس على مستوى النص الواحد، وإنما يتجاوز ذلك ليكون على مستوى مجموعة من نصوص المقامات مما حقق ترابطاً بين نصوص المقامات حتى وان كان متلقو هذه النصوص مختلفين.

وختاماً نقول: إنّ مقامات السيوطي في ضوء ما تقدم من مظاهر الانسجام المتتوعة الجوانب والمبادئ، امتازت بكون نصوص المقامات غنية لغوياً ودلالياً، وقد استطاع السيوطي أن يؤثر بالمتلقي، بما انمازت به لغته وأسلوبه التي جاءت منسجمة مع طبيعة متلقي النصوص وظروفها وموضوعاتها فتجاوزت بذلك حد النص الواحد ليشمل عدداً من النصوص التي جاءت منسجمة مترابطة بعضها مع بعض الآخر لتقدم فكرة موحدة أو موضوع واحدٍ يجمع شتات هذه النصوص (المقامات).

فهنا أخذ الانسجام النصبي في المقامات بعداً دلالياً فرّقه عن شريكه في التماسك إلا وهو الاتساق النصبي الذي كان ضمن حدود النص الواحد طال أو قصر إذ لا يتجاوز حدود التماسك إلى أبعد من ذلك (النص).

<sup>(</sup>٤٧٠) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب ٥٨:

<sup>(</sup>۲۷۱) المقامات: ۹۵.

<sup>(</sup>۲۰۱ نفسه: ۲۰۱.

# المبحث الثاني العلاقات الدلاليّة (٢٧٨)

وهي العلاقات التي تربط بين أجزاء النصّ،وتعمل على ربط الأحداث فيه ربطاً دلالياً، وتعرف بأنها ((حلقات الاتصال بين المفاهيم، وتحمل كل حلقة إتصال نوعٍ من التعيين للمفهوم الذي ترتبط به بأن تحمل عليه وصفاً أو حكماً، أو تحدد له هيئة أو شكلاً، وقد تتجلى في شكل روابط لغوية، واضحة في ظاهر النص، كما تكون أحياناً علاقات ضمنية يضفيها المتلقي على النص، وبها يستطيع أن يوجد له مغزى بطريق الاستنباط، وهنا يكون النص موضوعاً لاختلاف التأويل))(٢٠٩٩)،وهي مجموعة من العلاقات تسعى لجمع أطراف النصّ وأجزائه المتباعدة وربط متوالياته الجملية بعضها ببعضها الآخر من دون إعتماد على أدوات أو وسائل شكلية أو ظهورها في النصّ (٢٠٨٠).

وأشار (فان دايك)إلى أنّ عملية الربط بين القضايا لاتقتصر فقط على العلاقات الدلالية بين الجمل،ولكنها تعتمد على العلاقات الإحالية، فيقول: ((ترتبط قضيتان ببعضهما، إذ ترتبط معانيهما الإحالية، الوقائع التي تحيل إليها القضايا في تفسير ما مرتبطة بعضها ببعض) (٢٨١)،واستعمل مفهوم الترابط ليشير به إلى علاقة دلالية خاصة بين الجمل، وأطلق عليها مصطلح الرابطية أو المربوطية (٢٨١).

ونلحظ مما تقدم أنّ المرسل يعمد إلى إقامة شبكة من العلاقات الدلالية بين قضايا الوحدة النصية، فيضمن بذلك تكوين وحدة متماسكة دلالياً، وهذا الأمر هو الذي يسهّل عملية استقبال الرسالة من المتلقي، ومن هذه العلاقات الدلالية في الدراسات اللسانية الحديثة التي أكدتها،علاقة الإضافة، وعلاقة الشرط بالجواب، وعلاقة السبب بالنتيجة،وعلاقة الاستثناء وعلاقة البديل، وعلاقة التمثيل،وعلاقة التتابع الشاذ،وعلاقة العام والخاص (٢٨٣)، والنص السردي-كغيره من النصوص الأُخر-لايخلو من هذه العلاقات،وسأنتبع أبرز العلاقات الدلالية التي أسهمت في انسجام نصوص المقامات فقط:

61/4

<sup>(&</sup>lt;sup>۷۸</sup>) ينظر: علم لغة النصّ النظريّة والتطبيق: ۲۰۱، ولسانيّات النصّ النّظريّة والتّطبيق مقامات الهمذاني أنموذجًا: ۱۳۹، ولسانيّات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب: ۳۱.

<sup>(</sup>٤٧٩) نحو أجرومية للنص الشعري :١٥٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>^1</sup>) ينظر: لسانيات النصّ مدخل إلى انسجام الخطاب:٢٦٨، و لسانيات النص النظرية والتطبيق مقامات الهمذاني أنموذجاً:١٣٩.

<sup>(</sup>۲۸۱)علم النص مدخل متداخل الاختصاصات:۵۳.

<sup>(</sup>٢٨٠) ينظر: النصّ والسياق استقصاء البحث في الخطاب الدلاليّ والتداوليّ: ٧٤.

<sup>(</sup>٢٠٢) ينظر: البديع بين البلاغة العربية و اللسانيات النصية:١٤٢، وعلم لغة النصّ النظريّة والتّطبيق:٢٠١.

#### ١ (علاقتم الإجمال والقصيل:

تقوم هذه العلاقة على ذكر قضية مجملة في بداية أي نص، ثم يتم بعد ذلك طرح قضايا أخرى مفصلة لها تحمل دلالات ومعاني مكثفة تساعد القارئ على الفهم والاستيعاب، وهي علاقة وطيدة الصلة بتحقيق النصية، أي (إيراد معنى على سبيل الإجمال ثم تفصيله أو تفسيره أو تخصيصه) (أمنًا) ويمكن أنْ نتتبع هذه العلاقة الدلالية بدءاً من عنوان النص الذي كثيراً مايرد بصيغة الخصوص في حين يكون بقية النص تخصيصاً له، لاحتوائه على عناصر مركزية تكون بمنزلة نواة تتمو وتتناسل عبر النص وفيه حتى يكتمل بناؤه (ممنًا)، وكذلك قد تتشأ هذه العلاقة بين المقاطع النصية، فترد بعض التعابير بصيغة العموم تتكفّل بتخصيصها مقاطع معينة من النص، لكي تمنحه هذه العلاقة طبيعة دينامية تجعله في تفاعل واستمرار دلالي مع بعضه البعض (آمنًا)، ويخضع النص المقامي إلى هذه العلاقة، سواء على مستوى المقامة الواحدة أو على مستوى أكثر من مقامة، إذ تمثل المقامات فيما بينها نسيجاً نصياً عالياً، ينبئ عن عبقرية ناظمها وقدرته الأدبية الفريدة (۲۸۰٪)، وقد وردت هذه العلاقة في مقامات السيوطي، نذكر بعض النماذج منها:

١-قال الريان: (( مررتُ يوماً على حديقةٍ، خضرةٍ نَضِرةٍ أنيقةٍ، طُلُولُها وَدِيقَةٌ، وأغصائها وَرِيقةٌ، وكوكبُها أبدى بريقه ، ذاتَ ألوانٍ وأفنانٍ، وأكمامٍ وأكنانٍ، وإذا بها أزرارُ الأزهارُ مجتمعةٌ، وأنوارُ الأنوارِ مُلْتَمِعةٌ )) (١٠٨٠) ، فأجمل لفظ (الحديقة) ثم فصل القول بشكلها ونوعها وصفاتها بعد ذلك، وقال بأنّها خضرة وفيها بقل وعشب ، وكثيرة الأوراق، وأعشابها أنوارها مشعة كأنها كوكب ، وأغصانها مستقيمة من الشجرة، وكثيرة البراعم والنباتات المثمرة .

٧ - الاتفاق على التحكيم(( فلما أبدى كُلِّ مالديهِ، وقالَ ورُدَّعليه، اتفق رأيُ الناظرين، وأهلُ الحلِ والعقدِ من الحاضرين على أن يجعلوا بينهم حكماً عادلاً، ويكون لقطعِ النزاعِ بينهُم فاصلاً، فقصدوا رجلاً: عالماً بالأصولِ والفُروعِ الموقوفِ منها والمرفوعِ، عارفاً بالأنسابِ، مميّزاً بين الأسماءِ والألقابِ، والأتباعِ والأصحابِ، مديدَ الباع، بسيطُ اليدينِ في معرفةِ الخِلافِ والأجماع، خبيراً بمباحثِ الجدلِ، بصيراً بستخراج مسالكِ العللِ، مُتبَحراً

<sup>(</sup> أ البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية: ١٤٦.

<sup>(</sup>٤٨٠) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:٢٧٦-٢٧٣.

<sup>(</sup>٤٨٦) ينظر: نفسه: ٢٧٢–٢٧٤.

<sup>(</sup>٤٨٠)ينظر: علم اللغة النصي: ١٦٢/٢.

<sup>(</sup>٤٨٨) المقامات: ١٣.

في علوم اللغة والإعراب، متضلعاً بعلوم البلاغة والخطاب محيطاً بفنون البديع، حافظاً للشواهد الشعرية التي هي أبهى من زهر الربيع، شديد الإصابة، إذا فَوق لفني الشعر والكتابة)) (١٩٨٠).

يذكر السيوطي هنا الحكم الذي يجب الاتفاق على الإحتكام إليه في أمورهم ومناظراتهم التي بدءوا بها فاتفقوا على (رجل) فجاءت اللفظة مجملة ثم فصل في صفات هذا الرجل أو الحكم الذي يجب أن يكون حكم بينهم، ليس أي رجل، بل يجب أن يكون عالماً بأصول الدين وفروعه، و الأنساب والألقاب والأسماء، مُتبَحِّراً في علوم اللغة والأدب والإعراب، وعالم بعلوم البلاغة وبفنون البديع، وبالشعر، ففي قوله هذا يؤكد وجوب الأحتكام إلى رجل عادل، تقي ملم بجميع الفنون والعلوم، ولايجوز الاحتكام إلى رجل لايتحلى بهذه الصفات التي تم تفصيلها

وفي الأغلب تكون الجملة الأولى في كلِّ فقرة هي التي تشكل البؤرة الأصلية المجملة، بمعنى أنّ كل فقرة تحتوي جملة نحوية واحدة هي بؤرة تشكّل نسبة تامة مستقلة بقابليتها للفهم على نحو الإجمال في حين تأتي الجمل الأخرى لتشكل نسباً ناقصة متعلقة بالجملة البؤرة بينهما علاقة معينة تابعة لها، تستقل بقابليتها للفهم (٤٩٠)، ومن الأمثلة على ماتقدم:

يتحدث عن المولى سبحانه وتعالى وعن كرمه الذي كرم بها أنواع الطيب فيقول: (( الحمدُ الله الذي كرم بها أنواع الطيب، ونَشَر العبيرَ من محاسنِها على لسانِ كُلِّ خطيبٍ، وأشاعَ مَنْ نشرَها ما هو أضوَعُ من المندلِ الرطيب، ورفعَها على الأسرةِ والأرائكِ، وحبَّبَها إلى الأنبياءِ والمرسلينَ والملائكةِ وقرَّنَها بالسننِ المطلوبةِ في الجمعةِ والعيدينِ وحَسنَ أولئك))((١٩١).

ذكر الله سبحانه وتعالى في بداية الكلام ثم عرج بعد ذلك للحديث عن الكرامات التي أكرم بها أنواع الطيب، ويمكن التمثيل لهذه العلاقة التفصيلية على هذا النحو:

كرَّم أنواع الطيب ونشر العبير من محاسنها على لسان كل خطيب

<sup>(</sup>٤٨٩) لمقامات : ٥٥.

<sup>(</sup>٤٩٠) ينظر: نحو النصّ نقد نظريّة وبناء أخرى:١١٥.

<sup>(</sup>٤٩١) المقامات: ٥٦-٥٥.

الحمدُ لله الذي وأشاع من نشرها ماهو أضوع من المندل الرطيب رفعها على الأسرة والأرائك وحببها إلى الأنبياء والمرسلين والملائكة وقرنها بالسنن المطلوبة في الجمعة والعيدين

ويتبين بأن التركيب اللفظي (الحمد شه) بمنزلة الجذر الكلامي الذي انبثقت منه التفرعات الكلامية بما ينشئ تشجيراً نصياً يقود إلى تشجير دلالي واستدلالي في ذات الوقت، وتوالي الجمل في النص السابق كان لها الأثر الواضح وهي دليلٌ على الثراء النصي وانسجامه، ويذكر في النص السابق بأن الله سبحانه وتعالى هو خالق هذا الكون وهو الذي أكرم مخلوقاته دون سواه، ويمكن الاستدلال على ذلك بذكر مثال يعزز ما ذُكر في المقامة الياقوتية قوله: ((قالَ المرجانُ: الحمدُ للهِ الذي جعلنيَّ بالخُلَةِ الحمراءَ، ورفعَ لي في كتابهِ العزيزِ ذِكراً، وكرَرَ فيه البحورِ، فيه المحدر، وشبه بي الحورِ، وجعلَ معدني في البحورِ، فيه المحدر، ومسكنيً في قلائدِ النحورِ ...))(٢٩٠١)، بلحظ في هذا النص فضل الله سبحانه وتعالى على المرجان وما هي الصفات والخصال التي أودعها المولى القدير فيه لذلك استهل الكلام بلفظ (الحمد لله) ثم فصل سبب هذا الحمد كما يمكن تمثيل ذلك على النحو الآتى:

جعاني بالحُلّة الحمراء كرره فيه التصريح باسمي كرتين رفح لي في كتابه العزيز ذِكرا ذكرتي في سورة الرحمن مرتين شبه بي الحور جعل معدني في البحور جعل معدني في البحور جعل مسكني في قلائد النحور

#### ٢ - علاقتمالإضافت:

(٤٩٢) المقامات: ٢٤٢.

وهي علاقة يقصد بها تصعيد المعنى للوصول به إلى غايته، والأمر هو الذي يقترب من المبالغة، فعلى سبيل المثال عند مدح إنسان معين بصفة، فإنها تُتبع بصفة أخرى، ومن أهم الروابط التي تعمل في هذه العلاقة هي (الواو)(١٩٤٠)، ويُعبّر عن علاقة الإضافة بأدوات العطف، مثل: (الواو: عاطف إضافيّ، لكن: عاطف مقابل، أو: عاطف فاصل)، أو ما يشبه هذه الأدوات أو يعادلها(١٩٤٠).

وهذه العلاقة تبيّنت في المقامات من حروف العطف، وعلى رأسها حرف الواو، فلا تكاد تخلو مقامة منه، وقد اقتصر على الربط الشكليّ بين جملة وأخرى بين عبارتين، واستعملت الواو في المقامات لتصعيد معنى معين تهدف إليه كُلّ مقامة، وأن حذف حرف الواو يصبح النصّ جملاً غير مترابطة على مستوى الظاهر، وعلى سبيل المثال:

1-((وكانَ الطاعونُ نحوَ خمسَ عشرة سنة لم يطرقُ هذينِ المصرينِ ، ولا أناخُ ركابُهَ بهذينِ القطرينِ، ثم جاءَ الخبرُ بوصولِهِ إلى بلادِ الحَلَبِيّةَ بعد شهرينِ، فأرجفَ الناسُ بدخولِهِ مصرَ ، وتحملوا من الخوفِ هجومِهِ عليهِم الإصرِ ، فنتقلَ في بعضِ البلادِ الشاميةَ دونَ بعضٍ ، ولم يسرْ على سنَنهِ المعتادِ بل أبدلهُ بنقصٍ ، ففات عن دخولِهِ مصرَ إبّانَهُ ، ومضى وقتَ طروقِهِ وأوانِهَ ، ثُمَّ وردَ الخبرُ بأنَّهُ قفزَ إلى قطيا قفزه ، ولم يدخلُ القدسَ ولا الرملةَ ولا غزة ، فهزَه (\*) أهلها هزة ، ويرزَ لهما برزَة ، وأدخلَهُم تحتَ الرزةِ ، ثُمَّ مشى حتى دخلَ الخانكاه ، فزلزلَ أهلها ، واجتثَ أصلَها ، وأخذَها فئةٌ بعد فئةٍ ، وبلغَ عدّدُ الموتى ثلثمائةٍ ، وهو في خلالِ ذلك يتخطفُ في القاهرة قليلاً ، ويطرقُهم طرقاً جميلاً ، بحيثً أنّه بين ظاهرِ وخافٍ ، والناسُ بين مثبتِ له ونافٍ)) (\* \* أ ) .

وردت في النصّ السابق أكثر من أداة للإضافة (الواو ،و بَلْ،وثُمّ، والفاء) ، فقد جاءت الواو في النص فعطفت جملة على جملة أو اسم على إسم ، وربطت النص شكلياً، وكانت جملة غير مفككة لوجود الواو ، وأسهمت إسهاماً واضحاً في تصعيد المعنى الذي أراده السيوطي، فهو تكلّم عن الطاعون الذي ضرب الديار المصرية والشامية الذي لا يعرف صغيراً ولا كبيراً، فأفادت (الواو)ترتيب الجمل (٤٩٦).

وذُكِرَت (الفاء) خمس مرات منها ما جاء في قوله (فأرجف الناس بدخوله مصر) فالدمار و الرجف والخوف الذي يلحق الإنسان من الإصابة بالطاعون أوّلاً وبعدها سيحدث الموت بسبب الطاعون، فقد دلت (الفاء) على

. . . . ti t . . . to . /٤٩٢

<sup>(</sup>٩٩٠) ينظر: نظريّة علم النصّ رؤية منهجيّة في بناء النصّ النثريّ: ١٣٨.

<sup>( ( (</sup> النظرية والتطبيق: ١٨٨ .

<sup>(&</sup>lt;sup>690</sup>) المقامات: ١٩٥٥ - ١٩٦.

<sup>(\*)</sup> فهزه: الصواب: فهزَّ

<sup>(</sup>٤٩٦)ينظر: شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك: ٢٢٦/٣.

تأخر المعطوف عن المعطوف عليه متصلاً به (٤٩٧)، ووردت (بل) مرة واحدة في النصّ أفادت الإضراب (٤٩٨)، أثبت أن الطاعون لم يأتِ على عادته وطريقته، بل خالف طريقته فبدلها ونقضها.

#### ٣- علاقترالسبب مالنيجة:

تقوم هذه العلاقة على الربط بين قضيتين، تكون إحداهما سبباً في الأخرى، فهي ربط منطقي يترتب فيه السبب عن المسبب الأفراد " والفرد " والفرد " والفرد العاقل لا يفعل فعلاً إلا لغرض أو علة "("")، ويقضي السياق في بعض الأحيان أن يلجأ المرسل إلى هذه العلاقات لتكون معيناً له على بيان سبب الحدث ، وتسهم هذه العلاقة في التحام أجزاء الجملة الواحدة أو المجموعة من الجمل ، والأدوات التي تتم بها هي: (الفاء السببية، واللام، ولأنه ،وحتى) ومن الأمثلة على هذه العلاقة في المقامات كما يأتى :

1-((أن عساكرَ الرياحينِ قد حضرتَ، و أزاهرَ البساتينِ قد نظرتُ لما به نضرتَ، واتفقَتْ على عقدِ مجلسٍ حافلٍ، لاختيارِ مَنْ هو بالمُلْكِ أحق وكافلُ))((°°)، فالربط بين جملة (اتفقت على عقد مجلس) و (لاختيار من هو ...) يتمثل في النتيجة التي حدثت بسبب دعوة عساكر الرياحين إلى عقد المجلس، والذي نتج عن هذا الاتفاق هو اختيار من هو بالمُلك أحق من بين الرياحين .

٢ - ((وأما أنت أيُّها (الزبادُ)وأن اشتهرَتَ في كُلِّ نادٍ، بين كُلِّ حاضرٍ وبادٍ، فلستُ تُعَدُّ مع هؤلاءِ من الأقران؛ لأنَّهُ لم يردْ ذكرُكَ في آيةٍ من القرآن، ولا في حديثِ عن سيدِ ولدِ عدنانَ))(٥٠٢).

في النص أنف الذكر يتبين أن النتيجة تقدمت على السبب؛ لأن النتيجة التي أدت إلى عدم عدّ (الزباد) من أنواع الطيب؛ لأنه لم يُذكر في الأحاديث التي نُقلت عن الرسول (صلى الله عليه وآله) ، الذي يتضح أن الدلالة السببية جاءت متأخرة عن النتيجة، وهذا يدل على أنّ المرسل اعتمد هذا النوع من العلاقات في حديثه ليحدث نوعاً من الربط لا يعتمد الأدوات الشكلية في النص.

ع علاقته الاستثاء:

<sup>(</sup>٩٩٠) ينظر: شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك: ٢٢٧/٣.

<sup>(</sup>۴۹۸) ینظر: نفسه: ۳/ ۲۳۱.

<sup>(</sup>٢٩٩) بنظر: علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق (دراسة تطبيقية على السور المكية)،: ١٤٩/٢.

<sup>(&#</sup>x27;'') شرح المفصل في علوم العربية: ٢/٥٣.

<sup>(</sup>۱۳: المقامات: ۱۳.

<sup>(°</sup>۰۲) نفسه : ۷۲.

وهي العلاقة التي تربط النص دلاليّاً، ويعبر عنها بالأدوات الآتية: (إلاّ ، وسوى ،و خلا) وكانت (إلاّ) أكثر الأدوات حضوراً، وتوجد هذه العلاقة في أكثر المقامات و الاستثناء جاء فيها خدمة لموضوعاتها، وعلى سبيل المثال:

1-((شموا النرجس؛ فإنَّ في القلبِ حبةً من الجنونِ والجذامِ والبرصِ لا يقطعَها إلاّ شمُّ النرجسِ))(٥٠٠) فهو بهذا الاستثناء أعطى لورد النرجس مزية واستثناءً من بين أنواع الرياحين؛ لأنَّ شمها من دون غيرها يقطع الجذام والبرص.

٢ – والبنفسج يتولى الرد على النسرين ((... ولا تصلح إلا للمشايخ المبلغمين))(\*\*°)، في هذا الاستثناء يبين صلحية النسرين بأنه لا يصلح لجميع الناس باستثناء المشايخ ولكن أي مشايخ ليس جميعهم إنما أضاف صفة لهم وهي المبلغمين لكي يكون هناك استثناء بين المشايخ.

٣-وفي المقامة الياقوتية يقول الياقوت(( فما ذُكرَت في معرضِ الترغيبِ والتنبيهِ إلاّ كانَ ليّ بذلكَ فخارِ ورفعةٍ وتنويهِ))(٥٠٠) .

3 - وقوله في المقامة الدرية في الطاعون والوباء (( ولأوامرِ اللهِ ورسولهِ متبعونَ، كُلُّ شيءٍ هالكُ إلا وجههُ لهُ الحكمُ وإليه ترجعون)) (٢٠٠٠)، الاستثناء هنا جاء ليدل على ديمومة البقاء لله سبحانه وتعالى، وكل شيء هالك زائل.

#### ٥ - علاقة الشرط بالجواب:

تربط هذه العلاقة بين القضايا في نصوص المقامات بواسطة أدوات الربط النحوية (إذا،، أن الو الولا، من)، وهي إحدى العلاقات المنطقية التي تحكم النص وتؤدي إلى انسجامه، إذ تفيد هذه العلاقة الدلالية في بناء موضوع المقامات من خلال ربط عناصر الجملة الواحدة أو سلسلة من الجمل مما يسهم في تماسك النص من ناحية وتحقيق مقاصد صاحبه من ناحية أخرى (۷۰۰)، فتعاضد هذه العلاقة ما في النص من علاقات لفظية أو منطقية تؤدي إلى ظهور نصِ متماسكِ ذي بناء رصين، قادر على التأثر والبقاء، وقابل للتأويل والمشاركة.

ومن أمثلة هذه العلاقة قول السيوطي في ذكر منافع الورد: ( وأنا أنبتُ للحم في القُروح العميقة، فأقطع الثآليلَ كلَّها إذا استعملت أزراري سحيقة، فأنفع من القُلاع والقروح، و إذا شُربَ مائي بالسُّكر الطَّبرزَدِ ، فأقطع العطش من المادة، ونفع أصحابَ الحُمّى الحادة، و إذا ضُمدتِ العينُ بورقي الطري فنفعَ من انصبابِ الموادِ...، ومسحُوقُه إذا ذُرَ في فراشِ المحصُوب، فنفعَهُ من العُفونِ، ومن تجرّعَ من مائي يسيراً نفعَهُ من

<sup>(</sup>٥٠٣) المقامات ٢٣٠.

<sup>(°°°)</sup> نفسه : ۳۱.

<sup>(°</sup>۰۰) نفسه : ۱۳۳.

<sup>(</sup>۵۰۰ ) نفسه : ۲۱۵.

<sup>(</sup>٥٠٠) ينظر :لسانيات النص النظرية التطبيق مقامات الهمذاني أنموذجاً، ليندة قياس:١٥٢.

الغشي والخفقان...، وأنا مع ذلك جَلدٌ صبّارٌ، فأجري مع الأقدارِ، إذا صُلِيتُ بالنار، وهذا تقليدٌ من الخِلافةِ بالمُلكِ على سَائرِ الريحانِ، فلي من بينهم ابنٌ يخلفني في الحكم ،إذا غبتُ طُولَ الزمان))(٥٠٨)، يتكون هذا النص من ستة تراكيب شرطية اشتركت جميعها بأداة الشرط(إذا) وقد دلت على الصفات والمنافع العلاجية التي يتصف بها الورد وحكمت هذه الأداة على المعنى المطلوب من النص، فهو أحقية الورد بالملك، وعند غيابه تحولت الأمور والملك إلى من يخلفه وهو للإبن الذي صرح به في النص، ويمكن تمثيل كيفية تنظيم هذه العلاقة بالمخطط الآتى:

> إذا استعملت أزراري سحيقةً فأقطع الثآليل كُلّها و إذا شُربَ مائي بالسُّكرِ فأقطع العطشُ من المادة رط بالجواب وأنفعُ أصحابَ الحُمي الحادةِ و إذا ضُمدتِ العينُ بورقي الطري علاقة فأنفع من انصباب المواد السامة آلشرط بالحواب ومسحُوقُه إذا ذَّر في فراشِ المحصئوب فنفعَهُ من العُفون، ومن تجرّعَ من مائي يسيراً نفعَهُ من الغشي والخفقان إذا صُلِيتُ بالنار الشرط بالجواب فأجري مع الأقدار فلى من بينهم ابنٌ يخلفني في الحكم علاقة إذا غبتُ طُولَ الزمان الشرط بالجواب

والاستقصاء (الإضافة): ((تصعيد المعنى والوصول به إلى غاية))(٥٠٩)، أما مبالغة وأما احتراسًا من التقصير (٥١٠).

إذ نلحظ في هذا المخطط تعاضد علاقة الشرط بالجواب مع علاقة الاستقصاء، ممّا يضفي على النص سمة الاتساق والانسحام النصيّ، ولقد كانت هذه العلاقة لها أثر في معنى النص، وإن أدوات الشرط جاءت متناسبة مع سياقاتها، فه (إذا) استعملها السيوطي بكثرة في المقامات، وذلك؛ لبيان الصفات والمنافع التي يتصف بها كل وإحد من المتناظرين.

<sup>(</sup>۵۰۸) المقامات:۱۹-۱۸-۹۹.

<sup>(</sup>٥٠٩) نظرية علم النص، رؤية منهجية في بناء النص النثري:١٣٨.

<sup>(</sup>٥١٠) ينظر: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده: ٢/٦٣.

#### ٦- علاقته إعادة الصياغت:

من العلاقات الدلالية الأساسية علاقة إعادة الصياغة ونعني بها (( استعادة معطى باستعمال تعبير لغوي مختلف عن التعبير المستعمل)) ((()) وتقع غالباً في العبارات القصيرة والمتتابعة، لأن استعمال هذه الوسيلة في المقطوعات الطويلة، قد تكون ضارة؛ لأنها ((تحبط الإعلامية ما لم يكن هناك تحفيز قوي)) ((()) ويقر علماء النص أن إعادة الصياغة وسيلة تمنح ((منتج النص القدرة على خلق صور لغوية جديدة؛ لأن أحد العنصرين المكررين قد يسهل فهم الآخر)) ((()) وتتخذ علاقة إعادة الصياغة أشكالاً متعددة لكن ((العلاقة التي تجمع بين هذه الأشكال المتعددة هي علاقة التكافؤ التي تظهر على سطح النص، وتسهم في تشييد المعنى، وتقنع المتلقى)) ((()).

فمن أشكال علاقة إعادة الصياغة في المقامات (الترادف التركيبيّ): وهو نوع من أنواع الترادف، ولا نقصد به ((الألفاظ المفردة الدالة على شيء واحد باعتبار واحد))(۱۰۰)، وإنما هو الترادف التركيبيّ الذي يقع في سياق الجمل ، ويقصد به ((تكرار المحتوى ، مع نقله بتعبيرات مختلفة))(۱۰۰)، فتكرار العبارة يضفي على النص سمة خاصة تزيد من انسجامه واتساقه، ويعتمد ذلك سعة المعجم اللغويّ للمتكلم ولاسيما المترادفات، إذ يقوم المتكلم بتقليب العبارات بوساطة المترادفات (۱۰۰).

ومن نماذج الترادف التركيبيّ في نصوص المقامات المدروسة كما جاء في المقامة المسكية، إذ يقول السيوطيّ: (( مرحباً بالكرام الزُّوَرِ، أعيدُكُم باللهِ من الجورِ، ومن الحورِ بعدَ الكورِ وأقامكُم في حسنِ طورٍ، وقطعَ عَنكُم التسلسئلَ والدور ، مثلُكُم من إذا سألَ يُجابُ، و إذا دعا يُستجابُ ثناؤكم المُستطابُ، ونشركم يَملاً الوطابَ ويكم تتجملُ الخُطابُ، وسآتيكُم بالحكمة وفصل الخِطابِ))(١٨٥)، تمثلت إعادة الصياغة عن طريق الترادف التركيبي في قوله: ((مثلكم من إذا سألَ يجاب، و إذا دعا يُستجابُ))وهذه صورة من صور الترادف تمهد الطريق أمام القضية الأساس في النص بأن تتواجد في النص مسافة أكبر في النص((مما يخلق تواجداً دلالياً أكثر فاعلية لها، كما أنه يعطيها الفرصة للدخول في أكثر من علاقة دلالية مع عدة قضايا في أجزاء النص المختلفة، فترداد ظهوراً ووضوحاً في عقل القارئ، ويتضح دورها عنده في وضع حدود القضية

<sup>(&#</sup>x27;'') معجم تحليل الخطاب، باتريك شارودو -دومنيك مانغونو: ٧٢،وينظر:المصطلحات المفاتيح لتحليل الخطاب، دومنيك مانغونو: ١٠٧٠.

<sup>(</sup>٥١٢) النص والخطاب والإجراء: ٣٠٦.

<sup>(</sup>۱۳۰ نفسه: ۳۰۱.

<sup>(</sup>١١٠) أثر التكرار في التماسك النصي، مقاربة معجمية تطبيقية في ضوء مقالات الدكتور خالد المنيف: ٦٤.

<sup>(</sup>١٥٥) علم الدلالة: ١١٥.

<sup>(°</sup>۱۱) مدخل إلى علم النص، الهام أبو غزالة وعلى خليل الحمد: ٧٢، وينظر: نظرية علم النص: ١٤١.

<sup>(°</sup>۱۷) ينظر: أثر التكرار في التماسك النصبي مقاربة معجمية تطبيقية في ضوء مقالات الدكتور خالد المنيف: ٦٤.

<sup>(</sup>۱۸°)المقامات: ۵٦.

الكبرى))(<sup>٥١٩)</sup>؛إذ إنَّ السيوطي ركز في مدح الذوات المتناظرة قبل بدء المناظرة، فوصف السيوطي أمراء الطيب بصفات يستحقوها: وهي بأنهم كرام ويعوذ بالله من النقصان بعد الزيادة.

وهناك نوع آخر من إعادة الصياغة، وهي علاقة تجمع ما بين الشعر والنثر، ولها أثر مهم في ربط هذين المستويين، ويستعملها الكاتب؛ لأنها تُعدّ وسيلة يستعان بها لإذابة الحدود الفاصلة بين الشعر والنثر، ومحاولة إثراء النص بالعلاقات اللغوية التي تؤدي إلى انسجام النص (٥٢٠).

وهذا نجدهُ في جميع المقامات، وعلى سبيل المثال في مقامة روضة مصر يصف الحياة فيها ، إذ يقول السيوطي مصوراً هذه الحياة: (( وكم سمكن بها من خلفاء وملوك وأمراء، وكُتّابٍ ورؤساء ووزراء، وقراء وأولياء، وفقراء وأغنياء، وأذكياء وأغبياء، وذوي هنات وأتقياء، تلاوة قُرآنٍ وتدريسُ أفنانٍ، وشعائرُ وآذان، ونغمات والحان، وقضاء أوطار، وضربات أوتار))(٢٠١)، وكأنَّ لسان الحال يقضي شعراً عنها إذ قال:

وإخوانٍ تأسَّوْا في المعاني وَمَفْتُونٌ بِرَبَّاتِ المستانِي ومُطَلَّعٌ إلى تخليصِ عَاني أضرًا بالجُفُونِ وبالجِفَان ونادٍ للنّدى حُلوِ المَجاني وإما شئت فادْنَ من الدَّنانِ أو الكاساتِ مُنطلق العِنان (٢٢٠) بها ما شئت منْ دينٍ ودُنْيا فمشغوف بآيات المتاني ومضطلع بتخليص المعاني وكم من قارئ فيها وقارٍ وكم من مَعْلَم للعلم فيها فصِلْ إن شئت فيها من يُصلّي ودُنكَ صُحبة الأكياسِ فيها

#### ٧ علاقتم النمثيل:

تقوم علاقة التمثيل بالربط بين القضايا في النص، وتتضافر هذه العلاقة ((مع العلاقات الدلالية الأخرى في بناء الوصف داخل النص))(٢٠٠)، وتعبر عنها الروابط اللفظية (الكاف، ومثل، وكأن، وشبه...)، ونرى أثر هذه العلاقات التي استعملها السيوطي؛ ليجعل صورة الوصف في المقامات قريبة من ذهن المتلقي، وليستوعبها ويستقبلها بسهولة، واستعمل هذه العلاقة لإعطاء النص جمالاً وانسجاماً وتماسكاً كما في المقامة الوردية عندما نفى الحكم عن نفسه التمثيل والتشبيه بغيره من الحكام، إذ يقول السيوطي ((فقال: أيّها الأزهار إني لستُ كالذي

<sup>(°</sup>۱۹) نظرية علم النص: ١٤١.

<sup>(°</sup>۲۰) ينظر: علم لغة النصّ النظرية والتطبيق: ۲۱۱.

<sup>(</sup>۲۱) المقامات: ۱۸۹.

<sup>(</sup>۲۲۰) نفسه :۱۹۰–۱۹۰.

<sup>(°</sup>۲۲) علم لغة النص النظرية والتطبيق: ٢١٤.

تَحاكم إلية العنبُ والرطبُ، ولا كالذي تقاضى إلية المشمشُ والتوتُ ولا التينُ والعنبُ، إني لا أقبلُ الرُشا، ولا أطوى على الغِلّ الحشا، ولا أميلُ مع صَاحب رشوة، ولا أستحلُ من مالِ المسلمينَ حسوةً))(٢٠٠).

وفي المقامة الياقوتية يقول السيوطي (( اللّولو: الحمدُ للهِ الذي ألبسني خِلعةَ البياض، وجعلني بين اليواقيت كالنّور في الرّياض، ومنّ عليّ بالتبجيل، وحَباني بالتنويه والتنزيل...، وشبه بي الحورَ والولدان))(٥٢٠).

وفي مقامة روضة مصر تشبيهات كثيرة منها قول السيوطي: (( كأنها بدرّ والنيلُ حولَها هآلةٌ، أو شمسٌ في وسطِ سماءٍ ليس عليها سَحابٌ أو غلالةٌ، أو وجهُ دارٍ عليه طَيلَسانٌ (\*)، أو سَريرٌ نُصِبَ في مَيدانٍ، أو قلبُ جيشٍ له مِصرُ والجيزةُ جنَاحانِ، تبرّجتُ بأنواعِ الأزهارِ البهجةِ لا بالشّيحِ والقيصوم، وناداها لِسانُ الرّبيع، يا روضة سنستمكِ بالخُضرةِ على الخُرطوم، ونغيرُ الأسلوبَ ونقولُ: نثرتِ السماءُ على أغصانِها النجومَ وارتُشِفَ من خُرطُومها زُلالُ الرّبيقِ والرّحيق فلم تحتجُ في كلا الحَالينِ إلى خُرطوم))(٢٠٥، في هذا النص شبه السيوطي روضة مصر بأنها كالبدر والنيل يدور حولها، أو يصورها ويشبهها تشبيهاً جميلاً كأنها الشَّمس في السماءِ التي لا يحجب ضوءها وجمالها وبياضها السحابُ، يصورها بهذه الصورة الجميلة، ثم يصورها بصورة الدار التي يغطيها الكساء الأخضر لوجود المزارع والأرض الخضراء التي تدور عليها، ثم يشبهها بقلب الجيش الذي يكون جناحاهُ مصر والجيزة اللذان تكثر فيهما الأزهار، ليس النبات القصيرة مثل الشيح والقيصوم.

## ٨ علاقتم النضاد (المقابلتر):

من العلاقات الدلالية الأساسية وهي ناتجة من تتابع قضيتين متضادتين (٢٠٠)، هذه العلاقة هي التي تبيح الانسجام (٢٠٥)، فتسهم في تعضيد المعنى وإثرائه، وإكسابه فعالية عميقة تدفع المتلقي إلى تتبع مسارات هذا التقابل للوقوف عند حدوده ومقاصده، ما يجعل النصّ بهذا التقابل رابطاً وثيقاً بين المرسل والمتلقى (٢٠٩).

وتعد علاقة المقابلة إحدى العلاقات النصية التي يتم بها تشكيل قضايا كُبرى في مستويات النصّ المتتابعة، فقد تجمع تلك العلاقة بين قضيتين صغيرتين لتكون قضية كبرى<sup>(٥٣٠)</sup>، والتقابل قد يجري في التركيب الواحد داخل النصّ، وقد يكون داخل تركيبين<sup>(٣١٥)</sup>، ومن نماذج هذه العلاقة في المقامات قوله في مقامة الروضة:

<sup>(</sup>۲۲۵) المقامات:۲3.

<sup>(</sup> نفسه: ۲۱۲.

<sup>(\*)</sup> الطيلسان: كساء مدوّر أخضر، فارسي معرّب، (ينظر: الألفاظ الفارسية المعربة)، لأذى شير:١١٣.

<sup>(</sup>٥٢٦) المقامات:١٨٨-١٨٨.

<sup>(</sup> ۲۷ ) ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري: ١٤٢.

<sup>(</sup> ٢٠٠ ) ينظر: علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق (دراسة تطبيقية على السور المكية): ١٤٧/٢.

<sup>(</sup> ۲۲۹ ) ينظر: استراتيجية التضاد وعلاقتها بالنزعة الصوفية (بحث): ۲۷۳.

<sup>(</sup>٥٣٠)ينظر : نظرية علم النّص رؤية منهجيّة في بناء النّص النثريّ : ١٤٢ .

<sup>(</sup>٥٣١)ينظر : علم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق (دراسة تطبيقيّة على السّور المكيّة) : ١٤٨/٢ .

((نطق الكِتابُ والسنةُ بأن أرضَ مصر أحسنُ البِقاعِ، وتضافرتْ على ذلك أثارُ الصحابةِ والأتباعِ، وانعقدَ عليه الإجماعُ، وشَهِدَ الحسُ بأن الرّوضةَ منها كمركزِ الدائرة فهي لها كالقُطبِ والأساسِ، وقام النظرُ على أنّها أنره بُقعةٍ فيها فأنتجَ، أنها أحسنُ بِقاعِ الأرضِ بما صحَّ فيها من القياسِ...، كانتْ دارَ مُلكِ وخِلافةٍ، وسرير سلطنةٍ ورُتبةَ إنافةٍ، ومسكنَ علماءَ أعلامٍ، ومجلسَ قُضاةٍ وحُكامٍ، ومقر صلحاء وعبّادٍ، ومفر صوفية وزهادٍ، وكم سنكنَ بها من خلفاء وملوكِ وأمراءَ، وكتّابٍ ورَوساءَ ووزراءَ، وقراءَ وأولياء، وفقراءَ وأغنياءَ، وأذكياءَ وأغبياءَ، وذوي هناتٍ وأتقياء...، وهي خفضةٌ في ربوة، وجمعيةٌ في خلوةٍ، ترى المارينَ في البرِ والبحرِ وأنت عنهم في بعد، وتشاهدُ وأنت مُعتزلٌ منْ كان في انحدارٍ أو صعد، وأنت متحصنٌ من الثُقلاءِ بقلعةٍ حَولَها من الماءِ خَنادِقُ، ومن تمامٍ حُسنِها تعددُ أبوابِ بيوتِها ففيها مَخلصٌ عند مجيءِ الطارق... ))(٢٣٠).

ويمكن تحديد أجزاء الثنائيات المتضادة كما جاءت في النص وهي ( الكتاب/ السنة) و (الأرض/ البقاع) و (دار/ مسكن)و (سرير / مجلس)و (كتآب/قراء)و (رؤساء/أولياء) و (فقراء/ أغنياء) و (ذوي هنات/أتقياء) و (دار/ مسكن)و (جمعية/خلوة) و (البر/البحر) و (انحدار/ صعد) و (قلعة/ بيوت) وفي اجتماع هذه الألفاظ المتضادة في وصف المكان، تكتمل صورتها وتظهر الصورة المصرح بها في بداية النص (أحسن البقاع)، فاللجوء إلى سك هذه المتقابلات يسهم في إثراء المعنى، ويعزز قوة الربط داخل البناء النصي، وبذلك يتحقق الانسجام، وتؤدى إلى إثبات الدلالة العامة للنص.

# ٩ علاقت البديل:

تعد علاقة البديل ((من علاقات الانفصال في النص التي تفيد التخير بين معنيين)) وتحصل هذه العلاقة بوساطة حرف العطف الذي يفيد التخيير (أو)، و (أم)، ويرتبط استعمال علاقة البديل في المقامات بمقاطع الوصف ، ويتضمن ذلك وصف الأشياء والأماكن والشخصيات.

ومن ذلك ما جاء في المقامة الزمردية التي يذكر فيها خواص ومنافع القرع بقوله: ((عليكم بالقرع فإنّه يزيدُ في الدّماغ، ومرقةُ الفروجِ المطبوخِ فيه منعشةٌ من الغشياتِ، الناشئةِ من الأخلاطِ الصّفراويّةِ في الحُميّات، وإذا ضُمد بشيء منه الأورامُ الحارةُ برّدها أو أطفاها، وسواءٌ في ذلكَ الدماغُ أو العينُ أو النقرسُ وما سواها، وماؤهُ إذا شُربَ أو غُسل به الرأسُ سكن الصّداع، وينومُ من يَبسَ دِماغُهُ مِن مرضِ المُوم تقطيراً في الأنفِ بلا نزاعٍ، وإذا الثطِخَ بعجينٍ وشوي واستخرج ماؤهُ، سكن حرارة الحمى الملتهبة وقطع العطش وحسن غذاؤه، وأن شُرب شرباً بخيارِ شَنبَر وينفسجٍ مُربى، أحدرَ صفراءَ محضةً أو أزال كرباً، وأن كُحل بمائِهِ المذكورِ العينانِ ، أذهبَ منهما صُفرةَ اليرقانِ، وجُرادةُ القرع إذا لُطخ بها الرأسُ سكن الحارُ من الصّداع ،أو ضمدت

<sup>(</sup> ۲۳۲ ) المقامات: ۱۸۲، ۱۸۹، ۱۸۹، ۱۹۰.

<sup>(°</sup>۲۳) علم لغة النص النظرية والتطبيق: ٢١٤.

بها العينُ من الرّمدِ الحارِ سَكن منها الأوجاعَ، أو الحمرةُ حصلَ لمادتها الأرداعُ، وماءُ قشرِ القرعِ إذا استعط به نفعَ من وجع الأسنان ،أو قطر من دهن وردٍ نفع الوجعَ الحارَّ في الأذن ...)) (٥٣٤).

لقد استعمل السيوطي هنا علاقة البديل ليبين المنافع والخواص التي تتصل بالقرع في الطب والعلاج فيه، لضمان العلاج والشفاء من الإمراض بإذن الله سبحانه وتعالى، ويظهر لنا أن علاقة البديل مهمة جدا في هذا النص؛ لأنها استطاعت أن تقدم لنا البدائل الممكنة في النص مما أسهمت في الانسجام بين أجزاء النص، ولها أهمية بالغة في إحداث الانسجام النصى، إذ جاءت على نطاق المستويات العليا في النص.

# ١- علاقته الانسجام الاستعامي:

وهي تلك الاستعارات التي تنشأ بينها علاقات دلالية في بنية نصية معينة، مشكّلة بذلك خلفية واحدة، وأول من اهتم بالانسجام الاستعاري هو ميخائيل ريفاتير مصطلحاً عليه بالاستعارة المتعالقة "المسلة من الاستعارات المتعالقة بواسطة التراكيب، أي تنتمي إلى الملة نفسها أو إلى البنية نفسها السردية أو الوصفية، بواسطة المعنى، حيث يعبر كل منها عن مظهر خاص من كل أو من شيء أو مفهوم تعرضه الاستعارة الأولى من السلسلة)(٥٠٥)، ووفق لهذا فإن بنية الاستعارة تتجاوز الوحدة اللغوية المفردة التي تقتصر على الكلمة بعدها " بؤرة الاستعارة "وهو التصور السائد في البلاغة التقليدية، إلى اعتماد الخطاب كله، وإن الاستعارة التي يمكن أن تتجسد في خطاب تام مكتمل في المقامات على سبيل التمثيل لا الحصر، وردت على لسان شخصيات المقامتين: ((النيلية في الرخاء والغلاء، و مقامة الطاعون والوباء))(٢٠٠٥)، إذ إن الشخصيات استعارت مصطلحات فنون متخصصة، و إذا تأملنا هذه الاستعارات نجدها تقوم على فكرتين، هما: المصطلحات المستعملة و وصف الابتلاءات، بحيث يحدد السياق دلالة هذه المصطلحات، ليخرجها عن معناها القريب، إذ إنّ السياق(إيمارس عمله على الكلمة البؤرة كي يثير دلالة جديدة غير قابلة للانحصار في المعنى الحرفيّ من جانب والشرح المستغيض من جانب آخر))(٥٠٠).

<sup>(</sup> معامات :۱۱۰ ،۱۰۹ ،۱۰۸ المقامات :۱۱۰ ،۱۱۰

<sup>(</sup>٥٣٥) لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ٣٣١.

<sup>(</sup>٥٣٦) ينظر المقامات:١٦١-١٩٤.

<sup>(</sup>٥٣٧) بلاغة الخطاب وعلم النص: ١٥٥.

وبيان ذلك التزام شخصيات المقامتين في تلفّظها بترتيب سلمي، بحسب انتمائهما إلى هذه العلوم على النحو الآتى:

وهذا الترتيب التلفظي المعتمد في الاستدلالات الواردة داخل المقامتين يقابله الترتيب الحجاجي الذي استعمله السيوطي في المقامتين على النحو الآتي:

وهذا ما نجده في المقامة النيلية في قول السيوطيّ: (( وقال المقري: ما هذا التعسيرُ بعدَ التيسيرِ، وما لنا عُدنا نروي عن قُلِّ بن قُلِّ بعدَما كنا نروي عن ابنِ كثير، ما هذا إلا أمر مُهِم، وخطبّ ملمً)، (وقال المحدّثُ: هذا خبر مُعْضَلٌ، عُوقِبَ به من ضَلّ، أَجَزِعتُم مما سبق إليكم؟ إنما هي أعمالُكم تُردُ عليكم)، (وقال الفقيه قد شَرَقَتُ كُلُّ نَجَوةٍ، وضاقت كُلُّ فجوة، وهذا زمانُ تأسيسِ مُدُ قمحٍ لا قاعِدة مُدَّ عجْوةٍ،... )) (٢٥٥)، وقوله في المقامة الدّريّة في الطاعون والوباء ((فقال المقرئ: هذا بابُ الإدغامِ الكَبيرِ في اللُحودِ، والإخفاءِ لكلِ بَدرِ مُنيرِ في مغربِ الأخدودِ، والإقلابِ لكلِ عَيدٍ آلقِ إلى فلكِ الردى ويرَّ ويَودِ، لئن تكررَ هذا المدُ المتصلُ في الأكفانِ، ليتلُونَ كلُّ منفصلٍ)، (قال المحدَّثُ: قد جرى الدمعُ المُتراكِمُ، ونفذَ في العامِ الماضي ما حَكمَ به الحاكِمُ، وكم من صحيحٍ به أصبحَ للوسادِ مُسنداً، وعَزيزٍ أضحى في لحدِهِ غريباً مُفرداً ،وكم من ضعيفِ أصبحَ على النعشِ موضوعاً، وعلى أعناقِ الرجالِ مرفوعاً...)، (قال الفقيه: قد تولى ذلكَ الطاعونُ المتدلي، ولعلَّ هذا الذي بدا فرعٌ من (تتمةِ اللمُتولِي))، ألم ترَ ذاكَ قد بلغَ ((النهاية))، وإنّ كانَ قد تأخرَ في ((البداية))...)) (٢٩٥٠).

وخلاصة لما تقدم ذكره يُلحظ أنه في أغلب النصوص يرد ترابط العلاقات الدلالية فيما بينا ؛إذ نادراً ما يشتمل النص على علاقة واحدة، فضلاً عن أنّ هذه العلاقات الدلالية عملت في إطار بنية عليا هي بنية تلك العلاقات بما يتلاءم و موضوع المقامات، ممّا حقق قوة تماسك النصوص وانسجامها، وتوصلنا كذلك إلى أنّ انسجام النصوص لا يتموضع في الأبنية النصية فقط، بل يمتد ليضم أيضاً أشكالها البلاغية.

# ثانلاً: موضوع الخطاب أن (البنية الكلية):

<sup>(</sup>٥٣٨) المقامات:١٦٧ - ١٦٧.

<sup>(</sup>۵۳۹) نفسه: ۲۰۶–۲۰۶.

البنية الدلالية التي تصب فيها مجموعة من المتتاليات بتضافر مستمر قد تطول أو تقصر حسب ما يتطلبه النص(٥٤٠)، ويسمى موضوع الخطاب فهذان المفهومان مترادفان عند " فان دايك" فهو يرى أن الخطاب ((ترد المعلومات السيمانطيقية فيه فتنظمها، وترتبها تراكيب متوالية ككل شامل))(٥٤١)، أي عملية بحث هي البؤرة المركزية واستكشافها في الموضوع عن طريق إعادة تنظيم محتويات النص (٥٤٢)، وهذا المصطلح يرادف مصطلح البنية الكلية ، إذ أن البنية الكلية تقوم بدور أساسي في تنظيم الأخبار الدلالية في النص /الخطاب(٥٤٣)، وهناك من فرّق بين موضوع الخطاب والبنية الكلية، وذلك من العمليات التي تصل إلى كلِّ منهما، فالبنية الكلية يتوصل إليها عن طريق عمليات أساسها الحذف والاختزال؛ إذ يتم فيها حذف الموضوعات الثانوية، ودمج أخرى في العموميات ... أما موضوع الخطاب فيستخلص من خلال مسح الجمل التي تخص هذا الموضوع في النص موضوع الدراسة (٤٤٤)، وموضوع الخطاب يختزل وينظم الإخبار الدلاليّ للمتتاليات ككُلّ، ويعدّه " فان دايك" أداة إجرائية حدسية بها تقارب البنية الكلية للخطاب (٥٤٥)، بعد قراءة النص هناك عناصر نتذكرها أكثر من غيرها هي تلك التي تمثل موضوع الخطاب<sup>(٥٤٦)</sup>، ومن البحث في البنيات اللغوية يمكن الوصول إلى البنية الكلية للخطاب، والأول هذه البنيات هي ردود فعل القارئ عن عدم قبوله لخطاب ما؛ لأنه يفتقر إلى البنية الكلية التي تجمع شتاته، ولذلك تُعدّ غير مقبولة في السياقات التواصلية(٥٤٧)، والبنية الثانية هي وجود جمل متعددة متنوعة تعبر بنحو مباشر عن قضايا كُليّة، وهذه تسهل فهم القارئ والمستمع، والبنية اللغوية الثالثة هي الإحالة و التي يُعبر عنها بالضمائر المحيلة إلى الأشخاص، وأسماء الإشارة المحيلة إلى الأشخاص والأماكن، ولهذا فإن لكل خطاب بنية كلية ترتبط بها أجزاء الخطاب، ويصل القارئ إلى هذه البنية عبر عمليات متنوعة، تشترك كُلّها في سمة الاختزال (٥٤٨)، وعليه فإنّ موضوع الخطاب يؤدي وظيفتين أساسيتين هما (٥٤٩):

١-يسهم بشكل فعال في تنظيم أفكار الخطاب، لأنه المرتكز الأساسي لدمجها.

<sup>(</sup> د د المانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب: ١٨٠.

<sup>(</sup>۱۸۰ ) النص والسياق:١٨٥.

<sup>(</sup>۲۲۰) ينظر: الترابط النصبي:۲۲٥.

<sup>(</sup>٥٤٣) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:٢٧٧.

<sup>(</sup> د الترابط النصى :٢٢٥-٢٢٦.

<sup>(°٬</sup>۰)ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:٤٢.

<sup>(</sup>٥٤٦) ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق: ١٩١.

<sup>(</sup>٥٤٧) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:٥٥.

<sup>(</sup>۵٤٨) ينظر: نفسه: ٥٥–٤٦.

<sup>(</sup>٥٤٩) ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق: ١٩١.

٢-يعد مؤشراً إلى معرفة العالم المتصلة بالموضوع بالنسبة إلى المتلقى .

وإذا ذهبنا إلى مقامات السيوطي نجد أنها أنموذجاً فنيّاً، وتحفة من تحف الأدب العربي وإذا أنعمنا النظر في موضوعاتها، نجد أن مؤلفها قد نوع في موضوعاتها تتويعاً كبيراً ، وفضلاً عن ذلك فإن المقامات كانت ذات لونين مقامة المناظرة والمفاخرة ، ومقامة المقالة، فقد احتوت أدباً وتاريخاً، وطباً وحديثاً وفقهاً، وتفسيراً وسياسية، ونقداً ووصفاً، فهي مختلفة الموضوعات ، وهي تعرض على مائدة المقامات العربية التي سبقت السيوطي ألواناً جديدة من الموضوعات لم نعهد مثلها عند المقاميين الذين سبقوه، والأسباب التي أدت إلى التنوع في موضوعات مقامات السيوطي :

١-أنه كما ذكرنا سار في اغلب مقاماته على خطة المناظرة والمقالة مما أعطاه الحرية في تناول الموضوعات
 لمختلفة .

Y-إنّ المقامات ارتبطت بمناسبات أو ظواهر من اجلها، وهذه المناسبات متجددة غير محددة ، فالسيوطي لم يكن غائباً عن عصره ومجتمعه في مقاماته، فجاءت بعضها تشخيصاً للحياة الاجتماعية، وهذا ما نجده في المقامات الست الأوّل، التي كانت على شكل مناظرات بين ألوان الورد المختلفة أو ألوان الفاكهة أو ألوان الخضروات والأحجار الكريمة، وسرعان ما يدرك أن ما تحدث عنه السيوطي في المقامات مجرد رموز أراد بها دلالات أوسع في الحياة الاجتماعية أو الواقعية ،وكان هدفه من وراء الموضوع كله كشف الزيف، وإعطاء كل ذي حق حقه، وتقويمه بميزان الذهب الحساس (٥٠٠)، والنوع الآخر من المقامات جاء على شكل مقالة تشخيصاً وعلاجاً، لظواهر تفست في ذلك العصر، فكانت المقامات الأخيرة على شكل مقالات نقدية دقيقة تناولت موضوعات توضح الأدران التي حلت بالمجتمع المصري، وفيها وصف دقيق للسلوك البشري ، وكانت موضوعات هذه المقامات أخلاقية ، وهذا يدل على أن السيوطي لا يتخلى عن غاياته الأخلاقية، فالناس إذا أصابتهم مصيبة جزعوا وفزعوا، ونسوا أنّهم كانوا على حالة طبيعية في يوم من الأيام، وإذا انفرجت الكربة عنهم أساز أنّ الزمان قد يصيبهم من حيث لا يعلمون فهم أبناء اللحظة وفي خضم ذلك تسير الحياة (١٠٥٠).

٣-ثقافته الموسوعية، وباعه الطويل في كثير من الفنون، وسعة حفظه ،كل ذلك وفر مادة خصبة يستمد منها عند الحاحة.

٤ - موقف السيوطي من السلاطين المماليك والخليفة العباسى وعلماء عصره (٥٥٢).

فالأسباب التي ذُكرت كما يبدو كانت دافعاً للسيوطي على التنويع في موضوعات مقاماته ، وحافزاً له على طرح موضوعات جديدة لم تدر في خلد من سبقه من المقاميين .

\_

<sup>(°°°)</sup> ينظر: فن المقامات بين المشرق والمغرب: ٢٣٥-٢٣٦.

<sup>(</sup>۵۰۱) ينظر: نفسه:۲۳۸–۲۲۰.

<sup>(</sup>۲۰۰۱) ينظر: :نفسه:۲۳٥.

ومما تقدم يتضح أن الفواصل بين المقامات ليست كبيرة في موضوعاتها ، فقد تناول موضوعات فضلاً عمّا ذُكر موضوعات نحوية ولغوية وكذلك الألغاز، وقد كتب أنماطاً مختلفة من المقامات بعضها أخذ طابع المناظرات وبعضها أخذ طابع المقالة أو النقد أو القصة الصريحة ، وتلتقي سائر المقامات في غاية رئيسية هدفها أخلاقي محض.

## ثالثًا- البنية العليا:

لكلً نص بنية عليا تميزه وتجعله ينتمي إلى نوع معين من النصوص على الرغم من أن هذه البنية العليا ترتبط بالجانب الشكلي من النص، وهي(( لا تكشف في النص عن بنية كلية خاصة تالية حسب، بل إنها تحدد في الوقت نفسه النظام الكلي لأجزاء النص أيضاً... ومن ثم فإنّها نوع من التخطيط(مخطط schema) الذي يتواءم النص معه))(٥٠٥)، إذ تعد((إحدى الروابط النصية على المستوى الأعلى بعدّها أداة تنظيمية تحدد النظام الكلي لأجزاء النص))(٥٠٥)، وكذلك هي((المخطط المجرد الذي يحدد النظام الكلي لنص ما، وتتكون من مجموعة من المقولات التي تركز إمكاناتها التأليفية في قواعد عرفية)(٥٠٥)، أي إنّ هذه البنية شأنها شأن الأبنية النحوية – ترتكز على قواعد عرفية ولكن هناك سمة مشتركة أخرى بين البنيتين(العليا والكبرى) في أنهما لا تتحدان بالنظر إلى جمل مستقلة أو تتابعات تجزيئية في الجمل، بل بالنسبة للنص بوصفه كلاً(٥٠٥).

وعليه هناك أساسان للبنية العليا ،الأول: هيكلي يستند إلى قواعد عرفية، والآخر: تداولي مرتبط بغرض الكاتب ومقصده (٥٠٥)، وكلاهما مترابطان إذ يشترط عند تكوين النص أن يعلم المنتج ماذا يريد بوساطة النص المخطط له؛ لذلك فهو ينشط القالب المناسب لهذا المطلب ذي الصورة النمطية الذي يصبح حينئذ ذا قيمة توجيهية في عملية استقبال النص وتفسيره (٥٠٥).

ونحن في هذه الدراسة يجب علينا تحديد النصوص المدروسة من المقامات، وبيان أنواعها، وأشكالها النصية، إذ يرى (فان دايك) أنّ ((التفريق بين أنواع مختلفة من الأبنية النصية ضروري؛ لأنَّ هذا يرتبط بمعايير إدراكية واتصالية واجتماعية وثقافية متباينة)) فضلاً عن أنّ لكل نوع من أنواع النصوص ملامح وصفات خاصة، وقد قسمها (فان دايك) على ثلاثة أنواع رئيسة هي: (النصوص السردية، الجدلية (الحجاجية)، والبحثية)،

<sup>(</sup>٥٥٣) علم النص ،مدخل متداخل الاختصاصات: ٢١٠.

<sup>(</sup>٥٥٠) نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري:١٥٧.

<sup>(</sup>٥٥٥) علم النص: مدخل متداخل الاختصاصات:٢١٢.

<sup>(</sup>۲۰۹ )ینظر: نفسه:۲۰۹.

<sup>(</sup>٥٥٠) ينظر: نظرية علم النصّ رؤية منهجية في بناء النص النثري:١٥٧.

<sup>(</sup>٥٥٠)ينظر: مدخل إلى علم اللغة النصبي، فولفجانج نيه مان ديتر فيهفجر: ٢٤٥- ٢٤٦.

<sup>(</sup>٥٥٩)علم النص، مدخل متداخل الاختصاصات: ٢٥٤.

وحدد أسس التنميط والتجنيس النصي في ضوء السمات الدلالية الضرورية لاستقبال أمثل للمعنى، كالعناوين الفرعية، والإشارات التي يحملها إلى نمط النص والبنية العليا، والصياغات الخاصة بالنصوص (٥٦٠)

وقدّم (روبرت دي بوجراند) وصفاً أشمل لأنواع النصوص هو الآتي (٥٦١):

1 - النصوص الوصفية: نجد مراكز الضبط في علم النص في معظمها تصورات للشيء والموقف، ويتم إثراء بيئاتها بكثرة الاتجاهات إلى كشف الوصلات مع تكرار وجود أنواع من الوصلات مثل الحال والصفة والتخصيص، أعم ما يجري تطبيقه من أنماط المعلومات وهو الإطار.

Y - النصوص القصصية: ومراكز الضبط في عالم النص في أغلبها تصورات الحدث، والعمل التي تنظم في توجه مرتب للوصلات، ويتكرر ورود الوصلات مثل: العلة، والسبب، والتمكين، والغرض، والمقابلة، والزمنية، وأعم نمط للمعلومات هو المشروع.

٣- النصوص الجدلية: مراكز الضبط فيها قضايا كاملة تنسب إليها قيم الصدق وأسباب لاعتقاد كونها حقائق وتكرر أنواع من الوصلات مثل: الإفادة، الإدراك ،الإرادة، والسبب ويشتمل النص السطحي عل حشد من عبارات تحديد القيمة، وأكثر نماذج المعلومات تطبيقاً هو نموذج الخطة الذي غايته الانتهاء إلى مشاركة في المعتقدات.

3- النصوص الأدبية: يبدو عالم النص فيها في علاقة تبادلية مع الأنماط المناسبة من المعلومات حول العالم الواقعي المقبول، والمقصود هنا حثّ بعض النظرات الثابتة إلى تنظيم العالم الواقعي بواسطة النقابلات وإعادة الترتب.

• - النصوص الشعرية: وفيها يتسع التخطيط للخيارات بين المستويات المتداخلة كالأصوات، والنحو، والأفكار، والعلاقات، والخطط،...، هكذا، وبهذه الطريقة يتم تحول التنظيم بالنسبة لكل من العالم الحقيقي والتخاطب حول العالم إلى مشكلة، وإنّ زيادة التحفيز بالنسبة للمنتج والتركيز بالنسبة للمستقبل ستزداد مده حتى تصلح عناصر النص لأن تؤدى وظائف متعددة. ٦

٦ - النصوص العلمية: ويتوقع فيها أن تتفق اتفاقاً تاماً مع العالم الواقعي المقبول ما لم تقم دلائل على ذلك

٧- النصوص التعليمية :وينبغي أن يُعرض عالم النص فيها من خلال عملية تدريجية من المزج ؛ لأنه يفترض في المستقبل النص أن يكون لديه معلومات كافية عن مساحات المعرفة التي يتطلبها النص العلميّ، فيتخذ النص طابع المشكلة ثم يتخلى عن هذا الطابع فيما بعد .

٨- نصوص المحادثة: ويتخذ التنظيم السطحى للمحادثة طابعاً خاصاً بسبب التغير في نوبات المتكلم.

ولعل ((إدراج نص ما ضمن هذا النوع أو ذاك يعتمد اعتماداً واضحاً على وظيفة النص في الاتصال، وليس على شكل اخراجه في ظاهر النص فحسب))(٥٦٢) ،ومن قراءة نصوص المقامات نجد أن بعضاً منها نصوصاً

\_

) مدخل إلى علم لغة النص١١١.

<sup>(°</sup>۲۰) ينظر: علم النص مدخل متداخل الاختصاصات:۲۵۲-۲۵۹.

<sup>(°</sup>٦١) ينظر: النص والخطاب والإجراء: ٥١٥-٤١٧.

<sup>(</sup>٥٦٢) مدخل إلى علم لغة النص:٢٣٦.

سردية تستثمر لتنظيم الأحداث والوقائع وترتبها بشكل تتابعي، وبعضها نصوص جدلية جاء بها لتأكيد عدد من الأمور الدينية ومنلخطابلخطابلخطاب الأمور الاجتماعية والسياسية ،واستعمل فيها السيوطي وسائل الإقناع وترتبط بوساطة علاقات بين المفاهيم والتصورات، واشتمل سطح النص على حشد وسائل الربط، وللسيوطي نصوص أخر وصفية معظمها تصورات للمكان كروضة مصر وغيرها من المواقف، كذلك نجد تداخلاً بين هذه الأنواع في نصوص المقامات فيتدخل السرد بالوصف والوصف بالجدل...

| نوع النص   | رقم المقامة |
|------------|-------------|
| جدلي وصفي  | ١           |
| جدلي وصفي  | ۲           |
| سردي وصفي  | ٣           |
| صفي        | ٤           |
| جدلي وصفي  | 0           |
| جدلي وصفي  | ٦           |
| وصفي       | ٧           |
| جدلي وصفي  | ٨           |
| وصفي       | ٩           |
| جدلي وصفي  | ١.          |
| وصفي سردي  | 11          |
| جدلي سر دي | ١٢          |

وعلى سبيل الأمثال لا الحصر، يصف السيوطي في لمقامة التفاحية يصف: (( الرمان والأترج والسفرجل والكمثرى والنبق والخوخ: ((تم يذكر أبياتاً من الشعر فيها، يقول في الأترج: " الأترج وما أدراك ما الأترج مذكور في التنزيل، ممدوح في الحديث، قال تعال ﴿ وأعتدت لهن مُتكاً ﴾ (يوسف: ٣١) ، فسر بالأترج عمن روى ورأى في الحديث الصحيح وهو الوابل الصيب: " مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن مثل الأترجة طعمها طيب وريحها طيب،... بارد رطب في الأولى، يصلح غداء ودواء مشموماً ومأكولاً، يبرد عن الكبد حراً، ويزيد في شهرة الطعام دسراً، يقطع القيء، والإسهال المزمنين دهراً...))(٣١٠)، والسيوطي لم يقصر في وصفه على المحاسن الظاهر للفواكه والخضروات، بل تعدى ذلك إلى بيان منافعها الطبية ومالها من قيمة علاجية، وأورد ما وصف بها الشعراء، وما ورد من أحاديث نبوية، وأغلب هذه الأنواع مما تنبت بيئته فهو مرتبط بأرض مصر أشد ارتباط.

والمقامة المسكية تقوم على الجدل بين أربعة أمراء من الطيب وهم: (المسك، والعنبر،الزعفرا والزعفران، ومتى والزّباد)،لبيان من أحقّ بالحكم،إذ نجد السيوطي،يقول لرابعهم الزباد:(فلست تعد مع هؤلاء من الأقران،...، ومتى ادعيت أنك رابعهم قيل لك: اخسا، ومتى جاريتهم في ميدان السبق فكبواً لك وتعسا...))(٢٥٠٠).

<sup>(</sup>۵۱۳)المقامات:۸۵ \_ ۸۲.

<sup>(</sup>۱۶۰ نفسه: ۷۱ \_۷۲.

# الفصل الثالث معايير نصية أخرى

يتضمن:

-توطئة

المبحث الأول: معايير تتصل بمستعمل النص

ويتضمن:

أولاً: القصديّة

ثانياً: المقبولية

ثالثاً: الإعلامية

المبحث الثاني: معايير تتصل بالمؤثرات الخارجية

ويتضمن:

أولاً : السياق

ثانياً: التناص

# الفصل الثالث معاييرً نصية أخرى في المقامات

نوطِئة :

بعد أن انتهينا من دراسة معياري (الاتساق والانسجام) في الفصلين الأول والثاني على التوالي، سنتناول في هذا الفصل دراسة بقية المعايير النصية التي أقرها (دي بوجراند دريسلر) وهي (القصدية، المقبولية، الإعلامية، السياق، التناص).

فإذا كان حديثنا تواصلياً في المقام الأول، فإن أية محاولة لتفسيره وتأويله بعيداً عن السياق الذي أنتج فيه، تعدّ ضرباً من المحال.

إذا تأملنا كل عنصر من هذه العناصر ،نجده يرتبط بمعيار من المعايير التي اقترحها (دي بو جراند ودريسلر)؛ فالمتكلم يرتب بمعيار المقصدية ، والسامع بمعيار المقبولية ،أما الزمان والمكان فكلاهما متصل بمعيار السياق الذي يفتح على نحو أشمل ليضم نصوصاً أخرى من عصور مختلفة ؛ بذلك نكون قد أدخلنا التناص عنصراً سياقياً خامساً، ومعياراً سابعاً من معايير النصية.

ويشتمل هذا الفصل على أمرين:

احدهما: ما يتعلق بمستعملي النص كمعابير (القصدية، والمقبولية، وأضيف إليهما معيار الاعلامية)؛ لأنّها تختص بـ (المتكلم / الكاتب) و (المتلقي / القارئ).

الآخر: ما يختص بالمؤثرات الخارجية التي تؤثر في النصوص المدروسة، كمعياري ((السياق، و النتاص)) والمتمثلة بالسياق الخارجي أو النصوص الخارجية. وسوف نوضح كل معيار من هذه المعايير في المباحث الآتية:

# المبحث الأول معايير تتصل بمستعملي النص



يعد مفهوم القصدية من المفاهيم الأساسية والمعيار الثالث من معايير النصية، والركيزة الرئيسة الفاعلة في التداولية، ويتضمن موقف منشئ النص لإنتاج نص متماسك ومترابط؛ لكي يتم الوصول إلى هدف موسوم في خطة محددة (٥٦٥)، عبر النقاد والبلاغيون القدماء والمحدثين عن القصدية بألفاظ كثيرة نحو: الغرض، والحاجة، والمراد، والفائدة وغير ذلك (٢٦٥).

والقصدية ليست فكرة جديدة ، ففي الفلسفة الاغريقية كانت تشير إلى (( قوة الروح العليا)) (١٠٥٠)،أما في الاستعمال الحديث ؛ فهي موقف منتج النص لإنتاج نص متناسق (٥٦٨).

ويرى فرانتس برنتانو Brentano ، وهوسرل Husserl ،أن هدف النظرية القصدية وصف ،وتحليل ارتباط الفكر بموضوع ما؛ للكشف عن ماهية ذلك الموضوع أو الشيء (٥٦٩).

وحاول برنتانو ادخال القصدية في صلب النشاط النفسي الذاتي، أما هوسرل فنظريته في القصدية تدعى بالموضوعية ، فقد أعطى لها معنى فينولوجي ((ظاهراتي)) ، فالقصدية عنده العلاقة الثابتة في ارتباط أفعال الوعي مع الموضوع المعني ،وهو حصيلة تركيب تلك الأفعال في وحدة الوعي بالموضوع ، بالفاعلية التي يمارسها الذهن في التوجه إلى الموضوع للإحاطة به (٥٧٠)، وهو بهذا ألغى إفتراض ذات حقيقية وموضوع حقيقي عند استعانته بمفهوم التوقف لكى يستبقى القصدية .

ولم يخرج عن رؤية برنتانو ،وهوسرل كل من فهيدغر Heidegger ،وماكس شيار Max scheler ، عندما طالت القصدية لديهما الجوانب الانفعالية أو العاطفية ،فالمشاعر التي أحسسها نحو شخص كالحب ،والكراهية ليست من خلق الفرد ، بل إن الشعور له موضوع يقصده يتعدى العاطفة الذاتية ويجعله مستقلاً على نحو ما ، فهذه الموضوعات هي العنصر الأول للحياة (٥٧١) .

<sup>(</sup>٥٩٥) ينظر: مدخل إلى علم اللغة النصبي: ٩٤.

<sup>(</sup> $^{\circ 77}$ )ينظر: لسان العرب: مادة قصد:  $^{\circ 77}$  سان العرب

<sup>(</sup>٥٦٠)ينظر : نظرية جون سيرل في القصدية دراسة في فلسفة العقل: صلاح أسماعيل : ٦٠.

<sup>(</sup>٥٦٨) المصطلحات الأساسية في لسانيات النص وتحليل الخطاب: ١٢٨.

<sup>(</sup>٥٦٩)ينظر : نظرية جون سيرل في القصدية دراسة في فلسفة العقل: ٦٢.

<sup>(</sup>۵۷۰)ینظر: نفسه: ٦٦.

<sup>(</sup>۱۷۰) نفسه : ۲۷.

وعرف سيرل syril القصدية بقوله: ((القصدية هي تلك الخاصية لكثير من الحالات والحوادث العقلية التي تتجه عن طريقها إلى الأشياء ، وسير الأحوال في العالم، أو تدور حولها ، أو تتعلق بها))(٢٧٥) ، وهي تبعاً لهذا التعريف تتضمن ظواهر عقلية كثيرة ، فعندما تملك اعتقاداً فلابد من أن يكون الاعتقاد بأن الذي تعتقد به هو الواقع، وملمح عام لحالات عقلية مختلفة كثيرة ، فالاعتقادات ،والرغبات ، والآمال ، والأحكام ، والمقاصد تظهر القصدية.

ويستمد مفهوم القصد شرعية وجوده في الدراسات اللسانية ؛ قديمها ، وحديثها من أن كل فعل كلامي يفترض فيه وجود نية للتواصل والابلاغ ،فلا يتكلم المتكلم مع غيره إلاّ إذا كان لكلامه قصد $^{(970)}$ .

فالمعنى اللغوي: ((صورة حقيقية من القصديّة ولكنه ليس قصديّة باطنية وإنما قصديّة مشتقة من القصديّة الباطنية لمستعملي اللغة ))(٥٧٤). وبهذا لا غنى لأي تشكيلة لغويّة يُراد استعمالها في التفاعل الاتصالي عن توافر القصد بأن تكون نصيّاً، وعن قبولها على هذا الأساس (٥٧٥).

يُفهم من هذا أنّه يجب أن تكون هناك علاقة بين الوقائع اللغويّة ومستعملها، إذ لا بدّ من أن تكون هذه الوقائع مبيّنة لمقاصد وأهداف مستعمل اللغة، فتتابع الصور اللغويّة من دون أن يكون وراءها قصد مُعبَّر عنه يُعدّ ضرباً من العبث، وعرفها بورجراند بـ: ((موقف منشئ النص من كونه صورة ما من صور اللغة ، قصد بها أن تكون نصاً يتمتع بالسبك والالتحام ، وإن مثل هذا النص وسيلة ، من وسائل متابعة خطة معينة للوصول الى غاية بعينها ))(٢١٥)، وهذا يؤكّد أنّ هناك علاقة جوهريّة بين هذا المعيار ومعياري الاتساق والانسجام .

وعلى هذا الأساس أن اللغة في الأساس نشاطٌ تواصليّ ، ولا وجود لأيِّ تواصلٍ عن طريق العلامات من دون وجود قصديّة وراء فعل التّواصل ؛ لأنَّ المقاصد هي لُبُ العمليّة التّواصليّة (٧٧٠) . ويصبح الأمرُ أكثر لزاماً عندما يستعمل المتكلّمون نصوصاً غير مكتملة الاتسّاق والانسجام ؛ لذا يتوجب إدخال مستعملي النّص ضمن معايير النّصيّة (٢٧٥)، ومما تقدم نرى أن للقصديّة مفهومين :

الأول: يرى أنَّ الاتساق والانسجام هدفٌ نهائي للقصديّة؛ وبهذا يكون القصد من إنتاج النّص هو أنْ يحمل غاية نصيّية ( (اعتقاد المنشئ أنَّ سلسلة الأحداث القوليّة التي ينتجها يُمكن أنْ تشكّل نصاً مسبوكاً ... ... يكون أداة لتحقيق مقاصد المنتج ، كأن ينقل معرفة أو يحقّق هدفاً جرى توصيفه في إطار خطة

....

<sup>(</sup> $^{\circ \vee \uparrow}$ )نظرية جون سيرل في القصدية دراسة في فلسفة العقل: ٦٨.

<sup>(</sup>٥٧٣) ينظر: مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقه: محمد الأخضر الصبيحي: ٩٦.

<sup>(</sup>۵۷۶)نظرية جون سيرل في القصدية : ۸۲.

<sup>(</sup>۵۷۰) ينظر: مدخل إلى علم لغة النص: ١٥٢.

<sup>(</sup>٥٧٦) النص والخطاب والأجراء: ١٠٣.

<sup>(</sup>۵۷۷) ينظر : استراتيجيات الخطاب (مقاربة لغويّة تداوليّة): ۱۸۳ .

<sup>(</sup>٥٧٨) ينظر: نظرية علم النّص رؤية منهجيّة في بناء النّص النثريّ: ٤٧.

<sup>(</sup>۵۷۹) بنظر: نفسه: ۲۷–۶۸.

موضوعة.... فمحافظة منتج النّص على معياري الاتّساق والانسجام معاً يتضمن حرصه ورغبته على إيصال مقاصد إلى متلقيه مستمعه)) (٥٨٠).

الثاني: يحمل غاية برجماتيّة (نفعيّة) ، إذ يرى أنّ الاتّساق والانسجام وسيلةٌ ضمن وسائل أخرى يروّضها المرسل في تحقيق مقصده ؛ ويعني هذا أنَّ منتج النّصِّ غالباً مايقوم بإفساد التماسك المعنويّ في النّصِّ بغية الوصول إلى نتيجة ما ، ولا يؤدّي ذلك إلى فقدانِ النّصِّ للتقبليّة (٥٨١).

إذن فهناك نسبة تسامح في مجال القصد ، إذ بالإمكان أنْ يظلَّ النّصُّ قائماً من النّاحية العمليّة حتّى مع الغياب التّام لمعياري الاتسّاق والانسجام ، وهذا التّسامح يُعدُّ من عوامل ضبطِ النّظام الذي يتوسط بين الاستراتيجيّاتِ اللغويّة، والمطالب السائدة للموقف (٥٨٠) .

ويكون القصد في النّصِّ على نوعين (٥٨٣):

القصد المباشر (الصريح): ما يعبّر عن المعنى الحرفيّ أثناء التلفّظ بالخطاب طبقاً للمواضعة اللغويّة نحو: افتح النّافذة ، ويمثله أساليب الطلب في العربية: (الأمر والنهي، والاستفهام، والنداء، والعرض والتحضيض، الترجي).

القصد غير المباشر (التّلميحي) :وهو يعبّر عن المعنى المستنتج (المؤول) من الخطاب من دون التّصريح به نحو: لقد تعرّق جسدي . وبذلك يتطلب (افتتاح النافذة)، ويمثله : ( الاستلزام الحواري ، والاقتضاء التداولي ) (٥٨٤)

وبناءً على هذا الفهم يمكن أنْ نعد ((القصديّة وسط بين طرفين متضادين: التأويلات اللامتناهية التي قد تكون متناقضة، والتأويل الحرفي الوحيد،إذ هي تنطلق من ثبات المعنى لثبات مقاصد المؤلف، ومن تغيّرات التأويل الخاضع لإلزاماتِ عصر المؤلف والسّياق الّذي يعيشُ فيه))(٥٨٥).

ومن المهمّ أيضاً بيان ارتباط القصديّة بالمتلقّي، لأنّ الهدف منها الفهم الذي هو ((تحديد دقيق لمراد المتكلّم، وتعيين للمعنى المقصود من اللفظ ضمن محتملاته العديدة في اللغة)) (٢٥٠)، والمتلقّي لا يكتفي فقط بتحرير قصد المرسل، بل يشكّل لنفسه قصداً خاصّاً قد يكون أضيق أو أوسع من معنى المرسل بحسب ذخيرته اللغويّة وقدراته المعرفيّة، فيتشارك معنى المتلقّي ومعنى المرسل في إنتاج النص (٢٨٠٠).

<sup>(</sup>٥٨٠) الدّرس النحويّ النّصيّ في كتب إعجاز القرآن الكريم: ١٥٧ -١٥٨.

<sup>(</sup>  $^{(\Lambda)}$  ) ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجيّة في بناء النص النثريّ:  $^{(\Lambda)}$  .

<sup>(</sup>٥٨٢) ينظر: النّص والخطاب والإجراء: ١٠٣-١٠٤.

<sup>(</sup>٥٨٣) استراتيجيّات الخطاب مقاربة لغويّة تداوليّة: ١٨٨-٢١١.

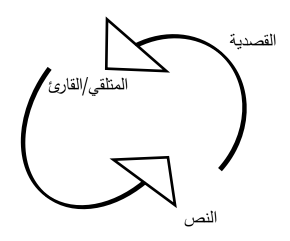
<sup>(</sup> $^{0.1}$ ) ينظر : الحجاج في كلام الأمام الحسين (ع) : د. عايد جدوع : ٦٤.

<sup>(</sup>٥٨٠)استراتيجيّات الخطاب مقاربة لغويّة تداوليّة: ٢١١.

<sup>(</sup>٥٨٦) فلسفة التأويل، دراسة في تأويل القرآن : ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥٨٧) ينظر: المفارقة الروائية، الرواية العراقية نموذجاً، ، أطروحة دكتوراه،: ٢٠١.

فنظرية الاتصال والتأثير ترى أنّ عمليّة القراءة تسير في اتجاهين متبادلين، من النص إلى القارئ ومن القارئ الله وجود في النص، فبقدر ما يقدّم النص للقارئ، يضفي القارئ على النص أبعاداً جديدة، قد لا يكون لها وجود في النص، وعندما تتتهي العمليّة بإحساس القارئ بالإشباع النفسي والنصيّي تتلاقى وجهات النظر بين القارئ والنص ( في محور هذا التفاعل، فهي تمضي من النص إلى المتلقّي، والقصديّة هي محور هذا التفاعل، فهي تمضي من النص المخطط الآتي:



القصدية

وعمليّة إنتاج النصوص ليست سهلة في مفهوم التواصل الإبداعي الإنساني، فتداخل صيغ الأساليب المختلفة وتفاعلها هو نتيجة لبيان قصد معيّن، فمقاصد عبارات معيّنة تتحدّد بنسق من القواعد التركيبيّة والدلالي.

وفيما يخصّ الطرائق التي يتبعها الكاتب للوصول إلى قصده ، قدّم غرايس قواعد تتحكم في القصديّة وتوجّهها توجيهاً صحيحاً، وهي (٥٨٩):

أ\_ قاعدة الكم: وهي القاعدة التي نتطلب من الكاتب أو المنتج أن يقول ما هو ضروري بالضبط ولا يزيد على ذلك. بر\_ قاعدة الكيف: أي ألّا يقول الكاتب ما يعتقد بأنه خطأ، وأن يقول ما ينبغي على أحسن وجه.

ت\_ قاعدة المناسبة أو الإفادة: أن يقول الكاتب ما هو مناسب ووثيق الصلة بالموضوع ، أيّ ماله فائدة وعلاقة بالمحادثة.

ث\_ قاعدة الأسلوب أو الهيأة: أن يكون الكاتب واضحًا سهلا في أسلوبه، ويتجنّب الغموض والإبهام في التعبير، وأن يختصر في قوله ويكون منظّمًا.

ج \_ قاعدة التعاون: أن يكون إسهام الكاتب في المحادثة رهنا بما تقتضيه الغاية المقبولة في تبادل الحديث الذي تشارك فيه.

فاتباع منتجي النصوص لتلك المبادئ يسهم في تحقيق الاتصال بقدر أدنى من الخلل(٥٩٠).

<sup>(</sup>٥٨٨) ينظر: فن القصة بين النظريّة والتطبيق: نبيلة أبراهيم: ٥٣-٥٤.

ولابد من الإشارة إلى ((أنّ قصد المتكلم هو أمر باطنيّ لا يمكن الاطلاع عليه إلّا بالنظر في الكلام المسوق نفسه، فإذا وجدنا هذا الكلام يصبّ في موضوع واحد علمنا أنّ المتكلم كان يقصد في كلامه بيان هذا الموضوع، وإلّا كان كلام المتكلم متعدد المواضيع بحيث لا يربط بين هذه المواضيع رابطٌ معين ، علمنا أنّ كلامه متعدد المقاصد))(١٩٥٠). ويتضح بذلك أن القصدية جزء من دلالة النص، وليس جزءاً من دلالة الكلمة، ولذا فإن أي نصّ يخلو من القصد لا يرقى إلى مرتبة الخطاب ومن ثم لا يقوى أن يحافظ غلى انسجامه الداخلي وسيفقد من ثم توجيهه

القصد لا يرقى إلى مرتبة الخطاب ومن ثم لا يقوى أن يحافظ غلى انسجامه الداخلي وسيفقد من ثم توجيهه الايصالي، ومعلوم أن النصوص مراتب وأنواع فهناك نص يقوم الخطاب فيه على عدد من الجمل، وآخر على جملة واحدة فالمهم أن النص في كل أنواعه لا يقوم إلا بقصد، والقصد لا يكون مدلولاً إلا مع النص، وعليه فإن القصدية تعني هو كل ما يصدر من المتكلم إلى المخاطب وما يكمن ويحكم من معتقدات ومقاصد وأهداف من فعل الكلام في مقتضيات أحوال خاصة.

# القصاية في المقامات:

يعد أيّ نصّ مهما كان نوعه سواء أكان أدبياً أم تاريخياً فعلاً مقصوداً، له هدف معين ، سيتركز اهتمامنا في النص الذي أبدعه السيوطي، بغية الوصول إلى قصديته، وأول مقامة تعرض علينا مناظرة جرت بين الورد، وتبدأ المناظرة بتحديد الهدف العام منها هو اختيار من هو أحق بالملك، يقول السيوطي (( إنّ عساكر الرياحين قد حضرت، وأزهار البساتين قد نظرت، لما به نضرت، واتفقت على عقد مجلس حافل لاختيار من هو بالملك أحق وكافل)) (٢٩٥) واتفق أعضاء الجماعة على الدخول في علاقة حوارية من أجل تحقيق الهدف، وتفسح المجال لكل واحد منهم لعرض حججه، و ارتضوا أسلوب المناظرة وسيلة حوارية، يقول أيضاً ((وها أكابر الأزهار قد صعدت المنابر، ليبدي كل حجته للناظر، ويناظر بين أهل المناظر، في أنه أحق أن يلحظ بالنواظر، من بين سائر الرياحين النواضي) (٢٩٥)، واختيار المتناظرين أسلوب المناظرة طريقة حوارية يتبين لنا أنهم على دراية بقواعدها وأصولها، ومن الأصول العامة للمناظرة ببني على جوانب تداولية بين المتناظرين وقائم على علاقتين: علاقة استدلالية مبنية على دعوى واعتراض عليها ، وعلاقة تخاطبية قائمة على جانبين: جانب علاقتين: علاقة استدلالية مبنية على دعوى واعتراض عليها ، وعلاقة تخاطبية قائمة على جانبين: جانب علاقتين: علاقة استدلالية مبنية على دعوى واعتراض عليها ، وعلاقة تخاطبية قائمة على جانبين: جانب علاقتين: علاقة استدلالية مبنية على دعوى واعتراض عليها ، وعلاقة تخاطبية قائمة على جانبين: جانب

<sup>(</sup>٥٩٠) ينظر: نظريّة علم النصّ رؤية منهجيّة في بناء النصّ النثريّ: ٥١.

<sup>( (</sup> ٩٠ ) القرائن والنصّ دراسة في المنهج الأصوليّ في فقه النصّ: ٢٧٢.

<sup>(</sup>۱۳: المقامات :۱۳.

<sup>(</sup>۵۹۳) نفسه: ۱۶.

<sup>(</sup>٥٩٤) ينظر: في أصول الحوار وتجديد علم الكلام: ٧٤.

وما دام القصد من الدخول في هذه العلاقة قد تبين، فقد استحضر كل مناظر في أقواله كل ما يساعده على إبلاغ قصده إلى غيره بكل وضوح ، يظهر هذا من احترام قوانين المحادثة التي تتبني على مبدأ عام يقتضي تعاون المتخاطبين على تحقيق الهدف من الحوار، وتتفرع عن هذا المبدأ قواعد موزعة بين الأصناف الأربعة التي صاغها "غرايس" التي تم ذكرها آنفًا، وأراد غرايس بهذه القواعد أن تكون ضابطاً يضمن للمخاطب بلوغ الغاية في الوضوح، وبإمكان المتخاطبين توظيفها، فيخالفون بعضها مع حفاظهم على مبدأ التعاون، وهدف الوضوح في المناظرة، هو إدراك المعنى بنحوٍ مباشر، والمبالغة في الوضوح أدت بالمتناظرين إلى خرق قاعدة "الكم الخبرية" إذ نجد كل متناظر يسرد قائمة طويلة من خصاله وصفاته التي يتميز بها، وكان يغنيه ذكر بعضها، وعلى سبيل المثال ما قاله النرجس: ((أنا القائم لله في الدّياجي على ساقي، الساهر طول الليل في بعضها، وعلى سبيل المثال ما قاله النرجس: ((أنا القائم لله في الدّياجي على ساقي، الساهر طول الليل في

عبادة ربى فلا تطرق أحداقى، أنا مع ذلك المعد للحروب، المدعو عند تزاحم الكروب، ألا ترى وسطى لا يزال

مشددا وسيفي لا يبرح مجردا؟ وأنا فريد الزمان في المحاسن والإحسان.... ، وأنا المشبه به عيون الملاح،

والمعروف في مهمات الأدواء بالصلاح ، أنفع غاية النفع في داء الثعلب والصرع...))(٥٩٥).

ثم نجده يسرد قائمة طويلة من المنافع الطبية الوقائية والعلاجية، وهذا ما فعله كل متناظر، وهذا الإفراط في الوضوح جعل مقاصد بعض المتناظرين تظهر من خلال الدلالة اللغوية للجملة ، وهو ما عبر عنه "سيرل" ب" مبدأ الإبانة"، إذ إنّه يعتقد أن الحالات الذهنية للمتكلم تظهر من خلال الدلالة اللغوية للقول<sup>(٩٦)</sup>، وهذا ما يتضح في قول الورد:(( أنا أحق بالملك بالحجة المبينة .. وهذه حجة للاستحقاق قوية، لأن الأولوية نوع من الأولية)(٩٧).

واستعمل المتكلمون الأقوال(الأفعال)التي يسميها سيرل " الأعمال اللغوية غير المباشرة "(٥٩٨) في حالة الاعتراض، أي الكيفية التي يمكن فيها للمتكلم أن يقول شيئاً وهو يقصد شيئاً آخر، إذ نرى أنها تواكبها قوتان: ١ –قوة إنجازية حرفية(الفعل اللغوي المباشر):وفيه تكون القوة الإنجازية مدلولاً عليها بصيغة العبارة.

٢-قوة إنجازية متضمنة (الفعل اللغوي غير المباشر)بحيث يأتي القول في سياق معين حاملاً لقوة إنجازية غير
 القوة الإنجازية الدالة عليها مباشرةً.

مثال على ذلك في المقامة قول النسرين ((كيف يفاخر البلور من هو مشبه بذنب السنور؟)) (٩٩٠).

في هذا القول يحمل قوة إنجازية حرفية متمثلة بالاستفهام، وقوة إنجازية متضمنة تُقهم من خلال السياق بمعنى أن الفعل الانجازية فيه حمولتان، حمولة حرفية تتمثل بالاستفهام، وحمولة ضمنية، وبهذا يتبين أن العبارة

<sup>(</sup> ۱۹۵ ) المقامات ۲۲۰.

<sup>(</sup>٥٩٦)ينظر: التداولية اليوم: ٤٣.

<sup>(</sup> ۱۹۰ ) المقامات: ۱۹ - ۳۱.

<sup>(</sup>٩٩٨) ينظر: في أصول الحوار وتجديد علم الكلام: ٨٠٨٣.

<sup>(</sup>٩٩٩) المقامات: ٢٩.

اللغوية الواحدة، قد تحتمل فضلًا عن قوتها الإنجازية الحرفية ، أكثر من دلالة ضمنية واحدة، ويقترح سيرل بعض الشروط التي ينبغي أن يستوفيها الفعل الإنجازي حتى يكون ناجحاً، ويمكن المستمع الانتقال من المعنى الحرفي إلى المعنى الضمني هي(٦٠٠):

١-شروط مضمون القضية :وهي تحدد أوصاف المضمون المعبر عنه بقول مخصوص، (الوعد) مثلاً يقضي أن يسند القائل لنفسه عملاً ينجزه في المستقبل، والجزم يقتضي الإتيان بدليل.

٢-الشروط الجوهرية: وتُعين الغرض التواصلي من الفعل الإنجازي، هذا الغرض الذي يلزم المتكلم بواجبات معينة، فيقضى الوعد أن يلزم القائل بإنجازه.

٣-شروط الصدق: وهي تحدد الحال الاعتقادي، الحالات الذهنية للقائل الذي ينبغي أن يقوم بالمتكلم المؤدي لهذا الفعل التكلمي.

٤ - الشروط التمهيدية: وتتعلق بمعرفة المتكلم عن قدرات واعتقادات وإرادات المستمع وعن طبيعة العلاقات القائمة بينهما.

تبعاً لذلك؛ فالأفعال الإنجازية ذات القوة الحرفية المتمثلة بالاستفهام حددتها الشروط التمهيدية للمخاطب في المناظرة، من خلال الأحوال المحيطة بالموقف الذي صدر فيه خطاب المعترض، فهو في موقف من يحاول إبطال دعوى المتكلم بكل السبل، واثبات دعواه، والأمثلة كثيرة في المناظرة، نسوق من بينها ((فقام النرجس على السَّاق، ورمى الورد منه بالأحداق قال...))، ((فقام البان، وأبدى غاية الغضب وأبان وقال...))، ((فقام البنفسج وقد التهب ولاحت عليه زرقة الغضب وقال...))(١٠١١).

وفي إطار هذا الفعل الكلامي غير المباشر (الاستفهام الخبري)نجده وارداً في كلام المتناظرين في حال الاعتراض، فكانت عبارات مثل: ((ألست الضار للمزكوم، المعطس للمحروم الدماغ عند المشموم؟ أيها البنفسج بأي شيء تدعى الأمارة؟...))(١٠٢)،فالمعترض يستنكر على المدعى دعواه، وغرضه من ذلك أن يُقرّ له المدّعي بما جاء في اعتراضه، وهو :أنت الضار للمزكوم ، لا يوجد عندك ما تدعى به الأمارة.

واستعمل المتناظرون أيضاً أفعالاً كلامية غير مباشرة كان السياق اللغوى فيها كافياً لتحديد قوتها المتضمنة منها: ((كيف تطلب الملك، وأنت قائم مشدود الوسط في الخدمة، بأي شيء تدعي الأمارة؟ وأكثر ما عندك أنك تشبه بالعذار والنار والكبريت، وحاصل هذين يرجع إلى أشنع صيت،تريد أن تسود؟ وأنت مشبه بهامات العبيد السود))(٦٠٣)، الاستفهام خرج للتعجب والأنكار والنتيجة من كل الاستفهامات هو النهي عن السيادة، وتتتهي المناظر دون الوصول إلى تحقيق الهدف المنشود منها، وهو الوصول إلى أي المتناظرين أحق بالملك، والذي

<sup>(</sup>١٠٠٠)ينظر: اللسان والميزان العقلي أو التكوثر العقلي: ٢٦١.

<sup>(</sup>٢٠٠١) المقامات: ٢١، ٢٧، ٣١ على الترتيب.

<sup>(</sup>۲۰۲) نفسه: ۳٦.

<sup>(</sup>٢٠٣) المقامات: ٢٤، ٣٦، ٤٤.

أدى إلى فشل المناظرة، هو الجانب التعامليّ من العلاقة الحوارية التخاطبية، فقد قلنا إنَّ المناظرة قائمة على علاقتين:

١-استدلالية: ادعاء واعتراض.

٢ -تخاطبية: جانب تعاملي وجانب تواصلي.

فقاعدة القصد وإن صانت الجانب التواصلي (التبليغي)، في إفادة المخاطب المعنى المقصود من الكلام بوضوح -كما ذُكر - إلا أنها لم تثمر لدى المتكلم تعبين وظيفته التعاملية (الأخلاقية)، ومن الصفات الأخلاقية التي يجب أن يتحلّى بها المناظر (٢٠٤):

١-أن يقصد المناظر الاشتراك مع خصمه في إظهار الحق والاعتراف به، لكي لا يتباهى به إذا ظهر على
 يده، ولا يعترض إذا ظهر على يد خصمه.

Y-أن يتجنب المناظر الإساءة إلى خصمه بالقول أو الفعل بغية إضعافه عن القيام بحجته، كالسخرية منه بفضح عيوبه، وهذا بالذات ما لم يحترمه كل المتناظرين، فنجده مثلاً في قوله(( احفظ بصمت حرمتك و إلا أكسر بقائم سيفي شوكتك..."، "لقد تجبست ياجبس وأكثرك رجس نجس وأنت قليل الحرمة، واسمك مشمول بالعجمة...."، كيف يفخر البلور من هو مشبه بذنب الصنبور؟))(٥٠٠)، ثم إنّ قصد إظهار الحق يتنافى مع ما حكم به المتناظرين لأنفسهم باستحقاق الملك، وهذا الجو الذي يسوده استعلاء واستنكار، لا يمكن أن يثمر تقارباً بين المتخاطبين ؛ لأنه أهمل الجانب التعاملي(الأخلاقي) من العلاقة الحوارية الذي هو ضروري لاستمرار علاقة الحوارية (التخاطبية)، وعلى الرغم من توصل المتكلم إلى إفهام مخاطبه فحوى كلامه؛ إلا أن المناظرة انتهت من دون الوصول إلى الهدف المنشود الذي هو من أحق بالملك، فاتفقوا على طريقة أخرى للوصول إلى الحقيقة وحل النزاع، يقول السيوطي:(( فلما أبدى كل ما لديه وقال ورد عليه، اتفق رأي الناظرين، وأهل الحلّ والعقد من الحاضرين على أن يجعلوا بينهم حكماً عادلاً، يكون لقطع النزاع بينهم فاصلاً))(٢٠٠٦)، وقد حُدَدت كفاءات من الحاضرين على أن يجعلوا بينهم حكماً عادلاً، يكون لقطع النزاع بينهم فاصلاً))(٢٠٠٦):

١ - عالِم بالأصول والفروع الموقوف منها والمرفوع.

٢-عارف بالأنساب، مميزٌ بين الأسماء والألقاب، والأتباع والأصحاب.

٣-مديد الباع، بسيط اليدين في معرفة الخلاف والإجماع.

٤-خبير بمباحث الجدل، بصير باستخراج مسالك العلل.

<sup>(</sup>٢٠٠٠) ينظر: في أصول الحوار وتجديد علم الكلام: ٧٥.

<sup>(</sup> ۱۰۰ ) المقامات: ۲۲، ۲۶، ۲۹.

<sup>(</sup>٢٠٦) المقامات :٤٥.

<sup>(</sup>۲۰۷) نفسه: ۵۱ – ۲۶.

٥-متبحر في علوم اللغة والإعراب، متضلع بعلوم البلاغة والخطاب، محيط بفنون البديع حافظ للشواهد الشعرية التي هي أبهى من زهرة الربيع، شديد الرمية، شديد الإصابة، إذا فوّق لفني الشعر والكتابة، الشعر والنظم صوغ بيانه، والنثر والإنشاء طوع بنانه، والتاريخ الذي هو فضلة غيره فضلة ديوانه.

هذه الشروط يجب توافرها في الحكم كي تجعل الحكم ملزمًا على المحكوم عليه في القضية المطروحة، وهي دلالات نستخلصها من داخل النص ، ولم نقحمها عليه، فهناك مؤشرات في المقامة تجعل القارئ يتوجه نحو هذا القصد والفهم، في قوله: ((فلما مثلوا بين يديه، ووقعت عينهم عليه، قالوا: يا فريد الأرض، يا عالم البسيطة ما بين طولها والعرض...أحكم بيننا بالحق، واقض لأينا بالملك أحق))(١٠٨).

وخصص الحكم احتكامه إلى السُنّة من دون سائر الأدلة الشرعية الأخر، مما يفترض أنه يقصد إلى إبراز أهميتها، ومكانتها، وضرورة الرجوع إليها فيما اختُلف فيه،يقول:((إنما أحكم بما ثبت في السُنّة))(٢٠٩).

ويذكر الحكم جانباً آخر من كفاءاته، لم يُذكر في الشروط وهي: ((إني لا أقبل الرشا، ولا أطوي على الغل حشى، ولا أميل مع صاحب رشوة، ولا أستحل من مال المسلمين حسوة، ولا أسلك إلا طريقا موصلاً إلى الجنة))(٦١٠).

يعيدنا هذا الملفوظ مرة أخرى إلى الجانب التعاملي(الأخلاقي) في العلاقة الحوارية وأهميته في نجاح التخاطب، وهذه الصفات الأخلاقية التي اتسم بها الحكم جعلت المتناظرين يستعملون أفعالاً إنجازية ذات قوة حرفية، متمثلة في(الأمر) مستلزمة حتى لا تدل على الاستعلاء، وتُفهم من خلال السياق الذي وردت فيه على أنها(طلب إرشاد)فكانت عبارات على النحو ((فأنظر في حالنا... وأحكم بينا... واقض لأينا بالملك أحق..))(١١١)، وهذا الجانب قرب بين المتناظرين وله أثر في قوة الفعل الإنجازيّ الصادر من ذات، في مركز قوة، وهو ما يسميه "سيرل" بنمط الإنجاز (١١٦).

واعتمد الحكم على أدلة نقلية اقتصرت على الأحاديث النبوية، وعندما استشهد بالأدلة العقلية، دعمها بأدلة من السُنّة؛ ليكسبها مصداقية ، فبعد تعداده لمنافع الحناء العلاجية، حيث يقول: ((هذا وفيه منافع للعلاج ...ومن الصداع وأوجاع الجنب والطحال ....))(٦١٣)، يأتي بدليل من السنة، فيقول:((وروى البزار وابن السنيّ قال:كان رسول الله عليه واله)إذا نزل عليه الوحى صداع، فيغلف رأسه بالحناء))(٢١٤).

تمدنا البنية الاستدلالية لــ الحكم بدلالة جديدة ، تسهم في فهم ما آلت إليه المناظرة، فالجانب الأخلاقي كان سبباً في انقطاع التخاطب بين كلِّ متناظرين، على الرغم من نجاح التواصل بينهما، لكنه ليس السبب الوحيد،

<sup>(</sup>۲۰۸ نفسه:۲3.

<sup>(</sup>۲۰۹ نفسه:۲3.

<sup>(</sup>۲۱۰) نفسه :۲۱.

<sup>(</sup>۲۱۱) المقامات: ۲3.

<sup>(</sup>٢١٢) ينظر: الأفعال الكلامية عند الأصوليين دراسة في ضوء اللسانيات التداولية اللغة العربية (بحث):٩٥٠.

<sup>(</sup>۲۱۳) المقامات: ٤٨.

<sup>(</sup>۲۱۶) نفسه: ۹3.

فافتقارهم إلى هذا المنهج الاستدلاليّ كان سبباً آخر في عدم بلوغ تواصلهم إلى النتيجة المنشودة، ودليل على ذلك اختيارهم ذاتاً تمتلك كفاية عالية، تؤهلها لتطبيق المنهج الاستدلالي في الحُكم.

وسبب نجاح الخطاب التحكيميّ، إذ يعرض بنية استدلالية مقنعة، تعتمد على منهجية واضحة، اكتسبت مصداقية في ارتباطها بمنهج استدلاليّ، وأنهم غفلوا عنه كما موضح في قوله: ((قالوا: لقد كنا في غفلة من هذا ،إنا كنا ظالمين)) (١٦٥)، لذلك احتاجوا لمن يذكرهم به، وهي قصدية لم تغب عن الحكم ممّا جعله يحدد مسؤوليته التبليغية، فاشتمل خطابه على كلّ ما يوصل المخاطب إلى الهدف المقصود، وهو الوصول إلى الحق، فاختار اللفظ المناسب، وفاق ما تقتضيه القواعد التي تضبط الجانب التبليغي من العلاقة الحوارية، كما أن هذه القصدية حددت مسؤوليته الأخلاقية، فكان صادقاً على ثلاثة مستويات، وفاق ما يقتضيه مبدأ الصدق الذي يضبط الجانب التعامليّ (١٦٦):

1 - صدق العمل: فلم يكن في سلوكه ما يُشعِر مخاطبه بأوصاف لا يتصف بها، ويظهر ذلك في قوله: ((لا أقبل الرشا، ولا أميل مع صاحب رشوة، ولا أستحل من مال المسلمين حسوة)) (۱۱۷)، خلاف سلوك المناظرين الذي عبر عنها النرجس حين تصدى الورد، فقال: ((لقد تجاوزت الحديا ورد، وزعمت أنك جمع في فرد)) ((١١٨).

٢-صدق الخبر: فلم ينقل للمخاطب معلومات كاذبة، مثل التي ساقها المتخاطبون في المناظرة، وهي إظهار منافعهم، واخفاء أضرارهم.

٣- مطابقة القول للعمل: إذ كان مخلصاً في صدقه، فجمع بين صدق الخبر وصدق العمل، وخير دليل على ذلك أنه لم يحكم لأحد من السائلين، وحكم لذات أخرى لم تشارك في الأحداث، وهو دليل على صدق تأدبّه وتخلقه بعيدًا عن الأغراض، وتبادل المنافع.

لقد أثمر هذا الصدق تقرّباً خالصاً وصادقاً بين المتخاطبين، كان له أثر في إتمام إنجاز الحُكم، وانسحب على سلوك المخاطب؛ لأنَّ حجاج الحكَم لم يُثمر فقط اقتناع المخاطب، وخضوعه للحكم، وهو كما قانا خضوع إرادي، يقول السيوطي: ((فلما سمعت الرياحين هذه الأحاديث في فضله أطرقوا رؤوسهم خاشعين، وظلت أعناقهم لها خاضعين، ودخلوا تحت أمره سامعين طائعين))(٢١٩)، وكان ذلك ظاهر على مقصدية الحكم على استحقاق الحناء للملك، وتحققت قصديته، وذلك في قول السيوطي: ((ومدّوا أيديهم له مبايعين بالإمرة ومتابعين)) (٢٠٠).

وهناك فعلان إنجازيان في أصوت الأخير في المقامة هما (الشهادة) و (الوعد)، فإن الفعل الأول يرتبط بمعرفة المنهج الاستدلالي المعتمد في حجاج الحكم ،إذ إن فعل الشهادة مشابهاً لأسلوب الخبر لكنه يختلف عنه

<sup>(</sup>۱۱۰) نفسه :۰۰.

<sup>(</sup>٢١٦) ينظر: اللسان والميزان أو التكوثر العقلى: ٢٥١.

<sup>(</sup>۲۱۷) المقامات: ۰٥.

<sup>(</sup>۲۱۸) المقامات: ۲۱.

<sup>(</sup>۲۱۹) نفسه: ۵۰.

<sup>(</sup>۲۲۰) نفسه :۵۱–۵۱.

في الغرض والقصد، لذلك لا يعد مسعود صحراوي الشهادة خبراً، بل إنشاء لإخبار عن الواقعة المنشود بها (٦٢١)،

ومعنى هذا أن الشهادة إخبار عن شيء موجود، فكان إنشاء لهذا الإخبار الموجود سلفاً، لهذا فهو لا يحتمل الصدق أو الكذب.

الفعل الإنجازي الثاني الذي نستشفه من مدلول العبارة اللغوية يتمثل في الوعد الذي يعد حسب مقاييس سيرل من الأفعال الانجازية الموجهة في ربط الخطاب بالأقوال الأخر اللاحقة له، إذ يكون التوجه دائماً للوجهة الانجازية التي (( تعد بشيء وهي الالتزام الواعد لانجاز شيء ما))(٢٢٢)، فالذي يعد يعبر عن قصدية الانجاز في

المستقبل، واعتبر القاضي عبد الجبار (ت ١٥٤هـ)أن الوعد والوعيد كليهما من الأخبار، والوعد عنده هو كل

خبر يتضمن إيصال نفع إلى الغير ،أو دفع ضرر عنه في المستقبل(٦٢٣).

وبكم تتجمل الخطاب وسآتيكم بالحكمة وفصل الخطاب))(٦٢٧).

وهكذا نسمع صدى الوعد في سند المقامة ، ويعيدنا إلى بدايتها في نشر ما تضمنته من أهداف وحكم، في قوله: ((حدثنا الريان عن أبي الريحان عن أبي الورد أبان، عن بلبل الأغصان عن ناصر لإنسان، عن كوكب البستان، عن وابل الهتان قال...، فقلت لبعض مَنْ عبر: ألاتُحدَّتُوني ما الخبر؟ فقال: إنَّ عساكر الرياحين قد حضرتُ ، وأزاهر البساتين قد نظرت لما به نضرت ، وتوعدت على عقد مجلس حفل ، لاختيار مَنْ هو بالمُلْكِ أحق وكافل)) (١٢٠٠) ، بهذا يعلن عن إنجاز القضية المعبر عنها في الفعل الكلامي (الوعد) وعدم خلفهم لوعدهم. وكذلك نجد صوت الوعد في قوله: ((فنادي المنادي في النادي: يا أيها الملأ إني نصيحكم وأطيعوا الله ورسوله ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم)) (٢٢٠) ، ويتبين من هذا عدم امتلاكهم كفاءة في تطبيق المنهج الاستدلالي، فذلك تركوا الجدال وقصدوا الحكم الذي يمتلك هذه الكفاءة ليفصل بينهم، وذلك واضح في قوله: ((وذلك لما طرق إلى مسامعنا من مقامة الرياحين التي أنشأتها... فإن رأيت أن تجعل لنا منها حظاً وتحبر لنا من نظامك لفظاً ، وتضرب لنا مع أولئك بسهم، وتجعل لنا لسان صدق يتناقله عنك أولو العلم والفهم...)) (٢٢٠) ،

نجد في مقامة الياقوتية احترام قاعدة الكم الخبرية بعد ما تم تجاوزها من المتناظرين في المقامة الوردية، ففي المقامة الياقوتية لم يذكر المتناظرون إلا ما يساعدهم على توضيح دعواهم وتبينها، وهذا بين من خلال احترامهم

<sup>(</sup>١٢١) ينظر: الأفعال الكلامية عند الأصوليين دراسة في ضوء اللسانيات التداولية اللغة العربية (بحث):١٩٨-١٩٨٠.

<sup>(</sup>۲۲۲) المقاربة التداولية:٦٣.

<sup>(</sup>٢٠٢) ينظر: الأفعال الكلامية عند الأصوليين دراسة في ضوء اللسانيات التداولية اللغة العربية (بحث): ٢٠١.

<sup>(</sup> ۱۲۰ ) المقامات: ۱۲ – ۱۳ .

<sup>(</sup>۲۲۵) نفسه: ۵۳.

<sup>(</sup>۱۲۱) نفسه:۵۵.

<sup>(</sup>۲۲۷) نفسه: ۵٦.

للجانب التعامليّ والتواصليّ في العلاقة الحوارية، إذ إنهم كما يقول السيوطي: ((قصدوا للمفاخرة لا للمفاجرة، و للمكاثرة لا للمكاثرة لا للمكابرة ))(٢٢٨).

kalen balen balen

أما المنهج الاستدلالي في المقامة؛ فيتجسد من خلال تدرج الذوات في الاستشهاد على أفضلية كل منهم من خلال الدليل النقلي إلى الدليل العقلي، ويظهر ذلك في قول الياقوت: ((ذكرني بصريحي اسمي في القرآن بقوله تعالى في سورة الرحمن { كأنهن الياقوت والمرجان}، وقدمني في الذكر ، وذلك يدل على أني من المرجان أنبه...، وكم ورد ذكري في الأحاديث الصحاح...، والمنافع الموجودة لدي فمنيفة، من ذلك: أن التختم بي والتعلق يمنع من إصابة الطاعون على التحقيق...))(١٢٩).

ويمكن تحديد الاستراتيجية النصية التي أعتمدها الحكم لبلوغ المقاصد العامة للخطاب في هذه المقامات، فإن السيوطي قد حدد لنا قيمة الأحاديث النبوية، وهو المنهج الذي اعتمده في الفصل بين المتناظرين، وهي البنية الاستدلالية التي اعتمد فيها على الأحاديث النبوية فقط في المقامة الأولى ونقترح أن نطلق عليها مقامة (تجديد المنهج)،إذ إنّه في المقامة الثانية رتب النصوص حسب السلم الحجاجي، فاستشهد بالقرآن الكريم، من ثم بالأحاديث النبوية الصحيحة والضعيفة منها وهذا ما اقترحنا أن نطلق عليه مقامة (تلقين المنهج) الذي نلتمس فيها قصدية السيوطي، وهي تأكيد قيمة الأحاديث النبوية الشريفة وضرورة الاحتجاج بها، فالمقاصد المتصلة بالأقوال التي حللناها هي التي أتاحت لنا الوصول إلى هذه النتيجة، وكل ما يقوله الخطاب يهدف إلى تقريبنا من هذه النتيجة العامة.

ولكي نوضح كيف انتقلنا من المقاصد الموضعية للأقوال إلى المقاصد الإجمالية سنلخصها في هذا الشكل:

۱- لا نكتم شهادة الله
۲-ذات على مستوى عالٍ من التعامل:
(جعلنا الله ممن أناب إلى الحق ورجع)) تجديد المنهج التعاملي
۳-الفعل السردي المتكرر بوتيرة كبيرة: السؤال- الجواب

٤-تعويض الفعل السردي سؤال- جواب بـ: ثنائية: ( اللقاء-الفرق)<sup>(١٣٠)</sup>

ومن المقاصد التي نجدها في المقامات في توجيه القارئ للوصول إلى الحقيقة التي تجسد موقفًا من الحياة بعدّها دار ابتلاء ، لا تثبت على حال، وهو ما عبر عنه بقوله: ((شكروا الله على بلائكم، وقيدوا هذه النعمة

<sup>(</sup>۲۲۸) نفسه: ۱۳۱.

<sup>(</sup>۲۲۹) نفسه : ۱۳۱ – ۱۳۶.

<sup>(</sup>٦٣٠) ينظر: الاستراتيجية الحجاجية في مقامات جلال الدين السيوطي مقاربة تداولية (بحث منشور):٥٥.

بسلسلة الطاعة))(۱۳۱)، وأن الحياة كلها صور من الابتلاءات ،مهما كان نوعها ترسم صورة ثنائية (النفع – الضرر)وتستازم وجود أسباب، وهذا ما صرحت به المقامات بصناعة أفعال كلام توجه القارئ إلى معرفة أسباب الابتلاء التي يمكن إجمالها بالابتعاد عن المنهج الذي حدده الله تعالى لخلقه، ومثال ذلك: ((مالنا عدنا نروي عن قل بن قل، بعد أن كنا نروي عن بن كثير؟، (هذا خبر معضل، عوقب به من ضل...أنم هي عمالكم ترد إليكم ، (لو اتقيتم الله لأزاح عنكم الضير، ولو أنكم توكلتم على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير))(۱۳۲).

ولتوجيه القارئ إلى الخلاص، أكدت فعل كلامي يتكرر في قوله: (( لا عاصم اليوم من أمر الله إلا من رحم، ولئن هجم هذا الداني بحملته على القوم يقولن كل امرئ منهم: لا عاصم اليوم" ٢٦ الرحمن))(٦٣٣)، وفي هذا التوجيه يكمن النفع الخفي في الضرر الظاهر، الذي يخفى على كثير من البشر.

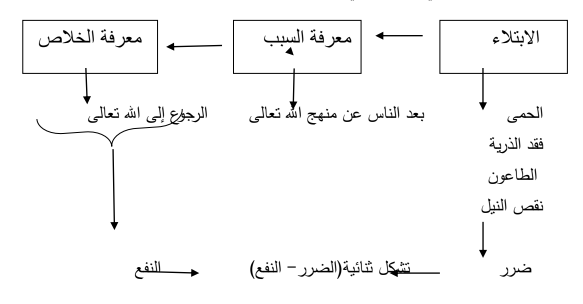
كما أنجزت أفعالاً كلامية تفصل فيه هذا التوجيه ،منها:

١-((اعلموا أنّ المال والولد عارية مردودة، ووديعة لاشك إن طال المدى مفقودة)).

٢ - ((عليكم بحسن التدبير في الطاعة، والمتابعة للسنة والجماعة)).

٣-((بادروا من التوبة بالهفوات، قبل أن تدخلوا باب الحصار والفوات))(١٣٤).

هكذا يمكن تحديد المقاصد في المقامات من خلال ثنائية (النفع- الضرر) لكل القضايا والمشاكلا المطروحة في المقامات ، ويمكن توضيحه في الشكل التالى: (٦٣٥)



<sup>(</sup>۲۳۱) المقامات:۱۷٦.

<sup>(</sup>۲۳۲) نفسه:۱٦۸-۱٦۷.

<sup>(</sup>٦٣٣) المقامات:١٦٧.

<sup>(</sup>۱۳۲ ) نفسه ۲۱۲.

<sup>(</sup> ١٣٠) ينظر: الاستراتيجية الحجاجية في مقامات السيوطي: ٥٥.

ويأتي المكان ليسهم في تشييد ثنائية (النفع-الضرر) في قلب الشيء الواحد، ويأخذ المكان طابعا إنسانياً، فيكون المكان منظوراً إليه من خلال الإنسان، ولبلوغ هذا القصد، انطلق السيوطي من إثبات القضية بالتواصل بينه وبين القارئ، باعتماد السلم الحجاجي الذي يرجع إليه في استتباط أحكامه المتمثلة في: أدلة نقلية وهي الكتاب، والسُنّة، وقول الصحابي، وأدلة عقلية وهي الإجماع والقياس ،إذ إنه ينشر هذا السلم حتى يمتد إلى آخر المقامة كما في مقامة الحمى، إذ يختمها بقوله: ((ولوفور مغاليها، ووقور معانيها عند معانيها رغب جماعة من السلف فيها، ودعت طائفة من الصحابة بملازمة الحمى لها إلى توفيها))(١٣٦).

أما في مقامة الروضة؛ فإنه يذكر السلم إجمالاً في بدايتها على النحو الآتي: ((نطق الكتاب والسئنة بأن أرض مصر أحسن البقاع وتضافرت على ذلك آثار الصحابة والأتباع، وانعقد عليها الإجماع، وشهد الحسن بأن الروضة منها كمركز الدائرة فهي لها كالقطب والأساس، وقام النظر على أنها أنزه بقعة فيها، فأنتج: أنها أحسن البقاع بما صح فيها من القياس)) (٢٣٧).

وبهذا إنَّ المكان أسهم في تقديم قصدية شخصيات المقامتين التي تتمحور في أن النفع والضرر مثله مثل الخير والشر سئنة كونية لا تختص بالإنسان وحده، وهذا التصور هو من صلب الواقع (لمكان).

وفي مقامة (الروضة في والدي خير البرية) يمكن لنا تبيّن قصديته من خلال النص، إذ لا نملك القدرة على الحكم من دون أدلة يمنحها النص أولاً، فقد مهد السارد للمقامة بمقدمة استدلالية، على الرغم من طولها النسبي، فذكر خصائصه (صلى الله عليه وآله وسلم) يأتي لخدمة المحور العام للنص، وهو نجاة والدي رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) من النار، ولم يدخل مع المعترض في صراع أو رد عليه كما كان مفترضاً، وذلك؛ لأنّ القصد من الرد على الاعتراض لم يكن لغرض الدخول في علاقة تخاطبية المعترض وإبطال اعتراضه؛ لأنها انقطعت، لعدم توافر الجانب التعاملي فيها، يقول في ذلك: ((ولقد وصل إليّ عن أهل الحديث.. أنه ذكر ما قلته فصاح... وقال فحثا وهجر،... ولو أنه اقتصر على ذكر المنقول من غير سفه لم يكن عليه من باس، { إنّما السّبيلُ على الذينَ يَظُلِمُونَ النّاسَ} الشورى ٢ ءَأفرح بالعلّو،... أم إعظاما لنفسه واستكباراً، واحتقاراً لغيره واستصغاراً؟))(١٩٦٠)، وكان قصد السارد ليس الدفاع عن الذات ورد الاعتراض كما تبين، و أنما الدفاع عن السُنة وتبين الحقيقة للقارئ، يقول: ((أنما الدفاع عن السُنة الشريفة المصطفوية الطاهرة... ورجوت بها الفوز بجنات النعيم))(١٩٠١).

وهذا القصد أثمر عنده مسؤوليته التهذيبية، أولاً تجاه الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم)وثانياً تجاه القارئ؛ لأن الحديث عن رسول الله تضبطه آداب، واختراقها يحبط أعمال الشخص يقول الله تعالى ﴿ با أَبِها الذَّبن أَمنوا لا

<sup>(</sup>٢٣٦)المقامات: ٥٥١.

<sup>(</sup>۲۳۷)المقامات: ۱۸۲.

<sup>(</sup>۱۳۸) نفسه :۸۵۷–۲۵۹.

<sup>(</sup>۱۳۹) نفسه : ۲۷۱.

ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أنْ تحبطَ أعمالُكُم وأنتم لا

تشعرون ﴿ (الحجرات: ٢)، وهو بيّن في قول السيوطي: (( أم أنكر عليّ السكوت عن القول الآخر،... فلأن العلماء أرشدوا في مثل هذا إلى الصمت، وعدوه من حسن الأدب والهدى والسمّت)) (٢٠٠٠)،أما مسؤوليته التهذيبية تجاه القارئ؛ فتظهر من خلال قوله: ((لأنّ السائل عن ذلك ممن يقرأ المعاد،... ويحضر عليه النساء والعوام، ومن هم بعيدو الإفهام، ومن هم حديثو عهد بالإسلام، فأكون سبباً في وصول ذلك إلى أسماعهم....)) (١٠٤٠).

واستعمل مختلف المسالك والوسائل، ووازن بينها؛ لتحقيق مقاصده، واختاره أفضلها تحقيقاً لهذه المقاصد، التي منها وظيفته التبليغية التي تحددت، فلم يرَ حاجة إلى ذكر الأدلة القائلة بعدم النجاة التي بينها في قوله: (( أصل من أصول الدين يخشى السكوت عنه ضياع أو زلل، أم عبادة فيحصل بالصمت عنه فساد فيها أو خلل؟...كلا بل الأدب مطلوب ... والصمت عن كثير من الأشياء واجب أو مندوب))(١٤٠٠).

لقد اتضح أن قاعدة القصد تأخذ العمل من الجانب التهذيبي، سوى من جانب المتكلم أو المخاطب، وبذلك تكون متميزة من مبدأ التأدب قال تعالى ﴿ لِيميز الله الخبيث من الطيب ﴾ (الاتفال:٣٧)، الذي أسقط عنصر العمل الحي منه بموجب نزعته التجريدية.

ومن أنموذج العلاقة الحوارية يتضح أنها تتفرع من الجانب التعاملي، وتُوصل المستوى التبليغي بالمستوى التهذيبيّ للمخاطب، ثم أنها تأخذ بعنصر العمل فيه.

وفي ختام المقامة فإن المعترض يدعو إلى أنّ المقصود بقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَكْنَاكُ بِالْحَقِّ بَشِيراً وَلَا تُسَأَّلُ عَنْ أَصْحَابِ الْجَحِيمِ ﴾ البقرة: ١٩٩، هما والدا رسول الله ،وأبطل السارد قصد المعترض تدرج من الشواهد النقلية في قوله ((فإن احتج في التعنيب بضعيف، فأحاديث النجاة مع كونها أمثل منه أولى بالقبول))(٢٠٠١)، إلى الشواهد العقلية التي تفرعت إلى نصية ومقامية ومنطقية أما الشواهد النصية فقد رجع فيها إلى المعنى المعجمي لكلمة (الجحيم)، إذ إنه قال: ((أخرج ابن أبي حاتم عن أبي مالك(\*) أحد التابعين الأبرار في قوله تعالى ﴿ أصحاب الجحيم ﴾ (البقرة: ١٩٩١)، قال الجحيم: ما عظم من النار،... فالملائق بهذه المنزلة

<sup>(</sup>۱٤٠) نفسه :۲٦٣.

<sup>(</sup>۱٤۱) نفسه:۲۲۳.

<sup>(</sup>۲۲۲) المقامات:۲۶۳–۲۲۶.

<sup>(</sup>۲۶۳) نفسه: ۲۲۶.

من عظم كفره، واشتد وزره، وعاند عن علم ويقين،...ولا يليق ذلك بأهل فترة لا علم عندهم ولا كتاب ولا عناد....)(''').

ومن الشواهد أيضا تحديده ما يحيل إليه (أصحاب الجحيم) في النصّ في قوله: ((ذلك أن الآيات من قبل ومن بعد كلها في أهل الكتاب، ومن قوله: ﴿ يَا يَنِي إِسْرائيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ التي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأُوفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ (البقرة: ٤٠) أولاً إلى قوله: ﴿ يَا يَنِي إِسْرائيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ التي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾ (البقرة: ١٢٧) المتلوة بقوله: ﴿ وَ إِذ البقرة: (١٢٤) ، ولهذا ختمت القصة بمثل ما صدرت، وكرر نداء بني إسرائيل إيذانا بالختم لطولها حين تقررت، فدل أن المراد بأصحاب الجحيم كفار أهل الكتاب، الحائدون عن الإنابة والمثاب)) (١٢٠).

وأما الشواهد المنطقية التي وردت؛ فكانت لأبطال دعوى أن والدي رسول الله ليسا من أهل فترة، لتقدم دعوة عيسى (عليه السلام)، فأثبت منطقياً أن هذه الدعوى تستازم غيرها، ولتقدم دعوة عيسى (عليه السلام) يمنع أن يكونا من أهل الفترة: ((أن لا يوجد في الدنيا أهل فترة في زمان محرر، فإن لأنبياء قبل عيسى مبعوثون في العالم، وما من فترة متقدمة إلا وقبلها نبي إلى آدم، وليس قبل آدم بشر يتعلق بهم أحكام... فإن اعتبرنا تقدم بعثة ما...، استحالت أحاديث أهل الفترة، إذ لم يوجد بهذا الوصف قوم يحكم بها عليهم))(١٤٦٠).

ومما تقدم يتضح أنّ السيوطي من المتمرسين على أساليب المناظرة من تتويعه في أساليب الاستدلال، وأنّه متمرس في تأويل النصوص القرآنية، واعتماده المعنى الحرفي والسياق الخارجي والنصي في تحديد ذلك، والقصدية اتضحت من داخل النص عبر التلميح غير المباشر من الاستعارات والكنايات، والتصريح المباشر عبر الأساليب الخبرية، والإنشائية (الاستفهام، والأمر).

<sup>(</sup>۱٤٤) نفسه: ۲۲۵.

<sup>(</sup> د ۲۲ المقامات: ۲۲ .

<sup>(\*)</sup> أبو مالك: حبيب بن صهبان، وكان ثقة معروفاً قليل الحديث، ينظر: الطبقات الكبرى لابن سعد ١٦٦٦، وطبقت الحفاظ: ١٢٠.

<sup>(</sup>١٤٦) المقامات:٢٦٧.

# ثالماً: المقبولية

#### توطئته:

تعد المقبولية معياراً مهماً للكشف عن أهمية النصوص وقيمتها، فإذا كانت المقصدية ترتبط بالمتكلم، فإنّ المقبولية ترتبط بالسامع الذي تتعدد وتختلف قراءته باختلاف مرجعياته الثقافية، والاجتماعية، والنفسية، ولأهمية هذا العنصر أولاه الجرجاني عناية وربطه بالنظم وبأحكام النحو فقابله بمصطلحات متعددة منها ((الاستحسان، الأريحية))، وكما ورد المصطلح في قوله: ((واعلم أنّه لا يصادف القول في هذا الباب موقفاً من السامع، ولا يجد لديه قبولاً حتى يكون من أهل الذوق والمعرفة)) (۱۶۷).

أما المصطلحات الأخرى، فقد وردت في قوله: ((فاعمد إلى ما تواصفوه بالحسن، وتشاهدوا له بالفضل ثم جعلوه كذلك من أجل النظم خصوصا دون غيره مما يستحسن له الشعر أو غير الشعر من معنى لطيف، أو حكمة، أو أدب، أو استعارة، أو تجنيس، أو غير ذلك مما لا يدخل في النظم وتأمّله، فإذا رأيتك قد ارتحت، و اهتزت واستحسنت فانظر إلى حركات الأريحية مما كانت وعند ماذا ظهرت؟))(١٤٨٨).

والكلام إذا روعي فيه معاني النحو جاء مقبولاً من السامع، وقبوله للنص لا يكون إلّا بعد أن يستعين بفكره ويتدبر فيه، إذ يقول الجرجاني حسنُ المزية الذي يجعل النص مقبولاً لدى السامع: ((أنّها من حيز المعاني دون الألفاظ، وأنّها ليست لك حين تسمع بأذنك، بل حين تنظر بقلبك، وتستعين بفكرك، وتعمل رؤيتك، وتراجع عقلك وتستنجد في الجملة فهمك)) (١٤٩٩)، وعليه يحب توفر شرطين أساسيين ليكون النص مقبولاً : أحدهما: مراعاة معانى النحو في نظمه، والآخر: مراعاة مقتضى الحال.

وتعد عملية إنتاج النصوص عملية تواصل، وتوجد عناصر لا يمكن الاستغناء عنها في تمثيل هذه العملية وهي توافر القصدية من المرسِل، و المقبولية من المتلقي(السامع)، لذلك تُعدّ كل من القصدية والمقبولية من المعايير التي تتحقق بها صفة النصية من منظور الجانب الاتصالي في تحليل الخطاب(١٠٠٠).

ويتعلق هذا المعيار بموقف المستقبل من النصّ (٢٥١)،قال دي بوجراند(Debeaugrande):((هو يتضمن موقف مستقبل النصّ إزاء كون صورة ما من صور اللغة ينبغي لها أن تكون مقبولة من حيث هي نصّ ذو سبك والتحام))(٢٥٢)،ولهذا المعيار بعدٌ ووجهات ثقافية واجتماعية، ويتصل بتحديد موقف المتلقي من الكلام، ومدى

<sup>(</sup>۲٤٧) دلائل الإعجاز:١٩٥٠

<sup>(</sup>۲٤۸) نفسه: ۲۲.

<sup>(</sup>۱٤٩) نفسه: ٥٩.

<sup>(</sup>١٥٠) ينظر: علم لغة النصّ النظّرية والتطبيق: ٢٨.

<sup>(</sup>٢٥١) ينظر: علم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق (دراسة تطبيقية على السور المكية): ٣٣/١.

<sup>(</sup>٢٥٢) النص والخطاب والأجراء: ١٠٤.

تقبله لسلسلة الأحداث الكلامية على أنها نصّ قابل للوصف بالسبك والحبك، وأن له نوعاً من الجدوى عند المتلقى،كأن يكتسب معرفة،أو يتبنى موقفاً،أو يسهم باستجابة لإنجاز خطة موضوعية (١٥٣).

وينظر علماء النص إلى معنى أوسع لهذا المعيار أيضاً بأنه(( رغبة نشطة للمشاركة في الخطاب ومشاطرة الهدف، وبهذا يكون القبول حدثاً قائماً بذاته، وهو يتضمن الدخول في التفاعل الخطابي مع كلّ ما ينطوي عليه ذلك من نتائج))(100)، وهذا يعني أنها تعتمد التفاعل بين قصد المنتجين، ورغبة المتلقين في المعرفة وصياغة مفاهيم مشتركة، والمتلقي طبقاً لهذا الرأي شريك ليس في النص حسب، بل بمعناه، وأهميته، وقيمته وقيمته ويذهب محمد عزام إلى تعريف المقبولية ويلخصه بالاستجابة والقبول (100).

ويعتمد قبول النص من عدمهِ مجموعة من العوامل (٢٥٧)، هي:

١-تعتمد نسبة قبول النص مقدمات سياقية تعين المتلقى على الفهم والتأويل (١٥٨).

٢-معرفة المتلقي لقصد المنتج، أي أدلة النص العامة أو البنية الكبرى التي تعد مؤثراً حقيقياً في تقبل النصّ (١٥٩).

٣-معرفة المتلقي بالمتكلم وبنوع النص يساعده على التركيز والانتباه؛ لأنَّ كلَّ نوع من أنواع النصوص قرّاؤه الذين لهم طبيعة خاصة في قراءتهم، وفي رد فعلهم بعد القراءة (٢٦٠).

٤-ويعتمد قبول النص على الخلفيات الفكرية والأيديولوجية التي يتمتع بها المتلقي (١٦١)

٥-العوامل النفسية لها أثر في قبول النص؛ لأن الحالة النفسية للمتلقي تؤثر في حالته الذهنية (٦٦٢).

وثمة أمر مهم يتعلق بفقدان النص للاتساق والانسجام هل يؤدي إلى فقدان المقبولية، وتضمن هذا الأمر وجهتي نظر، أحدهما: لـ فان دايك الذي حدد قواعد البنية الكبرى في النص، وهي الحذف، والاختبار والتعميم، والبناء، ومع هذه القواعد يكون القبول مرتبطاً بكون النص متسقاً منسجماً، واعتياد القارئ على الأعراف البلاغية اللغوية والثقافية التي يُنتج بها النص ووضوحها له يُسهم في سرعة تقبله للنص؛ لأن عملية القراءة هي تفاعل بين النص والخلفية المعرفية للقارئ حول البنية العامة للنصوص (٦٦٣)، والثانية :لـ جريمس إذ يؤكد أن معرفة

<sup>(</sup>٢٥٠ )ينظر: في اللسانيات العربية المعاصرة: ٢٥٠ ،ومدخل إلى علم لغة النص: ٣١.

<sup>(101)</sup> مدخل إلى علم لغة النصّ: ١٧٨، وينظر: نظرية علم النصّ رؤية منهجية في بناء النص النثري: ٥٦.

<sup>(^</sup>٠٠٠) ينظر: المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك:٣٢٣-٣٢٣.

<sup>(</sup>٢٥٦) ينظر: النص الغائب: ٩٤.

<sup>(</sup>١٥٠)ينظر :نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري:٥٥-٥٦.

<sup>(</sup>۲۰۸) ينظر: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب:۲۹۷.

<sup>(</sup>٢٥٩) ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري:٥٥.

<sup>( &#</sup>x27;77) ينظر: النص والسلطة والحقيقة: ١١٢.

<sup>(</sup>۲۲۱) ينظر: نفسه:۱۱۲.

<sup>(</sup>١٦٢) ينظر: علم لغة النص مدخل متداخل الاختصاصات:٢٥٨.

<sup>(</sup>١٦٣) ينظر: نظريّة علم النصّ رؤية منهجيّة في بناء النصّ النثريّ: ٥٣.

المتكلم أو السامع بلغته، تتضمن قدرته على تفسير السمات التي تشير إلى الانحرافات اللغوية وإزالة الغموض، فالقارئ يكون على علم بالانحرافات اللغوية وقادر على تفسيرها؛ لأن عدداً من تلك الانحرافات يسهم في تحقيق معيار "الإعلامية" في النص ومن ثم يؤدي إلى تقبله، وبهذا يتضح بأن احتواء النص على انتهاك الأعراف اللغوية (الاتساق)، أو على خلل في الربط المعنوي (الانسجام)، لا يؤدي إلى فقدان النص إلى مقبوليته مادام الانتهاك أو الخلل يقع في نطاق قصدية منتج النصّ التي تتجه إلى إحداث هدف معين (١٦٤).

ويذهب بعض من علماء النص إلى أن هذا المعيار متوقف على الاتساق والانسجام مما يؤدي إلى قبول النص لغوياً، وأي خلل في هذين العنصرين يجعل قبول النص ليس إيجابياً، فقد يؤدي إلى تصورات خاطئة وإن كان هذا لا يتعارض مع النصوص اللغوية عالية المستوى إذ تكمن قيمتها البلاغية في الكشف عن المعاني الإضافية وراء الصياغات اللغوية (٦٦٥).

وللقارئ أثر مهم ومكانة عالية في النص ؛ لأنه هو المبدع المُشارك للنص نفسه، بل لمعناه وأهميته (٢٦٦)، ويتوقف النص على ثقافة المتلقي فكلما كان مثقفاً استطاع فك شفرات النص واستخراج الأفكار والمبادئ وجمالياته، كما يكمن في ملء الفراغ الكامن بين عناصر النص لاسيما ما يتصل بحذف العديد من العناصر (٢٦٧).

وعملية القراءة هي إعادة بناء النص حسب تصور القارئ؛ لأن النص يبعث ويحيا بالقراءة من جديد، وبأشكال جديدة، ويصبح القارئ مؤلفاً كما كان المؤلف قارئاً (٦٦٨).

وهناك مجموعة من قراءات للنص لا قراءة واحدة يشترطها المعنيين بنظرية القراءة والتلقي، لكي يستطيع القارئ الوصول إلى قصد المتكلم وتحقيق المقبولية عنده، فلذلك ميّزوا بين ثلاثة أنواع من القراءة (١٦٩)، وهي (١٧٠):

النوع الأوّل: القراءة الإسقاطية: وهي لا تركز في النص، وتسمى القراءة التقليديّة، وتتجه نحو المؤلف أو المجتمع، وتعامل النصّ كأنه وثيقة لإثبات قضيّة شخصيّة أو اجتماعيّة أو تاريخيّة.

النوع الثاني: قراءة الشرح: وهي التي تلتزم بالنص وتأخذ منه ظاهر معناه فقط، والشرح يكون بوضع كلمات بديلة للمعاني نفسها.

. . . .

<sup>(</sup>٦٦٤) ينظر: نفسه:٥٣، وأصول المعابير النصّيّة في التراث النقديّ والبلاغيّ عند العرب(رسالة ماجستير): ٦٤.

<sup>(</sup>١٦٥)ينظر: الدرس النحوي النصي في كتب إعجاز القرآن:١٥٨.

<sup>(</sup>٢٦٦) ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق: ٣٥.

<sup>(</sup>۲۱۷)ينظر: اجتهادات لغويّة: ۳۷۹.

<sup>(</sup>١٦٨) ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري:٥٥.

<sup>(</sup>١٦٩) ينظر :سورة البقرة دراسة في ضوء علم لغة النصّ (رسالة ماجستير): ٤٣.

<sup>(1&</sup>lt;sup>۷۰</sup>) ينظر: الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية: ۷۷ – ۷۸.

النوع الثالث: القراءة الشاعرية: وهي القراءة التي تتم بواسطة شفرة النصّ في ضوء السياق الفني، وإن هذه القراءة تسعى إلى كشف ما هو في باطن النصّ وتقرأ أبعد مما هو في اللفظ الحاضر.

فالقارئ هو المركز الذي تجتمع فيه الثقافات التي يحملها النصّ؛ لأن النصّ يتكون من كتابات مركبة من عدّة ثقافات، والمكان هو القارئ التي تتمركز فيه تلك التعدديّة (٢٧١).

فالمتلقي أصبح ركناً أساسياً من أركان التحليل النصتيّ، فهو القراءة الثانية للنصّ، ولهذا لم يغفل علماء اللغة هذا الأثر للمتلقي، فالنصّ يُعدُ حواراً بين منتج النصّ، والنصّ، والمتلقي (٢٧٢)؛ ولهذا اعتنت نظرية التلقي بعنصر المتلقي، فهو له النصيب الأكبر من النصّ وإنتاجه، وتداوله، وتحديد معانيه (٢٧٣).

## المتبولية في المقامات:

إنّ المتأمل في مقامات السيوطي يلحظ أنّه الشكل المقاميّ الذي آثره السيوطي هو شكل المقامة مقالة النقد ، فجاءت أكثر مقاماته على هذا الشكل، إذ إنّه اتبّع المقاميين الذين اتخذوا هذا الشكل خطة المقالة التي تقوم على عرض وتقديم وخاتمة، وهو بذلك يقصد توضيح رأي خاص في قضية أدبية أو اجتماعية أو ذاتية، وقد تصف رحلة لكاتبها (عُنه)، (( وإنّ المقامة في إطارها اللغويّ تمثّلت في حديث يُلقى على جماعة من الناس إمّا لغرض النصح والإرشاد، وإمّا لغرض الثقافة العامة أو التسول، ومع كلّ هذا؛ فإنها لم تلتزم شكلاً فنيّاً محدداً وكلّ ما يميزها هو أنّها حديث ذو نزعة وعظيّة أو ثقافيّة، يلقى على جماعة من الناس) (۱۷۰۰)، وهذا القول يقرّب لنا مقامات السيوطي، ويجعلها تتمتع بالقبول لدى القرّاء، ويجعلها من هذا النوع.

وأشار بعض الدارسين إلى شهرة مقاماته وأهميتها: (( وربما كانت مقامات السيوطي المتوفى سنة ٩١١ه أشهر المقامات التي صنفت في العصور المتوسطة المتأخرة)) (٢٧٦)، ويقول محمود رزق سليم في حديثه عن مقامات السيوطي: ((ومقاماته طريفة الموضوع نعتقد أنه لم يكتبها إلا بعد تفكير وروية وبعد رغبة مبيتة في ابتداع موضوعاتها بما لم يحم حوله سابق)) (٢٧٧)، ويضيف أحمد الشرقاوي إقبال بقوله: ((المقامات السيوطية خاملة على جلالتها ونفاستها، منسية على ما فيها من الفائدة والإمتاع)) (٢٧٨).

:

<sup>(</sup>٢٧١)ينظر: المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك:٣٢٣.

<sup>(</sup>٢٧٢) ينظر: علم اللغة النصتيّ بين النظريّة والتطبيق دراسة تطبيقيّة على السور المكيّة: ١٦/١.

<sup>(</sup>۲۷۳) ينظر معجم السيميائيات: ١٧٠.

<sup>(1&</sup>lt;sup>۷۱</sup>)ينظر: الأدب العربي في الأندلس:٤٨٦،وفن المقامات بين المشرق والمغرب:٢٧٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۷</sup>°) فن المقامات بين المشرق والمغرب: ٨.

<sup>(</sup>٢٧٦) ينظر :بديعيات الزمان لفكتور ألكك: ٢٢٤،وفن القصة والمقامة لجميل سلطان:١١٦.

<sup>(</sup>۲۷۷) عصر سلاطين المماليك: ٥/٢٧).

<sup>(</sup>۲۷۸) مكتبة السيوطى:۳۲۷.

ولأن بعض كتّاب المقامات رأوا في المقامة حلاً لأزمة الشكل الأدبي في باب المقالة؛ لأنهم لم يعرفوا المقالة بمفهومها عند المتأخرين، ولذلك كتبوا كثيراً من المقالات على أنها مقامات ومفهومها المقامة في مثل هذه الحال أنها أحاديث أدبية وليست مقامات فنية بحسب الاصطلاح (٢٠٠١)، ومن مقامات السيوطي بهذا اللون مقامة الحمى (٢٨٠١)، وفي رأيه أن الله انزل الحمى في أول الأمر؛ ليذل بها الأسد، ثم جعلها سجناً في الأرض لتصلح من بدن المؤمن ما فسد، وقد أجمل شيئاً من فضلها منه في قوله: ((أتاني جبريل بالحمى والطاعون فا مسكت الحمى بالمدينة وأرسلت الطاعون بالشام)) (٢٨٠١)، وهناك بعض من مقاماته أخذت طابع المناظرة كما في المقامة الوردية، إذ أنها تعرض على مائدة المقامات العربية ألوانا جديدة لم نعهد مثلها عند من سبق السيوطي من

ووصفها محمد رشيد حسن بأنها: (( دائرة معارف دينية ودنيوية يبحث فيها عن كل ما يعن بخاطره عبرة للإنسان)) (۱۸۲)، وبهذا القول وصف مصطفى الشكعة السيوطي بأنه: (( أثرى المكتبة الأدبية العربية بعدد من المقامات الرشيقة الأسلوب المتنوعة الموضوعات المتعددة الألوان)) (۱۸۳).

ولم تكن هناك فواصل كبيرة بين المقامات في موضوعاتها، فبعضها تناولت أكثر من هدف و موضوع، إذ إن موضوعات النحو واللغة هي أول الموضوعات التي طرقها في مقاماته كما في المقامة الجيزية والمصرية، وليس السيوطي أول من تناول هذه الموضوعات بل سبقه إليها الحريري والهمذاني وغيرهم، وقد ذكر عبد الملك مرتاض أن السيوطي لم يتناول هذه الموضوعات إذ يقول عن مقامات السيوطي: ((إنها لم تعن بالموضوعات اللغوية ولا الأدبية)) (1001)، ولم يعالج السيوطي في جميع مقاماته البطل والراوي، فقد عالجها في أربع مقامات هي (الأسيوطية والمكية والمصرية والجيزية)، وبهذه المقامات قد قلّد فيها الحريري شكلاً ومضموناً، ولكن صورة البطل مغايرة لما عند الحريري، إذ كان يستعمل الكفاءة اللغوية للكدية ونيل العطايا، كما يفعل الحارث بن همام سارد مقامات الحريري، إننا في مقامات السيوطي أمام بطل سخّر الكتابة للحفاظ على المنهج السنّي، وإيصاله إلى أكبر عدد من الذّوات، فبطل مقامات السيوطي إذن أجل وأرفع من بطل الحريري، وراوية مقاماته قريب الشبه من راوية مقامات الحريري والفرق بينهما أن راوية مقامات الحريري يجدّ في البحث عن المال في حين أن الوية السيوطي في مقاماته بيحث عن المال في حين أن

المقاميين.

<sup>(</sup>۲۷۹) ينظر: فن المقامات بين المشرق والمغرب:۲۳۸.

<sup>(</sup>۲۸۰) ينظر: المقامات:۱٥١.

<sup>(</sup>۲۸۱) نفسه :۱۵۳:

<sup>(</sup>٢٨٢) أثر المقامات في نشأة القصة المصرية الحديثة:٣٧.

<sup>(</sup>١٨٣) جلال الدين السيوطي: مسيرته العلمية ومباحثه اللغوية: ب.

<sup>(</sup>٢٨٤) فن المقامات في الأدب العربي:٢٥٨.

فقد ظن محمد رشيد حسن عدم ظهور البطل والراوي في مقامات السيوطي في جميعها دليل على عجز السيوطي من مجاراة أصحاب المقامات السابقين، يقول: (( وحينما اختار السيوطي بطلاً وراوية لم يستطع أن يجاري في هذا الفن من سبقه من المقاميين، والدليل على ذلك أنه لم يجعل شخصيتي البطل والراوية مطردتين في كل مقاماته)) (مهزا أنه المقاميين، والدليل على نظر؛ لأن عالماً مثل السيوطي متبحر في اللغة وبعلوم النحو تجعله قادراً على مجاراة أكبر المقاميين.

أما فكرة الكدية على خلاف من مقامات الهمذاني والحريري؛ فقد اختفت في مقامات السيوطي؛ لأنه لم يرغب في تتاولها في مقاماته فهي ظاهرة لم تعد مثيرة في عصره، إذ أصبحت من الظواهر المألوفة، إذ إنّ المقريزي قسم سكان المجتمع العربي في عصر السيوطي على أقسام، وجعل السابع منها: أهل "الخصاصة والمسكنة"(٢٨٦)،وأورد سعيد عبد الفتاح عاشور على ملاحظة بعض الرحالة الأجانب الذين زاروا مصر في عصر المماليك((أنّ بالقاهرة عدداً كبيراً من العوام بلا مأوى في النهار والليل سوى الطرقات، يهيمون فيها وأجسادهم شبه عارية...، ودهش "برنارد دي بريد نباخ" لكثرة عدد الشحاذين بالقاهرة، وقال أحاطوا به من كل جانب طالبين الإحسان))(٢٨٨)، ومما تقدم يتضح لنا السبب الذي أدى بالسيوطي لعدم تناول موضوع الكدية في مقاماته؛ لأنها كانت ظاهرة مألوفة، وكانت تتخذ حيزاً ظاهراً في المجتمع العربي في ذلك العصر، على خلاف ما صرح به محمد رشيد حسن، إذ يقول:((وكذلك مقامات السيوطي لم نجد الكدية واضحة على الإطلاق؛ لأنها لم تكن تأخذ حيزاً ظاهراً في المجتمع العربي حينئذ...))(٢٨٨).

وكانت أسماء مقاماته تختلف عن تسمية من سبقه من المقامبين، إذ إن بعض مقاماته تحمل أسماء الأزهار، والمعان، والعطور، والفواكه مثل((مقامة الرياحين، والمقامة الياقوتية ،والمقامة المسكية، والمقامة الفستقية))،وأعطى بعضها الآخر أسماء جميلة مثل ((المقامة اللازوردية، المقامة الزمردية، والمقامة الذهبية))،وهو يستمد بعض هذه التسميات من بيئته، وهذا ما يجعل القارئ متشوقاً، لمعرفة مضمونها، وتقبلها لما فيها من منافع وأمور اجتماعية، صورها السيوطي في المقامات، وتفوق على جميع من سبقه من المقاميين بوضوح صورة المجتمع في عصره، ومع أن الخيال قد جنح به في ((المقامة المسكية، ومقامة الرياحين ،والمقامة الياقوتية)) فإن الخيال في المقامات مستمد من الواقع والقرائن الواردة فيها تؤيد ذلك، و نذكر بعض المظاهر

<sup>(</sup>٢٨٠) أثر المقامات في نشأة القصة المصرية الحديثة: ٥٦.

<sup>(</sup>٢٨٦) ينظر: إغاثة الأمة: ٧٥.

<sup>(</sup> $^{1 \wedge Y}$ ) المجتمع المصري في عصر سلاطين المماليك:  $^{7 \wedge Y}$ .

<sup>(^</sup> ۱۸۸ ) أثر المقامات في نشأة القصة المصرية الحديثة: ٤٣.

الاجتماعية على سبيل المثال لا الحصر في ((المقامة البحرية))تناول فيها موضوع الرخاء والغلاء (٢٨٩٠)،إذ نقص النيل في سنة (٢٨٩٨هـ) فكان حال الناس على قوله: ((وأصبحوا في أمرهم حيارى وانهمك على شراء القمح المسلمون واليهود والنصارى، وترى الناس سكارى، كأنما قامت عليهم القيامة، أو سقطت عليهم الغمامة، وكل من ورد في البحر أو صدر يقول في الشوارع: يا الله السلامة، وعاد بعض الناس على بعض بالملامة، وعض المتأخر عن شراء القوت على يديه من الندامة...))(٢٩٠٠).

ووصف لنا أهل عصره عندما تفشى وباء الطاعون فيهم سنة (١٩٨ه-١٩٨٨) في مصر والشام وعجزوا عن علاجه في ((المقامة الدرية)،إذ يقول:((وأكثر ناس من أشياء لا تغنيهم، وأمور لا تغنيهم، من ذلك استعمال مأكولات قوابض، ومجففات وحوامض، وتعليق فصوص، لها في كتب الطب نصوص، وهذا باب قد أعيا الأطباء، واعترف بالعجز عن مداواته الألباء، وناس رتبوا أدعية لم يرد بها حديث ولا أثر، وابتدعوا أذكاراً من عند نفسهم ونسوا أين المفر...))(١٩١١)

وقد كتب السيوطي مقاماته بحسب الأسلوب البديعي الذي يكثر فيه من المحسنات اللفظية والمعنوية، وهذا الأسلوب البديعي هو الخيط المتصل الذي يجمع المقامات العربية، فهو الإطار العام لكل المقاميين في كل العصور، وأهم أنواع البديع التي ظهرت في مقاماته هي ((السجع، والاقتباس، والتورية، والجناس...))، فقد أشار عبد الأمير مهدي الطائي إلى أن ليس كلّ سجع مقامة، ولو كان كذلك لكان الكهّان وكتّاب السجع من المقامات، ولكانت المقامات من فنون الجاهليّة (٢٩٢)، وبهذا قد استعمل المقامة بشروطها الفنيّة.

وإكثار السيوطي من التوجيه بمصطلحات العلوم يعود إلى استظهار الكثير من المتون، وسعة معجمه من الألفاظ الاصطلاحية، ويقصد بالتوجيه: (( أن يوجه المتكلم بعض كلامه أو جملته إلى أسماء متلائمة اصطلاحاً من أسماء الأعلام، أو قواعد علوم، أو غير ذلك مما يتشعب له من الفنون توجيهاً مطابقاً لمعنى اللفظ الثاني...))(١٩٣٦)، وتوجيه اللغة الأدبية بمصطلحات العلوم وألفاظ أرباب الحرف عرف من عصر الجاحظ(١٩٤٠)، واستعمل كثير من الكتاب والشعراء مصطلحات العلوم في رسائلهم ومقاماتهم على الرغم من دعوة بعض النقاد إلى الابتعاد عن مصطلحات العلوم في الكتابة الأدبية؛ لأنها تفسد الملكات (١٩٥٠).

<sup>(</sup>۲۸۹) ينظر:المقامات: ۱٦١.

<sup>(</sup>۲۹۰) المقامات :۱٦٥.

<sup>(</sup>۲۹۱) نفسه:۱۹۸.

<sup>(</sup>٢٩٢) ينظر: المقامة أصالة وفناً وتراثاً: ٨٣.

<sup>(</sup>٢٩٣) خزانة الأدب:١٣٦.

<sup>(194 )</sup> ينظر: ذيل زهرة الأدب أو جمع الجواهر في الملح والنوادر: ١٦٣، ١٢٣.

<sup>(</sup>٢٩٠)ينظر: أدب الكاتب لابن قتيبة: ٤ ،ومنهاج البلغاء لحازم القرطاجني: ٢٥ ،ورسائل أبي العلاء المعري: ١ / ٨٨ - ٩٨.

إذ نرى السيوطي يتكلم على لسان: المقرئ والمفسر والمحدّث والفقيه والأصولي والجدلي والنحوي وصاحب التصريف وصاحب المعاني وصاحب البيان وصاحب البديع، وصاحب العروض وصاحب المنطق والصوفي وعندما ذكر السيوطي هؤلاء العلماء بمصطلحات فنونهم، فإنه يجعلنا نقف وقفة إعجاب أمام هذا

وقد أجاد في استهلال مقاماته، وكثير من ابتداءاته جاءت آيات قرآنية ذات صلة قوية بموضوعات مقاماته، فهو يستهل ((المقامة الدّريّة في الطاعون والوباء))(١٩٠٧)، بقوله تعالى: ﴿ كل من عليها فان ٢٦ وبيتى وجه ربّك ذو الجلال والإكرام ٢٧ ﴾ (الرحمن:٢٠/٧) والقارئ لهذا الاستهلال يدرك أنه يقصد بذلك الموت وأنه كتابٌ على البشرية جمعاء والباقي هو وجه الله سبحانه وتعالى، ويقصد بالاستهلال ((أن يأتي الناظم أو الناثر في ابتداء كلامه ببينة أو قرينة تدل على مراده في القصيدة أو الرسالة...)) (١٩٥٩)، واختياره هذه الطريقة دليل على أنه واع بأهميتها وفاعليتها في اجتذاب القارئ والتأثر فيه والقبول لديه، إذ أنه يضعه ويضع أحواله النفسية موضع الاعتبار الكامل فبدء المقامة بآية تُحدث أثراً في نفس المتلقي، ولكي يبدأ التواصل بينه وبين القارئ؛ لأنه كتبها وهو يبني في ذهنه صورة القارئ الذي يسري عليه مفعول القرآن الكريم مهما تكن جنسيته أو عقيدته، ونعرف مدى تأثير القرآن الكريم في النفس البشرية منذ اللحظة الأولى لنزوله، سواء من شرح الله صدره للإسلام، أم من عارض وجعل الله على قلبه غشاوة، يقول سيد قطب: ((وإذا تجاوزنا النقر القليل الذين كانت شخصية محمد (صلى الله عليه وسلم) وحدها هي داعيتهم إلى الإيمان أول الأمر ... فإننا نجد القرآن كان العامل الحاسم أو أحد العوامل الحاسمة في إيمان من آمنوا أوائل الدعوة،... تكشف في السحر القرآني الذي أخذ العرب منذ اللحظة الأولى...يستوي في الإقرار به المؤمنون والكافرون)) (١٩٠٩).

ويبدو أن السيوطي كان موفقاً في اختيار مقدمته، إذ إنه يندمج في مشاكلات الحياة الاجتماعية التي تمس أحاسيس النفس البشرية، ولهذا الاستهلال أثر مهم في طمأنينة النفس والأحاسيس بالقرب من الخالق، ويرفع معنوياتهم بما يكفي لتقبل الموضوع المطروح من القارئ والمتلقي، وأنّه استدلال إلى قول لا يحتمل إلاّ الصدق، يمكنه من طرح مقبوليته منذ البداية.

<sup>197</sup>) بنظر: المقامات(المقامة البحري

المعجم اللغويّ الهائل الذي اتكأ عليه في مقاماته.

<sup>(</sup>٢٩٦) ينظر: المقامات(المقامة البحرية):١٦٦-١٧٦،والمقامة الدّريّة:٢٠١-٢٠٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۹۷</sup>)ينظر: المقامة الدّريّة في الطاعون والوباء:١٩٤،والمقامة الذهبية:١٥١،والمقامة البحرية:١٦١،ومقامة الروضة في روضة مصر:١٨١،والمقامة اللّازُوَرْدِيّة:٢٩٧،ومقامة الروضة في وَالِدِي خير البرية:٢٣٩.

<sup>(</sup>۲۹۸) حسن التوسل:۲۵۰.

<sup>(</sup>٦٩٩)التصوير الفني في القرآن :١١.

ولم يكن مبتدعاً هذه البراعة بل تميز كثير من المقامات التي اتخذت طابع المقالة ببراعة الاستهلال، كمقامات ابن الوردي(ت٤٩٧ه)، ومقامة الصفدي(ت٤٦٧ه)، والقلقشندي(ت٨٢١ه) (٢٠٠٠)، وهذا الاستهلال شبيه ببعض المقدمات للمقالات، وهناك ابتداءات أخر غير الآيات القرآنية كما في ((المقامة المسكية، و الياقوتية، والفستقية))، واتبع السيوطي في كتاباته أسلوبين: الأسلوب العلمي: وطابعه السهولة وعدم التكلف، وهو ما تتسم به أكثر مؤلفات السيوطي، والأسلوب الأدبي: الذي اتخذه في مقاماته، ويلاحظ أنه أراد من هذا الأسلوب استيعاب المعارف العلمية، إذ أنه امتاز بولوج أغلب الفنون بأسلوب المقامات المقيدة بالمحسنات البديعية.

وبهذا يتضح أنه اصطنع لنفسه أسلوباً في مقاماته يجعلنا نميزه من غيره من المقاميين، ويتسم أسلوبه بالوضوح وعدم التعقيد وهذه السمة عبر عنها في بعض مقاماته بوضوح مواقفه وأهدافه، والسمة الثانية الحدة والمرارة، وتظهر حدته ومرارته التي تصل إلى حد اليأس في ((المقامة اللؤلؤية)).

وخطة المقالة التي سار عليها في مقاماته أعطته الحرية في تناول الموضوعات المختلفة، إذ أن مقاماته ارتبطت بمناسبات، وهذه المناسبات متجددة غير محدودة، فالسيوطي لم يكن غائباً عن عصره ومجتمعه في مقاماته فجاء بعضها تشخيصاً وعلاجاً لظواهر تفشت في ذلك العصر.

نتاول السيوطي في مقاماته النقد السياسي في ثلاث منها وهي: (( مقامة الرياحين))و ((المقامة المسكية)) و ((المقامة الياقوتية))،ولكن السيوطي لم يتناول هذا الموضوع بطريقة مباشرة، بل عمد إلى الطريقة الرمزية، أي هي رموز لأمراء المماليك، وبهذه الطريقة أراد أن يكسب مقاماته رداء من الطرافة والجدة، وهدفه انتقاد النظام السياسي القائم وطَرْحُ بديل له.

وكان هدف السيوطي من مقاماته النقد: نقد الحكم والقضاء والعلماء والعامة المتصوفة، وهدف أيضاً إلى تصوير عصره وبيئته والى الإصلاح الاجتماعي، والطريقة التعليمية التي وجدت في مقامات السيوطي يقول زكي مبارك عنها: ((حتى الطريقة التعليمية التي عرفت في مقامات السيوطي وابن الجوزي (ت٩٧٥ه) والقلقشندي هي أيضاً مما ابتكرها بديع الزمان، والفرق يرجع إلى صورة الثقافات في مختلف العصور، فبديع الزمان صوّر مشكلات عصره والحريري مثل معضلات زمانه، والسيوطي فصل أوهام الناس وعلومهم في أيامه))(١٠٠١)، ولا ننكر وجود الطريقة التعليمية قبل السيوطي، لكننا وجدناه يحشد في بعض مقاماته حديثاً وفقهاً و طباً وشعراً، فهو يقوم بالتعليم في إطار الهدف العام لكل مقامة من مقاماته، وفرق آخر هو التوسع في الطريقة التعليمية، ومحاولة الإلمام بالموضوع من مختلف الزوايا.

وكذلك نجد في المقامات أيضا ابتكار عنصر جدي وهو (التشخيص)في فن المقامات الذي أخصب مادته وزادها غنى، وعلى الرغم من معرفة الأدب العربي هذه الفكرة بحد ذاتها، منها إجراء حوار على ألسنة الحيوان

\_\_\_

<sup>(</sup>۲۰۰۰) ينظر: عصر سلاطين المماليك: ٥-٣٨٠.

<sup>(</sup>۲۱۷) النثر الفني في القرن الرابع: ۲٤٧/۱

كما نجده في كليلة ودمنة لعبد الله بن المقفع (٢٠٠٠)، ويتبين أن هذه الفكرة التي أقام عليها السيوطي الحوار بين الرياحين والزهور، ووصف الخضر والنباتات مبيناً منافعها أدق وأعمق وأجل فكرة عرفتها المقامة العربية؛ لأن هذه المفاخرة وهذا الحوار كان إطاراً للنقد السياسي الذي رمي إليه السيوطي في المقامة (٢٠٠٠).

ونجد السيوطي في (المقامة اللاّزُورُديّة في التعزية عن فقد الذرية) كان ذكياً في مخاطبة المتلقى، وكان عرضه للموضوع مقبولاً إذ أنه لم يواجه القارئ بحقيقة النفع الذي يجلبه فقد الولد؛ لأن ذلك سيدفع القارئ إلى المعارضة ولأجل هذه الاعتبارات السياقية، مهد لإقناع المخاطب فيما يمكن أن يختلج فؤاده إذ يقول: ((يا له من صدع لا يشعب، وشعب لا يرأب، يوهى القوى،... ويوهى العظم، ويعظم الوهن ويرهن الأغلاق...))(، ٧٠٠)،وليجعل موضوع المقامة أكثر مقبولية من قبل القارئ فقد استدل على ذلك بأدلة من القرآن الكريم، فيقدر مرارة الأمر يكون جزاء الصبر فيقول: (( لا جرم أن الله تعالى حث فيه على الصبر الجميل ووعد على ذلك بالأجر الجزيل، قال الله تعالى فيما ثبت من الأحاديث القدسية وصحيح السنة، ما لعبدى جزاء إذا قبضت صفيه من أهل الدنيا ثم احتسبه إلّا الجنة...))(٥٠٠)، وليكون الموضوع أكثر مقبولية من قبل القارئ والمتلقى نوّع الأدلة الإقناعية ليخفف من حدة الموضوع وليصل إلى النفع الخفي في فقد الولد،ومع هذا التكثيف تزداد الفائدة وتتضافر المعانى، ومن الأدلة التي اعتمدها هي القصص، والقرآن الكريم قد أتخذ من القصص سبيلاً للإقناع والتأثير والمقبولية لدى القارئ والمتلقى، ومن هذه القصص التي ساقها في المقامة، قصة ذي القرنين وما كتبه لأمه حين حضرته الوفاة مرشداً ومعزياً، ومن القصص التي ذُكرت في مقامة ((فقد الذرية)) قصة سليمان عليه السلام ومحاجة الملكين له إذ شبها الولد كالزرع على الطريقة العابرة كالآتي: ((نزل إليه الملكان، وبرزا في صورة أخصام، فقام أحدهما: إنى بذرت بذراً لأحصده، فلما اشتد مرّ به هذا فأفسده، فقال الآخر: إنه بذر على الطريق، فأخذت عليه، ففسد المضيق ، فقال سليمان: أما علمت أنّ مأخذ الناس على الريق العابرة؟ فقال: يا سليمان، فَلِمَ تحزن على ابنك وأنت تعلم أنك ميت، وأن سبيل الناس إلى الآخرة...))(٧٠٦)، وفي هذا الأسلوب استطاع السيوطي أن يجعل النصّ مقبولاً من قبل القارئ والمتلقى، ويجعلهما أيضاً قريبين من طبيعة الموضوع أوّلاً، وبسبب كثرة الأدلة والقصص الإقناعية ذات الحمولة الدلالية أو الجمالية المنتقاة بعناية ثانياً، إذ أنه يرى أن فقد الولد يجلب لوالديه الأجر العظيم مما يدفع الوالد إلى عقد مقارنة بين الحياتين فيتبيّن له أنّه ((صار إلى ماهو خير له وأحبّ إليه))(٧٠٧)، وعلى هذا يمكن أن نتوصل إلى النتيجة من فقد الولد وهي

<sup>(</sup> $^{V^{1}}$ ) ينظر: فن المقامات في الأدب العربي:  $^{V^{1}}$ 

<sup>(</sup>۷۰۳) ينظر: عصر سلاطين المماليك: ۳۸۰/۳۸–۳۸۱، ۲۲۵–۶۲۸.

<sup>(</sup>۲۱۸: المقامات: ۲۱۸.

<sup>(</sup>۲۰۰ نفسه: ۲۱۹.

<sup>(</sup>۲۰۱)المقامات: ۲۲۵-۲۲۸.

<sup>(</sup>۲۰۰ ) نفسه ۲۳۰۰.

والدارس للمقامات العربية يلاحظ أن كثيراً من المقاميين في مختلف العصور قد تعاوروا على موضوع الوصف، فمنهم من جمع بين فمنهم من جاء عنده عرضاً في السياق، ومنهم من قصد إليه قصداً في مقامات خاصة، ومنهم من جمع بين الحالين، فبديع الزمان الهمذاني أدار ((المقامة الخمرية )) في وصف الخمر ،و ((المقامة الحمدانية)) في وصف الفرس (٢٠٠٨)، وعمر ابن الوردي وصلاح الدين الصفدي وصفا في مقامتين الحريق الهائل الذي كاد أن يأتي على مدينة دمشق سنة ٤٧ه (٢٠٠٩)، أما السيوطي فنجده أفرد لموضوع الوصف أربع مقامات هي (المقامة التفاحية، والمقامة الزمردية، ومقامة بلبل الروضة) (٢١٠٠)، فقد وصف في التفاحية: الرمان والأترج والسفرجل والكمثرى والنبق والخوخ، ووصف في المقامة الفستقية: الفستق واللوز والجوز والبندق والشاه بلوط وحب الزلم وحب الصنوبر، ووصف في المقامة الزمردية الخضروات: القرع والهندباء والرجلة والبامية والملوخيا والخبازي، ولم يقتصر في وصفه على المحاسن الظاهرة، بل تعدى إلى بيان منافعها الطبية ومالها من قيمة في العلاج وأورد ما وصفتها به الشعراء، وما قبل فيها من الأحاديث، ويلاحظ أيضاً أن أغلب هذه الموصوفات مما تثين بيئته فهو مرتبط بأرض مصر أشد ارتباط، وهذا ما جعل كل هذه المقامات أكثر قبولاً من قبل القارئ تبين بيئته فهو مرتبط بأرض مصر أشد ارتباط، وهذا ما جعل كل هذه المقامات أكثر قبولاً من قبل القارئ والمتاقى لما فيها من وصف لأمور لا تقتصر على المحاسن فقط.

والمكان في المقامات لم يغب عن الوصف فنجد السيوطي في (مقامة بلبل الروضة) (۱۷۱)، قد تألق في وصفها، ويبدو أن الدافع النفسي المتوافر لديه هو الذي جعله يسترسل في وصفها منساقاً مع طبعه؛ لأنها المكان الأثير لديه ومحل سكناه لذلك عندما وصفها قدم لنا صورة مقبولة ونابضة بالحياة عن هذه الجزيرة، فوصف أزهارها وأطيارها، ورياضها، وحياضها، فهي عنده ملكة المتنزهات، ووصف لنا أهلها فمنهم من قاده الهوى وصرف همته لقضاء الأوقات، ومنهم من سلك طريق العمل الصالح ،ووصف لنا يوم عيد الروضة وهو يوم وفاء النيل إذ كانت الروضة مكاناً للقياس، وأن هذه الروضة كانت تلبي حاجة نفسية لدى السيوطي، ولذلك نجده يقول فيها: (( وتشاهد وأنت معتزل من كان في انحدار أو صعد، وأنت متحصن من الثقلاء بقلعة حولها من الماء والخنادق، ومن تمام حسنها تعداد أبواب بيوتها، ففيها مخلص عند مجيء الطارق))(۱۲۲۷)، ونجد أن هذه المقامة كانت خلجة من خلجات نفسه ونبضة من نبضات قلبه، ونجد بأن هذا الوصف أكتسب المقبولية؛ لأنه كان يسرد الكلام، والوصف كان مقصوداً لذاته، على خلاف الوصف الذي جاء عنده في سياق مقامات أخر

مقامات بدیع الزمان:  $^{" \cdot "}$  مقامات بدیع الزمان)

<sup>(</sup>٧٠٩) ينظر: عصر السلاطين والمماليك:٥/٣٧٩-٣٨٠.

<sup>(</sup>۲۱۰) ينظر: المقامات:۷٦، ۱۸۱، ۱۲۱، ۱۸۱.

<sup>(</sup>۲۱۱) ينظر: المقامات: ۱۸۱.

<sup>(</sup>۲۱۲) نفسه: ۱۹۱.

مثل (مقامة الرياحين، والمقامة الياقوتية، والمقامة المسكية) (٧١٣)، وقد أظهرت لنا مقاماته جوانب عدة من سيرته الذاتية، ولعل السبب يعود إلى خصوماته الكثيرة مع علماء عصره، ومواقفه من الخلفاء والسلاطين والعامة، مما يعطى مقاماته أهمية كبيرة من المقبولية في الكشف عن شخصيته وعصره، ومن المقامات التي تتضح لنا فيها سيرته الذاتية(( المقامة اللؤلؤية في الاعتذار عن ترك الفتيا والتدريس))،إذ يبين لنا فيها سبب تركه الإفتاء والتدريس بقوله: ((قد مرجت الأمانات والعهود، وكثر القائلون بالزور، والشهود، وجم الاختلاف، وقل الائتلاف، وكذب الصادق، وصدق الكاذب، المائق، وخون الأمين...وتكلم الرجل التافه في أمر العامة، وتعلم المتعلم لغير العمل، وكان التفقه للدنيا... واستعلى الجهال على العلماء... وولى الدين غير أهله...) (٢١٠)، ويتبين من هذا الوصف والأسباب التي جعلته يعزف عن الإفتاء والتدريس، وكما تدل على فساد ذلك العصر واختلال موازينه، وهذه المقامة وجدت القبول مع أنه كتبها واصفاً أهل عصره، إلّا إننا نجد كثيراً من هذه الأوصاف في عصرنا، فما أكثر من يتصدون للعلم بالجهل، وما أكثر الذين يتعلمون للارتزاق، وما أكثر الذين ينطقون باسم الدين وهم منه براء، فكأن السيوطي نظر بنور الغيب وكشف له حجب الزمان والمكان.

ويبدو لنا أن السيوطي يجمع بين التقليد والتجديد، وبينا سابقاً أنه قلد الحريري في بعض مقاماته، ولكنه لم يجعل نفسه أسيراً لمن سبقه من المقاميين، ولكنه يدور في فلكهم ويعيد مضامينهم، بل استطاع بثاقب نظره وعلمه، وحدة ذكائه، وسعة أفقه، أن يترك أثراً محموداً في المقامة العربية، وأن يضيف لما بدأه السابقون أشياء جديدة، وأشار رياض مرزوقي إلى تجديد السيوطي، بقوله: (( وتتجلّي من حين لآخر ومضات، فيخرج بعضهم من جمهور واضعي المقامات بلمحة ذكية أو تجديد شخصي، كالسيوطي مثلاً))(٧١٥)،وجدد في موضوعات المقامة وأهدافها، إذ تتاول موضوعات جديدة لم يطرقها مقامي من قبل، مثل: النقد التاريخي، والنقد السياسي، والسيرة الذاتية، إذ أنه في موضوع النقد السياسي استوحى فكرته من صميم عصره، واستمد مادته من التراث العربي في الحديث والفقه والأدب والمصطلحات والطب.

أما هدف المقامة فقد جدد فيه، فبعد أن انحصرت أهداف أغلب المقاميين في إثبات المقدرة أو التعليم أو الوعظ نجده هدف في مقاماته إلى النقد: نقد الحكم والقضاء والعلماء والعامة والمتصوفة، وهدف كذلك إلى تصور عصره وبيئته والى الإصلاح الاجتماعي.

ونرى الطريقة التعليمية قد تطورت عنده عمّا سبقه من المقاميين، إذ نجد في بعض المقامات يحشد فيها حديثاً وفقهاً وطباً وشعراً، فهو يقوم بالتعليم في إطار الهدف العام لكل مقامة من مقاماته، ونجد الرمز له أثر كبير في مقاماته كما وضحنا في المقامة الرياحين والياقوتية والمسكية، ما هي إلا رموز الأمراء المماليك، وكانت مقاماته صورة واضحة لشخصيته وبيئته وعصره، فتم قبول المقامات من خلال التجديد في موضوعاتها وأهدافها

<sup>(</sup>۷۱۳) ينظر: نفسه: ۱۱، ۵۱، ۱۳۰.

<sup>(</sup>۲۱۴) شرح مقامات السيوطي: ۹۹۹.

<sup>(^٬</sup>۱۰) بحث بعنوان(تطور المقامة في الأدب العربي شكلاً ومضموناً)ضمن كتاب :قضايا الأدب العربي :٣١٠.

والطريقة التعليمية التي طورها، وملاحظة ما تمتعت به هذه المقامات من أساليب وصور رائعة وهادفة للتغيير في المتلقي والتأثير فيه.

يتضح ممّا تقدم أنّ معيار المقبولية يتحقق من خلال أثر شخصية منتج النص في نصه، فضلاً عن طبيعة النص وصياغته وموضوعه مما يدفع المتلقي إلى الاستجابة والقبول حتى وإن كان النص يحمل بين طياته نغمة التوبيخ والاستهزاء والتقريع والنقد لشخصية المتلقي.

تعد من المعايير السبعة التي وضعها بوجراند، وهي تتعلق بالمعلومات الواردة في النص من حيث توقع هذه المعلومات أو عدم توقعها، أو المعلومات مقابل المجهول (٧١٦)، وتدل على ما يجده مُستقبلو النص فيه من الجدّة وعدم التوقع، وتختلف درجة الإعلامية من نص إلى آخر وفقاً لنوعه وغايته، ولكن المؤكد أنَّ كلَّ نصِّ يجب أن يشتمل على قدر من المعلومات الإعلامية (٧١٧)،وهي ترتبط بمدى توقع المتلقى للمعلومات الواردة في النص من عدمها، إذ يمكن أن تقود إلى رفض النص إذا كان لا يتوفر على الكم المناسب من المعلومات(٧١٨)، وانَّ كُل نصّ من النصوص يهدف إلى أن يقدم بعض المعلومات لقارئيه وسامعيه في مختلف الأماكن في كل العصور، إذ تختلف طريقة وضع المعلومات في النصّ بحسب نوعيته، ويترجمها بعض الباحثين العرب ب(الإخبارية)(۱۹)، وبعضهم إلى (المعلوماتية)،أي ما نحصل عليه من معلومات يتضمنها النصّ (۲۲۰)، وتعرف بأنّها: ((العامل المؤثر بالنسبة إلى عدم الجزم في الحكم على الوقائع النصيّة، أو الوقائع في عالم نصبيّ في مقابلة البدائل الممكنة، فالإعلاميّة تكون عالية الدرجة عند كثرة البدائل، وعن الاختيار الفعليّ لبديل من خارج الاحتمال، ومع ذلك نجد لكُلّ نصّ إعلاميّة صغرى على الأقل تقوم وقائعها في مقابل عدم التوقع))(٢٢١)، ومصطلح الإعلامية يدل على الجدة والتتوّع الذي توصف به المعلومات التي تُشكل محتوى الاتصال في نصّ ما (٧٢٢)، ويتعلق بمقدار التوقع أو عدم التوقع،أو المعرفة أو عدم المعرفة، وتختلف درجتها من نص لآخر، فكلما خرج النص عن المألوف والمتوقع ازدادت درجة الإعلامية، والعكس صحيح(٧٢٣)،ومن ثمَّ؛ فإنّها تشتمل على عامل الجدّة، لذلك أشار دي بوجراند إلى أن: ((المدى الذي تكون فيه العناصر/ المعلومات، داخل النصّ، معتادة في معناها، وفي أسلوب التعبير عنها، وطريقة عرضها، فهي عندئذ تمثل كفاية إعلامية منخفضة الدرجة،أو تكون غير معتادة فتمثل كفاية إعلامية عالية الدرجة))(٧٢٠) ،وهي ((تتعلق باستقبال الكلام على أنه نص ذو محتوى كما يتعلق بحكم المتلقى على طريقة عرض المحتوى بالجدة وبمدى توقعه لطريقة العرض)(٢٢٥).

<sup>(</sup>٢١٦) ينظر: مدخل إلى علم لغة النص:٣٢-٣٣، وعلم لغة النصّ النظريّة والتطبيق:٦٨.

<sup>(</sup>٧١٧) ينظر: نظرية النقد الأدبي الحديث:١٠٢، وعلم النصّ ونظرية الترجمة:٥٠-٥١.

<sup>(</sup>٧١٨) ينظر: النص والخطاب والإجراء:١٠٥-١٠٥.

<sup>(</sup>۱۹۹)ينظر: نحو النصّ اتجاه جديد في الدرس النحوي: ٨٦.

<sup>(</sup>٧٢٠) ينظر: أسس لسانيات النصّ:١٥٢، واجتهادات لغويّة:٣٧٩.

<sup>(</sup>٧٢١) ينظر: النصّ والخطاب والإجراء:٥٠٥.

<sup>(</sup>۲۲۲) ينظر: نفسه: ۲٤٩.

<sup>(</sup>٧٢٣) ينظر: مدخل إلى علم اللغة النصي: ٩٤.

<sup>(</sup>٧٢٤) نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النصّ النثريّ: ٦٦. وينظر: النص والخطاب والإجراء: ٢٤٩.

<sup>(^٬</sup>۲۵ في اللسانيات العربية المعاصرة:٢٣٣.

إنَّ المتكلم الذي ينتج نصّاً ينجز نشاطاً خاصاً، أيّ: ممارسة لغويّة أو نشاطاً لغوياً يتبع قصداً أو هدفاً اجتماعياً، فقد ينتج نصاً ليبلغ السامع معلومات معينة، أو ليحصل منه على بعض المعلومات أو ليحفز السامع على عمل فعل، أو ليشجعه على انجاز نشاط، أو ليطلب منه إظهار ردّ فعل محدد(٧٢٦)، فيحقق بذلك من إنتاجه وظائف من قبيل: إبلاغ المعلومات، أو إصدار تعليمات، أو إقناع... الخ(٢٢٠).

وللإعلامية مفهوم يدور حول صفة الإعلامية بمعناها العام، فأيّ نصّ يجب أن يقدم خبراً ما، إذ إنّ الرغبة في الإخبار تمثل غرضاً أولياً لدى أي كاتب، فأيُّ نصِّ لابدَّ أن يقدم معلومة ما، و النصوص كلَّها تشترك في هذه الوظيفة (٧٢٨)، ومفهوم بمعنى الدعاية، إيجاباً أو سلباً، لشخص ما أو فكرة ما أو مذهب ما، وتُوصف الإعلامية في هذه المفاهيم بأنّها (إعلامية منخفضة)؛ لأنّ أثرها في النصّ يقتصر على الدعاية والأخبار فحسب(۲۲۹).

ويوجد مفهوم آخر لمصطلح الإعلامية يشير إلى الجدّة في عرض المعلومات بمواقف معينة، وهذه الجدة يحددها المتلقي بمعيار عدم التوقع، ويرسم حدودها الكاتب باختياراته في صياغة النص، ويظهر هذا التحديد للإعلامية مراتب تلكم النصوص، إذ تظهر رغبة بعض الكتاب في التميز، كـما يمنح هذه الصفة حكماً قيمياً (٧٣٠)، وفي هذا المفهوم تُوصف بأنّها (إعلامية مرتفعة) ؛ لأنها تتعامل مع الجانب الإبداعيّ أو الأدبيّ في النصّ (٧٣١)،والإعلامية تبرز بصفة خاصة في المجاز (٧٣٢).

ومن ثمَّ؛ فصفة الجدة لا تقتصر على صياغة التركيب حسب،بل تمتد لتشمل المضمون و المحتوى أيضًا (٧٣٣)، فيمكن أن يكون لورود عنصر لغوي معين احتمالات مختلفة في النظم بسبب الأغراض المختلفة للاتصال، وكذلك الخروج عن المألوف في التشكيلات الغريبة لأصوات نجدها لا تؤلف كلمات معروفة، مثال على ذلك: الطرائف التي رواها المتقدمون تتدُّراً بالنحاة وتقعرهم في الخطاب كما في المثل

الآتى (٢٠٤٠): (( فقال له الطبيب: خُذْ خرقعاً، وسلفقاً وجرفقاً، فسأل النحويّ: ويلكَ أيُّ شيءٍ هذا؟ قال الطبيب: وأي شيء ما قلْتُ؟))(٥٣٥).

<sup>(</sup>٢٢٦) ينظر: مدخل إلى علم اللغة النصبي:١١٧.

<sup>(</sup>۷۲۷) ينظر: نفسه:۱۱۸.

<sup>(</sup>٧٢٨) ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري: ٦٦-٦٦.

<sup>(</sup>٢٢٩)ينظر: نظرية علم النصّ رؤية منهجية في بناء النصّ النثريّ: ٧٠،وأصول المعابير النصيّة في التراث البلاغيّ عند العرب (رسالة ماجستير): ٦٥.

<sup>(</sup>٧٢٠) ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النصّ النثريّ:٦٧

<sup>(</sup>۷۴۱)ینظر: نفسه: ۷۰.

<sup>(</sup>٢٢٢) ينظر: مدخل إلى علم لغة النص :١٨٦، وعلم لغة النصّ النظرية والتطبيق:٦٨.

<sup>(</sup>٧٢٢)ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النصّ النثريّ:٦٧.

<sup>(</sup>٢٢٤) ينظر: مدخل إلى علم لغة النصّ: ١٨٤،وعلم لغة النصّ النظرية والتطبيق:٦٩.

<sup>(</sup>۲۲۰)البيان والتبيين: ۲/۰۲۲.

ويمكن أن تقع الإعلامية على مستوى الكلمات فقد يجعل منتج النصّ الكلمات الوظيفيّة كحروف الجر وحروف العطف بعيد كل البعد عن المألوف (٢٣٦)، كما في قول المتنبي:

أمضى عزيمته فسوف له قد واستقرب الأقصى فثم له هنا (۷۳۷)

وبناءً على ما تقدم ف(إن الإعلامية ترتبط بإنتاج النصّ واستقباله لدى المتلقي، ومدى توقعه لعناصره) (٧٣٨).

## الإعلامية في مقامات السيوطي:

أوّل ما يواجهنا في مقامات السيوطي من الخروج عن المألوف أنّها لم تكُن منسوجة على غرار المقامات السابقة، فقد جاءت بهيأة تختلف عن المقامات السابقة ، فقد يشكّل هذا الخروج نوعاً من الإعلامية؛ لأنّه شيءٌ غير معتاد عليه في هذا الفنّ فقد يشكل غرابة للمتلقي، إذ أنه طرح موضوعات جديدة لم تدر في خلد من سبقه من المقاميين، فقد حوت أدبًا وتاريخًا، وطبًا وفقهًا، وتفسيرًا وسيرةً ذاتيةً، وسياسة ونقدًا ووصفًا.

إن الإعلامية تتداخل مع المعايير النصية الأخرى، إذ لا يمكن الفصل بسهولة بين دقائق الاتساق والانسجام ومقولاتهما، فهي تتوقف على المعايير السابقة، وإنّ كلّ نصّ إذا أُتقن ماسبق من المعايير يؤدي إلى الإعلامية النصية وتمتعه بالقبول، وقد تأتي تراكيب متسقة منسجمة لكنها خالية من الإعلامية (٢٣٩)، فلو نظرنا في مقامات السيوطي نجد أنّ لديه الخروج عن المألوف في بعض المظاهر الشكلية المتمثلة بـ(الاتساق) ، والمظاهر الدلالية المتمثلة بـ(الانسجام) .

نجد السيوطي غير في بعض الصيغ، من أجل تحقيق السجع والجناس، ويلحظ على سجع السيوطي أنه تراوح بين الطول والقصر، كما في قوله: (( وعجل له اليسيرة من الجزاء ليحميه من العقوبة الشديدة، ونجاة من دسيسة الشيطان، ليسلك به الطرائق السديدة)) (۲۰۰۰)، وقوله: ((فسبحانه من لطف بعباده وهدى عبده المؤمن إلى أرشاده، وقربه من أبعاده ليفوز بإسعاده، وصالحه بأمراض الدنيا عن أضرام جهنم في معاه)) (۲۰۰۱)، فنراه قد تصرف في الألفاظ عن طريق السجع الذي كان له وظيفة مزدوجة في كلامه، فهو يضفي على كلامه حسناً وجمالاً، فضلاً عن وظيفته الإعلامية والإقناعية.

<sup>(</sup>٧٣٦)ينظر: علم لغة النصّ النظرية والتطبيق: ٦٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۲۷</sup>)جاء في شرح البيت : ((سوف للاستقبال وقد لما مضى ومقاربة الحال ، يقول : هو ماضي الإرادة فما يقال فيه سوف يكون ، يقال هو قد كان والبعيد عنده قريب لقوة عزمه فما فيه يُقال ثُمَّ وهو للمكان المتراخي ، قال : هو هنا وهو يستعمل فيما دنا وجعل(قد) اسماً فأعربه ونوّنه)ديوان أبي الطيب المتنبي (شرح الواحديّ): ٢٣٤/١.

<sup>(</sup>۲۳۸) نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي: ۸٥.

<sup>(</sup>۷۲۹) ينظر : مدخل إلى علم لغة النص:١٨٦.

<sup>(</sup>۷٤٠) ينظر: المقامات: ۱۸۵، ۱۸۵.

<sup>(</sup>۷٤۱) المقامات:۱٥۲.

ونلحظ في لغة السيوطي تقطيعاً موسيقياً جميلاً ورائعاً يُضفي على المقامات جمالاً يخلق نوعاً من الإعلامية ، ونثير الغرابة لدى القارئ ، منها قوله: (( روضة أريضة، عيون أزهارها مريضة، وأنواع البركات من نهرها مفيضة)) (۲٬۲۷) ، فالمعنى المتغاير في الكلمات المتجانسة مع تشابهها في المادة الصوتية الذي قد يوحي أنها واحدة، يتناسب مع إقناع المتلقي وإعلامه، وبتصرفه في صيغ الألفاظ، يوضح للقارئ جمال اللغة في حسن التصرف وابتداعه في الكتابة وفنونها، وهذا ما يزيد العمل الأدبي جمالاً ينم عن ذوق رفيع في النثر الفنيّ، ونرى الجناس والسجع يتمركزان في المقامتين ((النيلية في الرخاء والغلاء ، والدرية في الطاعون والوباء))، إذ تقوم هذه الكثافة بدور حاسم للإعلامية ، إذ إنها تخبر المتلقي والقارئ من أن شخصياتها تحمل رسالة مشتركة تظهر الحقيقة التي يُراد الاستدلال عليها في شموليتها ، وتدفعها إلى أقصى حدٍ من الإعلامية ( كفاءة إعلامية مرتفعة) وعلى سبيل المثال لا الحصر:

- (( هذه قضایا مختلطات، ورزایا غیر منضبطات
- قد ساءت الأحوال واختلطت، ونقصت الأفعال واعتلت
- نعوذ بالله من سوء المنقلب ، ومن شر غاسق إذا وقب)) $(^{(\gamma : \gamma)}$ .

نلحظ أن وظيفة الأصوات في المقامات، لا تقف عند الجرس الموسيقي الخارجي، إنما تسهم في تشكل الدلالة التي أرادها السيوطي أخبارها (إعلامها) وبلاغها للمتلقى.

وقد كرر السيوطي بعض الألفاظ والعبارات في مقاماته، مثل الإصر، في مقامة روضة مصر، إذ قال: ((أصلَ منبعهِ من الجنةِ، وسئمي في القرآنِ باسمِهِ ونَ غيرهِ ونطقتْ به السنةُ، وهو في الجنةِ نهرُ العَسلِ، ويرفَعُهُ جبريلُ عندَ رفع القرآنِ ومن لم يعرف فليسلْ، وهو الذي كاتبه عُمرُ بن الخطاب ، لما حمل أهلُ مِصرَ الإصر(\*)...)) (ئوراء) في هذا النص الإعلامية بالاخبار المتضمنة في النص، وقوله في المقامة الدرية في الوباء: ((ثم جاءَ الخَبرُ بوصولِهِ، إلى البلادِ الحلبيةِ بعد شهرينِ، فأرجفَ الناس بدخُولِه مصرَ، وتحملوا من خَوفِ هجومهِ عليهم الإصرَ...)) (مناه ولفظتا حاصل ومحصول، في المقامة نفسها ((... فوربً الليل وما وسق ، والقمر إذا اتسقَ، لئن عطفَ عاماً بعدَ عامٍ على نَسقٍ، ليقطّعنَ عائدَ كلّ مُوصُولٍ، وليُذهِبنَ كلّ ذي حاصل ومحصول...)) (مناه الإعلامية بالوثوق الغيبي المعبر عنه بالقسم الإلهي.

<sup>(</sup>۲٤۲) نفسه: ۱۸۵.

<sup>(</sup>۲۱۳) نفسه: ۱۲۹، ۱۷۳، ۲۱۱.

<sup>(\*)</sup> الإصر: العهد الثقيل والضيق والحبس والعقوبة، ينظر لسان العرب مادة (أصر).

<sup>(</sup>۲٤٤) المقامات: ١٩٢.

<sup>(</sup>۷٤٥) نفسه: ۱۹۵.

<sup>(</sup>۲۰۲۱)المقامات:۲۰۷.

فضلًا عن هذا تحدث الإعلامية قيما تعرف بالمجاز العقلي؛ حيث تُعدُ الاستعارة والتشبيه من التعابير التي تمثل خروقاً عن السنن والمألوف؛ فهي من الظواهر التي تشكل صدمة لذوق القارئ الذي ألف استعمالات منطقية للغة (۲٬۷۱۷) ، فالكاتب عندما يجمع بين عناصر متناقضة، ومتباعدة في العالم الخارجي، فإنه يمارس خرقاً للغة، وقد انتزع السيوطي بعض التشبيهات التي أوردها في مقاماته من بيئته التي عاش فيها، كقوله في مقامة وصف روضة مصر تسمى بلبل الروضة: ((كأنها بدر والنيلُ حولها هالَة، أو شمسٌ في وسطِ سماء ليس عليها سحابٌ أو غلالَةٌ، أو وجهُ دارٍ عليه طيلسانٌ، أو سريرُ ملكٍ نُصِبَ في ميدانٍ، أو قلبُ جيشٍ له مصرُ والجيزةُ جناحان...)) (۲۶۸).

والاستعارة التي يمكن أن تتجسد في خطاب تام مكتمل في المقامات، وردت على لسان شخصيات المقامتين: النيلية في الرّخاء والغلاء ومقامة الطاعون والوباء (٢٤٩).

ومن الظواهر اللغوية التي تحدث خرقاً لتوقعات القارئ على مستوى البناء اللغوي، توظيف السيوطي للهجة العامية؛ التي تسربت إلى النص ضمن نسق اللغة الفصيحة، إذ نرى أنَّ السيوطي قد استعمل بعض الألفاظ العامية، ولكنها قليلة، مثل: فشار، الاقذار، الكيمان والبرور، بهدل ، الوسلية.... الخ، وهذا ما جاء في قوله: (( ويشربُ فيها الماءُ من شوائبِ الأقذار عرباً، ويمر من فيها النسيمُ صحيحاً عليلاً، يبرئ من الأسقام عليلاً، ويشفي من الأورام غليلاً، ساكنها قد وُقي السموم والحرور، وأعفى من شعبُ الكميانِ والبرور...)) (٢٠٠٠)،ونجد هذه الكلمات العامية تُثير دهشة القارئ، ليس لغرابتها، وإنما لما فيها من الابتذال والاسفاف.

وقد تظهر الإعلامية على مستوى البناء الشكلي للنص الروائي، فالقارئ وهو يلج عتبات النص المقامي وتحديداً افتتاحيته، يبني جملة من الافتراضات المسبقة، والتوقعات الأولية لما سيكون عليه البناء الفني للمتن، وقد أجاد السيوطي في هذا نوع من البناء الشكلي لنص المقامات، إذ إن كثيراً من ابتداءاته جاءت آيات قرآنية ذات صلة قوية بموضوعات مقاماته، فهو يستهل مقامة الدوران الفلكي،بقوله تعالى: ﴿ و إذ أخذنا ميثاق بني إسرائيل لا تعبدون إلا الله وبالوالدين إحسانا وذي القربي واليتامي والمساكين وقولوا للناس حسناً. . . البقرة : ٨٣،والقارئ لهذا الاستهلال يفهم أنه يقصد بذلك رجلاً يهودياً أو من أصل يهودي، في

<sup>(</sup>۷٬۷)ينظر: المتوقع و اللامتوقع، دراسة في جمالية التلقي، مجلة أبحاث اليرموك مج١ العدد ٢،موسى ربابعة:٦٥.

<sup>(</sup>۲٤٨) المقامات:۱۸۸ – ۱۸۸.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷٤۹</sup>) نفسه :۱۹۱ – ۱۹۶

<sup>(</sup>۲۰۰) نفسه: ۱۹۱.

مقامة روضة مصر (٧٥١)، يستهل المقامة بقوله تعالى: ﴿ وَآوِبناهما إلى ربوة ذاتِ قرار ومعين

#### المؤمنون : ٥٠.

ولا تقتصر الإعلامية على مستوى البناء اللغوي، والبناء الشكلي، بل تتجاوز ذلك إلى المحتوى السردي في المقامة؛ وذلك من خلال المفارقات التي فيها ((الأنماط المعروضة من النص غير مواكبة للأنماط المعرفة المختزنة))(۲۰۷).

والمفارقة في ابسط تعريف لها هي " فن قول شيء ما دون قوله بشكل فعلى وصريح يكتسب سمة عمق الفن العظيم الذي يقوم بنجاح وفعالية أكثر مما يبدو أنه يقول"(٧٥٣)، وهذا النوع نجده في مقاماته، إذ إنَّ السيوطي تناول في المقامات ( الرياحين)و ( المسكية) و (الياقوتية) ٥٠٠ موضوع النقد السياسي إذ عمد فيها إلى الرمز، ولم يكن التعبير عن السلاطين في هذه المقامات خوفاً أو رهبة وانَّما أراد أن يلبس مقاماته رداء من الجدة، ويزيد طرافتها (٥٥٠).

ولاشك أن مثل هذه الأمور، والأوصاف تستفر فكر القارئ، وترفع بذلك الكفاية الإعلامية في النص، وتضفى على المتلقى نوعاً من التشويق" فضعف الإعلامية قد يؤدي إلى الملل، بل إلى رفض النص في بعض

مما تقدم يتضح لنا أنّ الإعلاميّة هي مدى الجدة أو عدم التوقع في المواد المعروضة وأن ضوابطها لابد أن تكون عاملاً مهماً لدى تحديد استعمال خيارات خاصة في جميع أنواع السياقات ولدى منح الدافعية لهذا الاستعمال. دون غيره من الاستعمالات المحتملة التي تعمل على خفض درجة الكفاءة الإعلاميّة، بينما يؤدي الاستعمال المطلوب إلى رفع درجة الكفاءة الإعلاميّة لدى المتلقى.

<sup>(</sup>۲۰۱) المقامات: ۱۸۲.

<sup>(</sup>۲۰۲)مدخل إلى علم لغة النص: ١٩٠.

<sup>(</sup>٢٥٣) المفارقة والإدب:٨.

<sup>(</sup>۲۰۶) المقامات: ۱۱، ۵، ۵۰۱.

<sup>(</sup>۲۵۵) ينظر: شرح مقامات السيوطي: ٦٤.

<sup>(</sup>٢٥٦) علم لغة النص النظرية والتطبيق:٦٨.

### المبحث الثاني

#### معايير تنصل بالمؤثرات الخارجية

من المعايير التي تتصل بالمؤثرات الخارجية للنص (السياق والتناص) وفيما يأتي عرض لدراسة تفصيلية لهذين المفهومين وبيان تأثيرهما في نصوص مقامات السيوطي.



لقد عنى علماء العربية القدماء بالسياق وأطلقوا عليه المقام أو مقتضى الحال في ضوء مقالتهم الشهيرة ((لكل مقام مقال)) (۲۰۷) التي عُدّت مثلاً سائراً، وهذا ما صاغه (مالينوفسكي) تحت عنوان Context of التي عُدّت مثلاً سائراً، وهذا ما صاغه (مالينوفسكي) تحت عنوان Situation) (۲۰۸) يقول القرطاجني (ت ۲۸۶ه) في منهاج البلغاء: ((وأحسن مواقع التخييل: أن يناط بالمعاني المناسبة للغرض الذي فيه القول كتخييل الأمور السارة في التهاني، والأمور المفجعة في المراثي. فإن مناسبة المعنى للحال التي فيها القول وشدة التباسه بها يعاون التخييل على ما يراد من تأثر النفس لمقتضاه ...، ويحسن موقع التخييل من النفس، أن يترامى بالكلام إلى أنحاء من التعجيب، فيقوى بذلك تأثّر النفس لمقتضى الكلام) (۲۰۹).

أما اللغويون المحدثون، فقد أولوا السياق وأثره في تحديد المعنى عناية كبيرة، ومن أهم المدارس التي أهتمت به المدرسة الإنكليزية بزعامة (فيرث)، التي قامت على أساس المعنى، إذ صرّح (فيرث): ((بأن المعنى لا ينكشف إلا من خلال تسييق الوحدة اللغوية، أي وضعها في سياقات مختلفة، ويقول أصحاب هذه النظرية في شرح وجهة نظرهم: (معظم الوحدات الدلالية تقع في مجاورة وحدات أخرى، وإن معاني هذه الوحدات لا يمكن وصفها أو تحديدها إلا بملاحظة الوحدات الأخرى التي تقع مجاورة لها))) (٢٠٠٠).

وخلص (فيرث) إلى أنّ تحديد المعنى يتوقف على الشروط الآتية (٢٦١):

١ - تحليل السياق اللغوي (Verbal Context) صوتياً وصرفياً ونحوياً ومعجمياً.

٢- بيان شخصية المتكلم والمخاطب والظروف المحيطة بالكلام.

٣- بيان نوع الوظيفة الكلامية.

٤- بيان نوع الأثر الذي يتركه الكلام.

<sup>(</sup>۷۵۷) الألسنية محاضرات في علم الدلالة، د. نسيم عون: ١٦١.

<sup>(</sup>۲۰۸) ينظر: نفسه: ۱٦۱.

<sup>(</sup>٢٥٩) منهاج البلغاء وسراج الأدباء: ٩٠.

<sup>(</sup>۲۲۰) علم الدلالة: ۲۸-۹۹.

<sup>(</sup>٢٠١) ينظر: أصول تحليل الخطاب: ١٠/١، الكلمة، دراسة لغويّة معجميّة: ١٥٨.

فهذه الشروط تؤكد بقوة أن المعنى متصل بالسياق اتصالاً كبيراً، إذ يتعذر الفصل بينهما، ولا يتصور أحدهما والآخر ليس متلبساً به (٢٦٢). وفيما يأتى دراسة لخصائص السياق وضروبه في المقامات:

### السياق وخصائصه:

يرى (براون ويول) أن السياق يعد من أهم مبادئ الانسجام؛ لأنه يتحتم على ((محلل الخطاب أن يأخذ بعين الاعتبار السياق الذي ورد فيه مقطع ما من الخطاب))(٢٦٠). فالسياق لديهما يشمل كلاً من (المتكلم/ الكاتب) و (السامع/ القارئ) و (الزمان والمكان)(٢٠٠). إذن هما يقصدان السياق المقامي المادي الذي ينشأ فيه الخطاب ويؤدي أثراً مهماً في تحقيق الانسجام؛ لأنه ((يجعل القول الواحد متى ظهر في مقامين مختلفين ذا تأويلين مختلفين))(٥٠٠).

ويشير (هايمز) إلى أثر السياق في الفهم بكونه يحصر من جهة عدد المعاني الممكنة، وأنه يساعد من جهة أخرى على تبني المعنى المقصود (٢٦٦). ويذكر أن للسياق خصائص واقترح تصنيفها في ضوء العناصر الآتية:

- ((- المرسل: وهو المتكلم أو الكاتب الذي ينتج القول. المتلقى: وهو السامع أو القارئ الذي يتلقى القول.
- الحضور: وهم مستمعون آخرون حاضرون يساهم وجودهم في تخصيص الحدث الكلامي.
  - الموضوع: وهو مدار الحدث الكلامي.
- المقام: وهو زمان ومكان الحدث التواصلي، وكذلك العلاقات الفيزيائية بين المتفاعلين من إشارات وإيماءات وتعبيرات الوجه....
  - القناة: كيف تمّ التواصل بين المشاركين في الحدث الكلامي: كلام، كتابة، إشارة ....
    - النظام: اللغة أو اللهجة أو الأسلوب اللغوي المستعمل.
  - شكل الرسالة: ما هو الشكل المقصود: دردشة هي جدال، عظة، خرافة، رسالة غرامية ....
    - المفتاح: ويتضمن التقويم: هل كانت الرسالة موعظة حسنة شرحاً مثيراً للعواطف....
    - الغرض: أي أن ما يقصده المشاركون ينبغي أن يكون نتيجة للحدث التواصلي))(٧٦٧).

فهذه الخصائص تسهل على الدارس عملية تحليل النصوص المختلفة، فكلما زادت معرفة المحلل أو الدارس بها زادت قدرته على التنبؤ بما يمكن قوله؛ لأن: ((النص المنجز لا يتم تحليله لغوياً إلا عن طريق هذا التفاعل بين المبدع والمتلقي، بين جسد النص ومدلولاته الحديثة والزمانية والمكانية، إنه باختصار شديد كائن حيّ يتشكل

\_\_\_

<sup>(</sup>۷۲۲) ينظر: أصول تحليل الخطاب: ١١٧/١.

<sup>(</sup>٢٦٣) تحليل الخطاب: ٣٥، وينظر: لسانيات النص، د. محمد خطابي: ٥٢.

<sup>(</sup>۲۲۰) ينظر: تحليل الخطاب: ۳۵، لسانيات النص، د. محمد خطابي: ۵۲.

<sup>(</sup>٢٦٠) أصول تحليل الخطاب: ١٥٩/١.

<sup>(</sup>۲۲۱) ينظر: الانسجام النصىي وأدواته: ٦٥.

<sup>(</sup>٧٦٧) لسانيات النص، د. محمد خطابي: ٥٣.

مع القراءة الواعية والتحليل الهادف الذي يجعل للسياق والموقف اللغوي دوراً أساسياً عند التحليل، هذا السياق هو الذي يحدد مكونات النص بل ويوجدها)) (٢٦٨)، فالسياق له أثر كبير في تحديد معنى النص ف((النص والسياق يكمل أحدهما الآخر)) (٢٦٩) وبانعدام السياق يفقد النص انسجامه، ومن ثم يفقد نصيته.

إن التأمل في مقامات يجعلنا نتلمس خصائص السياق فيها، والغاية من ذلك إظهار مدى التأثير المتبادل بين السياق وبين النص، بما يفسر لنا ذلك النص بشكل موضوعي، عموماً تشترك نصوص والمقامات بأنّ المرسِل هو (السيوطي))، إما المرسَل إليه (المتلقي)، فهو طرف مهم في تماسك النص ((فلا نتصور وجود نص ما مالم يكن هناك متلقٍ له وإلا فقد النص مضمونه))(٧٧٠)، فالمتلقي هو الذي يحكم على ترابط النص وتماسكه.

وانطلاقاً ممّا سبق يتضح أن السياق هو الكُل الذي يحيط بظروف إنتاج النص والأطراف التي سهمت به، من كاتب النص والمتلقي وما بينهم من العلاقات التخاطبية ، وعنصري الزمان والمكان، وما يحيط بطرفي النص من عوامل اجتماعية، وسياسية، وثقافية ...الخ، وأنوع الأغراض والمقاصد التي تزمي إليها مختلف النصوص، ونحن في مدونتنا ( مقامات السيوطي) سنحاول أن نقف على جل النقاط التي تكون السياق، بعدّه معياراً من المعايير النصية الذي يوصلنا إلى أغراض ومقاصد السيوطي ، الذي عاش في مدة زمنية لا تخلو من وجود أوضاع سياسية واجتماعية خاصة، تدفع المرء إلى الإجادة واعتماد مختلف الإستراتيجيات، التعبير عن مثل هذه الأوضاع، والكشف عن مختلف الوسائل والطرق الممكنة لمحاربتها، من دون المساس بأصحاب السلطة والنفوذ كطرف حساس، عبر عنه السيوطي بشكل يكاد يكون واضحاً في مقاماته.

المرياق في المقامات : ١- سياق الموقف<sup>(\*)</sup>.

<sup>(</sup>۲۲۸) نحو النص، د. أحمد عفيفي: ٤٧.

<sup>(</sup>٧٦٩) اللغة والمعنى والسياق، جون لاينز: ٢١٨.

<sup>(</sup>۷۲۰) الانسجام في النص القرآني مظاهره وجمالياته: ٣١٢.

يطلق هذا المصطلح على ((الموقف الخارجي الذي يمكن أن نقع فيه الكلمة))(۱۷۷۱)، ويعد عالم الاجتماع (مالينوفسكي) أول من استعمل مصطلح سياق الموقف للتعبير عن الموقف أو المحيط الذي ينتج فيه النص، إذ أكد أنه من الصعب أن نفهم رسالة ما، إن لم نكن على دراسة بالإداء الصوتي والمرئي المصاحب لها(۲۷۷۱)، ((ويظهر ذلك في العبارات المصطلحية في الظروف الاجتماعية المعينة مثل تبادل التحية والتعزية في حال الوفاة، والنداء بالألقاب فهذه العبارات لا يمكن فصلها عن ظروفها الاجتماعية التي أتت فيها))(۲۷۷۱)، إذ إنّ ((ما يؤديه المقام للمعنى من تحديد ومناسبات ظرفية، يتطلب من الباحث الإلمام بالمعطيات الاجتماعية))(۱۷۷۱)، وقد أشار علماء النص إلى محورين مهمين في حديثهم عن سياق الموقف، هما مجال الخطاب، وأدوار الخطاب

o italogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogisalogis

ويشير مجال الخطاب ((إلى تلك العناصر التي تكوّن أساس عملية الاتصال. وتتضح هيمنة مجال الخطاب فيما يجلبه من حقل دلالي خاص يحتوي على كلمات هي الأكثر شيوعاً معه))(٢٧٦).

وقد استقرت مقامات السيوطي - على تعدد متلقيها - حول مجموعة معروفة من مجالات الخطاب مثّلت أغراضَ تلك النصوص (الدينية، والاجتماعية، والاقتصاية، والنقد السياسي).

وهذه الأغراض (المجالات) تتناسب مع طبيعة الظروف السياسية والاجتماعية في عصر السيوطي إذ شهدت حياته أحداثاً معقدة ومواقف متعددة، إذ إن لكل موقف، أو حادثة مقامة خاصة، وقد مهدت كتب التاريخ والأدب لهذه النصوص معلومات كثيرة عن سياقها والمواقف التي كتبت فيها والحوادث المحيطة بها(٧٧٧)، بينما يدور موضوع أدوار الخطاب في طبيعة المشاركين في الخطاب وحالاتهم وعلاقتهم، وتباين الأبعاد النفسية للمتخاطبين من حيث السيطرة والمودة ودرجة القرابة والصداقة وهذا كله له أثر بارز على اللغة(٨٧٨).

يتضح إنَّ نصوص المقامات ثمة بواعث أو ظروف ساعدت على تأليفها، وجاءت هذه المقامات بوصفها ردِّ فعل لظروف عامة في مصر والشام والحجاز ذكرها السيوطي، ولظروف أخرى خاصة أحاطت بها.

واتصف الوضع السياسي في دولة المماليك بانعدام الأمن، وفقدان الطمأنينة في كثير من الأحيان، ويعود سبب ذلك إلى بطش المماليك وفتكهم بأهالي المدن والفلاحين، ونجد أن عامة الناس أحياناً كانوا يتكتلون ضد

) )( ( ) a)( f a)(v)

<sup>(\*)</sup>لقد أطلق علماء النص على سياق الموقف تسمية (المقامية أو الموقفية) التي هي أحد المعايير النصيّة السبعة.

<sup>(</sup>۷۷۱) علم الدلالة: ۷۱.

<sup>(</sup>٧٧٢) ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق ، د. عزة شبل محمد: ٢، نظرية علم النص: ٢٤-٢٥.

<sup>(</sup>٧٧٣) في علم اللغة عند العرب ورأي علم اللغة الحديث، شرف الدين علي الراجحي: ١٣٦.

<sup>(</sup>٧٧٤) الألسنية محاضرات في علم الدلالة، د. نسيم عون: ١٦٢.

<sup>(</sup>۷۷۰) ينظر: نظرية علم النص: ٢٥.

<sup>(</sup>۲۷۲) نفسه: ۲۵.

<sup>(</sup>۷۷۷) ينظر: شرح مقامات السيوطي: ٤ ٦ ومابعدها.

<sup>(^^^)</sup> ينظر: نظرية علم النص: ٢٨.

المماليك لدفع أذاهم (٧٧٩)، فضلاً عن ذلك الفساد الداخليَّ؛ فإن الكوارث الطبيعية من طواعين جارفة وأمراض فاتكة، وانتشار المجاعة في بعض الأحيان، قد نشر الخوف والاضطراب في حياة الناس(٧٨٠)،وانَّ المجتمع في دولة المماليك يتكون من خليط من الأمم، فقد ضمت العرب والأتراك والجراكس والأكراد واليهود والنصاري والقبط، وغيرهم (٧٨١)، إلا أن السيطرة السياسية كانت في تلك الحقبة بيد الأتراك والجراكس، لكونهم طبقة عسكرية متميزة (٧٨٢)، وقسم المقريزي المجتمع في عصر السيوطي (العصر المملوكي) على سبعة أقسام: أهل الدولة، ومياسير التجار، وأصحاب البز وأرباب المعايش، وأصحاب الفلاحة، والفقهاء وطلاب العلم، وأرباب المهن، فضلًا عن ذلك الأجراء، والحمالين، والخدام، والحاكة، وأهل الخصاصة، والمسكنة (٧٨٣)، وحافظ المماليك على مظاهر الحياة الإسلامية؛ لكونهم مسلمين، فاهتموا بكتابة القرآن الكريم، وعلى الرغم من كلِّ عوامل الأزهار إلاّ أن ذلك لم يمنع من حدوث كوارث أثرت في المجتمع بحو أو بآخر، من تفشي الأمراض وكوارث طبيعية من زلازل، وغيرها (۲۸۶).

أما الوضع الاقتصاديّ في عصر المماليك، فقد اتصف بالانحلال الاقتصادي لتطبيق نظام الإقطاع العسكري على الأراضي الزراعية، وأدى هذا النظام الإقطاعي إلى تقليص رقعة الأرض المزروعة بعد أن تركها الفلاحون هرباً من أصحاب الإقطاعات (VAO)، مما أدى إلى انقسام المجتمع على طبقتين طبقة من الحكام العسكريين، لهم كل الامتيازات والحقوق، ويملكون الأراضي الزراعية كلها، في مقابل الرعية التي اقتصر دورها على الإنتاج، ودفع الضرائب، مما انعكس ذلك بصورة طبيعية على الوضع الاقتصادي المصري في ذلك الوقت (٢٨٦).

ومن ثمَّ؛ فالسيوطي قد عاش حقبة حافلة بالتطورات السياسية والاجتماعية ، وشهد تقسيم العالم على كثير من المماليك والإمارات، وشهد آثار الحياة السياسية العاصفة، إذ إنه في مقاماته التي كتبها نجد فيها ما حدث من صراعات بين الأمراء والعلماء أنفسهم، وهذا في المقامات التي يجد فيها القارئ مدلولًا رمزياً يعبر بها عن الأنماط المتصارعة، على السلطة وهي المقامات (الوردية والمسكية والياقوتية )(٧٨٧)، ولم يطرح هذا الموضوع رمزاً خوفاً من بطش السلطان أو الأمير، وانَّما أراد أن يكسب مقاماته نوعاً من الطرافة والجدة؛ لأنه عاش في عصر المماليك التي كانت علاقته بهم تتميز بالكره والبغض وعدم الاكتراث (۲۸۸)،وهذا ما نراه في المقامات التي

(٧٧٩)ينظر: بدائع الزهور ٤: ٥١٥.

<sup>(</sup>۲۸۰)ینظر: نفسه ۲۸۶.

<sup>(</sup> ۱۲۹: ينظر : تاريخ القطبي المسمى كتاب الإعلام بأعلام بيت الله الحرام  $^{(\wedge)}$ 

<sup>(</sup> $^{V\Lambda Y}$ ) ينظر: المجتمع المصري في عصر سلاطين المماليك:  $^{-}$  ا $^{-}$   $^{\circ}$ 

<sup>(</sup>٢٨٣) ينظر: إغاثة الأمة بكشف الغمة:٧٧- ٧٥.

<sup>(</sup> $^{\gamma \wedge i}$ ) ينظر: تاريخ الأدب العربي من مطلع القرن الخامس الهجري إلى الفتح العثماني  $\pi$ :  $\gamma \sim 1.0$ 

<sup>(</sup>٢٨٠)ينظر: تاريخ القطبي المسمى (كتاب الإعلام بأعلام بيت الله الحرام): ١٦٩.

<sup>(</sup>٢٨٦) ينظر: موسوعة الحضارة العربية الإسلامية ٣: ٢٨٦.

<sup>(</sup>۲۸۷) ينظر:المقامات:۱۱-۱۵-۱۳۰.

بنظر: المؤرخون في مصر: ٦٦–٦٧.  $^{\vee\wedge\wedge}$ 

كانت ذات طابع نقدي لنظام الحكم في عصر السيوطي، كما نفهمها من السياق وسبر خفايا هذه المقامات الرمزية ، وبنقده السياسي في هذه المقامات، وضع القارئ أمام صورة المجتمع الذي عاش اضطرابات وصراعات داخلية وخارجية، كما في المقامة الرياحين، إذ يقول: بعد أن يقدم وصف المكان وهو حديقة نضرة ((... فقلتُ لبعضِ مَن عبرَ: إلاّ تُحدّثوني ما الخبر؟ فقالَ: إنّ عَساكِرَ الرياحين قد حَضرتُ، وأزاهر البساتين قد نظرتُ لما نضرتُ، وتوعدت على عقد مجلسٍ حَافلٍ ؛ لاختيارِ من هو بالمُلكِ أحق وكافلَ، وها أكابرُ الأزهارِ قد صعدتِ المنابرَ، ليُبدي كُلّ حُجّتَهُ للناظر، ويُناظِرَ من بين أهلِ المناظرِ، في أنّهُ أحقُ أن يُلحظَ بالنواظرِ، من بين سائِر الرياحينِ النواظرِ، وأولى بأن يتأمرَ على البوادي منها والحواضر، فجلستُ يُلحظَ بالنواظرِ، من بين الرياحينِ النواظرِ، وأولى بأن يتأمرَ على البوادي منها والحواضر، فجلستُ لأحضرَ فَصلَ الخِطابِ، وأسمعَ إلى ما يأتي به كلّ من فنونِ الحديثِ المُستطابِ، فهجمَ الوردُ بشوكتهِ، ونجمَ من بين الرياحينِ مُعجباً، بإشراقِ صورتِهِ...)(١٩٠٩)، وبعد أن ينهي الورد حديثه يقوم النرجس فيغض من قيمة الورد، ويذكر محاسن النرجس ومميزاته، ثم يفتخر بنفسه قائلاً: (( لقد تجبست يا جبس، وأكثرك رجس نجس، وأنت قليل الحرمة ، واسمك مشمول بالعجمة، وكيف تطلب الملك وأنت بعد قائم مشدود الوسط في وأنت قليل الحرمة ، واسمك مشمول بالعجمة، وكيف تطلب الملك وأنت بعد قائم مشدود الوسط في الخدمة))(١٩٠٠).

تستمر المناظرة، فيتحدث البان، ويهاجم الياسمين، ثم يأتي دور النسرين فينتصر الأخيه الياسمين على البان، ثم يقوم البنفسج ملتهباً قد بدت عينه زرقة الغضب، فيحيط من شأن النسرين، ويفتخر بنفسه، وبما له من فائدة، ثم يقوم النيلوفر، ويحشد الجيوش قائلاً للبنفسج: (( بأي شيء تدعي الإمارة وتطاوع نفسك والنفس أمارة))(٧٩١).

والمناظرة تستمر بين الآس والريحان وكل منهما يدعي بأنه أهل للملك، وتتتهي المناقشة بين الرياحين، فيتفق أهل الرأي على اختيار حكم عدل، فيختارون رجلاً عالماً بالأصول والفروع، محيطاً بأغلب الفنون، ويذكرون له قضية النزاع، فكان النزاع، فكان جوابه: (( ليس أحد منكم مستحقاً عندي للملك)) (٧٩٢)، ويرى أن الفاغية (الحناء) هي الصالحة لهذا الأمر؛ لأنها كانت أحب الى سيد البشر محمد (صلى شه عليه وآله وسلم)، ويشير بذلك إلى أن اختيار الأمير يجب أن يقوم على أساس ديني، وأن هؤلاء الأمراء لا يصلحون لهذا الأمر، ولعله يُشير إلى أحقيته بهذا الأمر؛ لأنه مجدد الدين على رأس المائة التاسعة كما يقول.

وفي المقامة المسكية قد اختار أربعة من أمراء الطيب: المسك والعنبر والزعفران و الزباد، ويرمز بهذه الأربعة إلى أربعة من أمراء المماليك الذين تنازعوا على الحكم بعد وفاة قايتباي أي من سنة (٩٠٢ هـ -٩٠٦ه)، نجد السيوطي يقول لرابعهم ((...، ومتى ادّعيتَ أنكَ رابعُهُم قِيلَ لكَ: اخساً، ومتى جاريتهُم في مَيدانِ السّبقِ فكباً لكَ وتعساً، وأخرى أنبئك بها: من الفُقهاءِ من قرّرَ نجاستك، وذلك ممّا يسقطُ في سوق الطيبِ في سوق

<sup>(</sup>۲۸۹)المقامات: ۱۲ – ۱۶.

<sup>(</sup>۲۹۰) نفسه: ۲۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷۹۱</sup>) نفسه: ۳٦.

<sup>(</sup>۲۹۲) نفسه: ۲3.

الطيب نفاستكَ، وقُصارى أمرِكَ أنكَ عِرقُ هُرّ برَري أو لبنُ سنتورٍ بَحري، فلا نسب لك ولا حسب، ولا سلف ولا حَلف ولا حسب، ولا سلف ولا حَلف، وأنت أقلُ شرفاً، وأذلُ سلفاً ...)(٢٩٣).

أما الظروف الاجتماعية التي صورها السيوطي في مقاماته سنشير إلى بعض منها، ففي ((المقامة البحرية)) تناول فيها موضوع الرخاء والغلاء، حيث نقص النيل في سنة ٩٩٨ه فكان حال الناس كما يقول السيوطي: ((وأصبحوا في أمرهم حياري وانهمك على شراء القمح المسلمون واليهود والنصاري، وترى الناس سكاري، كأنما قامت عليهم القيامة، أو سقطت عليهم الغمامة، وكل من ورد في البحر أو صدر يقول في الشوارع: يا الله السلامة، وعاد بعض الناس على بعض بالملامة، وعض المتأخر عن شراء القوات على يديه من الندامة...))(١٩٠٠).

وفي (المقامة الدرية) عندما تفشى وباء الطاعون في مصر والشام سنة ١٩٨ه – ١٩٨٨ كتب السيوطي هذه المقامة فوصف لنا أهل عصره عندما استحر فيهم الطعن وعجزوا عن علاجه: ( وأكثر ناس من أشياء لا تغنيهم من ذلك استعمال مأكولات قوابض، ومجففات وحوامض، وتعليق فصوص، لها في كتب الطب نصوص، وهذا باب قد أعيا الأطباء، واعترف بالعجز عن مداواته الألباء، وأناس رتبوا أدعية لم يرد بها حديث ولا أثر، وابتدعوا أذكاراً من عند أنفسهم ونسوا أين المفر...) (٢٩٥).

ويمكن القول إنَّ مقامات السيوطي كأنها سجلٌ تاريخي وسياسي لبعض الحوادث المهمة التي عترت عصر المماليك والتي أوصلها لنا بنحو رائع من التعبير، ومثل هذه الأحداث التي مرة ذكرها، ومنها كذلك يوم الوفاة للنيل وهو الاحتفال الرسمي الذي يحتفل به أهل مصر، وعبر محمد سليم عن المقامات إذ قال قامت المقامات بدور الشعر في العصور السابقة (٢٩٦٠)،كما اطلعنا على الصراعات التي حدثت بين الأمراء والعلماء أنفسهم، كما عبر عن جمال الطبيعة، سواء بالوصف الجزئيّ، أو كغرض رئيس في وصف الطبيعة الساكنة والمتحركة.

#### ٢ - السياق الثقافي:

يشتمل السياق الثقافي على "" الاعتقادات المشتركة بين أفراد البيئة اللغوية والمعلومات التاريخية، والأفكار والأعراف المشاعة بينهم ، فهذا السياق هو المعين على فهم عبارات مثل " فلان جبان "وتجمد بينهم الجليد"، ونحو ذلك مما هو مرتبط بالحياة الاجتماعية أو له صلة بثقافة المجتمع الدينية، أو السياسية، أو الاجتماعية بوجه عام "(۷۹۷).

<sup>(&</sup>lt;sup>۷۹۳</sup>) المقامات: ۷۱-۶۷.

<sup>(</sup>۲۹۶) نفسه: ۱۲۵–۱۲۵.

<sup>(</sup>۲۹۰) نفسه:۱۹۹–۱۹۹.

<sup>(</sup>٢٩٦) الأدب في العصر المملوكي: ١٠٢/٢.

<sup>(</sup>۲۹۷) ينظر: المعنى وظلال المعنى: ١٦١.

وتعدُّ عادة المتكلم التي عرف بها وسيلة مهمة من وسائل توجيه المعنى في موضوعات متعددة، وهي جزء لا يتجزأ من نظرية السياق عند "فيرث" ؛ لأن الواقع يدلُّ أن القرائن الخارج المؤثرة أكثر عدداً، وأشد اتساعاً من أن تحصر و توضع لها المعايير الثابتة، ولذا هي متروكة لتقديرات المتخاطبين بعدِّهم ينتمون إلى بيئة لغوية واحدة، ويتقاسمون الاعتقادات والتخمينات نفسها المرتبطة بالسياق (٢٩٩٩).

العصر على تفوقهم ومدى قدراتهم الأبية واللغوية، فعرضوها في النص المقامي وضمنوه معلومات أدبية ونقدية ووصفية في مجالات شتى، فضلاً عن استيعاب النص المقامي لثقافة الأدبب المتتوعة في مختلف العلوم التي انتشرت في تلك الحقبة، فنجد مقامات السيوطي بمنزلة موسوعة تضم مختلف العلوم والفنون من (معارف دينية ودنيوية)، فلم يترك علماً إلا وكتب فيه، فأورد معلومات طبية وأدبية وفقهية، ومقامات سياسية على لسان الأزهار واليواقيت يرمز بها لصراع المماليك على الحكم والسلطة، إذ أخبر عن نفسه بقوله: ((رزقت ولله الحمد التبحر في سبعة علوم، التفسير، الحديث، اللغة، النحو المعاني، البيان، البديع على طريقة البلغاء لا على طريقة المتأخرين من العجم وأهل الفلسفة، ودون هذه السبعة في المعرفة أصول الفقه والجدل والتصريف، ودونها الإنشاء والترسل ودونها الطب)) (١٠٠٠).

أنشأ السيوطي لغة مقاماته على طريقة الأسلوب البديعي الذي ورثه العصر الذي عاش فيه السيوطي عن القرون التي سبقته، فالذوق الأدبي العام في عصر السيوطي يميل إلى الأسلوب البديعي، ويفضله على الترسل؛ لذلك فإن السيوطي كتب مقاماته تبعاً لأسلوب البديعيين، فاستخدم الأساليب البديعية ، من جناس ، وطباق، وسجع، وغيرها من الوسائل التنغيمية ، وضمن هذه اللغة المثقلة بحلل البديع كثير من الأمثال المستقاة من واقع البيئة العربية، والاقتباس من القرآن الكريم، والشعر والإشارة إلى بعض الجوانب التأريخية، وهذا ما نحاول الكشف عنه لاحقاً في التناص .

ويحقق السجع في مقامات السيوطي دوراً في اتساق النصوص المقامية، وكثر في المقامات بشكل كبير، إذ لا تكاد تخلو منه مقامة نذكر من أمثلته في:

— المقامة المسكية في أنواع الطّيب (( حَضَرَ أُمَرَاءُ الطّيب بين يدي إمامٍ في البلاغة خطيب؛ فقالوا: أيدَ الله مولانا وتولاه، وأمدّه بالمكارم وولّاه، وأولاه من نعمه، وما أجَدَره بذلك وأولاه، وحرسه من المكاره ووقاه، وأصعده إلى ذروة المجد ورقاه، إنا معشر إخوان، وعلى الخير أعوان، نرصد للخير، ونقصد لدفع الأذى والضير)) (١٠٠٠).

\_

<sup>(</sup>٧٩٨) ينظر: نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثري: ٢٩.

<sup>(</sup>٧٩٩)ينظر: المعنى وظلال المعنى:١٦١-١٦١.

<sup>(^^ )</sup> الاقتراح: ٩، وينظر: حسن المحاضرة ١: ١٩٠.

<sup>(^^\)</sup> المقامات: ٥٦.

ــ المقامة التفاحية في أنواع الفواكه ((سألت طائفة فاقهة، عن مناقب الفاكهة، وصفاتها المشاكهة، وما ضرب لها من الأمثال والمشابهة، وما قاله فيها كل طبيب أريب، وكل شاعر أديب) (١٠٠٠).

ــ المقامة الزمردية في خضراوات السبعة ((سأل سائل من أهل الوسائل من يقصد في المسائل، ويرصد لديوان الرسائل عن الخضروات السبعة المنفردة باللواء واللمعة، و أجدر منها نفعه، وأجدر وقعه، وأسرع وضعه، وأوضع سرعه، وأنصع في فن الطب شرعه...)) $(^{\wedge \cdot r})$ .

فبالإضافة إلى ماحققه السجع من نغمة موسيقية جميلة، تطرب لها النفوس، فقد حقق ربطاً معنوياً لنص المقامي الواحد.

ومن الألوان البديعية الأخرى التي تزخر بها لغة المقامات، والتي حققت للنص قيمة موسيقية عالية الجناس، ولعل النوع الغالب منه على مقاماته هو الجناس الناقص، ومن أمثلته: قوله: (( وحميتهم بها في الغيبة عن الغِيبة، التي هي من الأسنة من الا سنة))(١٠٠٠، وأيضاً قوله: (( ومن سلك في جوارهم وسار على جوارهم))(^^^)، وفي قوله:((قد ضاقَ النِطاقُ، وجاءَ تكليفُ ما لا يُطاقُ))(^^ أ)، ويظهر لنا أن جناس السيوطي في مقاماته، ساعده عليه محصوله اللغوى الواسع.

ومما يكشف عن السياق الثقافي في مقامات السيوطي، ثقافة العصر الواسعة الذي عاش فيه، لذكره مختلف أنواع الفنون، وعلماء هذه الفنون التي ذكرها في مقاماته، إذ يذكر المقرئ، والمحدث، والفقيه، والأصولي، والنحوي، والبليغ، يصورون بمصطلحات علومهم الخوف من عودة الطاعون الذي رحل فأنشأ كل واحد منهم أيضاً صورة أدبية رائعة صاغها بمصطلحات فنه تورية عن الفرحة برحيله، وشكر الله على زوال همه وغمه ونستدل على ذلك بشاهد قول الصرفي: ((قد زلزل الطاعون الناس زلزلة وزلزالا وقلل الجلاس قلقة وقلقالاً، وصلصل أصوات الناعيات صلصلة وصلصالاً، وأدرج كل ميت في أكفانه إدراجه...))(١٠٠٠)، وقال عند رحيل الوباء((قد حصل النجاح، واتسع المراح، ونادى داعى الفلاح، ووقع الاعتدال، وانفك القلب من الاختلال، فالحمد لله على السلامة من الاعتلال))(^^^)،والذي يكشف كذلك عن ثقافة المجتمع ؛إذ إنّه أدار الحوار في بعض مقاماته على لسان عشرين عالماً، وذلك في المقامة الدرية أو الطاعونية، وفي المقامة النيلية أو البحرية، إذ وصف كل واحد منهم الحال بألفاظ أو مصطلحات علمه، من دون أية مناقشه أو سؤال، وفي مقامة الرياحين يدور نقاش حاد بين سبع من الرياحين، التي يرمز بها لنظام الحكم والصراع بين الحكام المماليك، واكتفى بإيراد جانب من هذا الحوار الذي يدور بين البنفسج والنيلوفر والنسرين ((فقام البنفسج وقد التهب ولاحت عليه زرقة

<sup>(</sup>۸۰۲) نفسه:۷۷.

<sup>(^^^)</sup> نفسه: ١٠٦.

<sup>(</sup>۸۰۶) نفسه: ۲۳۵.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸۰۰</sup>) نفسه:۲۳٦.

<sup>( ٔ )</sup> نفسه:۱٦۸.

<sup>(</sup>۸۰۷) نفسه :۲۰۸.

<sup>(^^^)</sup>المقامات: ٢١٥.

الغضب، وقال: أيها النسرين، الست عندنا من المعدودين، ولا في العلاج من المحمودين لأنك حار يابس إنما توافق بين المبرودين، ولا تصلح إلا للمشايخ والمبلغمين، وأنت كثير الإذاعة فلست على حفظ الأسرار بأمن،.. فقال النيلوفر على ساق وحشد الجيوش وساق وأنشد بعد إطراق:

بنفسج الروض تاه عجباً وقال طيبي للجو ضمخ فاقبل الزهر في احتفال والبان من غيظه تنفخ

ثم قال: أيها البنفسج، بأي شيء تدّعي الإمارة وتطاوع نفسك والنفس أمارة...)) (^^^)، وهكذا يدور الحوار بين الأنواع السبعة، بجانب من النقد اللاذع للآخر، وهذا ينم عن عبقرية وثقافة السيوطي اللامعة والفذة، فإذا لم يستطع ذكر الأسماء صراحة والتعبير عما في داخله، فإنه من خلال الرمز وذكر كل شيء مناسب لنوع الزهر الذي يدور الحوار عليه أي بالمصطلحات المناسبة.

ومن المقامات التي تعبر عن ثقافة العصر، ما ذكره من الألفاظ في المقامة الزمردية في وصف بعض أنواع الخضروات منها: (( القرع، والهندباء، والخس، والرجلة، والبامية، والملوخيا، والخباز، منها قوله في القرع: القرع وما أدراك ما القرع ؟ ذو الفضل الذي انتشر والذي كان يحبه سيد البشر، كم فيه من حديث ورد، وخبر مقبول ورد،... بارد ورطب في الدرجة الثالثة، دواء نافع من الأدوية العائثة العابثة، وهو أقل الثمار لصيفية كلها مضرة وأيسرهم في المعدة لابثة...)(١٠٠)،فستعمل بعض الألفاظ منها (العائثة: أيّ تعيش بالجسم فسادًا، والعابثة: من العابث: أيّ الهَازل المستخف بأمور الناس وأرد به هنا العبث بصحة الأنسان)(١١١)، وفي المقامة الفستقية وهي: ((الفستق، واللوز، والجوز، والبندق، والشاه بلوط، وحب الزلم، وحب الصنوير، منها ما قاله في البندق: وأمّا البندق فأغلظ وأغذى من الجوز، وفي الحرارة دون اللوز، لفظه فارسى واسمه العربي جلوز، وهو إلى حرارة ويبوسة قليلة، وفيه خواص ومنافع جليلة، منها أنه يزيد أكله في الدماغ، ويتفع من السموم ولدغ العقرب اللداغ، ويقوى المعى المدعو بالصائم، وينفع السعال المزمن ومن النفث الحادث من الرثة والصدر))(٨١٢)، ومن الألفاظ (النفث: ما يلقى من الفم من البصاق)(٨١٣)، ويلحظ أيضًا أن أغلب هذه الأنواع والألفاظ التي ذكرها تعبر عن بيئة وثقافة العصر الذي عاش به السيوطي، وخير تصوير عبر عنه السيوطي في المقامة الطاعونية، أو المقامة الدرية في الطاعون والوباء، فقد اجتاح مرض الطاعون مصر سنة (٨٩٧هـ)،إذ إنَّه صور الطرق والوسائل والعادات والتقاليد التي كان يسلكها أهل البلاد لعلاج المرض والوقاية منه، كي ينجو بحياتهم من شر هذا الوباء، فقد عكفوا على قراءة كتب الطب، وألزموا أنفسهم بأنواع محدد من الأطعمة والأشربة، وابتعدوا عن أخرى، ويكشف عن بعض التقاليد والأفكار التي كانت متغلغلة في عقولهم،

<sup>(^^,)</sup> المقامات: ٣١–٣٢.

<sup>(</sup>۱۰۸) نفسه:۱۰۸، ۱۰۸.

<sup>(</sup> ۱۱۱ ) المعجم الوسيط: ٣٤٧.

<sup>(</sup>۱۲۷) المقامات:۱۲۷.

<sup>(^^</sup>۱۳) المعجم الوسيط:٥٨٥.

وبخاصة عندما ذكر أنهم علقوا الفصوص، ورتبوا أدعية لم ترد في الكتاب والسنة، وذكر ذلك في قوله: (( وأكثر الناس من أشياء لا تغنيهم، وأمور لا تعنيهم، من ذلك استعمال قزابض، ومجففات وحوامض، وتعليق فصوص، لها في كتب الطب نصوص، وهذا باب قد أدعيا الأطباء، واعترف بالعجز عن مداواته الألباب:

لكل داء دواء يستطب به إلا الحماقة والطاعون والهرما

وأناس قد رتبوا أدعية لم يرد بها حديث ولا أثر، وابتدعوا أذكارًا من عند أنفسهم))(١٠١٠).

ويكشف السيوطي عن ثقافة العصر الواسعة، وذلك بذكر العلماء الذين اشتهروا في عصره، ومصطلحاتهم، وهم: المقرئ، والمحدث، والفقيه، والأصولي، والنحوي، والبليغ، يصورون بمصطلحات

علومهم،خوفهم من عودة الطاعون الذي رجل؛ فأنشأ كلّ واحد منهم أيضًا صورة أدبية رائعة صاغها بمصطلحات فنه تورية عن الفرحة برحيله، وشكر الله على زوال همه وغمه، وعن روح الفكاهة للمجتمع المصرية في استخدام التورية، ونستدل بشاهد قول المُقرئ:(( تبارك الذي بيده الملك، وتعالى مُسيّر الفلك ومسخر الفُلك، الحمدُ لله الذي رفع الطاعون، وجنبنا الذين يراءون ويمنعون الماعون، ونعوذ بالله من سوء المنقلب، ومن شر غاسق إذا وقب، فطوبى لمن عقد توبة تنقذه يوم الحشر، وملأ صحيفته حسنات تكون عند نشوه طيبة النشر))(۱۰۵).

والسيوطي عندما أجرى الحديث على لسان كل واحد منهم؛ فأراد تصوير للقارئ والمتلقي ثقافة المجتمع وحال الناس قبل حدوث الأمر وبعده، فيقول في المقامة البحرية أو النيلية:(( وما زال بحره البسيط المديد))(١٠٨)، فهو يوجه بمصطلحات علم العروض، ومن ذلك قول النحوي في نقص فيضان النيل موجهًا: (( وأصبح النحوي يلتقط الحب كأنه ابن عصفور، ويقول: السعر ممدود والمال مقصور، وأنا وكتبي للبيع جار ومجرور، قد كسر باب الإنافة، ورفع باب الإضافة، لقد لقينا أمرًا إمرا، وضرب زيد عمرا))(١٠٨) فألفاظ (ممدود ومقصور وجار ومجرور وإضافة) كلها من المصطلحات علم النحو التي كانت تستخدم بكثرة، كما أنه استخدم التوجيه باسم علم من أعلام المدرسة المصرية النحوية وهو ابن عصفور (\*)، دلالة على ثقافة المجتمع الذي عاش به السيوطي.

وفي المقامة المصرية، يورد كم هائل من المفردات اللغوية، ذات معانِ متعددةٍ، وممّا جاء به قوله: ((تمهل قليلاً واسمع إلى بيتين كالسلسبيل ليس إلى ثالث لهما من سبيل، فقلت: هات يا بارقة المزن، وباقعة الزمن، فقال عند ذلك منشداً:

منبري طاب سره لو يك الوعظ من بري

<sup>(</sup>۱۹۸ ) المقامات:۱۹۸ ، ۱۹۹ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۸۱۰</sup>) نفسه :۲۱۱.

<sup>(^^</sup>۱۱ نفسه: ۱٦۲.

<sup>(^</sup>١٦) المقامات: ١٦٩.

<sup>(\*)</sup>هو: علي بن مؤمن بن محمد بن عصفور الإشبيلي الأندلسي النحوي (ت ٦٦٩هـ) وهو صاحب((المقرب، وضرائر الشعر)، ينظر: بغية الوعاة ٢: ٢١٠.

عنبري ضاع نشره لو رويناه عن بري (۱۸۱۸).

وقد أورد السيوطي هذا في كتابه بغية الوعاة ، قائلاً: (( وقد نظمت أنا في مقاماتي بيتين ولا أظن أن لهما ثالثًا وهما...)) (( ١٩٩٨) ، ثم ذكر البيتين، والسيوطي يعجب بهذا الجناس الوارد في البيتين وهو يعرف بجناس رد العجز على الصدر ، أو جناس التركيب، ففي البيت الأول: منبري، ومن بري، بمعنى بريء النية، وفي البيت الثانى: عنبري، وعن بري، بالمعنى نفسه، وفيها تكلفًا واضحًا.

ويتضح لنا مما تقدم إنَّ العصر الذي عاش فيه السيوطي شهد حركة علمية نشطة وازدهارًا ثقافيًا في مختلف أنواع الفنون، كما هو بين في المقامات السيوطي، على عكس ما أشيع في أوساط الباحثين في عصرنا الحالي من أن هذا العصر هو عصر تخلف وجمود فكري، إذ إنَّه عصر تكالبت فيه الأمم والمحن على الأمة الإسلامية، فكان لابد لهذه الأمة من أن تتمسك بأسباب وجودها وأن تتشبث بحضارتها وثقافتها، كما كان عصر المماليك بمثابة الوعاء الذي وسع تأليف أكثر الموسوعات والمراجع في مختلف العلوم والفنون، فلولا نتاجه العلمي والأدبي، لما كان من الممكن وصل تيار الأدب عند العرب قبل هذا العصر بالتيار نفسه بعده، وتعويض الخسارة التي لحقت هذه الأمة على أيدي التتار والصلبيين والفرنجة في المشرق، أو المغرب (٢٠٠٠)، وكلّ هذا بالإضافة إلى الكم الهائل من الموسوعات في مختلف العلوم والمجالات، حيث نشطة حركة التأليف وتفرغ أهل العلم لهذا العمل، وأبدعوا في هذا العمل، ومن ذلك موسوعة صبح الأعشى في صناعة الإنشاء للقلقشندي، أيضاً عصر عاش به ابن خلدون، والمقريزي وغيرهم، ويطلق عليه شوقي ضيف عصر أحياء التراث وتجديده (٢٠٠٠).

(۱۸۶) المقامات:۱۸٤.

<sup>(^^</sup>١٩) بغية الوعاة في طبقات اللغوبين والنحاة: ٢/٩٥٢.

<sup>(^</sup>٢٠) ينظر: الحركة الشعرية زمن المماليك في حلب الشهباء أحمد فوزي الهيب:٧٣.

<sup>(^</sup>٢١) ينظر: عصر أحياء التراث العربي وتجديده، شوقي ضيف، مجلة المجلة، العدد١٢٢، سنة١٩٦٧م:٦-١٨.

مصطلح نقدي حديث لم يعرف في الدراسات النقدية العربية إلا في العقود المتأخرة، وهو وليد الدراسات اللغوية والأدبية والأدبية والنقدية الحديثة ودخل الأدب العربي عن طريق الترجمة للكلمة الفرنسية(Intertex)، وتعني التبادل النصي، ويرى بعض الدارسين أن لهذا المفهوم جذوراً في التراث العربي، إذ يتمثل بمصطلحات أخرى وهي (الاقتباس، والتضمين، والسرقات الأدبية، والاقتصاص) (٢٢٨)، وتناوله علماء البلاغة والنقد العربي بدراسات موسعة من خلال العناية بالمعارضات الشعرية، والسرقات الأدبية، والاستشهاد والاقتباس، وهو من سمات ومعايير النصية (٢٤١).

ولم يتفق المترجمون العرب المعاصرون على تعريب المصطلح، فبعضهم ترجمه إلى التناص ، وآخرون إلى التناصية، وفريق آخر إلى النصوصية، وفريق رابع إلى تداخل النصوص، ومع ذلك فإنَّ المصطلح الأول هو الذي شاع وانتشر (٢٠٠)، إذ تستعمل الدراسات مصطلح التناص وحده، بل مصطلحات مرادفة مثل التناصية والنصوصية (٢٠٠)، والتعالق النصي (٢٠٠)، وتداخل النصوص والحوارية (٢٠٨)، والنص الغائب (٢٠٩)، ومع اختلاف هذه المصطلحات إلا أنَّ هناك جامعاً يجمعها ويربطها، وهو الكشف عن حالة من العلاقات القائمة بين نص ونصوص أخر مرتبطة به، وقعت في حدود تجربة سابقة.

ويرى رولان بارت أن الأدب نصاً واحداً؛ لأنَّ جميع الأعمال الأدبية من صنع كاتب واحد غير زمني، وغير معروف، فكل نص تناص<sup>(٨٣٠)</sup>،ولذلك يقول:(( التناص ليس دائماً سرقة، بل قراءة جديدة، أو كتابة ثانية ليس لها المعنى الأول نفسه، ومن ثمَّ، كان االتناص صورة تضمن للنص وضعاً ليس للاستنساخ وإنما للإنتاجية)) (<sup>٨٣١)</sup>،وعلى هذا؛ فإنه يرى أن النص عبارة عن نسيج من الاستشهادات والكتابات المضاعفة (<sup>٨٣١)</sup>،وميدان لتداخل ثقافات متعددة في حوار ومحاكاة ساخرة (<sup>٨٣٢)</sup>.

<sup>(^</sup>٢٢ ) ينظر: النص الغائب تجليات التناص في الشعر العربي:٢٨.

<sup>(^^</sup>۲۲ ) ينظر: المعايير النصية في القرآن الكريم: ١٧٥.

<sup>(^</sup>٢٤) ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق: ٧٤- ٨٠.

<sup>(^^^)</sup> ينظر: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني:١٣٧،والنص الغائب:٤١.

<sup>(^^</sup>٢٦) ينظر: آفاق التناصية المفهوم والمنظور: ٦٠، واللسانيات وآفاق الدرس اللغوي: ١١٨، ونظرية النص الأدبي: ٥٥.

<sup>(</sup> $^{\wedge YV}$ ) ينظر: التعالق النصي في الشعر السعودي الحديث:  $^{\wedge YV}$ 

<sup>(^</sup>۲۸) ينظر: الخطيئة والتكفير: ۸۸ اومابعده.ا

<sup>(^</sup>٢٩) ينظر: ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب العربي مقاربة بنيوية تكوينية: ٢٥١.

<sup>(^^^)</sup> ينظر: سيميائية النص الأدبي:٥٠.

<sup>(^^</sup>٣١) لذة النص عند بارت:٢٩ - ٣٠.

<sup>(^</sup>٣٢/)ينظر: قضايا الحداثة عند عبد القاهر االجرجاني: ١٤٩، ونظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال:٢٥٣.

<sup>(^^</sup>٣٣) ينظر: موت المؤلف...نقد وحقيقة: ١٩.

وقدرة الكاتب على التفاعل مع نصوص غيره من الكتاب لا تأتي إلا بامتلاء خلفيته النصية بما تراكم من تجارب نصية، وقدرته على تحويل تلك الخلفية إلى تجربة جديدة تسهم في التراكم النصي القابل للتحول والاستمرار بنحو دائم (١٣٠٩) لأنَّ التناص يعد معياراً أساسياً في نصية النص، ويبرز ذلك من خلال كونه ممارسة تتجسد منها مقدرة الكاتب على التفاعل مع النصوص الأخرى من نصوص غيره من الكتاب لينتج نصناً جديداً لذلك فهو يرى حتمية التناص في كلِّ نص مهما كان جنسه (١٣٥٥).

ويختار جيرار جنيت تسمية مغايرة لمصطلح النتاص فيسميه التعالي النصي أو عبر النصية، وهو ما يجعل النص في علاقة خفية أو جلية مع غيره من النصوص (٨٣٦)،ويركز في التمظهر الشكلي للتناص.

والتناص هو: ((العلاقة بين نص ما ونصوص أخرى مرتبطة به، وقعت في حدود تجربة سابقة قد تكون بوساطة أو بدون (\*) وساطة، والملخص الذي يُذكّر بنص مبعد قراءته مباشرةً يُمثل تكامل النصوص بلا واسطة))(۸۳۷).

وظهر التناص لدى ميخائيل باختين مفهوماً لا اصطلاحاً، وأطلق عليه اسم الحوارية – Dialogisme) أي حوار النصوص، وصيغ تعالق بعضها مع بعض (١٩٦١) واستفادت الباحثة "جوليا كرستيفيا" من المفهوم السابق فقدمت مصطلح النتاص في عدة بحوث كتبتها بين سنتي (١٩٦١-١٩٦١) مستنبطته من حوارية باختين (٢٩٠١) وترى بأن النتاص هو ترحال النصوص وتقاطعها في فضاء نص معين جديد، فتظهر عدة ملفوظات مقتطعة من نصوص أخر، لتخلق نصاً جديداً (١٤٠١) أي إنَّ هناك تداخلاً، وتعالقاً بين النصوص؛ لأنَّ النصَّ ليس ذاتاً مستقلة، أو مادة موحدة، ولكنه سلسلة من العلاقات مع النصوص الأخرى (١٩٠١) أو ترى أن كل نص هو عبارة عن لوحة فسيفسائية من الاقتباسات التي تتحدر من منابع ثقافية متعددة، وكلُّ نص هو تشرب، وتحويل لنصوص أخر (١٤٠٠)، وعلى هذا؛ فإنها تجعل من التناص قراءة متعددة في نص واحد، تحيلنا إلى نصوص وخطابات أخرى متعددة، يمكن أن تتطابق مع النص المتعين.

<sup>(^^</sup>۲٤)ينظر: الرواية والتراث السردي :١٠١٠.

<sup>(^^°°)</sup>ينظر: نظرية النص، ضمن آفاق التناصية:٣٣.

<sup>(^^</sup>٦٦)ينظر: مدخل النص جيرار جنيت: ٩٠.

<sup>(\*)</sup> بدون: والصوب (من دون).

<sup>(</sup>٨٢٧) النص والخطاب والإجراء: ١٠٤.

 $<sup>^{(\</sup>Lambda^{r}\Lambda)}$ ) ينظر: نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال: $^{(\Lambda^{r}\Lambda)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>^۲۹</sup>) ينظر: قضايا الحداثة عند عبد القاهر االجرجاني:١٤٧، ودراسات في تعدي النص:٨،وانفتاح النصّ الروائي(النص والسياق):٩١.

<sup>(^</sup>٤٠) ينظر: علم النص :جوليا كريستيفا: ٢١.

<sup>(^</sup>٤١) ينظر: الخطيئة والتكفير: ٣٢١، والنص الغائب: ٢٨.

<sup>(^</sup>٤٢) ينظر: الأسلوبية وتحليل الخطاب (تحليل الخطاب الشعري والسردي): ٩٦: وتحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص): ١٢١، وفي نظرية الأدب وعلم النص: ١٩٨.

ويرى تودوروف أنَّ كلَّ ما يوجد هو تحويل من الخطاب إلى آخر، ومن نص إلى نص، وهو يقترب من مفهوم كريستفيا لنشوء النصّ النصل الرغم من تعدد تعريفات النتاص عند اللغويين؛ فإنَّها تُظهر نوعاً من التعالق أو التبادل، أو التداخل (اللفظي أو المعنوي) بين نص ما ونصوص سابقة له (١٤٠٨) الذلك يرى كثير من العلماء أنَّ صفة التناص ملازمة للنصوص، ولا يخلو نصِّ من حضور أجزاء من نصوص أخرى (١٥٠٨)، فالكتَّاب لا يخلقون نصوصهم من عقولهم المبدعة، وإنّما يقومون بتجميعها من نصوص موجودة مسبقاً، فالنصّ بهذا تجميع لنصوص عدة ثقافية، فهو ليس كياناً معزولاً عن النصوص (٢٤٠٨)، ويمكن تقسيم التناص من حيث المنتج (الكاتب) على (١٤٠٨):

١-الداخليّ: وهو الذي تتفاعل فيه نصوص المؤلف مع بعضها.

٢-الخارجي: وهو الذي يتمثل بتفاعل نصوص الكاتب مع نصوص غيره سواء مع كتّاب عصره، أم مع نصوص في عصور بعيدة.

ومن حيث النصّ المتناص معه يُقسّم على (٨٤٨):

أ-التناص المباشر: هو الذي يتمثّل بأخذ النص أخذاً مباشراً، ووضعه في النصّ الجديد. ب-

التناص غير المباشر: وهو الذي يُستنبط من النص استنباطاً، وهو الذي تذوب فيه عبارات الآخرين في شكل عبارات الكاتب.

ويحدُث التناص بكيفيّات مختلفة حدّدها الدكتور محمد عبد المطلب في نمطين أساسيين (١٤٩٠):

النمط الأول: يقوم على العفوية وعدم القصد، إذ يتم التسرب من الخطاب الغائب إلى الحاضر في غيبة الوعي، أو يتم ارتداد النصّ الحاضر إلى الغائب في الظرف الذهني نفسه.

النمط الثاني: يعتمد القصد والوعي، أي إنّ الصياغة في الخطاب الحاضر تشير إلى الأنحاء إلى نص آخر وقد تكاد تحدده تحديداً كاملاً يصل إلى التنصيص.

وأهميته لا تكمن في استرجاع للمخزون الثقافي، أو استعادة للذاكرة الثقافية، إنّما هو عملية مقصودة لأهداف أهمها تحقيق العملية الأدبية للتواصل الناجح بين المبدع والقارئ، وهو سياق أدبي خلاق، تُلغى

فيه الحدود بين الماضي والحاضر في سبيل تجديد الأدب وتطويره (٥٠٠) الهذا فالتناص يُعد بمنزلة الهواء، والماء، والزمان، والمكان للمؤلف أو الكاتب، فلا حياة له من دونها، ولا وجود له خارجها (٥٠١)

<sup>(^^</sup>٤٣) ينظر: الشعرية: ٧٦.

<sup>(</sup> ١٠٠٠) ينظر: مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقه: ١٠٠٠ و بلاغة الخطاب وعلم النص: ٢٢٩.

<sup>(^</sup>٤٠) ينظر: مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقة: ١٠٠٠.

<sup>(^</sup>٤٦) ينظر: نظرية التناص:٥٥

<sup>(</sup>١٤٠٠)ينظر: علم النص: ٢٤٧، وسورة البقرة دراسة في ضوء علم لغة النص (رسالة ماجستير):٥٣.

<sup>(^^</sup>٤^)ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق:٧٩-٨٠،وسورة البقرة دراسة في ضوء علم لغة النص(رسالة ماجستير):٥٤.

<sup>(^٬</sup>٤٩)ينظر: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني: ١٥٣.

#### الشناص في مقامات السيوطي:

إنتاج الكاتب لنص ما ليس نشاطاً إبداعياً منفرداً، بل يكون الكاتب على معرفة بعدد كبير من النّصوص التي تؤثر بطريقة مباشرة أو غير مباشرة في إنتاجه (٨٥٢).

يتنوع التناص في مقامات جلال الدين السيوطي بما يكشف عما تختزنه ذاكرة الكاتب من موروث ثقافي كبير وسعة محفوظة من شعر والفقه والنحو والطب والتاريخ... الخ، فضلاً عن أن كثرة الاستمداد ممن سبقه من الأدباء والشعراء والعلماء ضرب من التواصل بينه وبين من تقدمه من علماء العرب وشعرائهم في مختلف العصور، والناظر في المقامات يلحظ كثرة التناص مع القرآن الكريم، والحديث الشريف، ومؤلفات الآخرين، وكثرة التمثيل والاستشهاد بشعر من سبقه من الشعراء، ومن الطبيعي أن يكون هذا التنوع في التناص عند السيوطي فهو إمام في التفسير والحديث والنحو واللغة وعلم البلاغة، وهو إمام عصره؛ لذلك انعكست هذه الدراسة أو الثقافة الواسعة التي ألم بها على نصوص في المقامات:

# الناص مع القرآن الكريم:

يقوم هذا النوع من التناص على ذكر السيوطي لعددٍ من آيات القرآن الكريم وتضمينها في المقامات، وهذا التناص منه ما كان مباشراً، ومنه ما كان غير مباشر.

فمن النتاص المباشر قوله في مقامة الرياحين: (( أنا الوّردُ مَلِك الرياحين، والواردُ مُنْعِشاً للأرواحِ ومِتاعاً لها المي حين، وبديم الخلفاء والسلاطين)) (٥٠٠)، تناص مع قوله تعالى: ﴿ ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين ﴾ البقرة (٣٦).

وقوله في موضع من المقامة: ((أيّها البَنفْستج؛ بأي شيء تدّعي الإمارة؛ وتطاوعُ نفستك، والنفسُ لأمّارة))('°°)، تناص مع قوله تعالى: ﴿ وما أبرئ نفسي إنّ النفس لأمارة بالسوء إلا ما رحم ربي ﴾ (يوسف:٥٣)، وفي موضع آخر يقول: ((...ولما سمعت الرياحين هذه الأحاديث في فضله أطرقوا رؤوسهم خاشعين وظلت

<sup>(^</sup>٥٠ )ينظر: علم لغة النص النظرية والتطبيق:٧٧.

<sup>(</sup>٨٥١)ينظر: تحليل الخطاب الشعريّ (استراتيجية التناص):١٢٥.

<sup>(^</sup>٥٠٢)ينظر: علم لغة النصّ النظرية والتطبيق: ٨٢.

<sup>(</sup>۸۵۳ مقامات ۱۵:

<sup>(</sup>۱۹: نفسه: ۱۹)

أعناقهم لها ودخلوا تحت أمره سامعين طائعين)) (٥٥٠)، تناص مع قوله تعالى: ﴿ فضلت أعناقهم لها خاضعين ﴾ (الشعراء:٤).

وفي قوله: (( ومدوا يديهم له مبايعين بالإمرة ومتابعين، وقالوا: لقد كنا في غفلة من هذا إنا كنا ظالمين وتواصوا على إشاعة ما فضله الله به وقالوا: لا نكتم شهادة الله إنا إذاً لمن الآثمين، و قضى بينهم بالحق وقيل: الحمد لله رب العالمين))(١٠٥٠)، تناص مع ثلاث آيات من سور مختلفة من القرآن الكريم هي :قوله تعالى: ﴿ مِا وملنا قد كُنا فِي غفلة من هذا مِل كُنا ظالمين ﴾ (الأنبياء: ٩٦)، وقوله تعالى: ﴿ ولا نكتم شهادة الله إنا إذاً لمن الآثمين ﴾ (المائدة :١٠٦)، وقوله تعالى ﴿ وقضى بينهم بالحق وقيل الحمد لله رب العالمين ﴾ (الزمر:٥٧).

وقوله في المقامة المِسْكِيَّة: ((فتواصينا على حسن السير، وتواطأنا على الصلح خير - واصطلحنا على ترك الجدال والجلاد، وضربنا إليك أكباد الإبل من أقصى البلاد))(١٥٠٠)، نناص مع قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ امرأة خافَت مِن بَعْلِهَا نُشُوزاً أَوْ إعْرَاضاً فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلحاً وَالصُّلحُ خَيْرٌ ﴾ (النساء:١٢٨) .

وقوله في المقامة الياقوتية: (( الحمدُ لله الذي خلقني في أحسن تقويم، وجعلني أبهى في العين من الدّرّ النظيم)) (١٠٥٠)، تناص مع قوله تعالى: ﴿ لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ﴾ (التين :٤).

وفي المقامة البحرية: ((وقيل: يا أرض ابلعي ماءك ويا سماء أقلعي، ويا زيادة النيل من حيث جئت فأرجعي، وغيض الماء وانقشعت السماء، وقضى الأمر، واستوت القلوب على أحرّ من الجمر))(٥٩٩)، تناص مع قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلِعِي مَا عَكِ وَيَا سَمَاءُ أَقَلَعِي وَغِيضَ المَاءُ وَقَضِيَ الْأَمرُ وَاستُوَت على الجَودِيّ وَقِيلَ بعدا لِلقوم الظالِمين ﴾ (هود: ٤٤)، وفي مقامة الروضة: (( روضة ذات محاسن، فيها أنهار من ماء غير آسن،

<sup>(</sup>٥٥٠) المقامات:٥٠

<sup>(</sup>۸۵۱) نفسه:۵۰۰

<sup>(</sup>۸۵۷) نفسه:۵۳.

<sup>(^^^)</sup> نفسه: ١٣١.

<sup>(</sup>۸۵۹) نفسه:۱٦٤.

وأشجار تُنْبِتُ أفانين الأحاسن، وأزهار مابين مفتوح العين ووَسِن، وأطيار ترنمت بلغات يعجب منها كل فصيح ولَسِن))(١٠٠٠، تناص مع قوله تعالى ﴿ مَّثُلَ الجِّنَّة التي وُعِدَ المُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مَن مَّاءٍ غيرِ عاسن وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبُنِ لَمْ يَتَغَيَّر طَعْمُهُ ﴾ (محمد: ١٥).

وفي قوله: (( روضة هي مجمع البحرين، ومختار تقابل مطلع البدرين، ومنهاج يسير فيه كل فلك من النواعير ويدر، فهي على كل الأحوال ذات النورين))(١٦١)، تناص مع قوله تعالى: ﴿ وَ إِذْ قَالَ مُوسَى لِفَيَّاهُ لَا أُبِرَحُ حَتَّى أَبِلغُ مِجمَعُ البحرينِ أَو أَمضى حُقباً ﴾ (الكهف: ٦٠).

وقوله في روضة مصر ملكة المنتزهات بأنها: (( لم يفزع غيرها بحسن إلا وكان لها منه قسم قسيم، ولم تتقابل وجوه المناظر إلا وكان وجهها وسيم، فلا غرور أن كانت ملكة المتنزهات؛ فإنها أوتيت من كُلِّ شيء ولها عرش عظيم))(١٦٢١)، تناص مع قوله تعالى: ﴿ إِنِّي وَجَدتُ آمْرَأُةً تُمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلُّ شَيٍّ وَلَها عَرِشٌ عَظِيمٍ ﴾ (النمل ٢٣٠).

وكذلك قوله في وصف روضة مصر: (( كُلُّ نفس بما كسبت رهينة، وعلى ما حملت من أمانة دينها أمينة، فهذا يسعى في خلاص ذمته، وأداء أمانته وهذا يوقعه القدر في حبائل جنايته بخيانته))(٨٦٣)، تناص مع قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْس بِمَا كُسَبَتُ رَهِينَةً ﴾ (المدثر ٣٨٠).

وقول في المقامة الدّريّة في الطاعون والوباء: (( تبارك الذي بيده المُلك، وتعالى مُسنيّر الفلك ومسخر الفُلك، الحمد لله الذي رفع الطاعون، وجنبنا الذّين يراءون ويمنعون الماعون، ونعوذ بالله من سوء المنقلب، ومن شر غاسق إذا وقب))(٨٦٤)، في هذا النص تناص مع ثلاث سور من قوله تعالى الأولى: ﴿ تَبَارِكُ الَّذِي بِيدِهِ المَلكُ وَهُوَ عَلَى كُلَّ شَي ۗ قَدِيرٌ ﴾ (الملك:١) والثانية قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ هُم

<sup>(</sup>۲۲۰) المقامات:۱۸۳.

<sup>(</sup>۸۲۱) نفسه:۱۸۵.

<sup>(</sup>۸۹۲) نفسه :۱۸٦.

<sup>(</sup>۸۲۳) نفسه:۱۸۹.

<sup>(</sup>۸۲۶) نفسه: ۲۱۱.

يُرَآءُونَ (٦)وَيَمْنَعُونَ المَاعُونَ (٧) ﴾ الماعون :٦و ٧٠والثالثة قوله تعالى: ﴿ وَمِن شَرِ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ (الفلق ٣:

ومنه ما كان تناصاً غير مباشر ، كما في المقامة المسكية: (( وقد كاد يحصلُ بيننا نزاع ، أينا أجلّ في المرتبة الطبيّة وأحل في مواطن الانتفاع؟)) (١٠٠٩) إذ فيه تناص مع قوله تعالى: ﴿ الذي أَحَلّنا دار المقامة من فضله لا عسنا فيها نصب ﴾ (فاطر ٣٥٠) .

وفي المقامة نفسها يقول: ((وضربنا إليك أكبادَ الإبل من أقصا البلاد، وقطعنا أليك كل بحر وواد، وقصدناك ونحن أكرم رُوّاد ووُرًاد) (١٦٠٠)، إذ فيه تناص مع قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ مِن أَقصا المَدِينَةِ رَجُلْ يَسعَى قَالَ يعَومِ البّعُوا المُرسَلِينَ ﴾ (يس ٢٠٠).

وقوله: ((أما بعد .. أيها الناس: فإن الله أتى أنواع الطّيبِ شرفاً عميماً، وجعل لها في الدنيا والآخرةِ والبرزخ فضلاً عظيماً)) (٢٠٠١)، فيه تناص مع قوله تعالى: ﴿ لَعَلَي أَعمَلُ صَلِحاً فِيمَا تَرَكَتُ كُلّا إِنَّهَا كُلِمَةٌ هُوَ وَالبرزخ فضلاً عظيماً) (٢٠٠١)، فيه تناص مع قوله تعالى: ﴿ لَعُلَي أَعمَلُ صَلِحاً فِيما تَركتُ كُلّا إِنَّهَا كُلِمةٌ هُو وَالبُورِخ فضلاً عظيماً وَمِن وَرَاتَهُم بَرزَخُ إلى يَومٍ يُبعَثُونَ ﴾ (المؤمنون: ٢٠٠)، وقوله في المقامة النيلية: ((وكاد أن يجف الخليج، وصار الناس في أمر مَريج، وقالوا:قد شرقت البلاد، وغربت العباد، وشرقت الصدور حين شرقت...) (٢٠٠٠)، وفيه تناص مع قوله تعالى: ﴿ بَل كَذُبُوا بِالْحَقّ لَمّا جَاءَهُم فَهُم فِي أُمر مَرج ﴾ ق:٥.

ومنه قوله في المقامة الدّريّة في الطاعون والوباء: ((وَتحملُوا مِن خوف هجومه عليهم الإصر)) (١٠١٠)، فيه تناص مع قوله تعالى: ﴿ لا يُكِلِفُ الله نَفَساً إلا وُسعَها لَها مَا كَسَبَت وَعَلَيها مَا أَكْسَبَت رَبّنَا لا تواخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملنا ما لاطاقة لنا به وأعف عنا وأغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين ﴾ البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>۸۲۰) المقامات :۵۳.

<sup>(</sup>۸۲۱) نفسه :۵۵.

<sup>(</sup>۸۲۷) نفسه:۸۵۰

<sup>(</sup>۸۲۸) نفسه:۱٦٥.

<sup>(</sup>۸۲۹) نفسه: ۱۹۵.

ويرى الباحث أن النتاص مع القرآن الكريم له غاية أدبية جمالية؛ لأنّ أسلوب القرآن الكريم أرقى أساليب تزيدها اللغة العربية؛ بل يُمثل الأسلوب الأمثل لها، وذلك بما يضيفه على الصياغة الأدبية من صور وأساليب تزيدها رونقاً وجمالاً (۱۸۰۰)، (( وتبرز إلى جانب الغاية الأدبية الجمالية غاية دينية تُبرز كثيراً من المواقف في النص)) (۱۸۰۱)، ويتضح مدى عناية وحرص السيوطي بالتأثر بالقرآن الكريم ومعانيه، وإيرادها في مقاماته، ولا يرى الباحث في ذلك تكلفاً بل جاءت منقادة من المخزون الدينيّ في قلب الكاتب ووجدانه، فأدى النتاص بالقرآن الكريم غرضه وأعطى دلالات للنصوص المتأثرة به سواء أكان ذلك التناص مباشراً، وهو ذكر النص القرآني كما هو، أو بذكر ألفاظ ومعينة، يمكن القول بسيطرة النص القرآنيّ على النصوص المقامية.

## الناص مع الحديث الشريف:

يقوم هذا النوع من التناص على استحضار الحديث الشريف أو جزء منه في النصّ، ورد هذا التناص في مقامات السيوطي، وهذا يدلُّ على أنَّ السيوطي كان ممن يدافعون عن حجية السنة، ومن الضروري الرجوع إليها في الاستنباط ؛ لأنه المصدر الثاني من مصادر التشريع الإسلامي التي يأخذ بها المسلمون في حياتهم، ويُقرّون بما جاء به، وذلك؛ لأن الرسول محمد – صلى الله عليه وآله وسلم –، قد وضع للناس ما فيه من فضائل وشمائل، وسلوكيات، وتشريعات إسلامية كثيرة، أجملت ولم تُبنُ في القرآن الكريم.

وورد بنحوِ مباشر إذ استحضر السيوطي في أغلب مقاماته عينة الدراسة حديثا شريفاً، وقد نقله نقلاً حرفياً، كما في مقامة الوردية (١٠٠٠) يقول: قال النبي (صلّى الله عليه وآله وسلّم): ((إنّ الشيطانَ يُحبُ الحُمرةَ فإيّاكم والحُمْرَةَ، وكلَّ ثوبٍ ذي شُهرةٍ)) (١٩٠٨)، ويذكر في المقامة نفسها روى فيّ حديث راويهِ غيرُ مُقِل ولا مُفلسِ (١٩٠٨): ((شُموا النّرجِسَ فإنّ في القلبِ حبةً من الجُنونِ والجُذامِ والبرصِ لا يقطعُها إلا شُم النّرجسِ)) (١٩٠٥)، وأيضاً قوله عن الآسُ الشّرة، أخرجَهُ ابنُ السّنيّ (عليه وأبو نُعيم (عن ابن عباس (رضي الله عنهما) قال: قال رسول الله عليه وآله وسَلّم): ((أُهبط آدم من الجنةِ بيدهِ ريحانِ الدّنيا الآسِ) (١٧٠٠).

<sup>(^^^)</sup>ينظر: نظريّة علم النصّ رؤية منهجيّة في بناء النصّ النثريّ : ٢١٩.

<sup>( (</sup> ۱۸۳ ) السانيّات النصّ بين النظريّة والتطبيق مقامات الهمذانيّ انموذجًا : ۱۸۳ .

<sup>(</sup>۸۷۲) المقامات: ۲۱.

<sup>(</sup>٨٧٣) الجامع الصغير: ٢/ ٥٤.

<sup>(^</sup>۷۲۶) المقامات:۲۳.

 $<sup>\</sup>binom{\Lambda V^0}{}$  حسن المحاضرة: ۲/ ۲۰۸.

<sup>(</sup>٨٧٦) المقامات: ٤٠.

<sup>(\*)</sup>وهو أبو بكر أحمد بن محمد، المعروف بأبن السّنيّ، من حفاظ الحديث، وصاحب((عمل اليوم والليلة)) وراوي (رسنن النسائي))، (ت ٣٦٤هـ)، ينظر: طبقات الحفاظ: ٣٧٩.

<sup>(\*)</sup>وهو عبد الملك بن محمد بن عدّي المعروف بأبي نعيم الاستراباذيّ (ت ٣٢٣هـ) بينظر: طبقات الحفاظ: ٣٤٠.

<sup>(</sup>۸۷۷) حسن المحاضرة: ٢/ ٤١٧ ٠

<sup>(\*)</sup>وهو أبو بكر أحمد بن عبد الخالق البصري، البزار من حفاظ الحديث (ت٢٩٢هـ)،ينظر طبقات الحفاظ: ٢٨٥.

ورَوى البزارُ \*حديثَ ((اختضبوا بالحناءِ فإنّه يَزيدُ في شَبابِكم ونَكاحِكُم)) (۱۲۷۹) وروى ابنُ السّنيِّ حديثَ: (( عليكم بسيدِ الخِضابِ الحناء يطيبُ البشرةَ ويزيدُ في الجماع)) (۱۸۸۰).

ومن التناص المباشر في المقامة المسكية (١٨٨١)، ما رواهُ الحَاكِمُ في المُسْتدركِ وصحّحَهُ إذ رواهُ ، عن أنسِ بنِ مَالكَ خَادِمِ المُصطَفَى ومولاهُ، قال: قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم)، وشرف وكرم وزاد علاه: ((حُبّبَ المَّي من دُنياكُم النّساءُ والطّيبُ وجُعِلتُ قُرَةُ عيني في الصلاةِ)) (١٨٨١)، وفي حديثٍ آخر (١٨٨١) رويناهُ في الصحاحِ: ((أربع من سنُننِ المُرسلينَ: السّواكُ والتعطرُ والحناءُ والنكاحُ)) (١٨٨١)، وفي الحديثِ: ((مَن عُرضَ عليهِ طيبٌ فلا يردهُ فإنهُ خَفِيفُ المحمَلِ طَيبُ الربحِ)) (١٨٨٩)، وعن أنس { رضي الله عنه } أن رسولَ اللهِ (صلّى الله عليه وآله وسلّم): (كانَ لا يردُ الطيبَ) (١٨٨٩) رواهُ البخاريُ في الصحيح، وفي المقامة نفسها (١٨٨٨)، وروى ابنُ أبي الدُنيا \*من حَديثِ أنس عن أعظمِ نبيّ صَعدَ المِنبَر: ((خَلقَ اللهُ الجنةَ مِلاطُهَا المسكُ وحَشيشُهَا الزّعفرانُ وحَباؤها اللّهُ و قرابُها العنبرُ)) (١٨٨٨)، وقد ورد التناص المباشر مع الحديث النبوي الشريف بصورة كبيرة في مقامات السيوطي؛ ويعود ذلك إلى نشأة السيوطي الدينيّة، وفيما يأتي جدولٌ يتضمن الأحاديث النبوية الشريفة الذي ضمنها السيوطي في مقاماته:

| الصفحة | المقامة  | الحديث النبوي الشريف                                                               |
|--------|----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٦     | التفاحية | قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) (مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن مثل الأثرجة |
|        |          | طعمها طیب وریحها طیب)(۸۸۹)                                                         |

<sup>(^^^)</sup> المقامات: ٩٤.

<sup>(^^^)</sup> الجامع الكبير: ١/ ٢٧.

<sup>(^^^)</sup> نفسه ۱: ۵۸۰.

<sup>(</sup> ۱۸۸ )المقامات: ۵۸.

<sup>(^^^ )</sup> المستدرك على الصحيحين في الحديث: ٢/ ١٦٠.

<sup>(^^^)</sup>المقامات: ٥٨.

<sup>(</sup>۱۲۰۲) الجامع الصغير: ١/ ٢٥٢.

<sup>(</sup> ۱/ ۳۲۳ نفسه: ۱/ ۳۲۳.

<sup>(^^^1)</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري: ٦/ ١٣٦ (باب الهبة).

<sup>(^^^)</sup>المقامات: ٦٠.

<sup>(\*)</sup>عبد الله بن محمد بن عبيد بن سفيان بن قيس القرشي ، مولاهم البغدادي ، المؤدب ، صاحب التصانيف السائرة ، ينظر: سير أعلام النبلاء: محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (الطبقة الخامسة عشر):٢٤٥.

<sup>(^^^)</sup> الجامع الكبير: ١/ ٤٠٣.

<sup>(</sup> ۸۸۹ ) الجامع الصغير: ٥ /١٩٨.

| 91  | التفاحية  | قال رسول الله (صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّم) (كلوا السفرجل فإنه يجم الفؤاد، ويشجع     |
|-----|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------|
|     |           | القلب، ويحسن الولد)(۸۹۰)                                                               |
| 99  | التفاحية  | قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) (رأيت سدرة المنتهى فإذا نَبِقها كقلالِ       |
|     |           | هجر ) <sup>(۱۹۸)</sup>                                                                 |
| 177 | الياقوتية | قال رسول الله (صلَّى الله عليه وآله وسلَّم) (بنى الله جنة عدنٍ مِنْ ياقوته حمراء،      |
|     |           | ولَبِنَةً من زبرجدةٍ خِضراء، ولَبِنَةً من درةٍ بيضاء) <sup>(۸۹۲)</sup>                 |
| 177 | الياقوتية | قال رسول الله (صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّم) (الدرجة الثالثة من الجنة دُورها، وبيوتها |
|     |           | وأبوابها، وسُرُرُها، ومغاليقها من ياقوت، ولؤلؤ، وزبرجد))(٨٩٣)                          |
| ١٣٢ | الياقوتية | قال رسول الله (صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّم) (درجُها اللؤلؤ والياقوت، ورَضْرَاضها     |
|     |           | اللؤلؤ، وتُرابها الزعفران)(٨٩٤)                                                        |
| ١٣٢ | الياقوتية | قال رسول الله (صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّم) (ليس عبد مؤمن يُصَلِّي في ليلة من        |
|     |           | رمضان إلا بنى الله له بيتً في الجنة من ياقوتةٍ حمراء))(^^٩٥)                           |
| ١٣٢ | الياقوتية | قال رسول الله (صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّم) (في الجنة خيلٌ من ياقوت لها من الذهب     |
|     |           | جناحان، إذا ركبها صاحبُها طارت به في الجِنَانِ) <sup>(٨٩٦)</sup>                       |
| ١٣٧ | الياقوتية | قال رسول الله (صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّم) (إن في الجنة غُرَفاً من أصناف اللؤلؤ     |
|     |           | والجوهر)) <sup>(۸۹۷)</sup>                                                             |
| ١٣٧ | الياقوتية | قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) (إن أدنى أهل الجنةِ منزلاً من له دار من      |
|     |           | لؤلؤةٍ واحدةٍ منها غرفُها وأبوابُها) <sup>(۸۹۸)</sup>                                  |
| ١٣٧ | الياقوتية | قال رسول الله(صلِّي الله عليه وآله وسلِّم)(أنهار الجنة سائحة على وجه الأرض             |
|     |           | حافاتُها خيام اللؤلؤ وطينها المسك الأذفر)(٨٩٩)                                         |
| 147 | الياقوتية | قال رسول الله (صلّى الله عليهوآله وسلّم) (الكوثر شاطئاه اللؤلؤ والزبرجدوالياقوت)       |
|     |           | (٩٠٠)                                                                                  |

<sup>(^</sup>٩٠) الجامع الكبير: ١/٨٦٨.

<sup>(</sup>۲۹۱) نفسه : ۱/۸.

<sup>(</sup>۸۹۲) نفسه: ۱/۲۸.

<sup>(</sup>۸۹۳) نفسه: ۱/۲۶۸.

<sup>(</sup>۱۹۶۴) نفسه: ۱/۲۶۸.

<sup>(^^</sup>٩٥) نفسه: ١/٥٨.

<sup>(</sup>۱۹۹۲) نفسه: ۱/۹۹۲) (۱۹۹۷) نفسه: ۱/۹۹۷

ر (^۹۸) نفسه ۲۲۳/۱

<sup>(ُ</sup> ۱/۱ مع الكبير: ۱/۱ ، ٦٤ ١.

| 1 2 . | الياقوتية   | قال رسول الله (صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّم) (من صام الأربعاء والخميس والجمعة بني |
|-------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|
|       |             | الله له قصراً في الجنة من لؤلؤ وياقوت وزمرد وكتب له براءة من النار)(٩٠١)           |
| 1 £ 7 | الياقوتية   | قال رسول الله (صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّم) (في الجنة نهر يقال له: (الريان) عليه |
|       |             | مدينة من مَرجان لها سبعون ألف من ذهب وفضة لحامل القرآن)(٩٠٢)                       |
| 1 2 7 | الياقوتية   | قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسَلّم) (أكبر خرز أهل الجنة العقيق) (١٠٣)       |
| 107   | الذهبية     | قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) (الحُمّى كِيرٌ من جهنم، فما أصاب         |
|       |             | المؤمِنِ مِنَها كان حظه من النار)(٩٠٤)                                             |
| 108   | الذهبية     | قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) (أتاني جبريل بالحمى والطاعون،            |
|       |             | فأمسكت الحمى المدينة، وأرسلت الطاعون إلى الشام)(٩٠٥)                               |
| 719   | اللّازوَرْد | قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم) (لا يموت لأحد من المسلمين ثلاثة من       |
|       | يَّة        | الولد فتمسه النار)(۹۰۰)                                                            |

يعلق جيرار جينيت على هذا النوع من التناص بأنه يشكل حضوراً فعالاً لنص ما يطلق عليه قديماً بالاستشهاد (٩٠٧)citation).

ومن التناص غير مباشر في المقامات كما في المقامة الوردية قوله ((والأشرف من كل ريحان فخراً بأني خُلقت من عرق المصطفى (صَلِّى الله عليه وآله وسَلِّم) وجبريل، والبراق ليلة الإسراء))(١٠٠) إذ إنَّ فيه تناص مع قول الرسول (صَلِّى الله عليه وآله وسَلِّم) عن أنس قال رسول لله: ((الورد الأبيض خلق من عرق ليلة المعراج، والورد الأحمر خلق من عرق جبريل، والورد الأصفر خللق من عرق البراق))(١٠٠، وفي نفس المقامة قوله: (( وكفاني شرفاً بين الإخوان ما روي عن سيد ود عدنان :أن دُهني سيد الأدهان)(١٠٠، تناص مع قول رسول الله (صَلِّى الله عليه وآله وسَلِّم): ((إن فضل البنفسج على سائر الأدهان كفضل الإسلام على سائر الأديان ))(١٠٠).

<sup>(</sup>۹۰۰) نفسه: ۱/۶۶۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>۹۰۱</sup>) نفسه: ۲۹۲/۱.

<sup>(</sup>۹۰۲) نفسه : ۱/۹۲۹.

<sup>(ُ&</sup>lt;sup>۹۰۳</sup>)نفسه: ۱۳۷/۱

<sup>(</sup>۲۰۰۶) نفسه: ۲/۲۳۷.

<sup>٬ (</sup>۹۰۰) نفسه ۸/۱

<sup>(</sup>۹۰۶) نفسه: ۱/۸۳٤.

<sup>(</sup>٩٠٧) ينظر: التعلق النصبي:٦٦.

<sup>(</sup>۹۰۸) المقامات :۱٦.

<sup>(</sup>۹۰۹) الموضوعات :۳۲/۳.

<sup>(</sup>۹۱۰) المقامات:۳۳.

<sup>(</sup>۹۱۱) الجامع كبير: ١/٩٤٦.

إن استحضار السيوطي لهذه النصوص الدينية ( نصوص القرآن الكريم والسنة) بطريقة مباشرة أو غير مباشرة، يُشير إلى تعدد مصادر بناء هذهِ النصوص، فتصبح بذلك المقامات بنية سردية مفتوحة تتقاطع وتتلاقى فيها نصوص متعددة مقتطعة من نصوص أخر.

## الناص مع الشعن:

كان للإرث الكبير للشعر في نفوس العرب وولعهم به أكبر الأثر في تواجده على الساحة الأدبية واللغوية، ليس فقط كنوع منفرد، وهو شكل من أشكال التتاص، يتضاعف إذ كان هذا الشعر من إنشاء شاعر أو كاتب آخر، ويشير هذا النوع إلى وجود الحسّ الثقافيّ الخصب لدى السيوطي، وكذلك يحقق للكاتب استمراريّة الماضي مع الحاضر (٩١٢).

والذي ينظر إلى حضور النصوص الشعرية في مقامات السيوطي ووظيفتها يتضح بأنّها من باب الاستشهاد أو التمثيل، فإذا عَدَدْنا هذه النصوص الشعرية الموجودة في المقامات من باب الاستشهاد أو التمثيل فيمكن ذلك؛ ولكن بمجرد حضورها أو استحضارها السيوطي في مقاماته تعدُّ من باب التناص، وهذا ما علق عليه جيرار جنيت قال: إنَّ هذا النوع من التتاص يشكل حضوراً فعالاً لنص ما يطلق عليه قديماً بالاستشهاد citation ، لذلك نرى بأن سلطة النص الشعري وحضوره في المقامات كانت لها أثر فاعل في جميع المقامات، وأن التناص مع الشعر يحقق للكاتب استمرارية الماضي في الحاضر ،إذ إنَّ استلهام الشعر في إطار نص نثري يتيح للكاتب دعم نصه بنص، له قبول ثقافي واجتماعي إلى ابعد مدى، فالشعر ديوان العرب ومبعث فخرهم وولعهم، به ليس لأنه نوع منفرد، بل بعدّه مكوناً أساساً للبنية العليا للأنواع الأدبية الأخرى، والشعر يمثل ثقافة عميقة الجذور في الفكر العربي القديم، والكاتب باختياره الشعر في نصه يعطيه ثقلاً فنياً، ويحوله إلى نص مكتمل الدعائم الأدبية، ومقبول من المتلقى، وبالرجوع إلى المقامات نرى أن السيوطى في مقاماته يلجأ للأشعار، وواضح ذلك التأثر في المقامات بنحو كبير عند صياغة المقامة نثراً، وكان الشعر أداة يؤثر بها الكاتب في القارئ، فأي طريق نثري نجد الشعر مشاركاً له بنحو أو بآخر، إذ يعبر عن الشيء بكلمات قليلة، موزونة تقرع في الأسماع ، ولا تخلو مقامة من ذكر أبيات من شعراء قدامي أو معاصرين للسيوطي، وجاء توظيف النتاص من الشعر على شكل التوظيف الكلي، وهو الذي يكون فيه الاستشهاد ببيت أو أكثر، ولا يكون أقل، وسواء كان الشعر الموظف من شعر الكاتب نفسه، أو من غيره، يمكن للكاتب أن يصرح بالقائل بالإشارة في عبارة تمهيدية أو يجعله غفلاً (٩١٤)،ونرى ذلك في المقامة الوردية، حيث يبدأها نثراً في وصف الورد، ثم يأتي بعد ذلك بالوصف والمعنى نفسه في صورتها الشعرية كما يأتي قال الشاعر (٩١٥):

(٩١٣) ينظر: التعلق النصبي:٦٦. الدهر:٣/٣، وفيات الأعيان: ٤ /٢١٠).

<sup>(</sup>٩١٢) ينظر: لسانيات النص بين النظرية والتطبيق مقامات الهمذاني أنموذجاً:١٨٥.

<sup>(</sup>١١٠) ينظر: الرسائل الفنية في العصر العباسي حتى نهاية القرن الثالث: ١ ٥٤٢-٥٤٦.

<sup>(^</sup>١١°)القائل هو: أبو الحسن محمد بن عبدالله المعروف بابن سكرة الهاشمي، توفي سنة ٣٨٥هـ، ينظر:( يتيمة

للوردِ عِندي محلِّ لأنهُ لا يُملُّ كُلُ الرياحينِ جُندُ وهو الأميرُ الأجلُّ إن جاءَ عزُّوا وتوهوا حتى إذا غَاب ذلوّا وقال الآخرُ (١٦٦):

مَليكَ الوردِ أَقبلُ في جُيُوشٍ من الأزهارِ في حُلَلٍ بهيّه فوافَتُهُ الأزاهِ لِ طائعاتٍ لأنّ الوردَ شوكتُهُ قويه (١٧٠)

وفي المقامة المسكية يأتي بذكر وصف وتشبيه الزعفران بعد أن جاء به نثراً في قول الخوارزمي:

أما ترى الزّعقرانَ الغضّ تحسِبُهُ جَمراً بَدَا في رَمَادِ الفحم مُضطرمًا

كانه بينَ أوراق تحفُّ بلِه طَرائقُ الخَّالِ في خدّين قد لُطِمَا

دَمَاً عياناً ومسكاً نشر رائحة في طيبهِ وَكَذَاكَ المسك كان دما (٩١٨)

وهذه بعض أمثلة على هذا النوع من النتاص؛ لأن جميع المقامات قد تضمنت نصوصها أبيات شعرية على نحو التوظيف الكلي، وممّا تقدم آنفاً فإنّ الاستشهاد بالشعر في النص المقامي يكسر الرتابة ويضفي عليه جمالاً وروعة، كما يدل على مرونة المقامة وقدرتها على تصور المعاني بجميع أبعادها، قدرة لا تتاح للشعر؛ لارتباطه بقواعد موسيقية من وزن و قافية.

## الناص مع مصطلحات العلوم والفنون:

نحو مصطلحات العلوم الأخرى كالعروض، والنحو ،والشريعة، والطب وغيرها (٩١٩)،فذكر السيوطي في مقامة الرياحين المصطلحات الطبية كما في قوله: ((وأقوّي المعدّ، وأفتحُ من الكبدِ السدّد،...، وأنبتُ اللحمَ في القُروح العميقة، وأقطعُ الثآليلَ كُلّها إذا استعملت أزراري ستحيقةً، وأنفعُ من القُلاع والقُروح ...)) (٩٢٠)،والمصطلحات

<sup>(</sup>٢١٦)القائل هو:شمس الدين محمد بن علي النواجي (ت٥٩ه، صاحب، حلبة الكميت)، ينظر: الضوء اللامع: ٧/ ٢٢٩.

<sup>(</sup>۹۱۷) المقامات: ۲۰.

<sup>(</sup>۹۱۸) نفسه :۷۲.

<sup>(</sup>٩١٩) ينظر: علم لغة النصّ النظريّة والتطبيق: ٨٥،

<sup>(</sup>۹۲۰) المقامات:۱۸،۱۸.

هي: (( السدد، الثآليل، القلاع)) (\*) وكما في نحو قوله في المقامة الياقوتية : ((قال الفيروز: الحمد لله الذي فضلني بلونين، وكساني حُلتين، وجعلني أدخل في الكيمياء وفي أدوية اللعين، وللطف ذاتي تطورت، فإن صفا الجو، وإن تكدّر تكدّرت، وخصني بجبل نيسابور، فلا أوجد في غيره)) (٢١١) في هذه المقامة مصطلحات تمُت للطّب بصلة (( الكيمياء، أدوية العين)) وهذه المصطلحات نجدها في الطّب وغيره، وكذلك نجده قد ذكر اسم مكان وهو (جبل نيسابور)) وهو مدينة في خراسان، ومن المصطلحات الطّبية التي ذكرها في المقامة الذهبية في الحمى قوله: (( وذكروا أنها تفتح كثيراً من السدد \*، وتنضج من المواد والأخلاط \* ما فسد، وتنفع من الفالج \*و ((اللّقوة)) \*والتشنج \* الامتلائي والرمد)) (٢٠٢) والمصطلحات التي وردت في هذا النص من المقامة تدل على الطب وهي ( السدد، الأخلاط، الفالج، اللقوة، والتشنج، والرمد)) وهذا نابع من عنوان أو موضوع المقامة نفسها، وفي المقامة البحرية : (( وما زال بحره البسيط المديد، يروى عن ثابت ويزيد، إلى أن زاد من الذراع الثامن عشر سبعة عشر إصبعاً، وذلك إلى الثاني والعشرين من مسرى الموافق ليوم الأربعاء)) (١٩٢١) فكامة ( البسيط، المديد) من مصطلحات علم العروض، إذ إنَّ البحر البسيط أحد بحور الشعر، كثيرة فكلمة ( البسيط، المديد) من مصطلحات علم العروض، إذ إنَّ البحر البسيط أحد بحور الشعر، كثيرة

الشيوع قديماً وحديثاً، ويؤسس الشعر منه على النحو التالي (متفاعلن متفاعلن متفاعلن)، والبحر المديد أيضاً بحر من بحور الشعر وزنه (فاعلاتن فاعلاتن مرتان) ونجد في النص أيضاً مصطلحات أخرى استعملها وهي (الذراع ، والإصبع) مصطلحات هندسية، وفي المقامة نفسها يذكر بعض مصطلحات نحوية في قوله: ((كيف أصبح النحوي؟ وأصبح النحوي يلتقط الحب كأنه ابن عصفور، ويقول: السعر ممدود، والمال مقصور، وأنا وكتبي للبيع جار ومجرور، وقد كسر باب الإنافة، ورفع باب الإضافة لقد لقينا أمراً إمراً، وضرب زيد عمرا))(١٩٠٠ فكلمات ((المقصور والممدود، والجار والمجرور، الإنافة والإضافة، الكسر والرفع) مصطلحات نحوية، (والنحوي) المشتغل بعلم النحو، وهو علم يعرف به أحوال أواخر الكلم إعراباً وبناءً، وأيضاً يقول: ((قال التصريفي: قد ساءت الأحوال وختلت، ونقصت الأفعال واعتلت، وزاد الغم، وفك المدغم، ووقعنا في تعسير، وصار جمعنا تكسير))(٢٠٠)، استعمل السيوطي في التعبير عن الحالة المصطلحات الصرفية وهي (نقصت،

(\*): (( السدد: وهو في الطب جُلْطَةٌ دموية، أو كتلةٌ من البكتريا، أو جسم غريب آخر يسد وعاء دموياً، الثآليل: جمع ثؤلول زيادة في الجسد، القلاع: مرض يصيب الأطفال، ومظهره نقط بيض في الفم (ينظر: مفيد العلوم: ٢٨، ٩٩، ١١٥).

<sup>(</sup>۹۲۱) المقامات: ۹۹۱.

<sup>(\*)</sup> الأخلاط (في الطب القديم)أمزجته الأربعة وهي :الصفراء، والبلغم، والدم ،والسوداء.

<sup>(\*)</sup> الفالج: شلل يصيب أحد شقى الجسم طولاً.

<sup>(\*)</sup>اللقوة: داء يعرض للوجه يعوج منه الشدق.

<sup>(\*)</sup> التشنج: (في الطب)تقبض عضلي غير إرادي.

<sup>(</sup>۹۲۲) المقامات:۱۵۷.

<sup>(</sup>۹۲۳) نفسه: ۱۲۲.

<sup>(</sup>٩٢٤) المقامات: ١٦٩.

<sup>(</sup>۹۲۰) نفسه: ۱۲۹.

واعتلت، وفك المدغم، جمع تكسير)، (والتصريفي): المشتغل بعلم الصرف: وهو علم تعرف به أبنية الكلام واشتقاقاته، ومن المصطلحات التي استعملها أيضاً في مقاماته، الأصولية، واللغوية، والمعنوية، والبيانية والعروضية، والمنطقية، والفرضية، والميقاتية، والكتابية، والفقهية، فالأصولية في قوله: ((قد ضاقَ النِطاقُ، وجاعَ تكليفُ ما لا يُطاقُ))(٩٢٦)،ومن المصطلحات الأصولية((التكليف))،واللغوية قوله:((رُبَّ عَجَلةٍ تَهَبُ ريثاً، ورُبّ غَيثٍ لم يكنْ غَيثاً، ولا يدري مَنْ بُسِطَ له حالٌ مَنْ عليه قُدر، ويَحسَبُ الممطورُ أن كُلاً مُطِر)(٩٢٧)، والمصطلحات التي جاءت في النص هي((الريث: التمهل، والغيث: المطر الذي يغيث الناس في حال الجدب))،والمعنوية قوله: (( تُرى هل نرى للأرضِ من حَقل؟ ويقول المؤمنُ: أنبت الربيعُ البقلَ، وتمتدُ من خيام المَلق الأطناب، ويوفي الكيلُ مِن الزرع بالمساواة والإطناب))(٩٢٨)، ف(الإطناب والمساواة)) هما مصطلحان من مصطلحات علم المعاني فالكلام إما أن يكون فيه إيجاز أو إطناب أو مساواة، وعبر السيوطي عن فكرته في مقامة مستعملاً المصطلحات البيانية في قوله: (( ترى هل تظفرُ الجسور بالأحراز، ويكونُ للماعِ إلى حقيقةِ المزارع مجازً))(٩٢٩) والمصطلحات هي ((حقيقة، مجاز))، وأيضاً في قوله: ((قد زال الإبهام والإيهام، وحَسنُ الترشيح والاستخدام، فالحمد لله على حُسن الخِتامِ)) (٩٣٠) مصطلحات بديعية استعملها في النص وهي : ((الإبهام، حسن الترشيح، حسن الختام)، وكذلك المصطلحات العروضية الموجودة في المقامة في قوله: ((هذه الفاصِلةُ الكبرى ،والدائرةُ التي دارتْ على الأنامِ تترى)) (٩٣١)، فاستعمل مصطلحين عروضين هما (الفاصلة: وهي ثلاثة أحرف متحركة يليها حرف ساكن مثل (كَتَبَتْ)وهي الصغري، والكبرى :وهي أربعة أحرف متحركة يليها حرف ساكن مثل (سِمَعهُمْ) ٩٣٦ ، والدائرة :وهي بأن الشعر كلّه أربع وثلاثون عروضاً، وثلاثة وستون ضرباً، وخمسة عشر بحراً، تجمعها خمس دوائر (٩٣٣)، وأيضاً في قوله: ((قد زَحَفَ المَديدُ الوافرُ، وجرتِ السَّفنُ حيثُ يُقرعُ الحَافِرُ، وقُصِّر الطويلُ، وسنكنَ العَويلُ والزَّويلُ، وَحَصَلَ اللُّطفُ المُتداركِ، فجل الله وتبارك))(٩٣٤)، والمصطلحات التي ذكرها هي عن بحور الشعر وهي (المديد، والوافر، والطويل، والمتدارك)،ومن المصطلحات الكتابية التي استعملها في المقامة قوله: ((قد رقت الحواشي، وضعُفت المَواشي، والأمرُ محققٌ

<sup>(</sup>۹۲۱) نفسه:۱٦۸.

<sup>(</sup>۹۲۷) نفسه: ۱۷۰ – ۱۷۰.

<sup>(</sup>۹۲۸) نفسه:۱۷۱،۱۷۱.

<sup>(</sup>۹۲۹) نفسه:۱۷۰.

<sup>(</sup>۹۳۰) نفسه:۱۷۸.

<sup>(</sup>۹۳۱) نفسه: ۱۷۲.

<sup>(</sup>۹۳۲)ينظر: اصطلاحات الفنون٥: ١١٤٠.

<sup>(</sup>٩٣٣) ينظر: الكافي في العروض: ٢١.

<sup>(</sup>٩٣٤) المقامات: ١٧٩.

مُتلاشي، وما تنفعُ الطَوامِيرُ، إن لم يكن معها مَطَاميرُ))(موافي) جمع حاشية وتكون الكتابة وعبر بها عن الأحشاء وضمورها ورقتها بسبب الجوع، واستعمل في التعبير عن اختلاط الأمور ونزول الرزايا وتفاقم الشر والبلاء مصطلحات منطقية في قوله: ((هذه قضايا مختلطاتٌ، ورزايا غيرُ منضبطاتٍ، ما هذه إلا بليةٌ، قد السبحَ البرُ من البرِ سالبة كليةً))(مور قضايا، سالبة كلية)،ومن مصطلحات علم المواريث في قوله ((قد صَلَحُ الردُ، وصح العدُ، وقاسمَ الجَدُ، وصارتِ الأنصباءُ مستغرقة، وقُسِم الماءُ على الفرضِ طبقة فوله ((قد صَلَحُ الردُ، وصح العدُ، وقاسمَ الجَد، طبقة طبقة)،أما المصطلحات الفقهية التي ذكرها في مقاماته، فمنها قوله: ((قد جاوز الماءُ القُلْتِينِ، وتلاطمتُ أمواجُ الحَرتينِ، وتيممَ الماءُ الصعيدَ الطببَ، وصابَ على الشرقِ والغربِ منه صبيبً)) (مهمُ المسلحات العلوم والفنون، وهناك كثير من الطبب)،أكتفي بهذا القدر من الأمثلة التي ورد فيها نتاص مع مصطلحات العلوم والفنون، وهناك كثير من مصطلحات العلوم التي مُلِنَت بها مقامة الدّريَّة في الطاعون والوباء، واللازوَرُديَّة في التعزية عند فقد الذرية،وله أبيات شعرية في مقامة وصف الروضة روضة مصر، يستخدم فيها المصطلحات النحوية بيقول:

في روضة نصبة أغصانها وغدا الصبا بين مرفوع ومجرور ولا الصبا بين مرفوع ومجرور ولا الصبا بين مرفوع ومجرور ولا المعت جمع تصحيح جوانبها والماء يجمع فيها جمع تكسير والريح قد أطلقت فيه العنان به والغصان بين تقديم وتاخير والريح تجري رخاء فوق بحرتها والعيم يرسام أنواع التصاوير والماء ما بين مصروف وممتنع والظل ما بين ممدود ومقصور (١٣٩٥)

والريح ترقم في أمواجه شبكا والغيم يرسم أنواع التصاوير والماء ما بين مصروف وممتنع والظل ما بين ممدود ومقصور (٩٣٩) فألفاظ (الرفع والجر وجمع التكسير والتقديم والتأخير والمقصور والممدود والمصروف والممتنع)) كلها مصطلحات من علم النحو، يلحظ أنّ السيوطي أحسن توظيف هذه الألفاظ، فجاءت سلسة ومنسكبة من دون أي تقال؛ لكذه لتخام من الشاعدة والحال المناطعة ا

ثقل، لكنها تخلو من الشاعرية، ولعل إكثار السيوطي من التوجيه بمصطلحات العلوم يعود إلى استظهاره لكثير من المتون، وسعة معجمه من الألفاظ الاصطلاحية، ، وهذا ما اتضح لنا مما سلف ذكره، وعليه؛ فإنَّ السيوطي عندما نطق هؤلاء العلماء وغيرهم بمصطلحات فنونهم كان طويل النفس، مما يجعلنا نقف وقفة أعجاب أمام هذا

المعجم اللغوي الهائل الذي اتكا عليه في مقاماته.

الثاص مع أسماء الأعلامر والشخصيات:

<sup>(</sup>۹۳۰) نفسه: ۱۷۳

<sup>(</sup>۹۳۱) نفسه: ۱۷۳.

<sup>(</sup>۹۳۷) نفسه: ۱۷۵.

<sup>(</sup>۹۳۸) نفسه: ۱۷۷.

<sup>(</sup>۹۳۹)المقامات: ۱۸٤.

ويحدث هذا التناص على المستوى المعجمي للنص من خلال استحضار الكاتب لأسماء بعض الشخصيات التاريخية، والرموز السياسية المعروفة على الساحة العربية، كما جاء في المقامة الوردية ((وقد حماني أميرُ المؤمنينَ المتوكلُ (\*)حمى الشقائقَ النعمانُ (\*)،وهذا تقليدٌ من الخِلافةِ بالمُلكِ على سَائرِ الريحانِ)) (۱۹۰۰)،وكذلك في المقامة نفسها في وصف النرجس في قوله: ((...ولهذا قال في كِسرى أنو شروانِ (\*): ((النّرجسُ يَاقوتُ أصفرُ، بينَ دُرّ أبيضَ على زُمرَد أخضرَ)) (۱۹۰)، وقال أيضاً في ذكر منافع البنفسج : (( وروى ابنُ أبي حاتمٍ (\*)وغيرُهُ عن الإمامِ الشافعي (\*)صاحب المَذْهب المُذهب، أنه قالَ: (( لم أرَ للوباء أنفعَ من البنفسج يُدهنُ به ويشربُ)) (۱۹۶)،وذكر في المقامة المسكية أسماء في قوله: ((... ثم رأيتُ بعضَ الشُعراءِ شبههُ بالشّبابِ، وذلكَ يدلُ على تميزَهِ عندَ أولِي الألبابِ، وقالَ وجيهُ الدينِ أبو الحَسنِ بنُ عبدِ الكَريمِ المُناوي (\*))) (۱۹۶).

وفي المقامة نفسها يذكر فضل العنبر بقوله: (( فثاني المسكِ في الفَضِيلةِ، وتَالِي رُتبتهِ في المزاج فإنّ الحرارة في العنبر عَدِيلَة، ولكونِهِ أشرف من سَائرِ مَا بقي قالَ ابنُ البيطار (\*): (( العَنبرُ سيدُ الطيبِ)) (١٠٤٠)، وفي المقامة يذكر قول للجوهري يصف الفيل إذ يقول: (( وقال أبو الحسن الجوهري (\*)[ رحمهُ الله] يصف الفيل)) (١٤٥٠):

متناً كبنيانِ الخور نقِ مَا يُلاقِي الدهر كَدّاً

<sup>(</sup>۹٤۰) نفسه ۱۹:

<sup>(\*)</sup>المتوكل: هو أبو الفضل جعفر بن المعتصم بن الرشيد، من خلفاء العباسيين، قُتل سنة (٢٤٧هـ)، ينظر: وفيات الأعيان: ١/٣٥٠، تأريخ الخلفاء للسيوطي: ٥٥١.

<sup>(\*)</sup>النعمان: هو النعمان بن المنذر، من ملوك الحيرة، وهو صاحب النابغة الذبياني، ينظر: المعارف لابن قتيبة: ٦٤٩.

<sup>(</sup>۹٤۱) المقامات: ٢٣.

<sup>(\*)</sup> كسرى أنو شروان: من ملوك الفرس (ساساني: ٥٣١-٥٧٩هـ) ابن قباذ اشتهر بعدله، ينظر: المعارف لابن قتيبة . ٦٦٣.

<sup>(</sup>۹٤۲) المقامات: ۳۲.

<sup>(\*)</sup> وهو عبد الرحمن بن محمد بن أبي حاتم الرازي، من حفاظ الحديث، وهو صاحب ((الجرح والتعديل)) توفي سنة ٣٢٧هـ، ينظر: طبقات الحفاظ: ٣٤٥.

<sup>(\*)</sup>وهو أبو عبدالله محمد بن إدريس أحد الأئمة الأربعة له ديوان شعر ،ينظر: الأعلام للزركلي: ٦/ ٢٦-٢٧، والبداية والنهاية لابن كثير: ١٠/ ٢٥١-٢٥٤.

<sup>(</sup>۹٤۳) المقامات: ٦٥.

<sup>(\*)</sup>وهو ضياء بن عبد الكريم وجيه الدين المناوي، ينظر: ( وفيات الاعيان: ٢/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٩٤٤) المقامات: ٦٦.

<sup>(\*)</sup>هو أبو بكر بن(بدر الدين)المنذر ،المعروف بالبيطار :طبيب بيطري توفي سنة (١٤٧هـ)،ينظر :الأعلام:٢/٠٧.

<sup>(</sup>٩٤٥) المقامات .٦٩.

ردفاً كَدكّةِ عَنبرِ مُتمايلِ الأوراكِ نهدا(٩٤٦)

وقال: ((... وليحذر من الإكثارِ منه والإدمانِ عليهِ فإنه ردِيء الأعراضِ، ومن جيدِ التشبيهِ قَولُ الخُوارِزمِي (\*) في الزّعفَرانَ)) (۱۹۶۷) :

أما تَرى الزّعفَرانَ الغَضّ تحسِبُهُ جَمراً بَدَا في رَمَادِ الفحمِ مُضلَطرِمَا كَانّهُ بينَ أوراقِ تحفُّ بِهِ طَرائقُ الخّالِ في خدّين قد لُطِمَا (٩٤٨)

وذكر في المقامة نفسها أسماء لشخصيات في قوله: ((ثم رأيتُ في خَيرٍ مُرسلٍ، عن أم حبيبةَ زَوجِ خَير مُرسلُ أن نِسوةَ النّجاشِي (\*) أهديْنَ لَهَا من الزّبادِ الكَثيرَ، وأنّها قَدمتْ بهِ على النبيّ البَشيرِ النذِيرِ (صَلّى الله عليه وآله وسَلّم) فإذن حَصلَ...))(٩٤٩) .

وفي المقامة اللّازورْدِيَّة في فقد الذرية ذكر السيوطي أسماء أولاد الرسول (صلّى الله عليه وآله وسلّم)في قوله التأسي برسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلّم): ((هذا سيّدُ المُرسِلِينَ، وحَبيبُ ربِّ الْعَالْمِينَ، قَبضَ اللهُ أولادَهُ في حياتِهِ، ليُعظم لَهُ الزُّلْفَى في دَرجاتِهِ، فماتَ لَهُ من الأولادِ ستة أو سبعة أو ثمانية نُجوم: القاسِمُ وعبدُ الله والطّيبُ والطّاهِرُ وإبراهِيمُ وزينبُ ورُقِيّةُ وأم كُلثُوم، ولم يتأخرُ بعَدهُ من أولادِهِ إلاّ فَاطِمةُ الزّهرا، ولم تعش بعده إلاّ ستة أشهر وليالي زُهراً، فكانَ موتُها وموتُ أبيها وأخيها إبراهيم في تسعة أشهر أو تنقصُ شهراً)) (٥٠٠).

وقوله في المقامة نفسها ((كتبَ الشافعيّ إلى عَبدِ الرّحمنِ بنِ مَهدي (\*)وأرسل إليه يعزيّه، في ابنهِ وقد جزع...)) (۱۹۰۱) .

وفي مقامة الروضة في والديِّ خير البرية يذكر أسماء لأعلام في قوله: ((...وأخذَ المِيثاقَ على النبيين إن جاءَهم أن يُؤمنوا به وينصروهُ، ولو أدركُوهُ لما وسعهم إلاّ أن يَتبعوهُ ويُعَزُّروهُ ويُوقَرُّوه، وأرسلَهُ إلى جَميع

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۹٤٦) نفسه: ٦٩.

<sup>(\*)</sup>هو أبو الحسن علي بن أحمد الجوهري، من ندماء وشعراء الصاحب بن عباد، ينظر: يتيمة الدهر:٤/ ٢٧.

<sup>(</sup>۹٤٧) المقامات: ٧٢.

<sup>(\*)</sup>هو أبو بكر محمد بن العباس الخوارزمي الشاعر المشهور، وهو صاحب المناظرة المشهورة مع بديع الزمان الهمذاني، توفي بنيسابور سنة٣٨٣هـ، ينظر: يتيمة الدهر: ١٩٤/٤، وفيات الأعيان: ٤٠٠/٤.

<sup>(</sup>۹٤۸) المقامات:۷۲.

<sup>(\*)</sup>النجاشي: أسم ملك الحبشة، ينظر: النهاية في غريب الحديث: ٥ /٢٢.

<sup>(</sup>٩٤٩) المقامات:٧٣.

<sup>(</sup> ٩٥٠) المقامات: ٢٢٥-٢٢٤.

<sup>(\*)</sup>هو: عبد الرحمن بن مهدي بن حسان، أبو سعيد البصري، من حُفاظ الحديث، توفي سنة ١٩٨ه، ينظر: طبقات الحفاظ: ١٣٩.

<sup>(</sup>۹۰۱) المقامات:۲۲٥.

الْخَلائقِ كَافَةً من الإنسِ والْجنّ والملائكةِ الصافةِ: قالَ البَارِزِيُّ (\*):وأدخلَ في دعوتِهِ الحيواناتِ والجماداتِ والشَجرَ، وقالَ: السَّبكيُّ (\*): "هو مُرسِئلٌ إلى كلِّ من تقدمَ من الأممِ وغَبرَ ....)) (٢٥٠٠).

إن حضور هذه الشخصيات وأسماء الأعلام المشهورة في المقامات لم يكن بالشيء الاعتباطي، وإنما جاء بها ليعمق الفكرة التي يقوم عليها النص في المقامات، وكذلك لإظهار ثقافته ومقدرته الأدبية التي تتماشى مع مفهوم الأديب في تلك المرحلة، وهذا ما نجده بيّناً في جميع مقاماته.

### الناص مع الأمثال العربية:

يشكل المثل جزءاً مهماً من المخزون الثقافي لدى المقاميين يوشحون به مقاماتهم عند الحاجة، وبذلك ينقله الكاتب إلى سياق جديد، وتجربة جديدة تختلف عن مناسبته وسبب قوله، وبهذا يصبح النص الغائب حاضراً بقوة، ويملك زمام التغيير في النص الجديد، فكأن النص يعيد قراءة النصوص التي دخلت في نطاقه، ويقوم بتحويلها لغرضه الخاص.

وقال الميداني في المثل:(( قال المبرد: المثل مأخوذ من المثال وهو قول سائر يشبه به حال الثاني بالأول والأصل في التشبيه))(٩٥٣)،ولأن المثل يحمل معنى جليلاً، على الرغم من قلة ألفاظه، مما يغني الكاتب من الكلام، ويزيد من الحكمة في حديثه، وفي ذلك يقول إبراهيم النظام:(( يجتمع في المثل أربعة لا تجتمع في غيره من الكلام: إيجاز اللفظ، وإصابة المعنى، وحسن التشبيه، وجودة الكناية؛ فهو نهاية الغاية))(١٥٠٩)، لم يستغنِ السيوطي عن الأمثال العربية الراسخة في عقلة، ففي حديثه عن فيضان النيل، وما ينتجه من ربيع واخضرار

<sup>(\*)</sup>هو: شرف الدين أبو القاسم هبة الله بن نجم الدين الحموي الشهير بالبارزي، ولد سنة ٢٥هـ،ولي قضاء حماة مدة طويلة بلا أجر، له بضعة وتسعون كتاباً أغلبها لا يزال مخطوطاً، منها (( البستان في تفسير القرآن)) توفي سنة ٧٣٨ه: ينظر: البداية والنهاية ١٤٤: ١٨٢، والأعلام ٨: ٧٣.

<sup>(\*)</sup>وهو: على بن عبد الكافي بن على بن تمام السبكي، أحد حفاظ المفسرين، باشر قضاء الشام سنة ٧٣٩هـ، توفي سنة ٧٥٦هـ، ينظر :الدرر الكامنة ٣: ١٣٤، وغاية النهاية لابن الجزري ١: ٥٥١.

<sup>(</sup>۲۰۶) المقامات: ۲۶۲.

<sup>(</sup>٩٥٣) مجمع الأمثال: ١/٥.

<sup>(</sup>٩٥٤) معجم المصطلحات البلاغية وتطورها:١٨٣.

للأرض، وما يخلفه أحياناً من دمار للمزروعات وينعكس ذلك على غلاء الأسعار للبقول والحبوب، يذكر المثل: (( ربَّ عجلةٍ تهبُ ريثاً ورُبَّ غيث لم يكن غيثاً))(٥٠٥)، وهو مثل قاله ابن عوف الشيباني، وله قصة، ويضرب للرجل يشتد حرصه على حاجة ويخرق فيها حتى تذهب كلها(٥٠٦).

وفي المقامة نفسها يورد أربعة أمثال، نذكر منها: (( ويحسب الممطور أن كلا مطر)) (۱٬۹۰۹)، وهو مثل يضرب للغني الذي يظن أن كُلَّ الناس في مثل حاله (۱۹۰۹)، ومن الأمثال التي ذُكرت قوله: (( إذا جاءَ نهرُ الله بَطَلَّ نهرُ مَعْقِل)) (۱۹۰۹)، وهو مثل يضرب في الاستغناء عن الأشياء الصغيرة إذا وجد ما هو أكبر منها وأعظم نفعاً (۱۹۲۱). وقوله: ((كَمَنَ الغَيْثُ على العَرْفَجةِ)) (۱۹۱۹)، (العرفجة): نبت سريع الانتفاع بالغيث، ويضرب في سرعة ظهور النعمة (۱۹۲۳)، وقوله: (التقى التَّريانِ) (۱۹۲۹)، مثل يضرب في الاتفاق بين الرجلين والأمرين (۱۹۲۶).

# الناص مع المفرحات المعجمية الدخيلة (المعربة):

وظّفَ كُتّاب المقامات كثيراً من المفردات والألفاظ التي تسهم في أداء المعنى، سواء كانت هذه المفردات من أسماء الأعلام والأماكن، أو من الألفاظ والكلمات المعربة التي جلبت للغة العربية من الأقوام غير العرب الذين دخلوا الإسلام بعد الفتح الإسلامي؛ فعربت هذه الألفاظ، وأصبحت متداولة في اللغة العربية من خلال الاستعمال اليوميّ.

ومن الكلمات التي وجدت في البيئة المملوكية ،كلمة (المهارق) ومفردها (مُهرّق) وأصلها فارسيّ، وقد عربت (٩٦٥)، وتعني بالعربية قماش من حرير ، وكان يُطلى أو يُسقى بالصمغ ثم يصقل بالخرز، ثم يستعمل في

<sup>( (</sup> ۹۵۰ المقامات: ۱۲۹.

<sup>(</sup>٢٥٩)مجمع الأمثال: ١/٩٥٦.

<sup>(</sup>۹۵۷) المقامات: ١٦٩.

<sup>(</sup>٩٥٨) مجمع الأمثال: ٢/٢١٤.

<sup>(</sup>۹۵۹) نفسه:۱۷۸.

<sup>(</sup>٩٦٠) ينظر: الأمثال اليمانية، لإسماعيل الأكوع: ١٩٥/١.

<sup>(</sup>۹۲۱) المقامات: ۱۷۸.

<sup>(&#</sup>x27;')ينظر: مجمع الأمثال: ١٤٩/١.

<sup>(</sup>۹۲۳) المقامات:۸۷۸.

<sup>(</sup>٩٦٤) ينظر: مجمع الأمثال: ١٨٤/٢.

<sup>(</sup>٩٦٠) ينظر: تهذيب اللغة: ٢٥٩، وينظر: لسان العرب:١٠/٣٦٨.

الكتابة عليه، والكلمة في الأصل الفارسي ((مهر كرد))،أي صقل به (٢٦٦)، وقد جاءت في قول السيوطي: ((كأنّه نصولُ المشيبِ في المفارق، أو رمل أبيضِ قد أتربت به سطور تلك المهارق)) (٢٦٧).

وقد كثرت الألفاظ الداخلية عند السيوطي ، منها كلمة (الكيموس) وهو لفظ سرياني للخلط وهو في الحقيقة غذاء تغيرت صورته الأولى (٩٦٨)، وكلمة (جنبذه)وهو ورد يتساقط عن شجر (٩٦٩)، و(الإهليج) وهو ثمر هندي مجلوب (٩٠٠)، وكلمة (طرز) وهو لفظ فارسي (معرب) بمعنى الزي والهيئة واستعمل في جديد كلّ شيء، إذ عنون بهذا اللفظ مقامة ((طرز الحمامة في التفرقة))، وفي المقامة الدّريّة يأتي بلفظ (الدبج) وهو النقش والتزيين فارسي معرب، يقول: (( وتوسد التراب بعد أن كان مدبجا...)) (٩٧١).

وهذه بعض الكلمات التي وردت في مقامات السيوطي، والتي تسللت إلى اللغة وأصبحت متداولة، أضف إلى ذلك بعض المفردات الصعبة التي نحتاج إلى معرفتها بالرجوع إلى قواميس اللغة، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على مدى اتساع ثقافة السيوطي، وكل الأنواع السابقة تؤكد قدرة النص المقامي على استيعاب آي القرآن الكريم وألفاظه، وأحاديث النبي(صلى الله عليه وآله وسلم)، وأشعار، وأمثال العرب، لتضفي جمالاً على النص وتعطيه بعداً واقعياً.

## الااص القائر على اسنحضار قضة أن حقيقة تاريخية:

استحضر السيوطي مجموعة من القصص والأحداث التاريخية التي ضربت مصر في زمانه، وكانت المقامات (البحرية و الدرية وبلبل الروضة واللازوردية) خير دليل على ذلك فقد جاء بها للاعتبار والإفادة منها، نحو ما قاله في المقامة البحرية: ((سنة ٩٩٨ه كان الوفاء للنيل: لما كن سنة سبع وتسعين وثمانمائة أوفى النيل في منتصف مسرى، وسارت في البلاد رسائل البُشرى، وأرسلت منه نعم الله على العباد تترى، ورأوا فيه من آياتِه الكُبرى، وحَمِدُوه وأنْ كانوا عاجزينَ عن القيام بحقّه شكراً، ومازالَ بحرُهُ البسيطُ المديد، يروي عن ثابتٍ ويزيد،... فوقف مد النيل عن الامتداد، وبدأ فيه النقص بعد الازدياد، فانتظر الناس أوبتَهُ، وترقبوا منه أن يوفي من الزيادة نوبتَهُ، فاستمرَ على الوقوف، وانكشف لنقصِه السواحلُ والجروفُ،...، وأصبحوا الناسِ في أمرِهم حيارى، وانهمكَ على شراء القمح المسلمونَ وليهوُد والنصارى، وترى الناسِ سنكارى وما هم

<sup>(</sup>٩٦٦) المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٣٩.

<sup>(</sup>۹۹۷) المقامات: ٦٦.

<sup>(</sup>۹۶۸) نفسه: ۷۹.

<sup>(</sup>۹۲۹) نفسه: ۸۰.

<sup>(</sup>۹۷۰) نفسه: ۱۸.

<sup>(</sup>۹۷۱) نفسه: ۲۰۲.

(٨٩٧هـ) فتناولها السيوطي ليبين حال الناس في الرخاء والغلاء (٩٧٣).

وقوله في المقامة الدرية: ((لما كان في أول سنة سبع وتسعين وثمانمائة، وردت الأخبار عن الأخيار بأنً الطاعون قد انتشر في بلاد الرّوم، وأنّه بصد أن يطرق البلا الشامية والمصرية ويروم، وكان للطاعون نحو خمس عشرة سنة لم يطرق هذين المصرين، ولاأناخ ركابة بهذين القُطرين، ثم جاء الخير بوصوله، إلى البلاد الحلبية بعد شهرين، فأرجف الناس بدخُوله مصر،...،وأكثر ناس من أشياء لا تغنيهم، من تلك استعمال مأكولات قوابض، ومجففات وحوامض، وتعليق فصوص لها في كُتب الطب نُصوص، وهذا باب قد أعيا الأطباء، واعترف بالعجز عن مُداواتِه الألباء،وأناس رتبوا أدعية لم يرد بها حديث ولا أثر، وابتدعوا أذكاراً من عند أنفسهم ونسوا أين المفر...))(١٩٠٩)، في هذه المقامة تناص مع أحداث حدثت في مصر عندما تفشى وباء الطاعون في مصر والشام سنة (٩٨ه ـ ٨٩هه) فصور لنا هذه الأحداث في مقامته، ووصف لنا أهل عصره عندما استحل فيهم الطعن وعجزوا عن علاجه.

وفي مقامة بلبل الروضة يقول: (( عيد الروضة: وتختص الرّوضة من بينِ سائرِ الأقطارِ بيومٍ هُوَ لها يومُ عيدٍ، طَالِعُهُ في بُرجِ السُّنبلةِ، والحوتُ للمشتري سعي، وهو يومُ الزينةِ وما أدراك ما يومُ الزينةِ؟ يومٌ يُحشرُ له الناسُ، ويُحجُ فيه إلى المقياسِ، وتَطيبُ من تخليفهِ وتحليقهِ الأنفاسُ، ويُسبَلُ فيه سِترُ الوفاءِ بالعفو، وفي الحقيقة هو خِلعة رضي ولباسٍ، وتُكمدُ الحُستادُ، وتجتمِعُ الأضدادُ، فيحصلُ الصقاءُ إذا انكدر، والجبرُ إذا انكسر، ويبلغُ الخلقُ من النيل غاية النيل، ويسحبُ الماءُ على بِساطِ الأرضِ الذيلَ، ويركبُ إليه الملكُ والجنودُ، وتعقدُ له الأولويةُ والبنودُ، ويكونُ للناسِ من مائهِ ولونهِ المحمرِ وُرودٌ، ذلك يومُ مجموعٌ له الناسُ، ذلك يومٌ مجموعٌ له الناسُ، ذلك يومٌ مشهوّ، وله في كلِّ سنةٍ أجلٌ معدودٌ))(٩٠٠)، تناص مع حدث تأريخي وهو الاحتفال بيوم وفاء النيل، فصورهُ لنا في هذه المقامة، وهو من الاحتفالات الرسمية والشعبية في عصر السيوطي (٢٠٦).

<sup>(</sup>۹۷۲) المقامات:۱٦٢، ١٦٣ ،١٦٤، ١٦٥.

<sup>(</sup>٩٧٢) ينظر: موسوعة التاريخ الإسلامي: العصر المملوكي: ٢٢٩.

<sup>(</sup>۹۷۶) المقامات: ۹۵، ۱۹۲، ۱۹۷، ۱۹۸، ۱۹۹.

<sup>(</sup>۹۷۰) المقامات: ۱۹۳ – ۱۹۳.

<sup>(</sup>٩٧٦) ينظر: موسوعة التاريخ الإسلامي العصر المملوكي: ٢٢٩-٢٣٠.

وفي المقامة اللّزوَرْدِيَّة يقول في ابن المقعدين: ((كانَ بمكةَ مُقعدانِ لَهُما ابنٌ شَابٌ يقومُ بأمرِهمَا، ويسعى في الكسبِ عليهما وسترِهمَا، فأدركَهُ حِمامُهُ، ونقضتْ مُدَّتُهُ وأيامُهُ، فقالَ (صَلّى الله عليه وآله وسَلّم) مُعزِّياً لكلًّ والدَيْن: (لو تُركَ أحدٌ لأحدٍ، لتُركَ ابنُ المُقعَدَين)) ((١٧٧).

أكتفي بهذا القدر من الأمثلة التي ورد فيها تناص مع الأحدث التاريخيّة، وهناك أحداث أخر مُلئِت بها مقامات السيوطي، ولاسيّما المقامة اللّازورُديّة.

### تناص الزمان والمكان:

للزمان والمكان أهمية كبيرة في البناء السرديّ، وربما كان أول ما يفكر به الكاتب فيما يأتي المكان الذي تدور علية الأحداث، وبعدهما تأتي الحبكة والشخصيات بكل أبعادها وتفاصيلها، ومدى تفاعل هذه العناصر بعضها مع بعضها الآخر .

ولما للزمن من علاقة وثيقة بحياة الإنسان في مختلف العصور والبلدان؛ لذلك لا يمكن أنْ نشير إليه مثل بقية الشخصيات أو الأشياء التي تشغل المكان أو المظاهر الطبيعية؛ لأنّه ليس له وجود مستقل نستطيع أنْ نخرجه من النص، فهو يتغلغل في كل جزء من النص، فهو الهيكل الذي تبنى عليه (٩٧٨).

ونظراً لارتباط المكان بتقنية الوصف يمكن أن يجيء المكان عنصراً تابعاً للزمان وملتصقاً به، إذ لا يمكن أن يتم تتاول المكان بمعزل عن تضمين الزمان.

<sup>(</sup>۹۷۷) المقامات: ۲۲۶.

<sup>(</sup>٩٧٨) ينظر: بناء الرواية (دراسة مقاربة لثلاثية نجيب محفوظ):٢٧.

ولقد استطاع السيوطي توظيف عنصر الزمان بأنواعه التاريخي والسياسي والاجتماعي في مقاماته، فكان الزمن التاريخي كثير التوظيف في مقاماته، وذلك بين في مقامته الدّريّة في الطاعون والوباء، فعندما تفشى وباء الطاعون في مصر والشام سنة (٨٩٧ه)، كتب هذه المقامة، فوصف أهل عصره ،بقوله: ((... لما كان في أول سنة سبع وتسعين وثمانمائة، وردت الأخبار عن الأخيار بأنَّ الطاعون قد انتشر في بلاد الرّوم، وأنّه بصدد أن يطرق البلاد الشامية يروم، وكان للطاعون نحو خمس عشرة سنة لم يطرق هذين المصرين...، ثم جاء الخبر بوصوله إلى البلاد الحلية بعد شهرين ...، فلما انتصف جُمادى الأولى أخذ في الحركة ...، فلما استهل جُمادى الآخرة هجم الهجمة الكُبرى)(٩٧٩)، فالسيوطى في هذه المقامة يستعمل الزمن التاريخي في

وكما جعل موضوع غلاء الأسعار نتيجة نقص النيل في سنة (٨٩٧هـ)، فكان حال الناس يرثى له، يقول موثقاً الحدث: ((... لما كان سنةُ سبعِ وتسعينَ وثمانمائةٍ أوفى النيلُ في منتصف مسرى، وسارتْ في البلادِ رسائلُ المشرى...، إلى أنْ زادَ من الذراعِ الثامنَ عَشَرَ أصبعاً، وذلك إلى الثاني والعشرينَ من مسرى الموافقِ ليومِ الأربعاء...، وبدأ فيه النقصُ بعد الازديادِ...، فحينئذٍ ماجَ الناسُ موجاً وارتقى سعرُ القمحِ و غيرهُ من الحبوب أوجاً، وأصبحوا في أمرهِم حيارى، و انهمكَ على شراءِ القمح المسلمونَ واليهودُ والنصارى)) (١٩٨٠).

رصد حركة وباء الطاعون، وتاريخ دخوله الأمصار المختلفة.

وكذلك وظف السيوطي الزمن الاجتماعي في مقاماته، عند حديثه عن الصراع الدائر بين حكام المماليك في مقامة الرياحين التي أوردها على لسان الأزهار، خوفاً مما قد يحدث له إذ كان مطارداً حتى وصل بالسيوطي إلى تمني الموت، وهذه النتيجة عامة ولدها الحرمان والاستعباد لأهل مصر والشام، إذ يقول: (( وكيف لا يُستحسنُ في هذا الزّمانِ مَوتُ الأولادِ، هو الزّمانُ الّذي ظَهرَ فيه الفسادِ ، وكَثُرَ فيه العنادُ، ولا يظفرُ بواحدٍ من الألفِ سَادَ، وهو الذي خيرَ عَنهُ سيّدُ بني كِنانةً، بقولِهِ: (لا تقومُ السّاعةُ حتى يَمرَ الرجلُ بقبرِ الرجلِ فيقُولَ: ياليتنى كُنت مَكانَهُ)) ((٩٨)

أمًّا المكان الذي كان يُعد مكوناً مهماً من مكونات البناء السردي لجنس المقامة؛ فإنَّ طبيعة المقامات تستوجب تحديد المكان الذي سوف تدور فيه أحداث المقامة، لينزع نوعاً من الواقعية، كما أنه يؤدي وظيفة على المستوى المضمونيّ للمقامة.

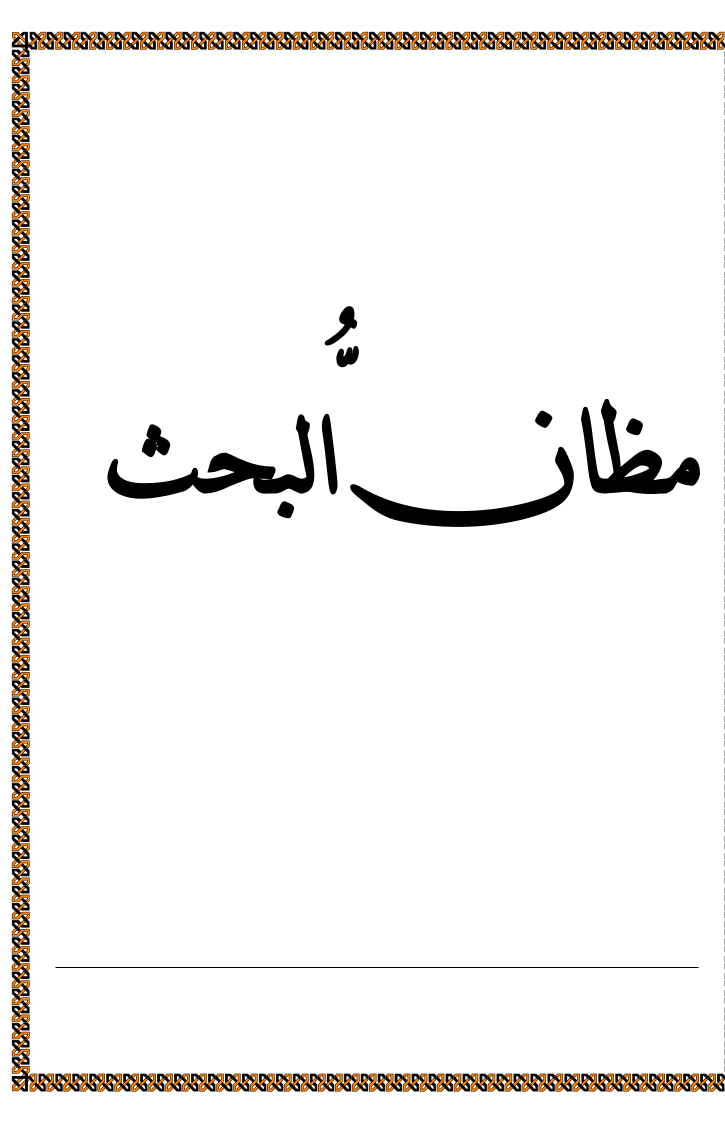
فقد ذكر السيوطي الأماكن التي تدور فيها أحداث مقاماته ولاسيما، عند الحديث عن الطاعون الذي أصاب البلاد المصرية والشامية، وفي مقامة بلبل الروضة في روضة مصر ،فإنه وصف المكان وذكر موقعها وهو روضة مصر الواقعة بين مدينة القاهرة ومدينة الجيزة (٩٨٢)، ويعود ذلك إلى الظروف السياسية والاجتماعية في عصر المماليك.

<sup>(</sup>۹۷۹) المقامات: ۹۵ – ۱۹۲.

<sup>(</sup>۹۸۰) المقامات:۱٦٢-١٦٤.

<sup>(</sup>۹۸۱) نفسه :۲۲۸–۲۲۹.

<sup>(</sup>۹۸۲) ینظر: نفسه: ۱۸۲.



#### الكُتُبُ المطبُوعة

- القرآن الكريم.
- الإتقان في علوم القرآن. أبو الفضل جلال الدين بن عبد الرحمن السيوطي (ت ٩١١ه) تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. الهيأة المصريّة العامة للكتاب. (د ط). ١٩٧٤ م.
- الأثر القرآني في نهج البلاغة ، دراسة في الشكل والمضمون. د. عباس على حسين الفحّام . العتبة العلوية المقدّسة . النجف الأشرف العراق . ( د ط) . ٢٠١١م .
- أثر المقامات في نشأة القصة المصرية الحديثة: د. محمّد رشدي حسن. الهيأة المصريّة العامة للكتاب. مصر. القاهرة .( د- ط). ١٩٧٤م.
- أثر سياق الكلام في العلاقات النحوية عند سيبويه. مع دراسة مقارنة بالتراث النحوي العربي والمنهج اللغوي الحديث.سارة عبدالله الخالدي. الجامعة الأمريكية. بيروت لبنان. (د ط). ٢٠٠٦م.
  - اجتهادات لغوية. د. تمّام حسّان. عالم الكتب. القاهرة. ط١ .٧٠٠٠م.
- الإحالة في القرآن الكريم، د. عباس علي الأوسي، ط١، دار ضفاف للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق، سوريا، ٢٠١٢م.
  - الإحالة في نحو النص، د. أحمد عفيفي. كلية دار العلوم. جامعة القاهرة. (د ط). (د.ت).
  - الأدب العربي في الأندلس. عبد العزيز عتيق. دار النهضة العربية. بيروت. ط٢. ١٩٧٦م.
- الأدب القصصي عند العرب. موسى سليمان. دار الكتاب اللبناني مكتبة المدرسة. بيروت. ط( ٥). ١٩٨٣م.
- أدب الكاتب. لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة (٢٧٦هـ). تحقيق: محمد أحمد الدّالي. مؤسسة الرسالة. بيروت. ط٢ . ١٩٩٩م.
  - الأدب في العصر المملوكي. محمد كامل الفقي. الهيئة المصرية اللبنانية. (د. ط).١٩٦٧م.
- الأدب والغرابة دراسات بنيويّة في الأدب العربيّ. عبد الفتّاح كيليطو. دار الطليعة بيروت. ط٣. ١٩٩٧
  - أدوات النص. محمد تحريشي. منشورات اتحاد الكتاب العرب. دمشق. ٢٠٠٠ .
- أساسيات علم لغة النص(مدخل إلى فروضه ونماذجه وعلاقاته وطرائقه) كليماير وآخرون. تر: د. سعيد حسن بحيري. مكتبة زهراء الشرق. القاهرة. ط١. ٢٠٠٩م.

- أسرار البلاغة. عبد القاهر الجرجاني (ت:٤٧١ه). تحقيق: محمود محمد شاكر. مطبعة المدني. القاهرة. ط1. ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
- أسس لسانيّات النصّ . مارغوت هانيمان . فولفغنغ هانيمان. ترجمة : د. محمد جواد مصلح . دار المأمون للترجمة والنشر . بغداد . ط ۱ . ۲۰۰۲ م.
- الأسلوبية وتحليل الخطاب (تحليل الخطاب الشعري والسردي). د. منذر عياشي. مركز الإنماء الحضاري. سورية. ط١. ٢٠٠٢م.
- الأصوات اللغوية، د. إبراهيم أنيس. مطبعة محمد عبد الكريم حسان. الناشر. مكتبة الأنجلو المصرية. ط٣. ٢٠٠٧م.
- أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية تأسيس (نحو النص). محمد الشاوش، المؤسسة العربية للتوزيع تونس. ط١٤٢١.١ه/ ٢٠٠١م.
- الأصول في النحو. محمد بن سهل بن السَّراج (ت٣١٦ه) . تحقيق : د. عبد الحسين الفتلي. مؤسسة الرسالة. بيروت. ط٣. ١٤١٧ه ١٩٩٦م .
- الأضداد ، أبو علي محمد بن المستنير (قطرب) (ت بعد ٢١٠هـ)، تحقيق : د. حنًا حدًاد. دار العلوم . الرياض. ط١. ٥٠٥ه ١٩٨٤م .
- الأضداد في اللغة. محمد بن القاسم محمد بن بشار الأنباري (ت ٣٢٨هـ). تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. المكتبة العصرية. صيدا بيروت. (د ط). ١٩٨٧م.
  - الأعلام . خير الدين الزركليّ . دار العلم للملايين بيروت لبنان. ط١٥٠ . ٢٠٠٢م.
- إغاثة الأمة بكشف الغمة. لتقي الدين أبي العباس أحمد بن علي المقريزي(ت ١٤٥هـ).دراسة وتحقيق: د. كرم حلمي فرحات. عين الدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية. الهرم. مصر. ط١. ٢٠٠٧م.
- آفاق التناصية المفهوم والمنظور: ترجمة وتقديم: محمد خير البقاعي، الهيئة المصرية العامة، للكتاب، السعودية، ط١ ، ١٩٨٥م.
- الاقتراح في علم أصول النحو. لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي(ت ٩١١هـ). تحقيق: محمود سليمان ياقوت. دار المعرفة الجامعية . (د ط). القاهرة. ٢٠٠٦م.
- الألفاظ الفارسية المعربة، لادّى شير. دار العرب للبستاني. القاهرة. (طبع في مطبعة الكاثوليكية. بيروت. ١٩٠٨). ط٢. ١٩٨٨م.
- الألفاظ المترادفة والمتقاربة في المعنى. لأبي الحسن علي بن عيسى لرُّماني(ت ٣٨٤هـ). تحقيق: د. فتح الله صالح على المصري. دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع. مصر. المنصورة. ط١ ٩٨٧م.

• الألسنية (محاضرات في علم الدلالة)، د. نسيم عون، ط١، دار الفارابي، بيروت، لبنان، ٢٠٠٥م.

o no locale de locale La factoria de locale de locale

- انفتاح النص الروائي (النص والسياق). د. سعيد يقطين . المركز الثقافي العربي. بيروت لبنان. ط٢. ٢٠٠١م.
- الإيضاح في علوم البلاغة، جلال الدين محمد بن عبد الرحمن الخطيب القزويني (ت ٧٣٩هـ). تح: محمد عبد المنعم خفاجي. دار الجيل. بيروت. لبنان. ط٣ ،١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
  - البداية والنهاية. لأبي الفداء إسماعيل بن كثير (ت٤٧٧ه). مكتبة المعارف. بيروت. ط٤. ١٩٧٤م.
- بدائع الزهور في وقائع الدهور. لمحمد بن أحمد بن اياس الحنفي(ت ٩٣٠هـ). تحقيق: محمد مصطفى. دار إحياء الكتب العربية. القاهرة. ط٢. ١٩٦٣م.
- البدر الطالع في محاسن من بعد القرن السابع. محمد بن علي الشوكاني (ت ١٢٥٠). مطبعة السعادة. القاهرة. ط١. ١٣٤٨هـ.
- البديع، عبد الله بن المعتز (ت ٢٩٦هـ). تح: اغناطبوس كراتشقوفسكي. دار المسيرة، الكويت.ط٣. ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.
- البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية. د. جميل عبد المجيد. الهيئة المصرية العامة للكتاب. ط١. ١٩٩٨م.
  - البديع تأصيل وتجديد ، د. منير سلطان، (د ، ط) ، منشأة المعارف بالإسكندرية ، مصر ، ١٩٨٦م.
- البديع في ضوع أساليب القرآن. د. عبد الفتاح لاشين. دار الفكر العربي. القاهرة. (د ط). ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٩م.
  - بديعيات الزمان. فيكتور ألك. دار الشرق. بيروت. ط٢. ١٩٧١م.
- بغية الوُعَاة في طبقاتِ اللغويينَ والنّحاة ، جلال الدين السيوطي ، تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم ، ط٢ ، دار الفكر ، بيروت لبنان ، ١٩٧٩هـ ١٩٧٩م .
  - بلاغة الخطاب وعلم النص. د. صلاح فضل. عالم المعرفة. (د ط). ١٩٩٢م.
- بناء الرواية (دراسة مقاربة لثلاثية نجيب محفوظ).سيزا قاسم. الهيئة المصرية العامة للكتاب. (د ط). ١٩٨٩م.
  - البيان في روائع القرآن ،د. تمَّام حسّان. عالم الكتب. القاهرة . ط۲. ۱٤۲۰ه/ ۲۰۰۰م.
- البيان والتبيين. أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ(ت ٢٥٥ه). تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون. مكتبة الخانجي. القاهرة ط٧. ١٤١٨ه ١٩٩٨م.
- تاريخ الأدب العربي من مطلع القرن الخامس الهجري إلى الفتح العثماني. عمر فروخ. دار العلم للملايين. بيروت. ط٥. ١٩٨٩م.

- تاريخ القطبي المسمى كتاب الإعلام بأعلام بيت الله الحرام) قطب الدين الحنفي (ت٩٨٨هـ). المكتبة العلمية مكة المكرمة. (د ط)١٣٧٠ه.
- تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التّناص)، د. محمّد مفتاح . دار التنوير للطباعة والنشر . بيروت لبنان. ط۱. ۱۹۸۵م.
- تحليل الخطاب، براون ويول، تر: محمد لطفي الزليطني ومنير التريكي. جامعة الملك سعود للنشر العلمي والمطابع. السعودية (د. ط). ١٩٩٧م.
- التحليل اللغوي للنص (مدخل إلى المفاهيم الأساسية والمناهج)، كلاوس برينكر، تر: سعيد حسن بحيري. مؤسسة المختار للنشر والتوزيع. القاهرة. مصر. ط١٠٥ه/ ٢٠٠٥م.
- التداولية عند العلماء العرب ((دراسة تداولية لظاهرة (الأفعال الكلامية) في التراث اللساني العربي)، د. مسعود صحراوي. دار الطليعة. بيروت. لبنان. ط۱. ۲۰۰۵م..
- التداوليّة من أوستن إلى غوفمان ، فيليب بلاشنيه ، ترجمة : صابر الحباشة، دار الحوار ، سوريا ، ط(١) . ٢٠٠٧،
- التداولية اليوم(علم جديد في التواصل). آن روبول وجاك موشلار. ترجمة: سيف الدين دعفوس ومحمد الشيباني. دار الطليعة للنشر. بيروت طبنان. ط١. ٢٠٠٣م.
- الترابط النصتي بين الشعر والنثر، د. زاهر بن مرهون الداودي. دار جرير للنشر والتوزيع. ط١. ١٤٣١ه...
- الترابط النصي في ضوء التحليل اللساني للخطاب، خليل ياسر البطاشي. دار جرير. عُمان -الأردن ط١. ٢٠١٣هـ/٢٠١م.
  - التصوير الفني في القرآن الكريم، سيد قطب، دار الشروق. بيروت لبنان . ط٢. ١٩٨٣م.
    - التعالق النصى. عمر عبد الواحد . دار الهدى للنشر ، المينا. مصر . ط١ . ٢٠٠٣ .
- تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب. محمد فخر الدين الرازي(ت٢٠٤هـ)، ط١، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، لبنان بيروت، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- التلخيص في علوم البلاغة، جلال الدين محمد بن عبد الرحمن القزويني (ت٣٩٩هـ) . ضبطه وشرحه : عبد الرحمن البرقوقي . دار الفكر العربي. ط١ . ١٩٠٤م .
  - تمهيد في النقد الحديث ، روز غريب ، ط١ ، دار المكشوف ، بيروت لبنان ، ١٩٧١ م .
- تهذيب اللغة. أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري (ت٣٧٠ه)، تح: عبد السلام هارون وآخرون. الدار المصرية للتأليف والترجمة.١٩٦٤ –١٩٦٧م.
- الجامع الصغير (الضعيف الجامع الصغير وزيادته). لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت ٩١١هـ). تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني. المكتب الإسلامي. بيروت. ط٢. ١٩٧٩م.

- جلال الدين السيوطي: مسيرته العلمية ومباحثه اللغوية. مصطفى الشكعة. مطبعة مصطفى البابي الحلبي. القاهرة. (د ط). ١٩٨١م.
- جمع الجوامع المعروف بالجامع الكبير. لجلال الدين السيوطي (ت٩١١ه).الناشر: الأزهر الشريف. دار السعادة للطباعة. ط٢. القاهرة .٢٠٠٥م.
- جنان الجناس في علم البديع. صلاح الدين بن أيبك الصفدي (ت ٢٦٤هـ). مطبعة الجوائب. قسطنطينية. ط١. ١٢٩٩هـ.
- جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ، أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي (ت١٣٦٢هـ) ، تدقيق : د.يوسف الصميلي ، المكتبة العصرية ، ط١ ، بيروت ، ١٩٩٩م .
- جون سيرل(العقل مدخل موجز). ميشال حنا . مجلة عالم المعرفة. المجلس الوطني للثقافة والفنون والآدب. الكويت. (د ط). ٢٠٠٧م.
  - الحركة الشعرية زمن المماليك في حلب الشهباء. مؤسسة رسالة. بيروت لبنان. ط١. ١٩٨٦م.
- حُسن التوسل إلى صناعة الترسل: شهاب الدين محمد الحلبي (ت ٢٥٦هـ). تحقيق ودراسة: أكرم عثمان يوسف. بغداد وزارة الثقافة والإعلام. ١٩٨٠م.
- حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة. لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت ٩١١هـ). مطبعة ادارة الوطن بمصر (دط) ١٢٩٩.
- خزانة الأدب وغاية الأرب. تقي الدين ابي بكر علي المعروف بابن حجة الحموي. (ت ٨٣٧هـ). شرح: عصام شعيتو. دار ومكتبة الهلال . بيروت -لبنان. ط١. ١٩٨٧م.
- الخصائص، أبو الفتح عثمان بن جني (ت ٣٩٢ هـ)، تح: محمد علي النجار المكتبة العلمي. مطبعة دار الكتب المصرية. د. ط. ١٩٥٧م.
- الخطاب القرآني (دراسة في العلاقة بين النص والخطاب). د.خلود العموش. جدار للكتاب العالمي. عمان . الأردن . عالم الكتب الحديث ، اربد . الأردن . ط١ . ١٤٢٩هـ . ٢٠٠٨م.
- الخطاب النقدي (بحث في المنهج والاشكالية).عبد الملك مرتاض .اصدارات رابطة الابداع الثقافية. الجزائر. (د ط). ٢٠٠٠م.
- الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية (قراءة نقدية لنموذج معاصر). د. عبد الله الغذامي. الهيئة المصرية العامة للكتاب. ط٤. ١٩٨٨م.
  - دراسات في الأدوات النحوية د. مصطفى النحاس . شركة الربيعات .الكويت ط١. ١٩٨٧م.
  - دراسات في تعدي النص. وليد الخشّاب. الهيأة العامة لشؤون المطابع الأميريّة. (د ط). (د ت).
    - دراسات في فقه اللغة. د. صبحي الصالح. دار العلم للملابين. بيروت لبنان. ط١٦٠. ٢٠٠٤م .

- الدّرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة. لشهاب الدين أحمد بن حجر العسقلاني (ت٥٠٦هـ). تحقيق: محمد سيد جاد الحق. دار الكتب الحديث. القاهرة.١٩٦٦م. (د. ط).
- الدرس النحويّ النصيّ في كتب إعجاز القرآن الكريم، د. أشرف عبد البديع عبد الكريم. مكتبة الآداب. القاهرة. (د. ط). ٢٠٠٨م.
- دلائل الإعجاز ، أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني (ت٤٧١هـ) : قرأه وعلّق عليه : محمود محمد شاكر . مكتبة الخانجي .القاهرة . ط ٥ . ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
  - دور الكلمة في اللغة. أولمان ستيفن. ترجمة: كمال بشر. دار غريس. القاهرة. ط٢. ١٩٩٧م.
- دينامية النصّ (تنظير وانجاز)، د. محمد مفتاح. المركز الثقافي العربي. بيروت. لبنان. الدار البيضاء. المغرب. ط١. ١٩٨٧م.
  - ديوان أبي الطيّب المتنبي. وفي أثناء مننه شرح الواحديّ. الناشر: ميتلر. طبع في مدينة برلين. ١٨٦١م.
- ذيل زهرة الأدب أو جمع الجواهر في الملح والنوادر. الحصري(ت ٢٥٢هـ). تحقيق: على محمد البجاوي، القاهرة مصر. ط١. ١٩٥٤م.
- رسائل أبي العلاء المعري. أبو العلاء أحمد بن عبدالله بن سليمان المعري(٤٤٩ه). تحقيق: عبد الكريم خليفة. منشورات اللجنة الأردنية للتعريب والترجمة. (د ط).عمان.١٩٧٦م.
- الرسائل الفنية في العصر العباسي حتى نهاية القرن الثالث. محمد محمود الدروبي. دار الفكر. عمان. ط١. ٩٩٩ م.
- الرواية والتراث السردي (من أجل وعي جديد للتراث). سعيد يقطين. المركز الثقافي العربي. ط١. ١٩٩٢م.
- زهرة الربيع في شواهد البديع. ناصر الدين محمد بن قرقماس. تحقيق: مهدي اسعد عرعر. دار الكتب العلمية. بيروت. ط١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧م.
- السبّك في العربيّة المعاصرة بين المنطوق والمكتوب. محمّد سالم أبو عفرة. مكتبة الآداب. القاهرة. ط١. ٢٠١٠ م .
- سرّ الفصاحة ، لأبي محمّد عبد الله بن محمّد بن سعيد بن سنان الخفاجيّ الحلبيّ (ت٤٦٦ هـ). دار الكتب العلميّة بيروت لبنان . ط١ . ١٩٨٢ م.
- سير أعلام النبلاء: لشمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبيّ (ت ٧٤٨ هـ). شعيب الأرناؤوط. مؤسسة الرسالة بيروت . ط١١. ١٩٩٦م.
  - سيميائية النص الأدبي. أنور المرتجي. أفريقيا الشرق. د. ط.١٩٨٧م.
- شرح ابن عقيل، بهاء الدين عبد الله بن عقيل العقيلي الهمذاني المصري (ت ٧٦٩هـ)، تح: محمد مجي الدين عبد الحميد ،المكتبة العصرية .صيدا .بيروت .لبنان .١٤٢٣هـ/٢٠٠م.

شرح الرضي على الكافية، محمد بن الحسن الرضي الاسترابادي(ت ١٨٦ه). تحقيق: يوسف حسن عمر.
 مؤسسة الصادق للطباعة والنشر .ط٢.(د.ت).

- شرح المفصل للزمخشري، موفق الدين أبو البقاء يعيش بن علي بن يعيش الموصلي (ت٦٤٣هـ)،قدم له ووضع حواشيه وفهارسه: د. إميل بديع يعقوب. دار الكتب العلمية. بيروت البنان. ط۱. ۲۲۲هـ/۲۰۰۱م.
- شرح مقامات السيوطي. لجلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ). د. سمير الدروبي. الهيئة العامة لقصور الثقافة. القاهرة.(د ط). ٢٠٠٦م.
- الشعرية. تودوروف . ترجمة شكري المنجون ورجاء بن سلامة. دار توبقال للنشر . الدار البيضاء. المغرب. (د ط). ۱۹۹۰م.
- الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسئنن العرب في كلامها، أبو الحسين أحمد بن فارس (ت هما عليه المعربية ومسائلها وسئنن العرب في كلامها، أبو الحسين أحمد بن فارس (ت معرفي الشويمي، مؤسسة أبدران للطباعة والنشر. بيروت لبنان. ١٩٩٣م.
- الضوء اللامع لأهل القرن التاسع . لشمس الدين عبد الرحمن السخاوي (ت ٩٠٢هـ) تحقيق: عبد الكريم خليفة. مكتبة القدس. القاهرة . (د ط). ١٣٥٥ه.
- طبقات الحفاظ. لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت٩١١هـ). تحقيق: علي محمد عمر. مكتبة وهبة .
   القاهرة. ط١. ١٩٧٣م.
  - الطبقات الكبرى. لمحمد بن سعد (ت ٢٣٠هـ) دار الكتب العلمية. بيروت، (د ت).
- ظاهرة التعالق النصي في الشعر السعودي الحديث. د:علوي الهاشمي. كتاب الرياض مؤسسة اليمامة. الرياض. (د ط). ( دت).
  - ظاهرة الحذف في الدرس اللغوي. طاهر سليمان حمودة. الدار الجامعية. الإسكندرية. (د ، ط). ٩٩٨ م.
- ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب العربي (مقاربة بنيوية تكوينية).محمد انيس. دار التنوير للطباعة والنشر. بيروت. ط٢. ١٩٨٥م.
  - الظواهر اللغوية في التراث النحوي. د. علي أبو المكارم .القاهرة.مصر . ط١. (د-ت).
- عصر سلاطين المماليك ونتاجه العلمي والأدبي. محمود رزق سليم. المطبعة النموذجية. مكتبة الآداب ومطبعتها بالجماميز. (د ط). ١٩٩٥م.
- العلاماتيّة وعلم النص (نصوص مترجمة). أعداد وترجمة: د. منذر عيّاشي. بيروت. لبنان. المركز الثقافي العربي. الدار البيضاء. المغرب. ط١. ٢٠٠٤م.
  - علم الأصوات. د. كمال محمد بشر. دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع. القاهرة. (د ، ط). ۲۰۰۰م.
- علم الدلالة بين النظرية والتطبيق. أحمد نعيم الكراعين . المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر. بيروت لبنان. ط١. ١٩٩٣م.

• علم الدلالة، د. أحمد مختار عمر. مكتبة دار عالم الكتب للنشر والتوزيع. القاهرة. ط٥ . ١٩٩٨م.

- علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق (دراسة تطبيقية على السور المكية)،د. صبحي إبراهيم الفقي، ط١،دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع ،١٤٢١هـ/٢٠٠٠م.
- علم اللغة (مقدمة للقارئ العربي). د. محمود السعران. دار النهضة العربية للطباعة والنشر. بيروت. (د طم). (د ت).
- علم النص (مدخل متداخل الاختصاصات). تون أ. فان دايك، تر: سعيد حسن بحيري. دار القاهرة. القاهرة. مصر. ط٢. ٢٠٠٥م.
- علم النصّ ونظرية الترجمة. يوسف نور عوض . دار الثقة للنشر والتوزيع. مكّة المكرمة . ط ١. ١ هـ .
- علم النص، جوليا كريستيفيا، تر: فريد الزاهي. دار توبقال للنشر. الدار البيضاء. المغرب. ط٢. ١٩٩٧م.
- علم لغة النّص (المفاهيم والاتجاهات)، سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع. القاهرة. مصر الجديدة. ط١. ٤٢٤ هـ. ٢٠٠٤م.
- علم لغة النص النظرية والتطبيق. د. عزة شبل محمد ، تقديم : د. سليمان العطار . مكتبة الآداب . القاهرة . ط١. ١٤٢٨ه . ٢٠٠٧ م
- علم لغة النص والأسلوب بين النظرية والتطبيق : نادية رمضان النجار ، مؤسسة حورس الدّوليّة للنشر والتوزيع ، الإسكندرية ، ٢٠١٣ م .
- علم وظائف الأصوات اللغوية الفونولوجيا. د. عصام نور الدين. دار الفكر اللبناني. بيروت لبنان. ط١. ١٩٩٢م.
- العمدة في محاسن الشعر (وآدابه، ونقده). أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني (ت٢٥٦هـ). تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد دار الجيل. بيروت لبنان. ط٥ . ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- غاية النهاية في طبقات القراء. شمس الدين أبي الخير محمد بن محمد بن الجزري (ت ٨٣٣هـ). عني بنشره: ج. برجستراسر. دار الكتب العلمية. بيروت. ط٢. ١٩٨٠م.
- فتح الباري بشرح صحيح البخاري. مع تعليقات ابن باز. اعتنى به :محمود بن الجليل. مكتبة الصفا. القاهرة. مصر. ط١٤٢٤هـ.
- الفروق اللغوية، أبو هلال الحسن عبد الله بن سهل العسكري (ت ٤٠٠ه)، علق عليه ووضع حواشيه محمد باسل عيون السود. منشورات محمد علي بيضون. دار الكتب العلمية. بيروت. لبنان ط٢. ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
- فقه اللغة وخصائص العربية دراسة تحليلية مقارنة للكلمة العربية وعرض لمنهج العربية الأصيل في التجديد والتوليد. د. محمد المبارك. دار الفكر. بيروت. ط٢. ١٩٦٤م.

• فلسفة التأويل، دراسة في تأويل القرآن عن محيي الدين بن العربي، نصر حامد ابو زيد، بيروت، ط٣، ١٩٩٦م.

okaka kalea ka Malea kalea ka

- فلسفة العقل دراسة في فلسفة سيرل. صلاح اسماعيل. دار قباء الحديثة للطباعة والنشر والتوزيع. القاهرة مصر. (د ط). ۲۰۰۷م.
- فن الجناس (بلاغة أدب نقد). علي الجندي. دار الفكر العربي. مطبعة الاعتماد، مصر (د .ط). ١٩٥٤م.
  - فنّ القصّة والمقامة . د.جميل سلطان . دار الأنوار بيروت . ط(١). ١٩٦٧م.
- فنّ المقامات بين المشرق والمغرب. د. يوسف نور عوض ، دار القام . بيروت لبنان .ط(۱) . ۱۹۷۹م.
  - فنّ المقامات في الأدب العربيّ . عبد الملك مرتاض. الشركة الوطنية . الجزائر . ١٩٨٢م .
- في أصول الحوار وتجديد علم الكلام. عبد الرحمن طه. المركز الثقافي العربي. الدار البيضاء المغرب. بيروت لبنان. ط٢. ٢٠٠٠م.
  - في البحث الصوتى عند العرب . د. خليل إبراهيم العطية . دار الجاحظ للنشر . بغداد . ١٩٨٣م.
- في البلاغة العربية والأسلوبيات اللسانية آفاق جديدة. د. سعد عبد العزيز مصلوح. مجلس النشر العلمي . لجنة التأليف والتعريب والنشر . جامعة الكويت الكويت. ط٢٠٠٣. م.
- في علم اللغة عند العرب ورأي علم اللغة الحديث، د. شرف الدين علي الراجحي، د.ط.، دار المعرفة الجامعية، ٢٠٠٢م.
  - في اللسانيات العربية المعاصرة. سعد مصلوح. علم الكتب. القاهرة ـ مصر. ط١. ٢٠٠٤م.
  - في اللسانيّات ونحو النصّ. إبراهيم محمود خليل. دار المسيرة للنشر والتوزيع.عمان. ط(٢).٩٠٩م. .
    - في اللهجات العربية . د. إبراهيم أنيس . مكتبة الأنجلو المصرية . القاهرة. ط٣ . ٢٠٠٣م .
- في نظرية الأدب وعلم النص. د. شكري عزيز الماضي. دار المنتخب العربي. بيروت. لبنان. ط١. ١٩٩٣م.
- القرائن والنصّ دراسة في المنهج الأصوليّ في فقه النصّ. أيمن صالح. المعهد العالميّ للفكر الإسلاميّ. الولايات المتحدة الأمريكيّة. ط(١) ، ٢٠١٠م.
  - قرينة السياق. تمام حسان. مطبعة عبير. جدة. السعودية. (د ط). ١٩٩٣م.
- قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني. د. محمّد عبد المطلب ، الشركة المصريّة العالميّة للنشر . لونجمان . ط(١) . ١٩٩٥م.
- قضايا اللغة العربية في اللسانيات الوظيفية (بنية الخطاب من الجملة إلى النص). د. أحمد المتوكل، (د- ط).دار الأمان .الرباط. المغرب. (د-ت).

- الكافي في العروض والقوافي الخطيب التبريزي (ت٢٠٥هـ). تحقيق : الحساني حسن عبد الله . مطبعة المدني . ١٩٦٩م.
- الكتاب. أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر سيبويه(ت١٨٠ه)،تح: عبد السلام محمد هارون . مكتبة الخانجي للطباعة والنشر والتوزيع .القاهرة. ط٣. ١٤٠٨هـ/١٩٨٨م.
- كتاب الصناعتين (الكتابة والشعر). أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري. تح: علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم. دار ضياء الكتب العربية. عيسى البابي الحلبي وشركاءه. ط۱. ۱۳۷۱هـ/ ۱۹۵۲م.
- كتاب الطراز المتضمن الأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز . يحيى بن حمزة العلوي اليمني (ت٥٠٥ه) ، تحقيق : د. عبد الحميد هنداوي . المكتبة العصرية للطباعة والنشر . صيدا بيروت . ط١٤٢٣ه ٢٠٠٢م .
- كتاب العين. الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت ١٧٥هـ). تحقيق : د. مهدي المخزومي. ود. إبراهيم السامرائي . دار الرشيد للنشر. سلسلة المعاجم والفهارس. (د ، ط). ١٩٨٠م.
- كشّاف اصطلاحات الفنون والعلوم. العلامة محمد علي التهانوي. تقديم وإشراف ومراجعة: د. رفيق العجم، تر: د. علي دحروج، نقل النّص الفارسي إلى العربية: د. عبد الله الخالدي. الترجمة الأجنبية: د. جورج زيناتي. مكتبة لبنان ناشرون. بيروت. لبنان. ط١. ١٩٩٦م.
  - الكلمة دراسة لغوية معجمية. د. حلمي خليل. دار المعرفة الجامعية. الإسكندرية. مصر. ط٢. ١٩٩٨م.
- الكَلْيَّات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية . أيوب بن موسى الكفوي (ت قبل ١٠٩٤ه). تحقيق : د. عدنان درويش . ومحمد المصري . مؤسسة الرسالة . بيروت لبنان . ط٣. ١٤١٩هـ ١٩٩٨م .
- الكواكب السائرة في أعيان المائة العاشرة. نجم الدين الغزي (ت ١٠٦١ه). حققه: جبرائيل جبور. بيروت. (د ط). (د ت).
  - لذة النص، رولان بارت، تر: د. منذر عيّاشي. مركز الإنماء الحضاري. حلب. سوريا. ط١. ١٩٩٢م.
- **لسان العرب** ، جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور (ت ٧١١هـ)،تح: عبدالله علي الكبير. ومحمد أحمد حسب الله .وهاشم محمد الشاذلي. دار المعارف .القاهرة . مصر .(د، ط).(د، ت).
- اللسان والميزان أو التكوثر العقلي. المركز الثقافي العربي. الدار البيضاء. المغرب. بيروت لبنان. ١٩٩٨م.
- لسانيّات النصّ (مدخل إلى انسجام الخطاب). د. محمد خطابي .المركز الثقافي العربي. بيروت. لبنان. الدار البيضاء. المغرب. ط1. ١٩٩١م.

- اللسانيات في الثقافة العربية. حافظ اسماعيل علوي. دار الكتاب الجديد. بيروت لبنان. ط١. ٢٠٠٩م.
  - اللسانيات وأفاق الدرس اللغوي. د: أحمد محمد قدور .دار الفكر المعاصر. بيروت. ط١. ٢٠٠١م.
  - اللغة العربية معناها ومبناها . د. تمَّام حسَّان . عالم الكتب. القاهرة . ط٥ . ١٤٢٧ه ٢٠٠٦م.
- اللغة والمعنى والسياق، جون لاينز، تر: عباس صادق الوهاب. دار الشؤون الثقافية العامة (آفاق عربية). بغداد. ط١. ١٩٨٧م.
- المعنى وظلال المعنى ، أنظمة الدلالة في العربية ، د. محمد محمد يونس علي ، ط٢ ، دار المدار الإسلامي ، ليبيا ، ٢٠٠٧م.
- ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد. أبو العباس محمد بن يزيد المبرد (ت٥٨٥ه) دراسة وشرح وتحقيق: د. أحمد محمد سليمان. وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية. مطبعة الموسوعة الفقهية. الكويت. ط١٤٠٩. هـ ١٩٨٨م.
  - مبادئ اللسانيات. د. أحمد محمد قدور. الدار العربية. بيروت لبنان. ط١. ١٤٣٣ه ٢٠١١م .
- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير (ت ٦٣٧هـ). تح: د. أحمد الحوفي و د. بدوى طبانة. دار نهضة مصر للطبع والنشر. الفجالة. القاهرة. (د. ط).(د. ت).
- المجتمع المصري في عصر سلاطين المماليك. سعيد عبد الفتاح عاشور. دار النهضة العربية. القاهرة. ط1. ١٩٦٢م.
- مجمع الأمثال. أبو الفضل أحمد بن محمد بن أحمد بن إبراهيم النيسابوري الميداني (ت ٥١٨هـ). تح: محمد محي الدين بن عبد الحميد. مطبعة السنة المحمدية. (د. ط). ١٣٧٤هـ/ ١٩٥٥م.
- مدخل إلى علم اللغة النصي. فولفجانج ينه من وديتر فيهفجر .تر :فالح بن شبيب العجمي. مطابع جامعة الملك سعود. الرياض. (د. ط). ١٤١٩هـ.
- مدخل إلى علم النّص (مشكلات بناء النص). زتسسيسلاف وأورزنياك، تر: د. سعيد حسن بحيري. مؤسسة المختار للنشر والتوزيع. القاهرة. مصر. ط١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
- مدخل إلى علم النص ومجالات تطبيقه. محمد الأخضر الصبيحي. الدار العربية للعلوم ناشرون. الجزائر العاصمة. الجزائر. ط١٠ ٤٢٩ هـ/ ٢٠٠٨م.
- مدخل إلى علم لغة النص. روبرت دي بوجراند، تر: إلهام أبو غزالة وعلي الحمد. مكتبة التربية. نابلس. مطبعة دار الكاتب سمير أميس. (د. ط).١٤١٣ه/ ١٩٩٢م.
- مدخل إلى مناهج النقد الأدبي المعاصر مع ملحق قاموس المصطلحات الأدبية. د. سمير حجازي. دار التوفيق للطباعة والنشر والتوزيع. دمشق. سوريا. ط۱. ۱۶۲۰ه/ ۲۰۰۶م.

- المرايا المحدبة من البنيويّة إلى التفكيك .د. عبد العزيز حمّودة . عالم المعرفة . الكويت . ١٩٩٨م.
- المزهر في علوم اللغة وأنواعها. جلال الدين السيوطي . تحقيق : محمد أحمد جاد المولى ومحمد أبو الفضل إبراهيم . وعلي محمد البجاوي. مكتبة دار التراث . القاهرة . ط٣. (د ، ت) .
- المستدرك على الصحيحين في الحديث. لأبي عبدالله محمد بن عبدالله الحاكم النيسابوري(ت ٤٠٥هـ). مكتبة النصر الحديثة. الرياض.(د ط). (د ت).
  - المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي. د. عز الدين إسماعيل. ط٢. ١٩٨٠م.
- المصطلحات الأساسية في لسانيات النص وتحليل الخطاب (دراسة معجمية)، د. نعمان بوقرة، ط١، دار الكتاب العالمي، عمان، الأردن، ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٩م.
- المصطلحات المفاتيح لتحليل الخطاب، دومينيك مانغنو، تر: محمد يحياتن. منشورات الاختلاف. الدار العربية للعلوم ناشرون. الجزائر. ط١٠٨ ١٤٢٨ه/ ٢٠٠٨م.
- المعارف. لأبي محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة (ت٢٧٦هـ)حققه: ثروت عكاشه. دار المعارف مصر. ط٢.
   ١٩٦٩م.
- معاني القرآن . أبو زكريا يحيى بن زياد الفراء (ت٢٠٧ه) . تحقيق : د. عبد الفتاح إسماعيل شلبي. مراجعة : الأستاذ علي النجدي ناصف . (د ، ط) .دار السرور . (د ، ت).
- معاني النحو، د. فاضل صالح السامرائي. دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.عمان. الأردن. ط٢. ٢ معاني النحو، د. فاضل صالح السامرائي. دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.عمان. الأردن. ط٢. ط٢.
- المعايير النصية في القرآن الكريم .د. أحمد محمد عبد الراضي . الناشر مكتبة الثقافة الدينية .القاهرة. ط۱. ۱۶۳۲ه/۲۰۱۱م.
  - معجم البلدان. لشهاب الدين الحموي (ت٦٢٦هـ). دار الكتب العلمية. بيروت . ط٢ . ١٩٩٥م.
    - معجم السيميائيّات . فيصل الأحمر . الدار العربيّة للعلوم . ط١ . ٢٠١٠م.
- معجم اللسانيات، جورج مونان. تر: جمال الحضري. المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع. د. ط. ٢٠١٢م.
  - معجم المصطلحات البلاغية وتطورها. د. أحمد مطلوب. المجمع العلمي العراقي . (د ط). ١٩٨٣م.
- المعجم الوسيط . د. ناصر سيد أحمد وآخرون . دار إحياء التراث العربي . بيروت -لبنان. ط١. ٢٠٩هـ/٢٠٩م.
- معجم تحليل الخطاب. باتريك شارودو دومينيك منغنو، تر: عبد القادر المهيري. حمّادي صمّود. مطبعة المغرب للنشر. منشورات دار سيناترا المركز الوطني للترجمة. تونس(د. ط.). ٢٠٠٨م.

- مغني اللبيب عن كتب الأعاريب . جمال الدين أبو محمد عبد الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله بن هشام الأنصاري (ت٧٦١هـ) . تحقيق : د. عبد اللطيف محمد الخطيب. مطابع السياسة. الكويت ط١ . ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م .
  - المفارقة و الأدب(دراسة في النظرية والتطبيق). خالد سليمان. دار الشرق .عمان.ط١. ١٩٩٩م.
- مفتاح العلوم. أبو يعقوب يوسف بن محمد السكاكي (ت٦٢٦هـ) . حققه وقدَّم له وفهرسه : د. عبد الحميد هنداوي . دار الكتب العلمية . بيروت لبنان . ط١ . ١٤٢٠ ٢٠٠٠م .
- مفيد العلوم معيد الهموم. لأبي جعفر محمد (ت ٤٦٩هـ). نشر وتصحيح: جورج س. كولان. مطبوعات معهد العلوم العليا. المغرب الرباط. ١٩٤١م.
- المقاربة التداولية. فرانسواز (أرمينكو). ترجمة: سعيد علوش. مركز الإنماء القومي. الرباط. (د-ط). (د ت).
  - مقالات في اللغة والأب. د. تمام حسّان. عالم الكتب القاهرة. ط١٤٢٧ ه /٢٠٠٦م.
- المقامات (السرد والانساق الثقافية).عبد الفتاح كيليطو. ترجمة: عبد الكبير الشرقاوي. دار توبقال.ط٢. ٢٠٠١م.
- المقامات أصالةً وفناً وتراثاً. دراسة وتحقيق: عبد الأمير مهدي الطائيّ. سلسلة خزانة التراث. بغداد . ط١ . ٢٠٠١م .
- مقامات السيوطي الطبية والأدبية. أبو الفضل جلال الدين عبد الرحمن السيوطي (ت ٩١١ه).تح: محمد إبراهيم سليم . مكتبة ابن سينا. مصر الجديدة. القاهرة. ط٢. ١٩٨٦م.
- مقامات بديع الزمان الهمذاني. أبو الفضل أحمد بن الحسن بن يحيى (ت ٣٩٨ه). تقديم وشرح محمد عبدو. منشورات محمد علي بيضون . دار الكتب العلمية .لبنان.ط١. ٢٠٠٢م.
- المقامات والتلقي، بحث في أنماط التلقي لمقامات الهمذاني (في النقد العربي الحديث).نادر كاظم. المؤسسة العربية للدراسات والنشر. بيروت لبنان. ط١. ٢٠٠٣م.
- المقتضب. لأبي العباس محمد بن يزيد المبرد (ت٢٨٥هـ). تحقيق: محمد عبد الخالق عضيمه. عالم الكتب. بيروت. (د ط). (د ت).
  - مكتبة السيوطي. أحمد الشرقاوي أقبال. دار المغرب. الرباط. ١٩٧٧م.
  - ملامح يونانية في الأدب العربي. د.احسان عباس.المؤسسة العربية للدراسات والنشر. بيروت. (د ط).
- من النص إلى الفعل (أبحاث التأويل)، بول ريكور، تر: محمد برادة. حسان بورقيه. دار روتابرينت للطباعة. الناشر عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية. ط١. ٢٠٠١م.

- موت المؤلف ... نقد وحقيقة . رولان بارت . تر : د. منذر عياشي . تقديم :- عبد الله الغذامي . دار الأرض. الرياض. ط١ . ١٩٩١ م.
- المؤرخون في مصرفي القرن الخامس عشر الميلادي (القرن التاسع الهجري). محمد زيادة. لجنة التأليف والترجمة والنشر القاهرة. ١٩٤٩م.
- موسوعة التاريخ الإسلامي (العصر المملوكي). محمود شاكر. المكتب الاسلامي. بيروت. ط٥. ٢٠٠٠م.
  - موسوعة الحضارة العربية الإسلامية. قاسم عبده وآخرون، دار الفارس. عمان . (د ط). ١٩٩٥م.
    - موسيقى الشعر. إبراهيم أنيس. مكتبة الأنجلو المصرية.ط٢. ١٩٥٢م.
- الموضوعات. لأبي عبد الرحمن بن الجوزي (ت ٥٩٧ه). ضبط وتقديم: عبد الرحمن محمد عثمان. المكتبة السلفية . المدينة المنورة. ط١ ١٩٦٦. م.
  - النثر العربي القديم من الشفاهية إلى الكتابية. محمد النجار. مكتبة دار العروبة. الكويت. ط٢. ٢٠٠٢م.
    - · النثر الفني في القرن الرابع. د: زكي مبارك. منشورات المكتبة العصرية. دار الجيل. بيروت. ١٩٧٥م.
- النحو القرآني في ضوع لسانيات النص. د. هناء محمود إسماعيل. ط۱. دار الكتب العلمية. بيروت، لبنان. ۱۶۳۳ه/ ۲۰۱۲م.
- نحو النص (اتجاه جدید في الدرس النحويّ). د. أحمد عفیفي.مكتبة زهراء الشرق. القاهرة. مصر. ط ۱.۲۰۰۱ م.
- نحو النص (إطار نظري ودراسات تطبيقية)عثمان أبوزنيد. عالم الكتب الحديث. أربد. الأردن. ط١. ١٤٣١هـ/٢٠١٠م.
- نحو النص ، نقد النظرية ... ويناء أخرى . د. عمر أبو خرمة. عالم الكتب الحديثة .أربد الأردن ط١٠. ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٤م .
- نحو النص إطار نظري ودراسات تطبيقية . د. عثمان حسين أبو زنيد. عالم الكتب الحديثة . إربد ط١٠. ٢٠١٠م .
- نحو النص بين الأصالة والحداثة. د. أحمد محمد عبد الراضي. مكتبة الثقافة الدينية.القاهرة، مصر. ط١. ٩ ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م.
- النحو والدلالة ، مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي. د. محمد حماسة عبد اللطيف . دار الشروق . القاهرة . ط١ . ١٤٢٠ه ٢٠٠٠م .
- نسيج النص (بحث فيما يكون به الملفوظ نصاً) . الأزهر الزناد. المركز الثقافي العربي . بيروت . ط١. ١٩٩٣م.

- النص والخطاب والاتصال. محمد العبد. الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي. مصر. ط١. ٢٠٠٥م.
- النص والخطاب والإجراء. روبرت دي بوجراند. تر: تمّام حسّان. الناشر. عالم الكتب. القاهرة. مصر. ط١ . ١٤١٨ه/ ١٩٩٨م.
- النصّ والسلطة والحقيقة إرادة المعرفة وإرادة الهيمنة. نصر حامد أبو زيد. المركز الثقافيّ العربيّ . الدار البيضاء . المغرب . ط٥ . ٢٠٠٦م .
- النصّ والسياق استقصاء البحث في الخطاب الدلاليّ والتداوليّ. تون ا. فان دايك . ترجمة : عبد القادر قنيني . دار أفريقيا الشرق . المغرب. ٢٠٠٠م .
- نظام الارتباط والربط في تركيب الجملة العربية . د. مصطفى حميدة . الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان . الجيزة مصر . ومكتبة لبنان ناشرون . بيروت لبنان . ط۱ . ۱۹۹۷م.
- نظريّة التناص ، جراهام ألان ، ترجمة : د. باسل المسالمة، دار التكوين، دمشق ، سوريا ، ط١ ، ٢٠١١م .
- نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال. د. حسين خمري. منشورات الاختلاف. الجزائر . الدار العربية للعلوم ناشرون . بيروت لبنان. ط١٤٢٨ م ٢٠٠٧م .
- نظرية النص(ضمن آفاق التناصية المفهوم والمنظور). رولان بارت. ترجمة: محمد خير البقاعي. الهيئة المصرية العامة للكتاب. القاهرة مصر. (د ط). ١٩٩٨م.
  - نظرية النقد الأدبي الحديث. د. يوسف نور عوض. دار الأمين . القاهرة. ط١. ١٩٩٤م.
    - نظرية جون سيرل في القصدية. صلاح اسماعيل. دار قباء الحديث. ٢٠٠٧م.
- نظرية علم النص (رؤية منهجية في بناء النص النثري).د. حسام حمد فرج. مكتبة الآدب. القاهرة .مصر. ط٢. ١٤٣٠هـ/٢٠٩م.
- نقد الشعر، أبو الفرج قدامة بن جعفر (ت ٣٢٧ه)، تح: محمد عبد المنعم خفاجي، د.ط.، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، د. ت.
- نهاية الأرب في فنون الأدب . شهاب الدين أحمد بن عبد الرحمن النويري (ت ٧٣٣ه) . تحقيق : د. علي أبو ملحم . دار الكتب العلمية . بيروت لبنان. ط١٤٢٤ه ٢٠٠٤م .
- نهاية الإيجاز في دراسة الإعجاز. الإمام فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت ٢٠٩هـ). تح: د. نصر الله حاجي مفتي أوغلى. دار الكتب العلمية . بيروت. ط١. ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٤م.
- النهاية في غريب الحديث والأثر. ابن الأثير الحافظ أبو السعادات المبارك بن محمد (ت٦٣٠ه). دار الفكر . ط٢. ١٩٧٩م.

- وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزمان . لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمّد بن أبي بكر بن خلكان (ت٦٨١هـ) . تحقيق : د. إحسان عباس . دار الثقافة. بيروت لبنان. . ١٩٧٧م.
- يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر. أبو منصور عبد الملك الثعالبي النيسابوري (ت٤٢٩هـ) شرح وتحقيق: مُفيد محمد قميحة. دار الكتب العلمية. بيروت لبنان. ط٢. ١٤٠٠٣هـ/ ١٩٨٣م .

# الرَّسائلُ والأطاريح الجَامعيَّة

- الاتساق في العربية (دراسة في ضوء علم اللغة الحديث). (رسالة ماجستير). جبار سويس حنيحن الذهبي. الجامعة المستنصرية. كلية الآداب. ٢٠٠٦هـ/ ٢٠٠٥م.
- الاتساق في نهج البلاغة . دراسة في ضوء لسانيات النص. رائدة كاظم فياض العكيلي. رسالة ماجستير. جامعة بغداد. كلية التربية ابن رشد. ١٤٣٤هـ ٢٠١٣م .
- الاتساق والانسجام في سورة الكهف. محمود بوستة .رسالة ماجستير. جامعة الحاج الخضر. الجزائر . ٢٠٠٩م.
- الإحالة دراسة نظرية مع ترجمة الفصلين الأول والثاني من كتاب (Oheionin English) لـ (م. أ. ك. هاليداي ورقية حسن)، (رسالة ماجستير)، شريفة بلحوت، جامعة الجزائر، كلية الآداب واللغات، ٥٠٠٠م ٢٠٠٦م.
- أدوات الاتساق وآليات الانسجام في قصيدة الهمزية النبوية لأحمد شوقي. سودان عبد الحق.
   رسالة ماجستير). جامعة الخضر (باتنه). كلية الآداب والعلوم الإنسانية. ٢٠٠٩.
- الانسجام في النص القرآني (مظاهره وجمالياته)، (أطروحة دكتوراه)، عبد الله خليف خضير عبيد،
   كلية الآداب، جامعة الموصل، ١٤٣٢ه/ ٢٠١١م.
- أصول المعايير النصية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب. (رسالة ماجستير). عبد الخالق فرحان شاهين. جامعة الكوفة. كلية الآداب. ١٤٣٣هـ/ ٢٠١٢م.
- تحليل الخطاب الشعري ثنائية الاتساق والانسجام في ديوان أحد عشر كوكباً لمحمود درويش. (رسالة ماجستير). فتحي رزق الخوالدة. جامعة مؤتة. ٢٠٠٥م.
- الحجاج في كلام المام الحسين (ع): عايد جدوع حنون ، أطروحة دكتوراه ، كلية التربية للعلوم الانسانية جامعة البصرة ، ١٤٣٤ هـ ٢٠١٣ م .
- السبك النصي في القرآن الكريم ، دراسة تطبيقية في سورة الأنعام ، أحمد حسين حيال ، رسالة ماجستير ، الجامعة المستنصرية ، كلية الآداب ، ١٤٣٣هـ ٢٠١١م .

- المصاحبات المعجمية ، المفهوم والأنماط والوظائف ، لواء عبد الحسن عطية ، رسالة ماجستير ، جامعة كربلاء ، كلية الآداب ، ١٤٣١هـ ٢٠١٠م.
- المعايير النصيّة في خطب نهج البلاغة. محمّد عزيز رهيف. (رسالة ماجستير). الجامعة المستنصرية
   كلية التربية . ٢٠١٣م.
- المفارقة الروائية، الرواية العراقية نموذجاً، صالح محمد عبد الله، أطروحة دكتوراه، كلية التربية/ جامعة الموصل، ٢٠٠١م.
- النثر الصوفيّ في ضوء لسانيّات النصّ . خالد حوير شمس . أطروحة دكتوراه. جامعة بغداد كلية الآداب .٢٠١٣م.

### المجلات الدَّوريَّات

- (تطور المقامة في الأدب العربي شكلاً ومضموناً) ضمن كتاب :قضايا الأدب العربي. مجموعة من الباحثين.نشر مركز الدراسات والأبحاث الاقتصادية.سلسلة الدراسات الأدبية.الجامعة التونسية.١٩٧٨
- الاتساق في الخطاب الشعري من شمولية النصية إلى خصوصية التجرية الشعرية. أبراهيم بشار. مجلة المخبر. جامعة العربي بن مهدي .العدد السادس.٢٠١٠م.
- أثر التكرار في التماسك النصيّ مقاربة معجمية تطبيقية في ضوء مقالات الدكتور خالد المنيف. د. نوال بنت إبراهيم الحلوة. مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها. العدد ٨. ٤٣٣ هـ/ ٢٠١٢م.
- الإحالة النصية وأثرها في تحقيق تماسك النص القرآني دراسة تطبيقية على بعض الشواهد القرآنية. عبد الحميد بوترعة. مجلة الأثر . جامعة قاصدي مرباح . ورقلة الجزائر . العدد ١٦ . شباط ٢٠١٢م .
- استراتيجية التضاد وعلاقتها بالنزعة الصوفية في شعر عبدالله العشي: خميسي شرفي. المخبر. العدد (٤٤). ٢٠١٠م.
- الأفعال الكلامية عند الاصوليين. دراسة في ضوء اللسانيات التداولية اللغة العربية. مجلة. نصف شهرية. العدد ١٠٠٠. الجزائر. ٢٠٠٤.
- الانسجام النصي وأدواته، الطيب الغزالي قواوة، مجلة المخبر، أبحاث في اللغة والأدب الجزائري، العدد ٨، ٢٠١٢م.

• السيميوطيقا والعنونة، د. جميل حمداوي. مجلة علم الفكر. المجلد ٢٥. العدد٣. ١٩٩٧م.

- عصرأحياء التراث العربي وتجديده. شوقي ضيف. مجلة المجلة.العدد ١٢٢.السنة ١١.شباط ١٩٦٧م.
- علم اللغة النصيّ بين النظرية والتطبيق (الخطابة النبوية نموذجاً). نادية رمضان النجار. مجلة علوم اللغة. مجلد 9. العدد ٢. ٢٠٠٦م.
- عناصر الاتساق والانسجام قراءة نصية تحليلية في قصيدة (أغنية لشهر آيار). لأحمد عبد المعطي حجازي، مجلة جامعة دمشق، مج ۲۹، ع (۱-۲)، ۲۰۱۳م.
  - المتوقع واللامتوقع. دراسة في جمالية التلقي. مجلة أبحاث البرموك. المجلد (١٥). العدد (٢). ١٩٩٧م.
  - ملاحظات في تطور المقامة العربية. رياض المرزوقي. مجلة الموقف الأدبي. العدد (٧١). أذار ١٩٧٧م.
- من أنواع التماسك النصي (التكرار، الضمير، العطف)، مراد حميد عبد الله، مجلة جامعة ذي قار، العدد الخاص، مج٥، حزيران/ ٢٠١٠م.
- من لسانيات الجملة إلى علم النص، د. بشير إبرير. مجلة الموقف الأدبي.العدد ١-٤. الجزائر. أيلول/ ٢٠٠٤م.
  - نحو أجرومية للنص الشعري. د. سعد مصلوح. فصول مجلة النقد الأدبي.مجلد ١٠ العدد (١، ٢). ١٩٩١م.
    - · نظرية النص الأدبي. عبد الملك مرتاض. مجلة الموقف الأدبي. دمشق.العدد ٢١. ١٩٨٨م.

#### المواقع الإلكترونية

• نظرات في مصطلحات اللسانيات، د. أسامة عبد العزيز جاب الله

http//www.alssunnah.com