

La communicación de la companion de la compani

قسم الآداب واللغة العربية

# (انتقام الشّنفري) لسميع القاسم

في ضوء نظري قالقراءة

مذكّرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في الآداب واللغة العربية تخصص النقد الأدبي

تحت إشراف الأستاذ الدكتور:

– بشير تاوريريت

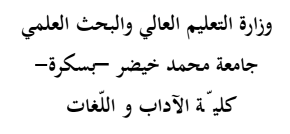
من إعداد الطالب:

– الأزهر محم*ودي* 

#### لجنة المناقشة:

| الصفة        | الجامعة     | الرتبة        | الأسم واللقب           |
|--------------|-------------|---------------|------------------------|
| رئيسا        | جامعة بسكرة | أستـــاذ      | اد أمحمد بن لخضر فورار |
| مشرفا ومقررا | جامعة بسكرة | أستـــاذ      | اد بشیر تاوریریت       |
| عضوا مناقشا  | جامعة بسكرة | أستاذ محاضر أ | د نزیهة زاغز           |
| عضوا مناقشا  | جامعة سطيف  | أستاذ محاضر أ | د خیر الدین دعیش       |
|              |             |               |                        |

السنة الجامعية 2012/2011



قسم الآداب واللغة العربية

# (انتقام الشّنفري) لسميع القاسم

في ضوء نظري قالقراءة

مذكّرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في الآداب واللغة العربية تخصص النقد الأدبي

تحت إشراف الأستاذ الدكتور:

– بشير تاوريريت

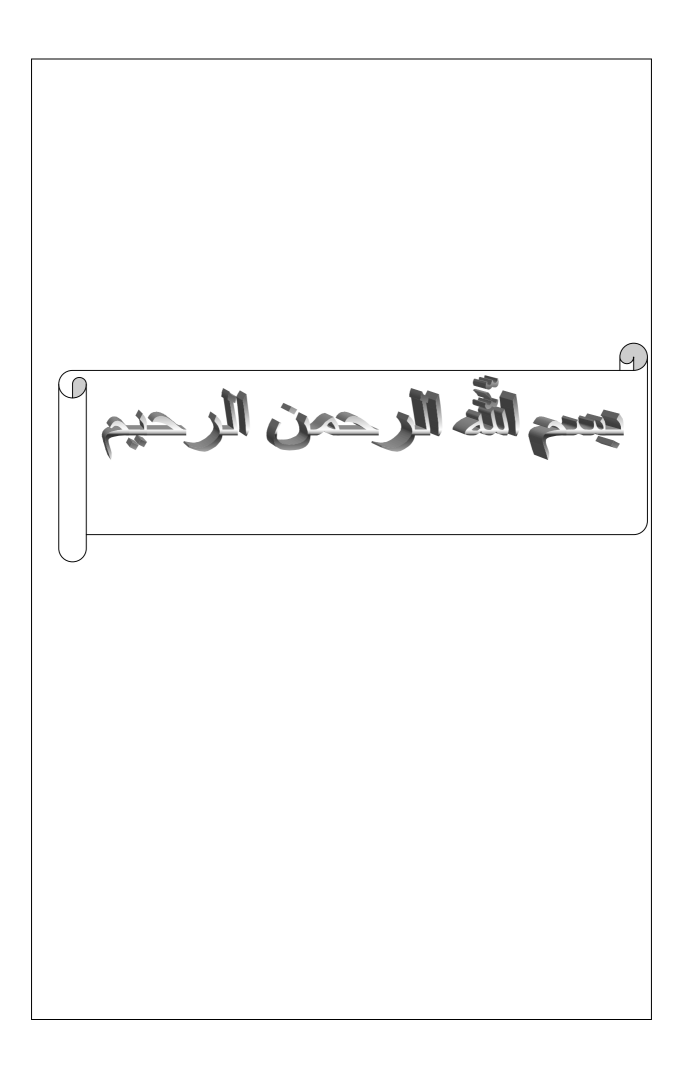
من إعداد الطالب:

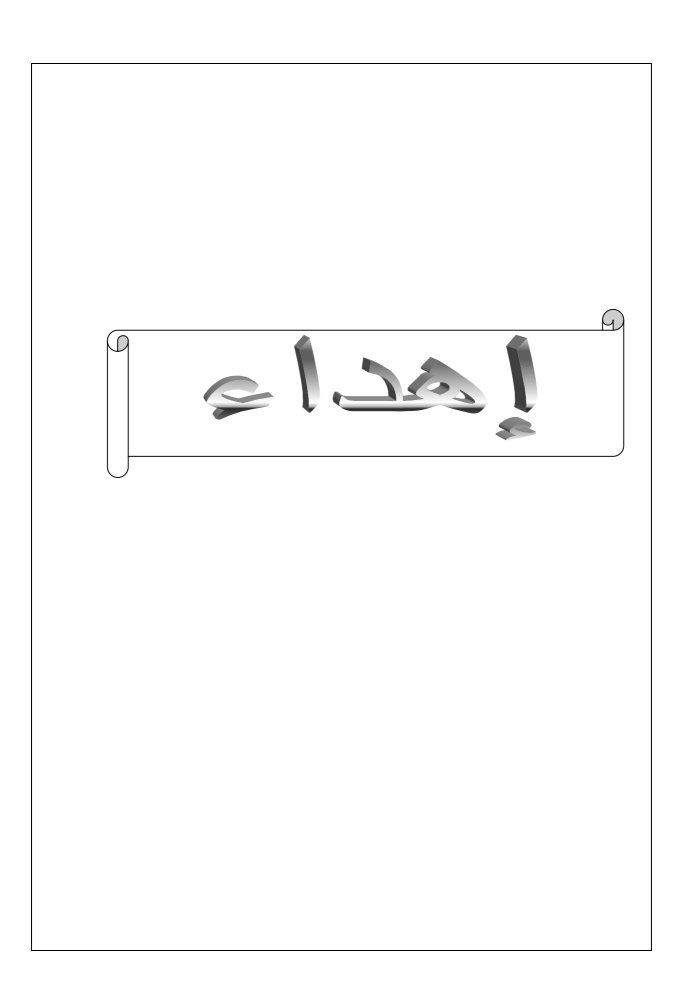
– الأزهر محم*ودي* 

#### لجنة المناقشة:

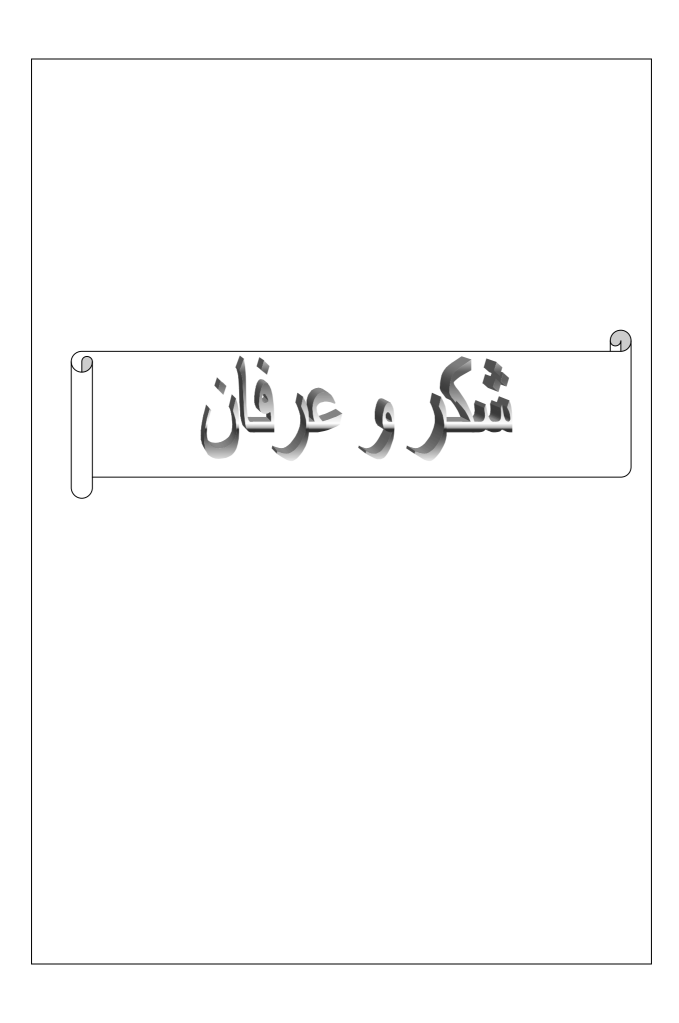
| الصفة        | الجامعة     | الرتبة        | الأسم واللقب           |
|--------------|-------------|---------------|------------------------|
| رئيسا        | جامعة بسكرة | أستـــاذ      | اد أمحمد بن لخضر فورار |
| مشرفا ومقررا | جامعة بسكرة | أستـــاذ      | ا د بشیر تاوریریت      |
| عضوا مناقشا  | جامعة بسكرة | أستاذ محاضر أ | د نزیهة زاغز           |
| عضوا مناقشا  | جامعة سطيف  | أستاذ محاضر أ | د خیر الدین دعیش       |
|              |             |               | -                      |

السنة الجامعية 2012/2011

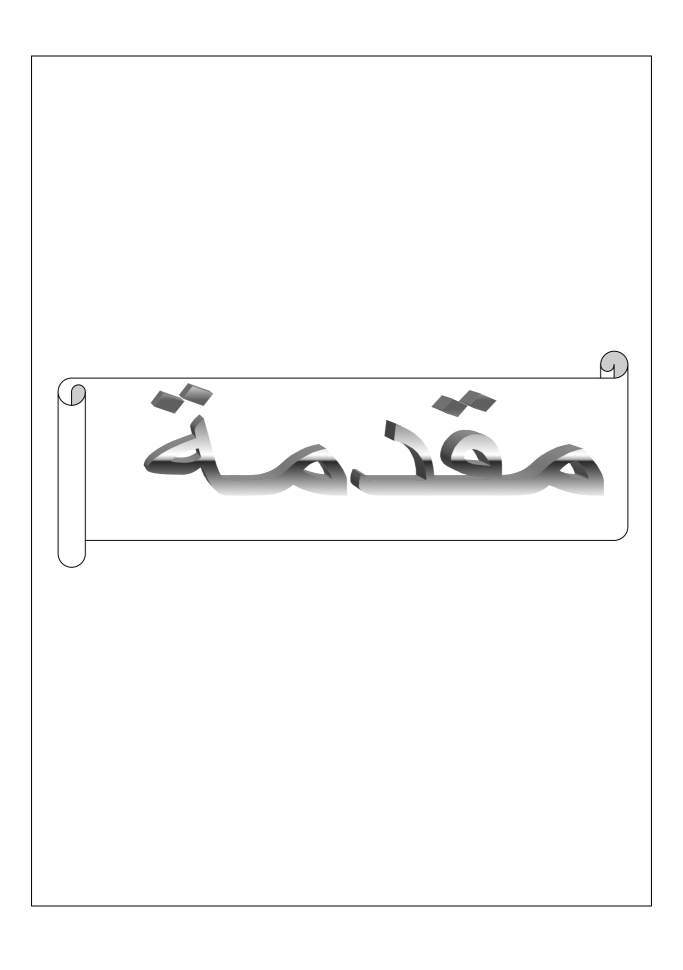












إنّ العلاقة الابتدائية بين القارئ والنّص هي علاقة انجذاب عاطفي ، فالنّص شرك منصوب و ممتنع مرغوب يلوح للقارئ من خلال عنوان جذّاب ، أو مطلع جلاّب ، يمارس لعبة الغواية الكبرى ، هكذا كانت بدايتي مع هذاالنّصّ وفق انجذاب عاطفي غامض .

ونصّنا هذا نصّ حداثّي عائد إلى الماضي و عائد منه ، و القراءة إبداع على هامش الإبداع و نصّ تتوالد منه نصوص ، و لذلك جاء العنوان : انتقام الشّنفري لسميح القاسم في ضوفِظري ّة القراءة .

إنّ تموضع العنوان بهذا الشّكل تستدعي دراسته الإجابة عن جملة من الأسئلة ، عن نشللة ّظرياً ـ ة و إجراءاتها . فما القراءة ؟ و ما أصولها ؟ و من أعلامها ؟ و ما هي أهم مدارسها ؟ و كيف نقرأ نصّحداثياً ؟

لقد كان اختيار المدّونة مرتبطا بجملة من الأسباب ، أولهاتي ق ، إذ أعد نفسي في عداد الغاوين في إتباعي الشّعراء و منهم الشّاعر الفلسطيّني سميح القاسم ، كما أنّ هذاالنه ص كان له وقع خاص بما حوى من قيم إنساني ق وقومي ق ، و أي قيمة أسمى مرحري ق الإنسان ، و أماالة انية فهيموضوعي ق منها كون هذاالنه صّحداثي المشبعا بالدّلالات و المفارقات يعتمد القناع والتّناص و الصّورة كعلاماتفصي ق تفضي إلى تأويل منطقي لمحمول النه صّ .

أما اختيان و الإحصاءات القراءة فلأنها تفتح مجالا رحبا للقارئ ، إذ ينفلت من ربقة الأنساق و الإحصاءات الرياضي قالتي تفقدال عن تقدال تقي تفقدال تقدير عن القراءة تفتح فضاءات وعوا لإنحائي قي يسبح القارئ في أجوائها ، و يرود أغوارها ، يجمع من نفائس النصّ مم ّابة "ه فيه صاحبه قصدا أو سهوا أومم "ا يضفيه عليه قارئه من عندياته مع استعمال المنطق و سوق الليل سادا الجال أمام الانطباعية المتسلّطة على العمل بداية، فهذا النصّ النصّ التناقل حري "قيد في القراء قحري "قيد الممارسة .

و لإعداد هذا البحث قمنا بمندسته وتصميمه في خطّ منهجي ّ م على النّ حو الآتي :

1- مدخل يتناول إضاءات على بعض المفردات المتعلّقة بالبحث و دلالاتما ، منها : الشّعر الحّر ، الشّعر الحداثي ، الفرق بين القصيدة والنّصّ ، الفرق بين النّقد و القراءة ، مفهومالة ّأويل ، و نبذة عن الشّنفرى كشاعر صعلوك رافض لتقاليد الحيف و العسف و العفس .

وقتم "الاتّفاق على تقسيم هذا العمل إلى قسمين :

نبيّن من خلاله أصول فظريه لقراءة ، جعلناها في ثلاثة مباحث : -2

أ — عند الغرب: و تناولنا فيه الاهتمام بالمتلقي كطرف أساس في الخطاب بداية من السفسطائين و أرسطو و فكرة التطهير، ثم ّالتياراتلفلسفي ّة الكبرى الّتي غدَّت هالمه ّظري ّة ابتداء بالشكلانيّن الّوس مرورا بأفكار أنجاردن و جادمير و غيرهما من الفلاسفة وصولا إلى مدرسة كونستانس و أهم علمين فيها؛ ياوس و إيزر ب بأفكار أنجاردن و جادمير تناولنا تاريخ القراءة عند العرب و الاهتمام بالتأويل سواء على مستوى النص أم على مستوى الحلم مبرزين جهود بعض علماء اللّغة والنقاد في إبراز بعض الملامح، و القواعد المساعدة في التأويل .

ج — تناولنا في آخر هذا القسم انتقالي ظري من الشرق عبر ترجمة النه قاد المشارفة قاد المسارفة قاد

كما تناولنا بعض المصطلحات المتعلّقة بمالله طرياً قامن قبيل : أفق الانتظار ، و المسافة لجمالياً قا ، و مواقع اللاّتحديد ، و القارئ الضّمني ، و غيرها . . .

3 - قسم ثان حاولنا خلاله الخروج بقراعَتَأويلي ّ له تعطي دلالة لنصّ انتقام الشّنفرى لسميح القاسم مع محاولة رصد الجي ّ عات هذاالذ ّصّ ، فقرأت النصّ قراءة أولخطي " له محايثة ملتزمة بالدّاخل ، وفي خطوة ثانية من أجل تكوين دلالات ركزت على بعض الجماليات في النصّ جمالي ّ له الرفض جمالي ّ له القناع جمالي " له الصورة و

جمالي ّة الرمز ، جمالية التكرار ، وجمالي ّة التناص ومن خلال هذه الجماليات حاولت قراءة هذه العلامات النَّصّية المحيلة على الخارج فيعملي ّقأويلي ّة ممنطقة .

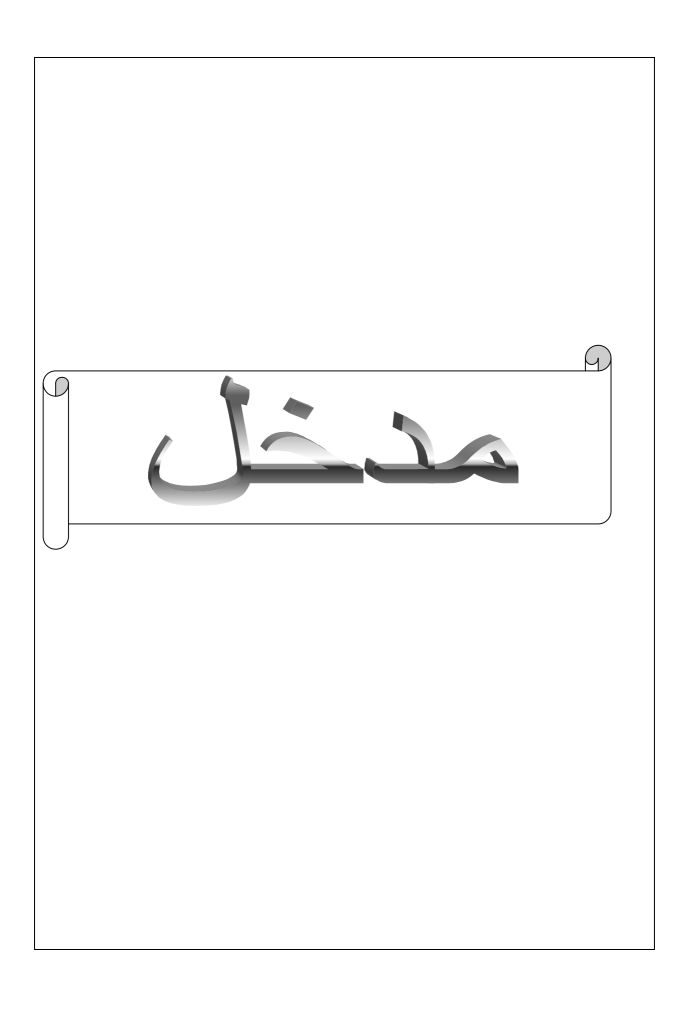
4 - خاتمة تشتمل على بعض النتائج المتوصل إليها: أتّظري ّــة القراءة مثقلة بكم فلسفي هائل، و خاضعة شخصي ّـة القارئ و خلفياته، أكثر من خضوعها إلى قوانين صارمة تضبطها بمعالم موحدة يهتدي بما الجميع، ثمّـا أتاح لها مجالا واسعا في عالم الإبداع، بتنوع القراءات و تعلّدها أمام العمل الواحد.

أما المنهج المعتمد في هذه التراسة ، فالواقع يفرض تنوعا لتنوع العمل ، ففي القسم الأول يجد المرء نفسه مضطرا لاستعمال المنهج التاريخي ماداهت ع آثار هلله ظرية منذ نشأتها ، باحثا في أصولها و منطلقاتها و روافدها ، أما القسمالة ابن فهو الجانب الإجرائي ، و يعتمد المنهج التحليلي ، والوصفي ،الاستقرائي مادام هدف الدراسة يسعى لبناء دلالة ، اعتمادا على معطيات مبثوثة أمامه ،محاولا إيجاد قرائن و منطق ما يربط بين التوال و مدلولاتها .

أما المشكلات التي اعترضت سبيل التراسة نذكر منها: كون هلله ظري ق غيي المنشأ، موطنها ألمانيا و لغتهللاني ق ما يحول دون الرحوع إلى الأصل، فهي نقلت لغتها إلى الانجليزية أو إلى الفرنسي ق ثم إلى العربي ق م فوصلت إلينا ترجمة عن ترجمة، وربما ضاع بعضها في طريق الترجمة ، كما نذكر أيضا: تفق الكم النظري على التطبيقي، فلم أعثر على تطبيق جامع مانع يستعمل المفاهيم القرائية الواردة في التنظير وإنما هي أموروصفي ق فلسفي ق ، ثم ايشعر القارئ بوجود قمويل فل فلي ق التطبيق ، فلم نوفق في إيجاد نموذج واضح يصلح الإقتداء به ، و أكثر التطبيقات على قلتها تتناول في الغالبةاريخاني ق القراءة ، وهي استعراض قراءات أكثر منها قراءة . و الشيء الثالث : هو اعتماد هذه النظرية على قاعدة فلسفي قرير ق كبرى مما يصعب تناولها بوضوح .

أما عن المصادر و المراجع فالشكر موصول لأستاذي المشرف بشير تاوريريت على ما أمدي به من كتب و مجلات أو أرشدي إلى مظافّا ، من أهم المراجع المعتمدة ؛ الأصواللعرفي لقظري ه التلقي لناظم عودة خضر ، و نظرية الاستقبال لروبرت سي هولب ، و في المناهج النقدية المعاصرة لأحمد بوحسن ، ومن فلسفات التأويل إلى نظريات القراءة عبد الكريم شرفي ، الشعر العربي المعاصر قضاياه و ظواهرالهفني ه لعز الدين إسماعيل و فعل القراءة لفولفغانغ إيزر ترجمة حميد لحمداني و حيلالي الكدية بالإضافة إلى مراجع و مصادر أحرى .

و أحيرا نسأل الله أن يحظى عملنا بالرضا و نحظى بالعذر ، فالعمل البشري يبقى موسوما بميسم النقص مهما ادعى الكمال ، و الله الموفق و الهادي إلى سواء السبيل .



## الذَّص الحداثي و نظرية القراءة:

قبل الولوج إلى عالم النسّص يجدر بنا بداية أن نعيّج على بعض المفاهيم التي تتيح لنا التعامل مع هذاالنسّ النّي ينتمي إلى عالم النسّص الحداثي ، ذي السمات و المميزات التي تفرقه عن النسّص القديم ، و لذا رأينا إلقاء الضوء على بعض المفاهيم ذات العلاقة : كمفهوم الحداثة ، مفهوم القراءة ، و مفهوم التأويل ، وكذا إلقاء نظرة تاريخية على الشخصية الرئيسة في النسّص . فما هي الحداثة ؟ و ما علاقتها بالأدب و النقد ؟

بالرجوع إلى لسان العرب في ماّنة حدث نجد « الحديث : نقيض القديم ، و الحدوث نقيض القدمة . حدث الشيء ، يحدث حدوثا و حداثة فهو محدث و حديث ، و كذلك استحدثه .» أو بهذا المعنى يكون معنى الحديث هو الطارئ المخالف للمألوف في التقاليد و الأفكار ، يقول هنري لوفيفر : « لنستعد هنا تيمة سبق طرحها ، و لنلّج عبرها على المسيرة المدهشة للكتاب و الروائيين و كتاب المسرح المعاصرين ، فهم يبدؤون عادة بالذ قض ، و هم لا يستطيعون أن يبدؤوا إلا بالنقض ، فالمسرح الضّد ، و المسرحية المضادة ، و الأدب الضّد ، و الرواية الضّد ، و الشعر الضّد ، تراهم هكذا يتطّوعون لإيصال الفّن إلى تفككه ، و هم يغذّون السير في البدء في الوجهة التي تقود إلى إتلافه . لكن سرعان ما يأتى النجاح و معهالة قدم في السن .» 2

وهكذا فالأدب و الفكر في العادات و التقاليد لا يمكن أن يستمر بوتيرة واحدة و نسق مطرد عبر سيرورة الزمفكل جيلية سع ليستوعب أفكارا و أشياء مختلفة . و إذا نظرنا في تاريخ الأدب العربي و بالأحص في مجال الشعر ، رأينا أن المقارنة تتم غالبا بين اللا حق و السابق ، باعتبار الأخير مرجعا و معيارا . لقد جعل ابن رشيق الشّعراء أربعة : « حاهليا قديما ، ومخضرما و هو الذّي أدرك الجاهلي ق و الإسلام ، و إسلاميا ، و محدثا ، ثم صار المحدثون طبقات إلى أولى و ثانية على التدريج ، و هكذا في الهبوط إلى وقتنا هذا . 3 و يقول في موضع آخر: « كلّ قديم في الشّعراء أولى و ثانية على التدريج ، و هكذا في الهبوط إلى وقتنا هذا . 3

<sup>1 -</sup> ابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم : لسان العرب ، مادة (ح د ث) ،نسقه و علق عليه و وضع فهارسه : على شيري ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 1408هـ / 1988 م ، ج 3 ، ص 75 .

<sup>2 -</sup> لوفيفر هنري : ما الحداثة ؟ تر : كاظم جهاد ، دار ابن رشد للطباعة و النشر ، بيروت ، ط1 ، 1983 ، ص 39 .

<sup>3 –</sup> القيرواني أبو علي الحسن ابن رشيق : العمدة في محاسن الشعر و آدابه و نقده ، حقّقه و فصّله و علّق على حواشيه: محمد محي اللّين عبد الحميد ،دار الحميل ، بيروت ، لبنان ، ط5 ،1981 ، ج1 ، ص 113 .

هو محدث في زمانه بالإضافة إلى من كان قبله .  $^1$  كما هو واضح من كلام ابن رشيق أنّ الحداثة ذات علاقة بالنمن ، فاللاّحق هو المحدث ، دون أن نتبيّن مواصفات أخرى للحداثة عنده ، وهذا ديدنالذ اقد القديم إذ ينظر إلى السابق كقاعدة ومرجع للقياس و الإضافة ، ومث لل لهذا الإجراء ابن قتيبة بقوله : « إنّما مثل القدماء و المحدثين ، كمثل رجلين ابتدأ هذا بناء فأحكمه و أتقنه ، ثم آتى الآخر فنقشه وزيّ نه ، و الكلفة ظاهرة على هذا و إن حسن ، والقدرة ظاهرة على ذلك و إن حشن .  $^2$  و هكذا يجعل القديم هو الأصل و الأساس واللاّحق متكلّفابالذ قش و الترزيين و إن أجاد و أحسن . و تكاد هذه القاعدة تتزحزح حين يفرض اللاّحق نفسه على القديم فيجعله يهتز في نظر ناقد كعمرو بن العلاء إذ يقول : « لقد كثر هذا المحدث و حسن حتى لقد هممت بروايته .  $^8$  لقد كان القديم هو النموذج و المثال و غيره يقاس عليه بعدا عنه أو قربا منه ، لكن هذه الفكرة بدأت في التراجع ولم تصمد طويلا حين نجد ابن قتيبة يعلن في جرأة: « رأيت من علمائنا من يستحيد الشعر السخيف لتقلّم قائله . . . و يرذل الشعر الرصين و لا عيب فيه عنده إلاّ أذّ قبل في زمانه ، أو أذّ هرأى قائله .  $^8$  فلم تعد العبرة عنده بالسابق و اللاّحق و لكن بجودة الشّعر و قيمته مهما كان موضعه في الزمان ، و بمذا ربّما يكون ابن قتيبة أول المنتصرين المحديث و الحداثة .

هذا عن الحداثة عند القدامى . أما لاحقا فلقد أخذ مصطلح ( الحديث ) و كذا ( الحداثة ) أبعادا ومفاهيم ملتبسة تشابكت في ما بينها حتى ليصعب فرزها و تمييزها ، فأصبحت الساحة لأدبي ة تتداول : الحديث و الحداثي و المعاصر و الجديد ، و تتجاذب هذه المصطلحات أحيانا ، و تتنافر أحيانا أخرى فنجد على سبيل المثال بعض العناوين : الشعر العربي المعاصر لعز الدين إسماعيل ، و الشّعر العربي الحديث عند محمد بنيس و سلمى الخضراء الجيوسى ، و الشّعر الجديد عند محمد النويهى ، كما شاع أيضا استعمال الحداثة ، وما بعد الحداثة بمفاهيم زئبقية.

<sup>2</sup> - المرجع السابق، ج1، ص 90 .

<sup>3 -</sup> ابن قتيبة أبو محمد عبد الله بن مسلم : الشعر و الشعراء ، قدّم له الشيخ : حسن تميم ، و راجعه و أعدّ فهارسه الشيخ : محمد عبد المنعم العربان، دار إحياء العلوم ، بيروت لبنان ، ط3 ، 1407 هـ / 1987 م ، ص 23 .

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ج1، ص 23.

<sup>· -</sup> المرجع نفسه ، ج1، ص 23.

## 1 - مصطلح ( الحديث )

دأب مؤرخو الأدب العربي على تقسيم الأدب إلى عصور ، و هذه العصور غالبا ذات بعد سياسي ، فقالوا : العصر الجاهلي ، العصر الإسلامي ، العصر الأموي ، العصر العباسي ، العصر العثماني ، و عصر النهضة ، و ينضوي تحت هذا الأحير الأدب الحديث و الأدب المعاصر و الحداثة و ما بعدها .

و يؤرخون إلى فترة الأدب الحديث بظهور حركة الإحيائيين كحركة كلاسيكية حاولت تغيير الواقع والخروج منه بالعودة إلى التراث ، ظهر هذا بوضوح عند البارودي ، و بشيء من الته حديث عند شوقي ، ثم ظهرالة حديث بصورة أوضح حين تأثّرت الساحة لأدبي قلعربي قالعربي قبالوافد الجديد ، نعني الرومانسية على يد جماعة الليوان و شعراء المهجر و مدرسة أبولو ، ومن هنا بدأت مظاهر حديدة و مفاهيم حديثة تطفو على سطح الشّعر العربي منها «اتصاله بالوحدان ، و تصويره للمخطاطة فسي ق ، والمزاوجة بين عواطف الشّعر و مظاهر الطبيعة . . . و يتفّرع عن هذا الأصل آراءتة صل بشكل الشّعر و تتحلّث عما تقتضيه تلك النيظرة الوجدانية من وحدة في الموضوع، و تماسك بين أجزاء القصيدة و استخدام معجم شعري حديد ، و صورشعري ق حديثة . » أ إنّ السؤال المطروح بإلحاح: هل الشّعر الحديث هو شعر حداثي ؟ أي هل أنّ الشّعر الذي قاله الإحيائيون و من شايعهم ، والذّي قاله جماعة الدّيوان و من بايعهم ، وصولا إلى غاية الحربالعالمي ق يعد شعراحداثي المهم وحديث لا حداثي ؟

مصطلح (حديث) يبدو هنا فوق رمال متحركة فلا يسعفنا المصطلح على تحديد هذاالنه وع من الشّعر، فهو في زمانه كان حديثا، و لكن لا يمكن أن يبقى كذلك للأبد، لابد أن يصير قديما في يوم ما، ليظهر بعده حديث آخر يحلّه. و في الإجابة عن السّؤال المطروح آنفا نقول إنّ بعض المنظّرين قد علّوا الحديث حداثيا عما في ذلك أشعار البارودي الإحيائي الأول: « لقد حاول بعض منظّري الحداثة و المهتّين بما أن يمارسوا هذا المصطلح [الحديث] لهذه اللّدلالة [ الحداثة ]، ومنهم محمد بنيس الذّي ذهب إلى اعتبار البارودي و شوقي و من ذهب مذهبهم داخلا في نطاق

<sup>1</sup> - هدّارة محمد مصطفى : الاتجاه الوجداني تني الشعر العربي المعاصر ، دارالذّهضة العربية للطباعة والذّشر ، القاهرة ، ط2 ، 1401 هـ / 1981

م ، ص 136 .

الحداثة . »  $^{1}$ بينما ترى أسيمة درويش غير ذلك إذ تقول : « ليست هذه الدراسة مجالا لمناقشة حدود الحداثة كما مارسها الدكتور و إن كانت هذه الحدود قابلة تماما للمناقشة .»  $^{2}$  فهي كما يبدو لا تسلّم بما طرحه محمد بنيس بكون البارودي و شوقي داخلين في نطاق الحداثة ، أما عبد الرحمان عبد السّلام محمود فيقول بوضوح : « و يعد إبداع شوقي و من معه حديثا من دون أن يكون ذلك هو الحداثة . . . إذ لا نمتري قيد أنملة في أنّ حداثة أدونيس و من معه تقع على خطوط متقاطعة مع فعل شوقي الشعري . »  $^{3}$ 

كما التبس ( الحديث أيضا بالمعاصر ) ممّ ا دعا غالي شكري لمحاولة التفريق بينهما ، إذ يقول في تعريف المعاصر : « اللّذي يؤرخ له لفترة زمنية قريبة إلينا . » <sup>4</sup> هكذا باختصار لا يزيل الغموض ما دام الأمر مرتبطا بالرّبن لا بالبنية للشعرية ذاتما ، بينما يسهب في شرح معنى الحديث فيقول : « لابدّ من مقلّمة لأقول : إنّ تسمية الحركة الحديثة في الشعر العربي بأنمّا حركة السّعر ( الجديد ) أو ( الحر ) أو ( المنطلق ) ، هي تسمية باعدت بينها و بين التوفيق مجموعة من التصورات الخاطئة عن الشعر الحديث . . . و لكنّي أعتقد أنّ هذه التسميات مجتمعة تحدّ من قيمة الحركة الحديثة في الشعر العربي ، لأنّ ما طرأ عليه لم يكن بحرد تجديد أو تحرر أو انطلاق بشكل عام . . . فمّما لا ريب فيه أنّ كلّ قديم كان حديدا في عصره ، و لقد تحر ذلك القديم الجديد في أيامه على صورة من القور ، و كانت جدّته و تحرره تجسيدا لانطلاق إلى آفاق أكثر رحابة و عمقا . إذا ً فثّمة شيء آخر مختلف كيفيهي ّز الحركة الجديدة الحرة المنطلقة التي ينبغي أن ندعوها فيما أرى بحركة الشعر الحديث ، فالحداثة و المعاصرة متمايزان ، خاصّة في الذيّقد الأوربي الحديث . » ولذا يمكن القول أنّ الحديث غير المعاصر ، فالمعاصر لفظ يشير إلى الزمن الجّرد من القيمة و الأحكام ، فهو لفظ محايد ، أما كلمة الحديث و حسب الاصطلاح فهي تشير إلى الزمن ، مع إشارة ضمنية إلى الشّكل و المعنى في الذّص اللّذين يقاسان على نموذج قائم مع إرادة زحزحة هذا الذّموذج . .

<sup>1 -</sup> محمود عبد الرحمن عبد السلام :إشكالية الحداثة ( محاولة لوعي المصطلح و المرجعية و التقنية ) ، مجلة عالم الفكر ، وزارة الثقافة الكويتية ، العدد3، مجلّد30 ، أكتوبر / ديسمبر 2001 ، ص 74 .

<sup>-</sup> درویش أسیمة : مسار التَّحُولات ( قراءة في شعر أدونیس ) ، دار الآداب بیروت ، لبنان ، ط1 ، 1992 ، ص 60 .

عمود عبد الرحمن عبد السلام: إشكالية الحداثة ( محاولة لوعي المصطلح و المرجعية و التقنية ) ، مرجع سابق ، ص 74 .

<sup>4 -</sup> شكري غالي : شعرنا الحديث إلى أين ؟ دار الآفاق الجديدة ، بيروت ، ط2 ، 1978 ، ص 7 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المرجع نفسه ، ص 7.

## 2 - الحديث و الحداثة:

. 77

يبدو التداخل بين المصطلحين أشد ، ربّما بحكم احديد قد الجذر اللّغوي الّذي يعود إليه كل منهما ، فالحديث عند مؤرخي الأدب يعني الفترة الممتدة بين 1798 م و هي الفترة التي شهدت بداية تشكيل ملامح نحضة عربية بما في ذلك شقها الأدبي و الثقافي ، و السؤال المطروح هو : هل الشّعر الحديث و الشّعر الحداثي هما اسمان لمسمى واحد ، أم أنّ كل مصطلح قائم بذاته ، وله مدلوله الخاص ؟

إنّ الإجابة عن هذا السّؤال ليست بالأمر الميسور بسبب الكم الطافي و الطاغي من المصطلحات في فضاء الأدب العربي ، فنحد مثلا كتاب ( الانجاهات و الحركات في الشّعر العربي الحديث ) تجمع فيه سلمى الخضراء الجيوسي و تحت هذا العنوان بين حركة الإحيائيين و قصيدة النشر ، و هكذا يبدو عندها أنّ الحداثة هي امتداد للحديث . و يرى غيرها أنّ الشّعر الحديث ينتهي بنهاية الخمسينيات ليبدأ الشّعر العربي المعاصر و حركة الشّعر الحر و الحداثة . لقد بدأ التحديث أللا بظهور الشّعر الحديث ثائرا عن الواقع المتردي للشعر العربي ، فكان التحديث بداية متحها صوب الماضي باعتباره النموذج ففيه من معنى التحديث الثورة عن القائم و البحث عن البديل ، حتى و إن كان هذا البديل آتيا من الماضي لا من المستقبل ، وتمثّل ذلك في شعر البارودي خاصّة ثمّ شوقي و حافظ . ثمّ توسّع مفهوم التحديث على ياللتي الر المتأثر بالحركة الومانسية الوافدة و ذلك عند جماعة الديوان و شعراء المهجر و جماعة أبولو و الرابطة للقي ة ، لقد بدا هؤلاء منفتحين على الحركاتالأدبي ة لؤثّ تمافي ّة في العالم ، متأثّرين بالبعثات الطّلابي ية إلى أوربا و حركة المحرة صوب العالم الجديد و تطّور التعليم و رواج الطّباعة و انتشار الصحف . إلا أنّ هذا التحديث كان في أغلبمنصب الموفر في هذه المرحلة و صار الشعر أكثر ارتباطا بحركة النه س و التعبير عن العواطف الإنساني قلطضمون ناله الذّ صيب الأوفر في هذه المرحلة و صار الشعر أكثر ارتباطا بحركة النّ يمن و التعبير عن العواطف الإنساني قاد قبقية شاملة على كلّ المفاهيم لكلاسيكي قالسائدة . » كما مسّ التحديث لغة القصيدة ذاتها فابتعدت عن ثورة حقيقية شاملة على كلّ المفاهيم لكلاسيكي " السّائدة . » كما مسّ التحديث لغة القصيدة ذاتها فابتعدت عن

الإغراب والتّكلّف ، و صارت ألصق بالحياة اليومية للإنسان ، فاللّغة هي لغة العصر و هموم الإنسان . و بدأت اللّغة في القصيدة تغيّر من و ظيفتها و لم تعد غايتها التوصيل « إذ تخلّت لغة الشعر عن هذا الهدف أو أنّما لم تجعله هدفلمركزيّ الما فهدفها توصيل ذاتما بكّل طاقاتمالحماليّة .  $^1$  فلم يعد هناك قاموس شعري معيّن آت من الماضي و لكن أصبحت اللّغة تحتوي العصر و معايشات أهله. كما انتبه الشّعراء والنّقاد الجدد إلى وحدة القصيدة ، ووجهوا نقدهم إلى القصيدةالتقليديّة ذات الأغراض المتعلّدة مشبر هين القصيدة الحديثة بالكائن الحي «فالقصيدة الشعرية كالحسم الحي يقوم كلّ قسم منها مقام جهاز من أجهزته و لا يغني عنه غيره في موضعه .»  $^2$ 

وما لبثت هذه الت حولات والت فاعلات في الشّعر العربي الحديث أن آلت إلى انعطافة كبرى و ثورة جارفة في تاريخ الشّعر العربي ، إذ أفضت هذه الت عيرات الحادثة على مستوى المضمون إلى تغيّرات في الشّكل معلنة الذّورة على الموروث الت قليدي في الوزن الشّعري للقصيدة لعربي ة القديمة ، ساعية إلى تجفيف أبحر الخليل والت خلّص من رتابتها فظهر التحديث هنا بوضوح على شكل النّص و مضمونه فظهرت هذه الحركة سنة 1947 ، مفصحة عن نفسها بما أطلق عليه الشّعر الحر ، معلنة اللّخول في منظومة جديدة ، هي منظومة الحداثة ؛ هذا الوافد الجديد المحتفى به باعتباره فتحا جديدا و خروجا من ربقة ماض متسلّط و لهذا وجدنا من الذيّقاد من يفّق بين الحديث و الحداثي «من الواضح أنّ ركيزة اللّغة وصلت إلى العصر الحديث ثم مرحلة الحداثة عمّلة بركام كبير من ميراثها القديم . » فالذّاقد جعل الحديث مرحلة و الحداثة مرحلة أخرى . و بواكير هذه الحداثة هي ظهور الشّعر الحّر الذّي أخذ هو الآخر مسمّيات متعدة .

و الشّعر الحّر مرتبط عند كثير من المؤرخين بسنة 1947 على يد نازك الملائكة في العراق ، بينما نجدها هي نفسها تعزو ظهور هذاالة وع إلى آخرين قبلها إذ تقول : «عام 1962 صدر كتابي هذا ، و فيه حكمت أنّ الشّعر الحّر قد طلع من العراق ، و منه زحف إلى أقطار الوطن العربي ، ولم أكن يوم أقررت هذا الحكم أدري أنّ هناك شعرا حّرا قد نظم في العالم العربي قبل سنة 1947 سنة نظمي لقصيدة (الكوليرا) ، ثمّ فوجئت بعد ذلك بأنّ هناك

1 - عبد المطلب محمد : تَحَلات اللّغةالشّعري ّة الجديدة ( الشّعر العربي الحديث ) ، أعمالالذّ دوة الرئيسية لمهرجان القرينالة ّقاقيالة ّابي عشر، الكويت ، 10-1 سبتمبر 2005 ، ج 1 ، ص 93 .

<sup>2 -</sup> العقّاهبا اس محمود و إبراهيم عبد القادر المازين: اللّيوان ، دار الشّعب ، القاهرة ، ط3 ، د . ت ، ص 120 .

<sup>3 -</sup> عبد المطلب محمد : تحولات اللّغةالشّعري ّة الجديدة ، مرجع سابق ، ص 95 .

قصائد حّق معدودة قد ظهرت في المجلاّ تالأدبيّ ة و الكتب منذ سنة 1932 .» وفي تعريف الشّعر الحّر تقول سلمى الخضراء الجيوسي : « لو شئنا أن نعّف بعبارة بسيطة حركة الشّعر الحّر في الشّعر العربي الحديث في مرحلتها الأولى لقلنا : إنّما تحّر من الأنساق الثّ ابتة في الشّعرالة قليدي ، وقد شمل ذلك أولا : التّحرر من عددالة فعيلات الثّ ابتة و من التّ وازن والة قسيمات المتكافئة في الأشكال الشّعرية الموروثة . . . و ثانيا التّحرر من النماذج المقرة و النّظام اللّقيق المعقد .»  $^2$ 

لقد كان التركيز بداية خاصة عند نازك اللائكة على الشكل الشّعري الموروث في القصيدة ، فعملت جاهدة على نبذ القالب القديم المتمثّل في وحدة البحر و القافية و آلوي ، حتى صارت القصيدة لا تبنى على بحر ، و لكن تبنى على تفعيلة يختلف عددها من سطر لآخر مع تنّوع في القوافي و « كان ديوان نازك الملائكةالة آبي بعنوان شظايا و رماد ) الذي نشر ببغداد هو الذي بدأ حركة الشّعر الحّر رسميا و إعلاميا . و بالرغم من أنّ إحدى عشرة قصيدة فقط من بين قصائد اللّيوان الاثنتين والة للأثين كتبت بالشّعر الحّر ، فإنّ الشّاعرة في مقلّمتها تعرض آراءها في الشّعر الحّر ؛ هدفه وأفضلي ته الفني ّة . و قد كسبت الحركة دعما عندما نشر بدر شاكر السّياب ( أساطير ) عام 1950 في النّحف و فيه بضع قصائد من الشّعر الحّر .  $^3$  و هكذا ظهرالة عيير من البداية خاصة على مستوى الشّكل « و لعلّنا لا نبتعد على الحقيقة إذا ذهبنا إلى أنّ هذه الحركة أعصف حركاتالة عيير ريحا من جهة أنّ أصحابها ارتقوا بالشّعر صعدا إلى مجال تفجير الأشكاللوزني ّة المستقرة الحركة واحدة — تقريبا — منذ قرون ، و تبديل البنى العضوية للقصيدة .  $^4$ 

.

<sup>. 14</sup> ملائكة نازك : قضايا الشّعر المعاصر ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط7 ، 1983 ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الجيوسي سلمى الخضراء : الاتجاهات و الحركات في الشعر العربي الحديث ، تر : عبد الواحد لؤلؤة ، مركز دراسات الوحدةلعربيّة ، بيروت ، ط2 ، أكتوبر 2007 ، ص 573 .

<sup>. 598</sup> مالرجع نفسه ، ص $^3$ 

بك خيري كمال : حركة الحداثة في الشّعر العربي المعاصر ( دراسة حول الإطار الاجتماعيالة ّقافي للاتجاهات و البني الأدبي " ة ) ، تر : جماعة من أصدقاء الكاتب ، دار الفكر ، بيروت ، ط1 ، 1982 ، ص 36 .

لقد انصب التغيير في البديات على مستوى الشَّكل و استعاضوا عن الوحدة المشكلة للقصيدة التي هي البيت بمسَّميات أخرى كالتفعيلة يقول محمد النويهي : « قد يكون البيت تفعيلة واحدة بل جزء من تفعيلة و قد يكون أي عدد من التفاعيل يحتاج إليها الشُّعر لبناء جملته الموسيقية » 1 ، وسرعان ما انتقل هذا التحديث إلى اللُّغة إذ يقول يوسف الخال: « الشَّعر الَّذي يراد لهالتَّ حديث لابَّد أن ينطلق من تحرير اللَّغة ، و نبذ القواعد الجامدة ، و التسليم بمبدأ التَّ طُّور ، و إنَّما تتغيّر مع الّزمن ليس على أساس ألسنة المتكلّمين بها فحسب ، و إنَّما بأقلامالكة ّاب و الشّعراء أيضا ، و لا ينبغي للأدب شعره و نثره أن يتجاهل هذه الحقيقة و لابّد إذاً أن يكتبا بلغةحيّ ة تماثل اللّغة الّتي يتكلّم بماالنّ اس و يقرؤون و يكتبون ، فاللّغة لدى الأديب هي كلّ شيء فإذا لم يشعربحيوي ّة تلك اللّغة و تجاويما مع نبضه و شعوره سيخفق حتما في الوصول بما إلى أعماق القارئ .»2°، كما تحّول هذا التغيير لاحقا في الفكر العرّبي نفسه ، فأصبح هذا الإبداع « يندرج ضمن العوامل الفاعلة في مجال مجاوزة الوعى القائم و استبداله بوعى ممكن ، كان في قوى المجتمع المديي و طلائعه المختلفة ، بعبارة أخرى مهما استفحل التردي و تعاظمت السديمية ، فإن " السلطات الاستبدادي " ة لا تستطيع أن تحتل مجموع إمكانات المواطنين ، ولا أن تعطّلها ، إذ تظّل هناك دائما مراكز وعي مناهض تقاوم ما هو كاتم للأنفاس و معادلحريَّة المواطن و حقوقه ، و الإبداع على الرغم من اختلاف أشكاله و وسائله يلتقي موضوعيا مع قوى المناهضة و فلَّن المتطلّعة إلى بلورة وعي جديد .»3، وهكذا أخذ الشّعر الحداثي صبغةوديّة واجتماعيّة مغايرة لما كان عليه من قبل ف « كان يستمد من محيط المبدع العام ، ومن ثقافته و يتلُّون بخصوصيته الفكرية و انتمائه الإيديولوجي أو الحزبي ( إن كان منتميا ) و بعميق وعيه بدوره في مجتمعه الّذي كان يحسّ بامتياز التحدّيات الّتي تنتظره ، و بالأخطار المحدقة به ، دون إغفال ما كان رائجا خارج محيطه العام منظري ّات و فلسفات و أفكار و إبداع شعري و كتابققديُّ ة ثمَّا جعله قادرا على حمل راية التغيير أو منبهرا بالآخر و لاشيء . قوته في تلك المناعة الَّتي اكتسبها ضدّ تقليد الماضي أو الغرب أو هما معا ، مناعة يستملُّها من إصراره على ضرورة بناء ذات جديدة ليست هي تلك القديمة

\_

<sup>. 88 ،</sup> ط2 ، 1971 ، ص 88 .  $^1$  – النويهي محمد قضي ّة الشّعر الجديد ، مكتبة الخانجي ، دار الفكر ، ط2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الخال يوسف : الحداثة في الشّعر ، دار الطّليعة للطباعة و النشر ، بيروت ، ط1 ، 1978 ، ص 90 .

<sup>3 -</sup> برادة محمد : الإبداع العربي ( الفورة و التّراجع و التعبير عن التّحوّلات ... نحو إعادة صوعًلإشكاليّة ) ، تجارب في الإبداع العربي ، كتاب العربي 77 ، يوليو 2009 ، ص 57 .

لقد أصبح مصطلح النصّ الشعري يحمل مدلولا مخالفا القصيدة ، و لخصت هذه الاختلافات في النقاط الآتية :

| . ّ <u> </u>                                                             | القصيــــدة                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| - لذَّصّ يعتمد الأسطر .                                                  | - القصيدة تعتمد التصنيف .                                    |
| - ثورة على الوزن بالمعنى المصطلحي .                                      | – تشترط صحة الوزن .                                          |
| - سقطت موسيقى الطرب ، وحلت محلّها الصور                                  | – الشّعر ما أطرب .                                           |
| الإيحائية                                                                | - الشكل مهم و ضروري صارم .                                   |
| <ul> <li>وسيلة لتوليافاعلي تجمالي ة جديدة ، وهو متغير .</li> </ul>       | - للقصيدة حدودها وغاياتها المحددة .                          |
| <ul> <li>الشّعر حديثا لا يبدأ هنا وينتهي هناك ، ليس له تخوم .</li> </ul> | <ul> <li>القصيدة القديمة تفصل بين المبنى و المعنى</li> </ul> |
| <ul> <li>چب أن يقرأالن ص كأن ه فضاء .</li> </ul>                         | الأولوية للوزن و القافية.                                    |
| - يستشرف المستقبل.                                                       | مثلها الأعلى من الماضي .                                     |
| <ul> <li>حدیثا ، لکّل نموذجه .</li> </ul>                                | – القصيدة تقلّس النموذج .                                    |

· - كنون أحمد زكى : المقدس الديني في الشعر العربي المعاصر ( من النكبة إلى النكسة ) ، إفريقيا الشرق ، المغرب ، د . ط ، 2006 ، ص 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 31 .

<sup>.</sup> 31 ص 31 - المرجع نفسه

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع نفسه ، ص 31 .

- حديثا ، هو رؤية للعالم و للكون .
- حديثا ، ينظر إلى النّصّ في وحدته وكليّته . $^{1}$
- الشعر قديما في أغلبه صناعة لفظية .
  - تقوم على وحدة البيت .

و هكذا في خطوة أخرى تغيّرت المفاهيم و أخذ مصطلح النه سلمي الحداثي بعدا يتماشى مع الإبداع الجديد، ولكن رغم كل ذلك يبقى مفهوم الحداثة زئيقيا رجراجا لا يثبت على حال عندالة قاد، فكل ينظر إليه عنظار و يراه من خلفيته، يقول محمد الباردي معرفا الجداثة في شكل استفهام تقريري: « و ما الحداثة إن لم تكن تحييدا لسلطة الماضي و تغييل جعيه قالسنة ، ترى أفّري قالبدع لا تحد، أغّاالة قيض الموضوعي للسنة و التقاليد و الأفكار المسبقة ؟ » و لا أظن أن هذا التعريف سيتخذ على شكل مسلمة عند الجميع، إذالقضية تحتاج إلى مزيد من البسط و التفصيل، فالحداثة ليست مجرد تمرد على الماضي و تكسير القواعد ولكة ها تحولت إلى إشكالية على كل المستويات يقول عبد الله الغذامي: « لم تعد مسألة الحداثة تقتصر على كونمقضية ، إنمّا تتحاوز ذلك لتصبغ شكالية على المستويات كافّة: رؤية و إبداعا قلقية ا و على مستويات الاستحابة رفضا و قبولا .» 3 فمسألة الحداثة أصبحت تشكّل شكالية اختلفت الآراء فيها و تباينت حسب الأهواء و الميول فهذا «النباين في وجهات الذيّطر حول الحداثلة عبي السمة النيّت عن كاهو على ماركسيين و علمانيين طاهرة الاختلاف الإيديولوجي لدى الأجيال لعربية و الحديثة و الموّزة بين قومين و إسلاميين ماركسيين و علمانيين

1 - ينظر كنون أحمد زكي : المقدس الديني في الشعر العربي المعاصر ( من النكبة إلى النكسة ) ، مرجع سابق ، ص 32 ، ص 33 .

<sup>2</sup> الباردي محمد : الحداثة و ما بعدها في الروايةالعوبيّ ة ، مركز الواية العربية ، قابس ، تونس ، ط1 ، 2011 ، ص 9 .

3 - الغذامي عبد اللّه محمد : تشريح النّصّ ، دار الطليعة للطباعة و النشر ، ط1 ، 1987 ، ص 7 .

 $^{1}$  وبهذا يصبح مفهوم الحداثفاتي او ليس مصطلحا لأنّ « المصطلح من شروطه أن يكون مقبولا من حيث المبدأ بين كلّ المشتغلين في الحقل المعرفي الدّني ينتمي إليه المصطلح ، وهذا شرط لا يتوفّر في الحداثة .  $^{2}$  كما أنّ هذه الحداثة لا تكاد تستقّر على شيء « حتى صارت الحداثة مربوطة بالفرد — لزاما — كأن نضطّر إلى أن نقول حداثة الصبعينات ( أو أدونيس ، و كذلك هي مربوطة بالوقت فنقول حداثة الخمسينات كشيء مختلف عن حداثة السبعينات ( أو الثمانينات ) ، أيأنّ ان نربطها بالوقت بينما هي مستقلّة عن الوقت .  $^{3}$  وبعد هذا العرض يمكن أن نقول مع الغذامي : « و الحداثة — هي الفعل الواعي أخذ ا بالجوهري الدَّابت و تبديلا للمتغيّر المتحوّل ، إنّما صلة استكشاف أبدي قي أغوار أبرز الحقائق الإنساني ق أقصد اللّغة ، وذلك من أجل كشف الحقائق العظمي لتصبح ثوابت مبدئية ، و من ثمّ السّعي إلى تأسيس العلاقة معها على أصول متفاعلة مع طموح الإنسان وهمومه المتحلّدة و الّتي تتحقّق — دوما — في اللّغة ومن خلالها و بواسطتها . وكما يصدق هذا على اللّغة إبداعا يصدق أيضا على فلسفة علاقتنا مع الموروث و العصر .  $^{4}$  و هكذا تكون الحداثة في جانب خاضعة للتّحوّل الرّمني ، وفي جانب آخر متعلّقة بالفرد و لغته و علاقته بالتراث و المعاصرة .

\_

<sup>1 -</sup> براهمي عبد الجميد : آراء نقدية في الحداثة الشعرية ، موضوع ضمن ( القصيدة ) ، ملحق تصدره التبيين ، يهتّم بالشّعر المغاربي الحديث ، العدد 11 ، 2004 ، ص 72 .

<sup>2 -</sup> الغذامي عبد الله محمد : تشريح النّص ، مرجع سابق ، ص 7 .

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ص **8** .

<sup>-</sup>4 - المرجع نفسه ، ص 11 .

### النقد و القراءة:

ما فتئ النُّ قد الأدبي بالنَّ ظر إلى تلاثيُّ ة العمل الإبداعي ( المبدع – الإبداع – المتلقي ) ، منشغلا إلى حدّ كبير بالمبدع نفسه باعتباره منتج هذا الإبداع ، ممّا أفرز جملة من المناهجالسياقيّة الّتي تتجه صوب المبدع لا تكاد تلامس الإبداع أو المتلقى إلاّ في نقاط قليلة ، لكّن دراسات دوسوسياللّغوي ّة و بروزالشّكلاني ّ قاّلوسي ّة هيآ لانعطافة تاريخية، حّولت أنظارالنّ قاد من المبدع إلى الإبداع و الانكباب على اللّغة و نظامها و مدلولاتها بكونها « تعقِّ نفسها؛ إنّها كّل متكامل و هي قادرة على التحويل ، أي توليد جوانب جديدة من نفسها ( جملا جديدة ) ،استجابة إلى خبرة جديدة ، إنَّما تنظَّم نفسها بنفسها ، و هي تملك هذه القدرات ، لأنَّما لا تسمح لأَّي احتكام فردي أو مركزي إلى حقيقة خارجها ، فهي بالتّ الى تؤلّف حقيقتها الخاصّة بها . » أمّ أنّ هذا الاتجاه صوب النّصّ أفرز ما يسّمي بالاتّجاه البنيوي كالأسلوبي ّة والسيميائي ّة ، لقد كانتالبنيوي ّة و المناهج الّتي ترتبت عنها محّل انتقاد بما اكتنفها من قصور في احتواءالنَّصّ الأدبي ، ومازالالنَّقد يلامس أطراف العمليَّة حتّى وصل إلى قطبها الأخير و هو القارئ أو المتلقى في مرحلة ما يعرف ب: ما بعللبنيوي من فظهرتفظري قالقراءة والتفكيكي قالتي أسهمت (هي الأحرى في سلب الذّات سلطتهالسحرية و حاولت أن تفكُّك الكتابة من أسر مؤلفها و تحره من القيود الَّتي كبلته بما الميتافيزيقية و وضعته  $^{2}$  في سجن المدلول المتعالي لذلك عملت كتابات دريدا على تقويض هذه المفاهيم ، و تحريرالنّـصّ من صاحبه .  $^{2}$ لقد تحولت القصيدة إلى نصّ و تحّول النقد إلى قراءة ، فهل النّ قد يعني القراءة أم أنّما مفهومان متمايزان ، يرى عبد الملك مرتاض أنّ «النّ قلمسؤولي ّ ة و موقف فإن لم يكنهما فلا كان ! و القراءةحري ّ ة و تحرر ، فإن لم تكنهما فلا كانت! والنَّقد موقعة و لملمة و موضعة ومفهمة ، و القراءة رمرمة و حوم ورصد و غوص . » 3 من خلال هذا القول يبدو أنّ مرتاض ، يفرق بين النَّقد و القراءة ، إذ جعل النَّقلمسؤوليَّة و موقف ، إذ النَّقد يبدو في رأيه أشدّ صراحة و جهرا بالموقف ، و أما القراءة فهي إعادة تشكيل أو قل إعادة إبداع و رصد ومطاردة فهي أرحب فضاء و

<sup>1 -</sup> تاوريريت بشير : محاضرات في مناهج النقد الأدبي المعاصر ( دراسة في الأصول و الملامح و الإشكالاطلاً ظريَّ ة والتطبيقيَّ ة ) ، دار الفجر للطباعة و النشر ، قسنطينة ، ط1 ، 1428 هـ / 2006 م ، ص 25 ، ص 26 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - يوسف أحمد : القراءةلنسقي ّة ( سلطة البنية ) ،دار العربية للعلوم ناشرون ، بيروت ، ط $^{1}$  ،  $^{2007}$  ، ص

<sup>3 -</sup> مرتاض عبد الملك : القراءة و قراءة القراءة ( خوض فيإشكاليّ ة المفهوم ) ، مجلّة ( علامات ) ، مجلد 14 ، الجزء 15 ، مارس 1995 ، ص 215

أكثر تحرا ، وهو يقول عنها في موضع آخر : « هي أكثر مظاهرالة مناص المعطاء ، و القراءة المثمرة هي إذن ضرب منالة مناص المعطاء ، و القراءة التي لا توحي بالقراءة هي قراءقي تة أو لاغية ، وإذن فالقراءة التي نريد هي تلك التي تجعل المكتوب المقروء كتابة جديدة تقرأ ؛ تنهض على أنقاض هذا المقروء .  $^1$ أما جابر عصفور فيقول في معرض تعليقه على كتاب الاستغراب لحسن حنفي : « فالقراءة تؤمي إلى الذّات الفاعلة في المعرفة و الذّص هو موضوع المعرفة ، و فعل القراءة هو فعل الة عرف الذي يتم في الزمان الوجودي و التاريخي من خلال الشعور ، وليس النص المقروء وثيقة مدّونة ، في فهم حسن حنفي لعملي ة القراءة و لا هو حقيقة وضوعي قه مستقلة أو حضور تاريخي معيّن المقروء وثيقة مدّونة ، و حمده ، بعبارة أخرى النّص سورة بلا مضمون ، روح حائم بلا جسد و القراءة هي الّتي تعطي لهذا الذّص مضمونه وجسده ، بعبارة أخرى الذّص لا يحتوي معنى موضوعيا كأنّه شيء . أنّه مجرد ورق ومداد و القراءة هي الّتي تحيله إلى معنى و تجعله قولا معلنا.  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق، ص 209 .

<sup>2 -</sup> عصفور جابر : النقد الأدبي و الهوية الثقافية ، كتاب دبي الثقافية ، الإصدار 21 ، ط1 ، فبراير 2009 ، ص 92 ، ص 93 .

<sup>3 -</sup> الشَّريف سمير : نقاد الحداثة و موت القارئ ، مجلّة أبعاد (فصليّ ة تصدر عن نادي القصيم الأدبي ) ، العدد 4 ، ربيعالةٌ اني 1430 هـ / أبريل 2009 م ، ص 54 .

أعدادها الأولى بمثل هذه المغامرات النقدية لكن الشعر العربي الآن و في ذروة التجريبية لا يواكبه و لا حتّى يقرأه نقد مغامر .  $^1$ 

### التأويل:

جاء في دليل النّ اقد الأدبي : «التّ أويل في أدقّ معانيه هو تحديد المعايل لّغويّ ة في العمل الأدبي من خلال التحليل و إعادة صياغة المفردات و التركيب ، ومن خلال التعليق على النّصّ أما في أوسع معانيه ،فالتّ أويل هو توضيح مرامي العمل الفّني ككل و مقاصده باستخدام اللّغة ، و بهذا المفهوم ينطوي التّ أويل على شرح خصائص العمل و سماته ، مثل النّوع الأدبي الّذي ينتمي إليه و عناصره و بنيته و غرضه و تأثيره .»  $^{2}$ 

و عن العلاقة بين النّص و التأويل ، يقول امبرتو إيكو : « للّصّ ليس بحّد أداة تستعمل للتصديق على تأويل ما ، بل هو موضوع يقوم التّ أويل من خلال ما تتّم صياغته باعتباره نتيجة لهذه الحركة ، إنّ التّ عّفِ على قصديّ قالنّصٌ هو التّ عفّ على إستراتيجية سيميائيّ ق . » 3

\_\_\_\_\_

أ - منصور خيري : عن اللاّشعر ، جريدة القدس العربي ، السنة 23 ، العدد 6919 ، الأحد 10 أيلول 2011 ، في عمود بعنوان شاهد نفى ، ص 10 .

<sup>2 -</sup> الويلي ميجان و سعد البازعي : دليل الذّ اقد الأدبي ، المركزالة ّقافي العربي ، الدّار البيضاء ، المغرب ، ط3 ، 2002 ، ص 88 .

<sup>3 –</sup> إيكو امبرتو : التأويل ( بين السيطئية " ات و التفكيكية ) ، ترجمة وتقديم : سعيد بن كراد ، المركز الثقافي العربي ، بيروت ، اللَّار البيضاء ، ط2 ، 2004 ، ص 87 .

## الشّنفرى:

في اسمه و نسبه و قصّته اضطراب قيل : « شاعر حاهلي من بني الحرث بني ربيعة بن الإواس بن الحجر بن الأزد بن الغوث ، و الشَّنفري اسمه ، و قيل لقب له ، و معناه عظيم الشَّفة وهو ابن أحت تأبُّ ط شّرا ، و كان أحدالثّ لاثة العدائيين ، و ضرب المثل في العدو به ، فقيل : أعدى من الشّنفري . » <sup>1</sup> كما قيل : ﴿ذَهُ كان أسيرا في بني سلامان ، فبينما كان يرعى بُهما لمولاه مع ابنته إذا أراد أن يقبلها ، فصكّت وجهه و أخبرت أباها ، فخرج ليقتله فوجده يقول :

> أَلَّا هُلْ أَتَى فْتيانَ قُومي اعْجَمَةٌ مَا لَطَّمتْ كَفُّ اللَّقَةَ مَديَنَها و لُو عَلَمتْ تَلْكَ الْفَتَاةُ مِناسِي وَ نُسْبَتُها ظَلَّاتْ تَقَاصُر وُذَ لَها أَلْيَسَ أَبِي خُير الأَواسَ و غُيْرَها ﴿ وَ أَمِّي ابنَةُ الْخِيَ يَزْرِلُو تَعْلَمَينَها هِ َ اَ مَاوَلُمْ أُ رَالُوبِدَّ مِنِي بَوَ مَنَّ مِنَهَا يَ فَبِثُمَ يَاضَ الْحَوْ مَنِّ مِي يَمِينَها

فسأله عن نسبه ثم قال : لو أن تقتلني سلامان لأنكحتك ابنتي ، فقال : عليَّ أن قتلوك أن أقتل منهم مائة فزوجه إياها ، و يقال أنّ بني شبابة من فهم أسرته ، فلم يزل فيهم حتّى سبت بنو سلامان ابن مفرج رجلا من فهم ففدته شبابة بالشَّنفري ، فكان في سلامان لا تحسبه إلا أحدهم ، إذ قال لبنت الرجل الّذي كان في حجره : اغسلي رأسي يأخي "ة ، فأنكرت أن يكون أخاها و لطمته فذهب مغاضبا إلى من اشتراه من فهم و سأله فأخبرهأنَّه من الأواس، فقال : أَما أن أقتل منكم مائة بما استعبدتموني ، فقتل منهم 99 و قال للجاريةالسلامي " ة :

> أَلَا لْيَتَ شْعِيَ وَ التَّلُّهِفُ ضُلَّةً ۗ مَا ضَ بِنَّوْ كَفُّ اللَّقَةَ ۖ هَجينَها ُ ولُو عَلَمتْ قُعُسوسُ أَنسابَ والدي ووالدَها ظلَّ كَدَت تَقَاصَدُ وُد مَها

1 - الضبي المفضّل : المفضّليات . ، تحقيق : أحمد شاكر و محمد عبد السّلام هارون ، دار المعارف ، القاهرة ،ط6 ، د. ت ، هامش ص 108 . (pdf)

27

أَنَا ابُنْ خِيارِ الحُجْمِرَ "يتاً وَمْنصِباً ۚ وَأُمِّي اْبِنَةُ الأَّحِ ارْرِلُو تَعْ فِيْنَهَا 1

كما ترجم له صاحب النصّ في الأعمال الكاملة بقوله : « الشّنفرى أغنى الشّعراء الصّعاليك و أجمل أغربة العرب قاطبة تقاذفه بنو شبابة و بنو سلامان بالاستغلال و الاستعباد حين حاول ممارسة حقه الإنساني في الحبّ صكّت وجهه الفتاة السّلاميّ ة . ولم يطل به الوقت لاكتشاف الضرورة في ممارسة العنف ضدّ مذلّيه و مستعبديه إذ هو شاء استرداد ذاته السّليب أقسم أن يقتل منهم مئة بما اعتبدوه ، و حين بلغ عدد القتلى 99 أسروه ومثّ لموا به حيا فارتجز قبل الموت حين أوصى للضبع ( أم عامر ) يحثّ ته ( لم تقم آنذاك معاهد التشريح الطبي ) ، و اكتمل انتقام الشنفرى حين تعثّ ر أحد مستعبديه بجمحمته فسقط و قضى نحبه ليكون الكفارة المئة عمّا لحق بالشّنفرى من حيف و غبن .  $^2$ 

<sup>1 -</sup> الميمني عبد العزيز : الطّرائف الأدبيّ ة ، مطبعة لجنة التأليف و الترجمة والنّ شر ، القاهرة ،د .ط ، 1927 ، ص 40 ، ص 41 . (pdf) . - القاسم سميح : الأعمال الشعريّ ة الكاملة ، دار سعاد الصباح ، د . ط ، 1993 ، ج2 ، هامش ص 614 .

## سميح القاسم:

ولد سميح القاسم في قرية الرامة قضاء عكّا فلسطين عام 1939 ، و تعلّم في مدارس الرامة والذّ الحرب والذّ الحرب الشيوعي قبل أن يترك الحزب و يتفّغ لعمله الأدبي.

عرف سميح القاسم ضمن مجوعة شعراء الأرض المحتلّة الّذين ارتبطت أسماؤهم بشعر الثّورة و المقاومة داخل أراضي 1948. سجن سميح القاسم جّراء نشاطه السياسي أكثر من مّرة ووضع رهن الإقامة الجبرية و الاعتقال المنزلي و طرد بسبب شعره من عمله مّرات ، وواجه التهديد بالقتل في الوطن و خارجه .

أغلب شعره يتناول معاناة الفلسطيني و كفاحه .

صدر له أكثر من ستين كتابا في الشُّعر و القصَّة و المسرح و المقالة و الترجمة .

منها ؛ (شعر ) مواكب الشَّمس : 1958

(شعر ) دمی علی کفی 1967

(شعر ) دخان البراكين : 1968

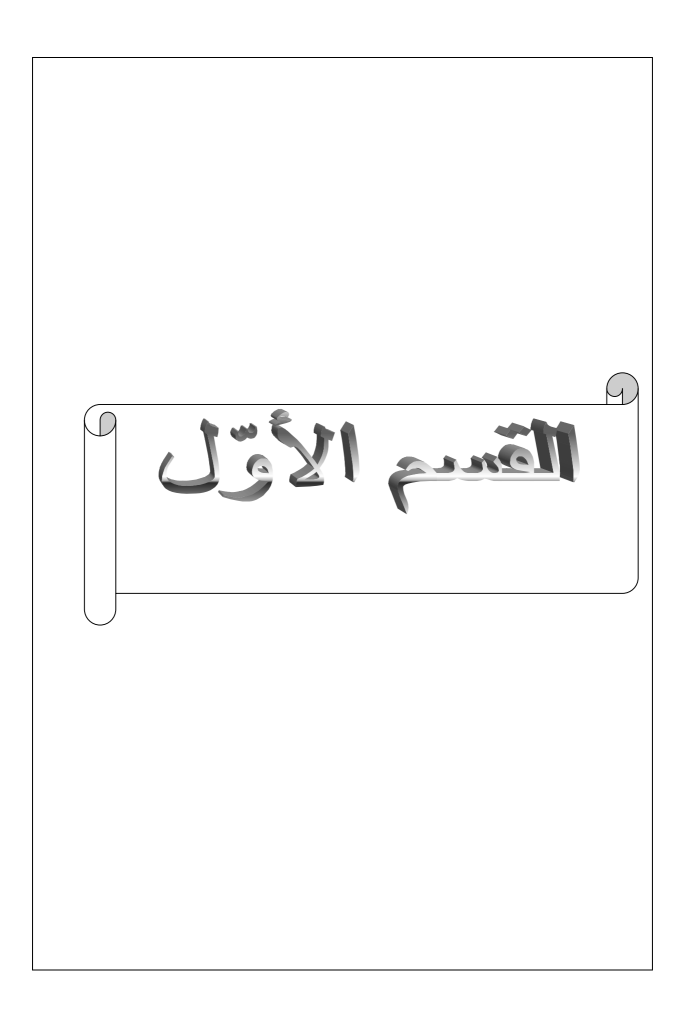
(شعر ) جهات الّوح : 1983

( مسرحية ) قرقاش : 1970

(نثر ) من فمك أدينك : 1974

(حكاية) ملعقة سم صغيرة ثلاث مّرات يوميا 2011

- http ar.wikipidia.org/wiki/ ينظر <sup>48</sup>



## أصول نظرية القراءة

بدأ الاهتمام بالمتلقي - كطرف رئيس في عملية التّواصل - منذ وجود اللّغة ذاتها كوسيلة للاتّصال البشري ، فالمخاطِب يوّجه خطابا للمخاطَب، إلا أن التأصيل لنظّرية في عالم النّقد تتجاوز الأديب و النصّ لتجعل من المتلقي أو القارئ بؤرة العمل الأدّبي لم تظهر إلا في أواخرسة ينات القرن الماضي .

وللحديث علله طري ة يجدر بنا أن نبحث لها عن جذورهالتاريخي ة عند الغرب و عند العرب.

## أولا: عند الغرب

لقد كانالمة لقي محط اهتمام من قبل المفكّرين و الفلاسفة ، و منهم السفسطائيون الذين تناولوا بالحديث دور الذّات في تحقيق المعنى و استجابة المتلقي ، فهم « جعلوا المتلقي في وضع مزدوج طبقا لما كانوا يعتقدون به من أنّ كلّ ملفوظ هو احتمال و أنّ الملفوظ في الوقت نفسه لابدّ أن ينطوي على بنيات تحدد الإقناع لله ام .» 1

وهكذا يرون أن لكّل ملفوظ شّقين : احتمال و إقناع فالاحتمال يؤدّي إلى عمليّ ةالتّ أويل أما الإقناع فالغاية منهالتّ أثير على المتلقى الذي يحّقق الاستجابة .

كما أنّ مقولة هيروقليطس في التّغيير المتواصل أنّ الشّيء المتجانس لا يمكن أن يكون حقيقة لأنّك لا تنزل مجرى النّه مرتين ، لأنّ مياها حديدة تغمرك باستمرار ، هذه المقولة أفادت السفسطائين في عدالمبتر ات و نقض الوحدة، فحسب المقولة أنّ المعنى نسبّي و متغيّر باستمرار من فرد إلى آخر بل قد يتغيّر في الفرد الواحد من زمن لآخر . 2

<sup>· -</sup> خضر ناظم عودة : الأصولللعوفي لةنظري له الته لقي ، دار الشروق ، عمان ، الأردن ، ط 1 ، 1977 ، ص 11 .

<sup>.</sup> 23 - ينظر المرجع نفسه ، ص

كما أنمّم « اعتقدوا على لسان بروتاغوراس (480 ق.م -410 ق.م) بأن الإدراك الحسّي هو أصل المعرفة.» 1

ف « المحسوسات في تغيّرمة صل و مقياس التغيّر هو ما يظهر لحواسي في لحظة مني معيّدة ، و من ثمّة فإنّ الحواس تنقل لنا في كُل مّرة شيئا مختلفا ، و هذا يعني أنّ الحواس لا ترى الأشياع وضوعيّة مستقلّة ، و إنّما ترتبط هذه الوّية بالذّات .  $^2$ 

هذا في ما يتعلّق باحتمال الموضوع الواحد أكثر من معنى واحد .

أما المستوى الثاني فهو مستوى الإقناع ، فهم يدركون أنّ فكرة الإقناع الّتي تترّسخ في ذهن المتلقي تتّم من خلال استعمال اللّغةالذ ّاقلة للخطاب ، هذا ما كان يؤكّد عليه جورجياس .« إنّ جورجياس يخاطب وعي الآخر من خلال شكل الخطاب و بنيته ، فيخلق بذلك اعتقادا بموضوع الخطاب ، وهو في ذلك ينسجم مع تصورات السفسطائيين ، فخلق الاعتقاد عند الآخر هي مهّمة السفسطائي الجوهري ّة يصل إليها بوساطة الاستعمال الحرلا الله الله المنتقد عند الآخر هي مهّمة السفسطائي الجوهري قد يصل الله الله المنتقد الأشكال اللّغة . » 3

لقد ركز السفسطائيون بشكل حاص على الخطابة ووضعوا لها قواعد و أسسا لتحقق الغاية منها و تحدث التأثير الذي يطلبه السفسطائي وهو الاستجابة و الإقناع في نفس المتلقي . « اعتمد السفسطائيون مبدأ الاستجابة ليصبح قاعدة عامة لفن الخطابة ، ولم يكن مطلوبا من الخطيب تلبية متطلبات ملكة الفهم بأقيسة منطقية و استنتاجات كضرورة ساسية ، بل كان مطالبا - في المقام الأول - بصدم عواطف المتلقي و إيقاظ أهوائه و احتذابه و استغلال قدرته على الحدس . » 4

<sup>· 22</sup> مالرجع السابق، ص

<sup>2-</sup> تبرماسين عبد الرحمان و آمال منصور و علي بخوش نظري ّة القراءة ( المفهوم و الإجراء ) ، منشورات مخبر وحدةالت كوين و البحث ، جامعة محمد خيضر، بسكرة ، ط 1، 2009، ص 13 ص 14 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - خضر ناظم عودة : الأصولللعيفيّ للمنظريّ ة التلّقي ، مرجع سابق ، ص 28 .

<sup>4 -</sup> تبرماسين عبد الرحمان وآمال منصور وعلى بخوش نمظريَّ ة القراءة ( المفهوم و الإجراء ) ، مرجع سابق ،ص 14 .

وهكذا يتجلّى ميل السفسطائيين إلى جعلهم المتلقي طرفا رئيسا فيعملي قد الخطاب ، فهو محط اهتمام عندهم لأنه المقصود بالخطاب ، الخطاب الذي يهدف إلى إحداث الأثر ، هذا الأثر هو إقناع المخاطب ، دونالد ظر إلى صوابي قد هذا الخطاب أو عدمها من الد احية لعقلي قلم أولأخلاقي ق ، المهم أن يسيطر على كيان المتلقي و أن يتجاوب معه و أن يسلم بصحته و قد جعلوا السبيل إلى هذا اللغة و ما تحمله من شحنات بديعية و بيانية تجعل المخاطب يذعن و ينقاد إلى ما يقوله مخاطبه . كما وجدوا في الخطابة مجالاطبيقي الهذه الأفكار فجعلوا الغاية منها عند المتلقي الإقناع و إحداث الاستجابة .

أما أرسطو فقد جعل التأثير غاية من غايات الخطابلكذ "ميتمثل في فكرة التطهير (catharsis).

« و الكلمة يونانية في أصلها من مفردات الطب ، و تعني التنقية و التطهير ، و التفريغ على المستوى الجسدي و العاطفي ، و قد ارتبط المعنى الطبّي القديم لهذه الكلمة بكلمة فارماكوس التي كانت تعني في البداية العقار و السّم في الوقت نفسه ، أي معالجة اللّاء باللّاء و إثارة أزمة حسدية أو انفعالية بواسطة علاج له مواصفات المرض نفسه من حيث الخطورة ، و مع الزمن تحولت الكلمة إلى مفهوم فلسفّي و جماّلي له علاقة بالتأثير الانفعالي الذي يستثيره العمل الأدبي أو الغني .>> أو بهذا يكون العنف اللّذي يتابعه المشاهد أو المتلقي أو مصير البطل الذي يخفق أو يموت، هو بمثابة تنفيس و تفريغ لشحنة من العنف في نفس المتلقي يجعلهالة لمّتي يتحلّى عنها فتتطّهالذ فس من بعض ما علق بما من آثام. « و لا يرى أرسطو في التّطهير مجرد علاج ، بل يعلّه أيضا من الوسائل التي تحقق المتعة لدى المتلقي ، إذ نجد – إلى جانب المتعقلهماليّ ة الّتي ترتبط بالبناء الخيالي الّذي تحققه التراحيديا من خلال المحاكاة و الإيهام المسرحي في ذهن المتلقي – المتعة و اللّذة التي تتولّد عن عملية التطهير .>> 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق ، ص16 .

<sup>· 17</sup> ملرجع نفسه ، ص17 .

و مازال الذّ س الأدبّي تتعاوره أيدي النّقاد و المفكّرين و تقلبه بطنا لظهر كحسم غريب تحاول عبثا أن تجد له شكلا نمائيا ، يغلق لعبة الذّ س و يرسم حدوده ، و ينهي عملية المطاردة المجهدة . لقد ركّر هؤلاء جهدهم في البداية على المبدع باعتباره منتحاللذّ س ، فالسّر لا شكّ يكمن فيه ، فغفلوا عن الذّ س و توجهوا لصاحبه يقلّبون صفحات حياته الاجتماعية و النفسية و التاريخية ، فما عادوا من ذلك بكبير طائل ، ثم هداهم تفكيرهم إلى العدول عن هذا المنحى لأخمّ م رأوا أنفسهم يطوفون في هالة الذّ س و لا يلامسون إلاّ هوامشه ، فيضيفون إليه ما يسلب منه سحره و يلغي جماليته . فعدلوا عن هذا الاتجاه ، و ظهر مفكّرون و نقاد و مدارس سبر تت جهدها على الذّ س دون إعارة أي اهتمام لمنتجه ، بل أعلنوا في جرأة غير مسبوقة عن نحاية المؤلف و موته و خروجه الذّ هائي من عالم الذّ س ، ليصبح النتما من العلاقات الداخلية ، مغلقا على ذاته لا يغادر حدود لغته و النسق الذي يحكم هذه اللّغة ، كما فعلى الشكلاني ّ ة والبنيوي ّ ة .

لكّن نقّادا و مفكّرين آخرين تفطّنوا إلى الطّرف المهماللغيّب في العملية الإبداعية ، و هو من أُنتجالنّص من أجله و هو القارئ أو المتلقي ، إذ لا قيمة لنص بكر لم يقرأه أحد ، فمن القراءة يكتسبالنّص قيمته ، فالعمل الأدبّي الحقيقي هو تفاعل بين نصّ و قارئ و أحيانا بين قارئ وقارئ ، و على هذا الأساس انتهى الأمر في أواسط الستينات من القرن العشرين إلى ظهور نظرية تعتمد على النّص و قارئالنّص ألا و هي نظرية القراءة أو نظرية الاستقبال أو نظرية التلقي التي ظهرت في ألمانيا والّتي مفادها «تفاعل دينامي بين معطيات النّص و الخطاطة النّهنية للمتلّقي بما فيها رغباته و ردود أفعاله . » 1

<sup>.</sup> 101 ، 1992 ، خريف / شتاء 1992 ، مستويات التّ لَقي ، مجلّة دراسات ميميائيّ ة ، العدد 101 ، خريف / شتاء 101

## 1 - روافد نظرية التّلقّي :

لا شك أنّ هذه النّظرية كغيرها في هذا الجحال وليدة تراكما طلتي ّارات و فلسفات و أفكار مختلفة مّهدت لظهورها و إثرائها ، منها ما كان له تأثير مباشر و حضور قوي في صلب النّظرية ومنها ما كان مجّد إرهاصات و مبشّرات ظهرت لاحقا كنقاط في النّظرية .

إلَّلتي ارات الكبرى التيصب ت في حوض هذه النَّظرية كما رآها روبرت سي هولب هي خمستي ارات الكبرى التيصب ت في حوض المناسي ق و هي :

الشكلاني للروسية ة

- بنيوّة براغ

-ظاهرتي<sup>"</sup> ة رومان أنحاردن

-قاويلي<sup>™</sup>ة هانز جورج جادامير

<sup>1</sup>. سيسيولوجيا الأدب -

إنّ تركيز سي هولب على هذه التيارات المؤتّرة و الممهدة لظهورنظريّة التلقي ، لا يعني بالضّرورة إغفال إرهاصات و مبشّرات أخرى كان لها دور ما فيالة مهيدللنسّظرية .لكن قد تكون هذللتي ّارات الخمس هي الأكثر بروزا و حضورا لدى رّواطلنظريّة. و من الإرهاصات ، يمكن الإشارة إلى « الأفكار التي ترددت سواء في النسّقد الإنجليزي أو

<sup>1 -</sup> هولب روبرت سي نظري ّة الاستقبال (مقدمققدي ّة ) ، تر : رعد عبد الجليل حواد ، دار الحوار للّشر والتّوزيع اللاّذقية ،سوريا ، ط1 ، 1992 ، ص 28

النه قد الفرنسي عند أمثال إدجار آلن بو الّذي اهتّم بالقارئ في إطار عنايته بالأثر الفّني الّذي ينوي إحداثه فيه .»  $^{1}$  كذلك إلى قول الشاعر بول فاليري : « لأشعاري المعنى الذي تحمل عليه . »  $^{2}$ 

أما سي هولب ف « قد اختار هذه العوامل لما لها من تأثير ملحوظ في التّصوراطلة طّريّة على نحو ما تدلّ عليه الهوامش و المصادر لدى زعما فطريّة التلّقي ، و لأنّها أضافت ما يساعد على تقديم حلول لأزمة البحث العلمّي بعود تما إلى تركيز الانتباه على العلاقة بين القارئ والنّصّ .»  $^{3}$ 

و يلاحظ عبدالنا اصر حسن محمد أن سي هولب قد أغفل تيارا آخر هاما وهوالنا قد الجديد ، إذ يقول : لا ينبغي أن يفوتنا مثل ما فات روبرت هولب أن التركيز على دور القارئ في تفسيرالنا قد شغل مدرسة النا قد الجديد بشكل أو بأخر ، و يكفي أن نشير إلى النا قد الشهير ريتشاردز في كتابيه ؛ (كيف تقرأ الصفحة؟): (1942) ، و النا قد التطبيقي ): (1952) . لقد قدم في كتابه الأول استحالة الوصول إلى قراء همائي ة تغلق الناس بحيث تصبطي قد قراءة غير صحيحة .

<sup>1 -</sup> محمد عبدالنَّ اصر حسن نظريَّ ةالتَّ وصيل و قراءةالنَّص الأدَّبي ، المكتب المصري لتوزيع المطبوعات ، القاهرة ، د . ط ، 1999 ، ص 69 .

<sup>2-</sup> المرجع نفسه ، ص 69 .

<sup>. 118</sup> مناهجالذ قد المعاصر . إفريقيا الشّوق ، المغرب ، د.ط ، 2002، من  $^3$ 

<sup>4-</sup> محمد عبدالذ اصر حسن نظري قالة وصيل و قراءة النّص الأدّبي ، مرجع سابق ، ص70 .

و أما في ما يتعلّق بكتابهالة اني :الذ قد التطبيقي ف « قلّم ريتشاردز ما يمكن أن يكون قريبا جدامم القوم به ما نسميه بالنقد القائم على استجابة القارئ ، فقد اعتمد ريتشاردز على تجربة عملي قبين مجموعة من طلابه ، حيث قام بتوزيع عدد من القصائد عليهم و قد نزع منها أسماء مؤلفيها طالبا منهم التعبير عن استجاباتهم الحرق لتلك القصائد فكانتالذ تيجة عددا من الاستجابات المتباينة بل المتناقضة.» 1

## 1-1 الشكلاني قالروسية (1915-1930)

ظهرت حركة الشكلانيين الوس كرّدة فعل عنيفة على كل المناهج السّياقي قد التيقي دت الذّص الإبداعي بل أقصت المبدع ككائن إبداعي لحساب السّياق و الإيديولوجيا ؛ فجاءت هذه الحركة مت خذة من شكل الذّص الأدبي معيارا له فهي «تحاول أن تؤطّر مرجع الذّص في ذاته ، و تشكّله في عالم اللّغة الّتي تحيل على نفسها في تعالق مستمر بين اللّغات المتداخلة دون أن تخرج من جسدها اللّغوي و في هذا المعنى يحصل نوع من التذاوت مستمر بين اللّغات المتداخلة دون أن تخرج من النّات ، و لا تخرج إلى ذات أخرى لها وجود خارج اللّغة .» 2 لقد ظهر أثر الشّكلاني قد لاحقا في نظري قالة للّقي ، إذ يقول هولب: « و ما هو مهم في ألمانيا ليس التّركيز

لقد ظهر أثرالشكلانية لاحقا في نظرية التالقي، إذ يقول هولب: « و ما هو مهم في ألمانيا ليس التركيز على العمل الأدبي، أو الجذور اللّغوية و التّشعات، و لكن التّحول في نقطة لأفضليّة إلى العلاقة بين القارئ - على العمل الأدبي ، أو الجذور اللّغوية و التّشعات، و لكن التّحول في نقطة لأفضليّة إلى العلاقة بين القارئ - النّص، بتوسيع مفهوم الشّكل ليشمل الإدراك الجمالي بتمديد عمل الفّن و وسائله، و بتوجيه الاهتمام إلى إجراءات

<sup>70</sup> المرجع السابق ص

<sup>.</sup> 16 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 ، 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 .

التّ فسير ذاتها ، إنّ الشّكلاني "ين الوس أسهموا في السلوك الوائي بتفسيرات قريبة جلّا منظري " ق الاستقبال . » أ كما أنّ هولب حصر مظاهر تأثير الشّكلان "ية في ظري " ق القراءة في ثلاث نقاط هي الإدراك الجمالي والتغريب والتطور الأدبي .

## أ-الإدراك الجمالي أو الأساليب:

لقد رَّكِوالشَّكلاني ون على الشَّكل، و لم يتوطوا في فكرة الشَّكل و المضمون ؛ « فليخُ الأثر الأدبي ذو صلة بوحدته التي لا تتألف من جميع الوحدات و اندماجها ولكن ها تحصل نتيجة تفاعلها.» 2

و يعد اهتمامهم بالشّكل، و فكرلّديد من الأدب ، و الموقف المناوئ لشكلوفسكي منظري من بوتيبينيا بخصوص الصّورة الشعرية ، فالصّورة الشّعرية عندالشّكلاني ين « لا تقدف إلى أن تقرب دلالتها من فهمنا و لكن تسهم في خلق إدراك متميز للشّيء ، أي أنما تخلق رؤيا و لا تقدّم معرفة ، أي أنّ ما يهّم الملتقي ليس ماكان عليه الشّيء و إنّما اختبار ما سيكون عليه. » 3

مولب روبرت سى نظري ّة الاستقبال ( مقدمة نقدية ) ، تر: رعد عبد الجليل جواد ،مرجع سابق ، ص  $^{29}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -يوسف أحمد : القراء القراء النسقي ّة ( سلطة البنية ) ، مرجع سابق ، ص 94 .

 $<sup>^{3}</sup>$  - المرجع نفسه ، ص 95 .

و يقول هولب: «فالمخيس لمة ليست عنصر بناء للأدب حسب ما يرى شكلوفسكي ، إذ أنها أساليب خلق انطباع قوي ممكن و أسلوب من أساليب شعرية عديدة تستخدم لزيادة التأثير . » 1

هذا بالإضافة إلى تعريف الشّعرية عند أبرز رّوادالشّكلاني ّية ، جاكوبسون هي: « لغة في سياق وظيفتها الجمالي ّة ، و موضوع علم الأدب ليس هو الأدب و لكن الأدبية ... أي آليات الصّياغة و التّركيب ، لأنّ الشّعر هو تشكيل الكلمة ذات القيمة المستقلّة في سياقا لللا عبيري ّة » 2

و هذا يظهر بوضوح دور القارئ في تحقيق الوظيفة لجمالي ق بإدراك مكّونات و أساليب الذَّصّ « فملامسة النّصّ لا تكون من طريق الوّية و إنّما من طريق الكتابة و القراءة – عادة – ما تتوخى تشّهياللذَّصّ ، و عشقا للأثر  $\frac{3}{4}$  الأدّبي . »  $\frac{3}{4}$ 

و هكذا تصبح « الأساليب أداقركزي ّ ق للتحليل الأدّبي ، حيث إنّ الأسلوب يتحّل إلى أداة نعي بواسطتها الأهداف و هوالت قنية التي تجعل الشّيء مدركا و فنيا . » 4

و هذا ما رَّكْرَ عليه الشَّكلاني ون خاصَة في كتابات شكلوفسكي التي «أسهمت إلى حد كبير في نقل اهتمامنا من علاقة: المؤلف/العمل إلى العلاقة: الذَّصَ /القارئ . » <sup>5</sup>

<sup>.</sup> 30 مرجع سابق ، ص 30 .  $^{1}$  - هولب روبرت سى : نظرية الاستقبال (مقدمة نقدية )، تر: عبد الجليل جواد ، مرجع سابق ، ص

<sup>2 –</sup> بوحوش رابح : الأسلوبيات و تحليل الخطاب ، مديرية النشر ، جامعة باجي مختار ، عنابة ، د.ط ، د .ت ، ص 59 .

<sup>. 59</sup> مالرجع نفسه ، ص $^{3}$ 

<sup>·</sup> مولب روبرت سي : نظرية الاستقبال (مقدمة نقدية )، تر: عبد الجليل جواد ، مرجع سابق ، ص 31 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - محمد عبدالنّـ اصر حسن فظريّـ قالتّـ وصيل و قراءةالنّـص الأدّبي ، مرجع سابق ، ص 74 .

و عنَّهي ّة الأساليب في العمل الأدبي ينقل هولب عن جاكوبسون قوله : « إذا رغبت الأبحاث الأدبية أن تصبح علما ، فإنمّا بحاجة إلى القبول بالأساليب حيث إنها المكّون الرئيسي في الأثر الأدبّى. » أ

#### ب- التغريب أو الاغتراب:

إنّالة عريب كما يراه شكلوفسكي لا ينفصم عن الأسلوب لأنه طريقة في استبعاد المنظور المتداول و عنده « إنّالة عريب يشير إلى علاقة خاصّة بين القارئ والذّصّ تستبعد الهدف من زاوية المنظور الاعتيادي.» 2

و من خلال دراسة شكلوفسكي لروايات تولستوي ، أظهر وظيفتينللة عريب في تفاعل القارئ مع النص : و الوظيفتان هما :

القارئ و بحبر القارئ الأساليب التّغريبية التّغريبية التّغريبية الإحتماعية و اللغوية و تحبر القارئ على مشاهدتها من منظار نقدي جديد .»  $^{3}$ 

 $^{4}$ ان الأسلوب يخدم شدّة الانتباه إلى الشكل ذاته.»  $^{2}$ 

فالوظيفة الأولى إضاءة الاصطلاحاتالاجتماعي واللّغوي قوللثّانيّة شد الانتباه إلى الشّكل.

و عن أثر التّغريب في نظريت التّلقي يضيف هولب : « و الأكثر أهمية من منظور نظرية الاستقبال أنّ شكلوفسكي هنا يشكّل المكّوناتالأوليّة لإجراءات القراءة ، رغم أنّالة ّغريب يهدف بواسطة المؤلف إلى غرض

<sup>.</sup>  $^{1}$  - هولب روبرت سى :نظرية الاستقبال (مقدمة نقدية )، تر: عبد الجليل جواد ، مرجع سابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>2 -</sup>المرجع السابق، ص32

<sup>. 33</sup>  $\sigma$  ، فسه ، ص 33 – المرجع نفسه ،

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه ، ص 33 .

علاجّى أو إدراكّى ، إنَّها إجراءات أن تنشئ علاقة بين القارئ والنّصّ و الأدب كفّن محلّد بهذه الفعالية.»  $^{1}$ 

# ج-التّطور الأدبّي:

لقد نظر شكلوفسكي للأساليب على أنها الأداة التي يتّم بها تغريب الإدراك، و أنالة عيرات في الفن تتّم من خلال رفض الأنماط القائمة ، و هذا ما يؤّي إلى ثورة فيها تتولاها الأجيال ، فكّل جيل أو مدرسة تحاول أن تستبدل بالت قني ّات القائمة أشكالا مبتدعة مثيرة و محرضة .

أما الشّكلاني الآخر تيتيانوف فقد طرح فكرتين أخريين في مجال الته طور الأدبي غير ما طرح شكلوفسكي أولاهما :النه وعية المنظّمة والوظيفية ته للأدب فالتطور هو إحلال النظام بدل نظام آخر ، و هويمي و بين الوظيفية الته لمقائية ته ذات العلاقة الله خلية بالعمل المنفرد ، و بحا شرح الصراعات و الإزاحات و التحريفات بأشكال أكثرتفاضلية التي تمثل الته غيرات التي قني التلفنية، و أما الفكرة الثانية التي طرحها تيتيانوف فهي تتعلق باصطلاح الهيمنة، و يقصد بحا العنصر أو العناصر السائدة التي توضع في صدارة عمل بعينه أو خلال فترة سابقة. إن التطور الأدبي يمكن أن ينظر إليه كإحلال مستمر لمجموعة من الهيمنات بدلا من أخرى و السابقة لا تسقط تماما من النظام لكنة ها تتراجع إلى الخلفية ، و تعود للظهور لاحقا و بطريقة جديدة 2.

<sup>. 33</sup> ص ، في المرجع لفسه  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 35 ، ص 36 .

و يعلّق هولب عن فكرة التطور الأدبي المستقاة من الشّكلانين و أثرها فِلِهَ ظري ّة ، قائلا : « إنّ خصوبة هذا الشرح لنظرية الاستقبال واضحة حدّا ، فهي تساعد في حساب الأعمال ليس فقطالت عيرات في المعيار الأدبي و لكن في الانتقال في التأكيداطة قدي " قدير الأعمال العظيمة للأدب خلال مختلف الفترات . » 1

#### 1 -2 - بنيوية براغ:

من أهم أعلام مدرسة براغ الذين كان لهم الأثر الواضح في نظرية الاستقبال ، جان ماكاروفسكي ، و رغم أهمية ته بكونه المنظر الأكبر في هذه المدرسة إلا أنّ أعماله لم تلق رواجا كبيرا في فرنسا التي ورثت مدرسة براغلبنيوية ، حيث لم تول أعماله إلا قليل اهتمام على العكس في ألمانيا التي اختلف فيها الأمر كثيرا حيث لاقت أعمال موكاروفسكي رواجا و أصبحت قوى نظرية قمهيمنة في أواخر الستينات و بداية السبعينات ، حيث ظهرت ترجمات لأعماله و حظيت بالمتابعة و المناقشا للنه قدية من مختلف النوايا ، و حيثما تذكر نظرية الاستقبال في ألمانيا خلال تلك السنوات يتم ذكر موكاروفسكي 2.

لقد بدأ موكاروفسكي شكّلانيا يؤمن بأنالة حليل الأدبي لا يجب أن يذهب إلى ما وراء الحدود التي أوجدها العمل نفسه، فالة حليل لا يتجاوز حدود اللّغة ، لكن سرعان ماتغ يرت نظرته و تحولت رؤيته في منتصف الثالاثينات، حيث أدرك أن التاحلي للنّص في نطاق ماتقوله اللّغة أو حتى الاهتمام بالتطورالة اريخي للأدب على رأي تييانوف لم يعودا كيفين لمعالجة تعقيدات العمل الأدبي و خاصة بين الأدب و المجتمع، بل بدا ثائرا على أسلافه

<sup>. 36</sup> م المرجع نفسه ، ص $^{1}$ 

<sup>2 -</sup> المرجع السابق ، ص 44 ، ص45 .

الشّكلاني من حيث قال: إنّ الشّكلانية كانت شعارا لميليشيا تبناه شكلوفسكي للهجوم على ظري ق الأدللة قليدية وكذلك قوله عنها: إنّما لا تعادل الوقعي ق حتى في الوقت الذي تم القبول بما كتشكيل مبرمج. أ

## : فینومینولوجیا) رومان أنجاردن-3

لقد كانت نظرية التلقي ذات حلفية فلسفية عريضة ، حاصة الفلسفالظاهرتي ة عند هوسول و تلميذه أنجاردن على مبدأ أنّ الموضوع لا يدرك خارج نطاق الذّات . وكلمة فينومينولوجيا حتى و إن كانت مستعملة قبل هوسول إلا أخّا لم تكن تعني منهجا فكريا « إنّ أول من استعمل لفظة فينومينولوجيا كان ه.ي. لامبرت سنة 1764 في ألمانيا ثم ّاستعملها بعده كانط و هيجل و غيرهما ، ولكن أول من استعمل هذه اللّفظة للدلالة على منهج فكري واضح المعالم هو الألماني إدموند هوسول (1859–1938 ) الذي تأثرت به نخبة من المفكرين ، و من بينهم رومان أنجاردن ..» ومن أهم ما يقوم عليه هذا المنهج نظرته إلى الأشياء على أخّا لا وجود لها خارج الذّات ، فالمنهج الفينومينولوجي «كما أسسه هوسول يقوم على فكرة جوهرية ، مفادها أنّ الأشياء لا توجد كأشياء في ذاتمًا بكيفيةحارجي ّة قِبلي ّة و في استقلالية مطلقة بالنسبة إلينا ..» في أنّ « الموضوعات و الظواهر لا يمكنها أن تكون موجودة إلاّ بفعل الوعي ألذي ، يحملها أو يفكّر فيها أو يشير إليها أو يقصدها أو يعينّها أو يشعر بحا ... إلخ ، ومن هنا كان وجود أشياء الغالم فعلا قصديا يقوم به الوعي المفكر أو المدرك ، إذ لا يمكن أن يوجد أي موضوع دون الذّات التي تفكّر به أو اتقصده ...  $^4$  وهكذا تبرز الفلسفالظاهرتي ّة دور الذّات الواعية في إدراك الظّواهر ، « فالشخص في هذه الفلسفة هو تقصده ...  $^4$  وهكذا تبرز الفلسفالظاهرتي ّة دور الذّات الواعية في إدراك الظّواهر ، « فالشخص في هذه الفلسفة هو

<sup>1 -</sup> المرجع نفسه ، ص 45 .

<sup>2 -</sup> شرفي عبد الكريم: من فلسفات التّ أويل إلى نظرية القراءة ، الدار العربية للعلوم ناشرون ، بيروت ، ط1 ، 2007 ، ص 88 ، ص89.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه ، ص**91** 

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه ، ص91 .

مصدر كل المعاني و أصولها .»  $^1$  لقد أثرت هذه الفلسفة في نظرية التلقي فاعتبرالذَّصّ الأدبّي ظاهرة ليس لها وجود خارج وعي الذّات القارئة . وما خالف فيه أنجاردن أستاذه هوسرل هو : « أنّ الظّاهرة تنطوي على بنيتين ؛ بنية ثابتة ( يسّعيهاالنّ مطية ) وهي تشكّل الأساس الأسلوبي للعمل الأدبّي و أنّ معنى أي ظاهرة لا يستبعد ما تعنيه البنيةالذّ مطية لا يُّابتة ) ، بل إنّ المعنى هو حصيلهائي ة للتفاعل بين بنية العمل الأدبّي و فعل الفهم ، و هذا جوهر الاختلاف بين أنجاردن و هوسرل .  $^2$  فأنجاردن « كان هو أيضا يعنى بالظّاهرة إلا أذّ هي الوقت نفسه كان يعنى ببنيتها و أسلوب وجودها ، وكان يجد في بنية كل ظاهرة ثنائية أساسي ق هوالنمطي ق ولمادي ق ( الثابتة و المتغيرة ) ، و أنّ علاقة الإدراك بحذلاتئائي ق ليستعشوائي ق و إنّا هي منظّمة على أسس لوغ ق وكيبي ق ولالي ق .»  $^3$ 

و إذا كان هوسرل يرى ألّلقصدي ق الخاصي ق التي تنفرد بما التجارب المعاشة لكونما شعورا بشيء ما . » <sup>4</sup> فأجاردن طّرها إذ « بحث في القيله حمالي ق التي ينطوي عليها العمل الأدبّي ومن خلال ذلك فقد وجه مفهوم القصدي ق وجهة أخرى تنخلع عن وضعها المتعالي إلى وضع ذي أساس مادي ملموس ، فقد كان هوسرل يعتقد أن موضوع قصدي الشعور الخاص في خلال عملي ق إدراك لموضوع يتمت ع بوجود طبيعي ينشيء موضوع قصدي القي الوعي منبت الصّلة عن الإدراكات السّالفة كلّها . » <sup>5</sup> أما أنجاردن فيؤكد أنّ « المعنى الأدبّي هو خلاصة تلك

<sup>1 -</sup> هويدي صالح : النقد الأدبي الحديث ( قضاياه و مناهجه )، منشورات حامعة السابع من أبريل ، الزاوية ، ليبيا ، ط1 ، 1426 وفاة الرسول (ص) ، ص122 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - خضر ناظم عودة : الأصولللعوفي ٌ للنظري ّ ة التّ لّقي ، مرجع سابق ، ص75 .

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ص **76** .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع نفسه ، ص 79 .

<sup>5 -</sup> المرجع نفسه ، ص **81** .

العلاقة بين المدلِ و الملفَرأي أن الملفَرغير مكتف بذاته .» أي « أنّ المدركات لا يتحقق معناها و وجودها إلا من خلال الإنسان المتلقي .»  $^2$  وهو « لا يرى تحقق الجانب الجمالي للعمل الأدبّي إلا من خلال دراسة طبقاته المليّة الّتي تكّون وجوده الطبيعي .»  $^3$  لأنّ معرفة الشّكل الأساسي لموضوع الإدراك تؤدي إلى تسهياعمليّة عليل الفعاليات الإدراكية .»  $^4$  ، و بهذا تكون « المعرفة التي يلتمسها أنجاردن معرفة مزدوجة تحدف في الوقت نفسه إلى فهم الموضوع الجمالي في صفاته و مكّوناته و قيملجماليّة ، ومن هنا يتضح لنا أنّ أنجاردنهيّز في الحقيقة بين نوعين من التّحقيق: تحقيق الموضوع الجمالي الدّي يقصد إليه الذّي بواسطة بنيته ، و تحقيق الذّصّ في البنية القاعديّ ة الذّي يعتمد على الوجود الملموس للموضوع الجمالي .»  $^5$ 

لقد كان جهد أنجارد نضصب ما على الذَّ ص الأدّبي بوصفه ظاهرة لا يتّم تحققها إلاّ من خلال ذات قارئة

ف « اكتشف أنّالذّصّ أشبه ما يكون بالهيكل العظمي وأذّه فضاء يتكون من مجموعة من الخطاطات و الفراغات و الفجوات و أماكن اللاّتحديد الّتي يجب على القارئ ملؤها من أجل تحقيق الوحدة العضوية الغائبة ، فاستطاع بذلك أن يلفت الانتباه إلى مشاركة الذّات الضّوورية في بناء الموضوعي الجمالي [ المعنى ] الّذي يقصد إليه الذّي من .> 6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه ، ص 82 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص **82** .

<sup>3 -</sup> المرجع السابق ، ص **82** .

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه ، ص 83 .

<sup>. 124</sup> مرجع سابق ، ص فلسفات التّأويل إلى نظرية القراءة ، مرجع سابق ، ص  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - المرجع نفسه ، ص 126 ، ص127 .

## 1 - 4 - هرمينيوطيقا (تأويليّة) هانز جورج جادامير:

بدأ كل من التأويل و الهرمينيوطيقا كمصطلحين متغاييرين ، فالتأويل - كما في دليل الناقد الأدبي من - له مفهومان : مفهوم ضيق دقيق و آخر واسع ، فالأول : « هو تحديد المعاني اللّغوية في العمل الأدبّي من خلال التحليل و إعادة صياغة المفردات و التركيب ومن خلال التعليق على الذّصّ  $^{1}$ 

أما المفهوم الثاني ف « هو توضيح مرامي العمل الفني ككل و مقاصده باستخدام اللّغة ، وبحذا المفهوم ينطوي التّأويل على شرح خصائص العمل و سماته مثل النوع الأدبي الّذي ينتمي إليه و عناصره و بنيته و غرضه و تأثيره .» <sup>2</sup> أما الهيرمينيوطيقا ف « هي لفظ إغريقي يضرب جذوره فيالتّ أويلية الوزية التي خضعت لها أشعار الهرمر في القرن السادس قبل الميلاد ، و في تأويلات الكتب المقلسة عند اليهود والنّصارى ، و لهذا كانت العملية الهرمينيوطيقية تعنى بتكوين القواعد النّي تحكم القراءة المشروعة للنّصّ المقلّس ، و كذلك حواشي و تفسيرات المعاني الموجودة في النّص و تحديد وجوه تطبيقاتما عمليا في الحياة . » <sup>3</sup> وترجمتها للعربية هي التراويليّ ة في الخمسينات و الستينات مع الاهتمام الفلسفي بقضايا المعنى ، و تحول النقد الأدبي نحو النصّ كظاهرة لغوية يعمل النقد على استشفاف المعنى من خلال مكونات الذّصّ الهدف هو تأويله المعاي المفظيريّة المناهدة المناهدة المناهدة على استشفاف المعنى من خلال مكونات الذّصّ الهدف هو تأويله المعاي المنقد المنتمة من خلال مكونات الذّصّ الهدف هو تأويله المعاي المنقد قبي المنتماء النقد المنتمة من خلال مكونات الذّصّ الهدف هو تأويله المعاي المنقد قبي المنتمة من خلال مكونات الذّص الهدف هو تأويله المعاي المنقد على استشفاف المعنى من خلال مكونات الذّصّ الهدف هو تأويله المعاي المنقد قبي المنتمة من خلال مكونات الذّص الهدف هو تأويله المعاي المنقد قبي المنتمة المنتمة المنتمة على استشفاف المعنى من خلال مكونات الذّص الهدف هو تأويله المعاي المنتمة ال

<sup>1 -</sup> الرويلي ميجان وسعد البازعي : دليل الناقد الأدبي (إضاءة لأكثر من سبعين تيارا ومصطلحا نقديا معاصرا)، مرجع سابق ، ص88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 88 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه ، ص 88 ،ص 89 .

<sup>4 -</sup> مرتاض عبد الملك : ألف – ياء ( تحليل مركب لقصيدة "أين ليلاي لمحمد العيد" ) ، دار الغرب للنشر و التوزيع ، وهران ، د .ط ، 2004 ، ص 135 .

و تركزت قضايا النقد حوالمكاني م تحديد المعنى و ثباته و تغيره و موضوعيقالة أويل أو فياتنه و طبيعة الفهم و إجراءته و قضيةالة تحيز و التحرد ... 1

لقد كان لما جاءت به هرمنيوطيقا جادامير أثرا واضحا في نظري " قالتلقي ، فنجد « في كتابه (الحقيقة و المنهج ) (1960) يسعى إلى التأكيد على إجراءين جوهري "ين : ضرورة تخليص عملية الفهم من الطابعالة فسي الذي وسمتها بوومنطيقي " قد دلتاي و شلاير ماخر ، وبالت الي ضرورة فصل الذّ ص عرفهني " قد المؤلف وروح العصر الذي ينتمي إليه ثم ضرورة تحويل الاهتمام إلى عملية الفهم في حدّ ذاتها في حيثيا تمالخفي " ق و في بعدهالة اريخي . » 2

لقد أخضع جادامير التأريخ ( الماضي ) لمعيار الفهم و فهم جادامير تأثيرات الماضي فهما من الذّات أيضا فتحربة التأريخ تنطوي دائما على تجربة أنّ المرء لا يستطيع أن ينتزع نفسه من هذا التأريخ لأنّ ه تأريخه الخاص ، و لأنّ وجوده قد وسم فعلا بما سبق 3 . كما « أوجد جادامير مفهوم إندماج الأفق .» 4 و هكذا أسهمت فلسفة جادامير التّ أويليّ ة في رفانظريّ ة التلّقي ، فقد « أرست أرضية لمنظّري الاستقبال ، فأفكاره عن التأريخ الفّعال و الأفق كانت فقرات مناسبة جدّا و خاصّة بالنّسبة لهانز روبرت ياوس و طلابه بالرغم من الشعور بأنّ تأكيدات جادامير

<sup>1 -</sup> ينظر الرويلي ميجان و سعد البازعي: دليل الناقد الأدبي ( إضاءة لأكثر من سبعين تيارا و مصطلحا نقديا معاصرا ) ، مرجع سابق ، ص81 ، وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - شرفي عبد الكريم : من فلسفاتالة ًأويل إلى نظرية القراءة ، مرجع سابق ، ص 36 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ينظر صالح بشرى موسى : نظرية التلقي ( أصول ... و تطبيقات ) ،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء ، المغرب ، ط1، 2001 ، ص 39 .

<sup>4 –</sup> هالين فيرناند و فرانك شوير فيجن و ميشال أوتان : بحوث في القراءة و التلقي ، تر : محمد خير البقاعي ، مركز الإنماء الحضاري حلب ، سوريا ، ط1 ، 1998 ، ص 19 .

كانت نتيجة لسوء فهم ، و مع ذلك فإنّ اصطلاحات أفق التوقعات و التأريخ الفّل أصبحت معايير لتفّص النصوص الأدبي معاير التفسّص النصوص الأدبي ...» 1

### 1-5 - سيسيولوجيا الأدب:

لقد أرادتالبنيوي قد عزل السياقات المختلفة عن الذّص و الاكتفاء بلغة المحادثة التي هي الأداة الأساسية في بنية الدّص ، لكن يبدو أنّ هذا الأمر متعسر من الدّاحية الإجرائية ، فالمؤلف حين يكتب الدّص لا يكتبه و هو حالي الدّهن ولا يكتب نصّا من فراغ ، و لكن الدّص وليد نصوص أخرى و تراكمات اجتماعية و نفسية و تاريخية ، فالمواد الأولية لبناءالدّص ليست هي اللّغة فحسب و إن ما تعبر عنه هذه اللّغة و ما يختلج في الذّات الكاتبة و ما يجري حولها و موقعها و موقفها . و كذلك شأن المتلقي فهو لا يأتي الدّص مجردا من القبليات ، و لكن يتلقاه بثقافة اجتماعية عي نة و حالات نفسية متغيرة و لذا عادت سيسيولوجيا الأدب لتلقي بظلالها على ظري قه التلقي من خلال ثلاثة أقطاب :

## أ - ليولا ونثال: السيسيولوجيلذ فسي ة:

لقد كانت ملاحظة ليولا ونثال منصب ّ ق على عدم الاهتمام بالبحث عن الخصائص الاجتماعية و الكشف المتعمق عنها، و هو مستاء حدّا من إهمالها بالرغم من كونها مطروحة في الصحف و الرسائل و المذكرات . «و هي

49

<sup>. 60</sup> مولب روبرت سي نظريّ ة الاستقبال ( مقدمة نقدية ) ، تر: رعد عبد الجليل جواد ،مرجع سابق ، ص  $^{1}$ 

تحوي كمي من المواد يمكن أن تعلمنا بالكثير عن استقبال الأدب ضمن مجموعات اجتماعية معددة و أفراد .  $^1$ 

كما أكّد على التّ لقي الدّ فسي للأدب في إطار المكّونات الاجتماعية للوصول للحماليّ المشعريّ قد فبدون علم النّ فس الفني و دون دراسة منبهات اللاّوعي الضّائعة في المثلث الاجتماعي الدّ فس عاملا للكاتب، الأدب ، والمستقبل ، لن تكون هنالئم اليّ الشعريّ قه  $^2$  و هكذا يكون ليولا ونثال قد جعل علم الدّ فس عاملا مهمّا في دراسة التلقي في مسيرة البحث عن العلاقة بين العمل الفنّي و المتلّقي كما أشار إلى « أنّ ماهية العمل الأدبّي تتقرّ أساسا بطريقة احتباره فالخبرة لبشريّ قه بذاتها مشروطة مسبقا ، و لذا فإن تحليل الاستقبال لعمل كاتب ما يتضمّن فهما لإجراءات حياة المجتمع . »  $^3$  وعنده أيضا «أنّ دراسة الاستقبال و استهلاك الأدب ليس فقط استقصاء المشكلات الأدبيّ المؤلّساسيّة ، و لكن أيضا إسهاما في التحليل الاجتماعي ، حيث إذّ ه يستلزم تفحّص العناصر الكامنة وراء أجهزة القّوة و ممارسة التّحفظ الاجتماعي و الوظائف المعّوقة عبر قوا للملّ فسيّة . »  $^4$ 

### ب - جوليان هيرش: الاستقبال و التأرخة

لقد نظر هيرش إلى هذه المسألة من باب شهرة الأعمال و خلودها . فلماذا تشتهر أعمال و يستمّر خلودها ؟ فهو لا يركز على علمالذ فس ولكن ه نظر من زاوية تلقي الأعمالةاريخي ا ، و هذا ما سيلتقي فيه لاحقا مع ياوس فإذا كان الجواب عن سؤال الشهرة يعزى إلى ظهور أفراد نابغين ومتمي زين فإنّ هيرش لم يقتنع بالجواب فتوجه للبحث عما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق ، ص 62 .

<sup>2 -</sup> المرجع نفسه ، ص62

<sup>. 63</sup> م المرجع نفسه ، ص $^3$ 

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه ، ص 63 .

يجعل هذه المجموعة أو تلك في زمان ما تنسب الشهرة إلى الفرد أي إدراك الذّات التي تناقلت هذه الشهرة ، و يورد هيرش مثالا للأشياء التي صنعت شهرة شكسبير من خلال تلقي أعماله ، منذ الطّفولة يقلّم شكسبير على أذّه أكبر شعراء الإنجليز ثم يجد القارئ ذلك في الصحف ، و يعرف أستاذي ّة شكسبير في التقنيات للدرامي ّة ، و من هنا يصعب على الطّالب الإنجليزي أن يقتنع بأي شيء آخر عدا الإعجاب بقّوة شكسبير . إنّ قوة الموروث الاجتماعي ذات وزن كبير على مستقبل الباحثين حيث يصعب على الباحث الفرار منه ، و إذا مغم تقديم سلّبي فإنّ الخبراء الآخرين سوف يتعاملون معه باعتباره سخفا و تدنيسا للمقلسات ، لقد دعا هيرش أيضا إلى وصف السيرالذّاتي ّة بوصفها ظواهر ، لأنّ أحكامنا على ماضي الأفراد يستند على شكلهم الظّاهراتي بالطريقة الّتي يظهرونا بما أمامنا و المغايرة على ما هم عليه فعلا ، فدعا إلى أن يلحق بدراسة السيرة ما أسماه دراسة عن الفرد كظاهرة ، و الّتي وجدت صداها في ما بعد عند أصحاب نظريات التلقي ، فهذه تأرخة الظواهر و ليست تاريخانية حادامير في سياق التاريخ الفعال. أ

## ج - ليفن شوكينج: سيسيولوجيا الذّائقة

اعتمد شوكينج على الدّوق ، و الّذي يعني عنده قدرة عاّمة على تلقي الفّن ، و هي « علاقة بالفّن حيث جميع فلسفة حياة تنعكس وبأي ّة نسبة حيث جميع الوجود البشري يتدخّل .»

و الذّوق ليس شيئا ثابتا فهو «ليسنوعي ّة ثابتة أو عضولحالمي ّا و لكن ربّها شيء يتعلّل عبر الّزمن بين الثرّ الترق الثاّقافات و حتّى داخل المجتمعات . » 3 و يتعلق الذّوق بروح العصر لأذّه ليس مسؤولا فقط عن تقويم الأعمال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر المرجع السابق ، ص **64** ، و ما بعدها .

<sup>. 66</sup> م المرجع نفسه ، ص $^2$ 

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ص 66 .

و المؤلّفين بل مسؤولا عن الأدب الّذي كتب في تلك الفترة من الّزمن . و لذا فإنّ دراسة تاريخ الدّائقة هو مهمهٔ ساسي " ق لمؤرخ الأدب ، و السؤال المطروح على العمل الأدبي لماذا كان يقرأ ؟ أ و في إجابة هيرش عن سؤال الشهرة أبرز دور المؤسّسات ، و يلتقي في هذه النه قطة مع شوكينج في دور هذه المؤسّسات لكن في تكوين الذّائقة فدور النشر والمدارس و الجامعات و المكتبات و الطباعة و الصحافة و الإعلانات تساهم إلى حدّ ما في تكوين الذّائقة الاجتماعية في فترقعي " نق . كما أنّ الثورات و المّزات الاجتماعي " ق يكون لها دور في الأدب والفّن و الذوق لأنّ قدرة المجموعات على تأكيد ذاتها يعتمد مّرة أحرى على درجة القوة الّتي يمكن أن يمارسها ضمن الهيكل الاجتماعي " في هكذا كان لسيسيولوجيا الأدب أثر واضح في ماتبن "تفظري " ات القراءة والتا أويل .

#### مدارسها:

إنّ كل الجهود المتقلّمة و الإرهاصات المبشّرة بظهورنظري ّة تجعل غايتها الذّات القارئة والنّص المقروء و المسافة بينهما ، تضافرت جميعها لتلتقي في ألمانيا حيثمة لت هذه الأخيرة الأرضية الخصبة لتزدهر فيها هذالة طري ة خلال السّينات من القرن الماضي .

لقد ظهر في ألمانيا بشطريها الشّرقي و الغربّي مدرستان و بدا تأثير الإيديولوجيا واضحا خاصّة في ألمانيا الشّرقي ّة سابقا .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق ، ص 66 .

<sup>2 -</sup> ينظر المرجع نفسه ، ص 67 .

#### **1** – مدرسة برلين :

ظهرت مدرسة برلين متأثرة بالابجّاه الماركسي في معالجتها و فهمها لطبيعة العمل الإبداعي ، إذ أضافت إلى ثلاثي ق الإبداع المتمد لله في المؤلف - العمل - المتلقي ، أضافت بعدا رابعا و هو المجتمع ، إذ جعلت من التلقيعملي قلاثي قاحتماعي ق أن واحد ، و أنّ البحث في العلاقة بين النّص و القارئ غير كاف لإبرازعملي قالة واصل الّتي تلعب فني قواجتماعي ق أن واحد ، و أنّ البحث في العلاقة بين النّص و القارئ غير كاف لإبرازعملي قالة واصل الّتي تلعب فيها عناصر خارج - نصية دورا كبيرا. فالأدب أو الكتاب ماتماستهلاكي ق تتحكم فيها عوامل اجتماعي قنارجي قد كدور النه شر و المؤسسات الاجتماعي ق و غيرها من العوامل المتحكمة في نشر الكتاب ، و القراءة في النه هاية ، و هذا الانجّاه يتقاطع مع اتّجاهات أخرى التهاعي ق أقطار أخرى معروفة بسيسيولوجيا القراءة كما هو الشأن عند اسكاريت، بورديو ، جولدمان لينهارت مثلا في فرنسا . و كان زعيم هذه المدرسة نورمان و أصحابه أ .

#### 2 – مدرسة كونستانس:

تعتبر مدرسة كونستانس لألماني ق في التلقي مرجعاً ساسي افي بلورة و رواج هالله ظري ة إذ تمكّنت من فرض القارئ في العملي فرض القارئ في العملي فرض القارئ في العملي في المؤلف الخير في القارئ في العملي في كل من الذي س و القارئ مستبعدة تماما المجتمع المنها ترى أن المجتمع ممثل أصلا و موجودا ضمنا في كل من الذي س و القارئ . لقد أعادت بناء تصور جديد لمفهو المعملي في الإبداعية من حيث تكونما عبر الزمن و طرق اشتغال القراءة و دور القارئ في إنتاج هذ للعملية أو الذي س.

53

<sup>.</sup> 34 . مرجع سابق ، ص4 .  $^{1}$  . مرجع سابق ، ص $^{1}$ 

كما كان لها فضل في معرفة تشغيل كثير من تلك المفاهيم غيرالأدبيّ ة في الجحال الأدبّي من جهة و اقتراح ضي التفطريّ ة لقراءة تاريخ الأدب أو قراءة النّصّ ، و ما ترتب عن ذلك بتخصيص القراءة بموضوعها المّستقل و إفراز المفاهيم و المصطلحات والفرضيّ ات الّتي تساعد على انجازها أ.

# أهّم أعلامها:

لقد كان أثر هذه المدرسة أن نقلت اهتمامالنه قد إلى التركيز على العلاقة بينالنه ص و قارئه لكن بنظرتين مختلفتين يمث لل كل منهما علم من أعلامها و هما :

#### 1 - هانز روبرت ياوس:

يعد ياوس أحد منظري مدرسة كونستانس ، حيث بدأ في طرح أرائه الجديد المتعلّقة جمالي ق التلقي منذ سنة 1967 ، ذلك حين أدرك أنّالذّس الأدبّي سيظل سجينا في الأولّف النّص ، دون مراعاة دور القارئ في العملي قلإبداعي ق و لاثاريخي ق القراءة ، فانصب اهتمامه على مفاهيم ساسي ق تمكّننا من تاريخ أدبّي يجمع كل ما يعتري النّصوص الأدبي ق عبر أزمنة قراءتها ، و قد لاقت آراؤه و أطروحاته صدى في مختلف لغات العالم ممّا ساعد على انتشارها و إثرائها ، لقد انتقد النظلة للزمي ق للأدب و علاقته بالتّاريخ ، كما رأى أن التّحليل اللّغوي لم يقو على تقديم تصّورات جديدة للماضي الأدبي ، فاعتبر اختز الالعملي قلإبداعي ق 2.

و في الوقت الّذي : « تَمّشت فيه اللّراسات التّ اريخية ، و تراجعت فيهاهم ّ يتهالعلمي ّ ة بسبب توجهاتما نفسها وكيفي ّ ات معالجتها للظّاهرة لأدبي ّ ة ، كان ياوس يحاول لفت الانتباه إلى أنّ السّمة لمي ّ زة للظّاهرة لأدبي ّ ة ، إنّا

<sup>.</sup> 35 - ينظر المرجع نفسه ، ص

<sup>2 -</sup> ينظر المرجع السابق ،ص35.

تكمن في بعدهاالة اريخي ، منتقدا بذلك مجموع المقاربات التو المراسة التي عملت على اختزال هذا البعد و تجاوزه. " ألقد عمل على إعادة التو الأدبي إلى بؤرة السراسات الأدبية و تحميالة ظرية الأدبية الشكالات سكت عنها حتى الآن ، فكان درسه الافتتاحي في جامعة كونستانس 1967 ( تاريخ الأدب) تحدللة ظرية الأدبية  $^2$ .

ثم ّ إنّ الأساس الذي بني عليه فرضياته كانظاهرتي ّة النّفن و الأدب ، إذ أعاد النّظر في ثنائي ّة النّات /الموضوع . فبيّن ما للنّات و ما للموضوع ، و كشف العلاقة بينهمبالتمي ّيز بين النّفن و الجميل 3.

ويرى ياوس أنّ للنّصّ الأدّبي قدرات كامنة مرتبطة به باستمرار ، إلاّ أنّ الجمال يوجد في النّات المتلّقية للنّصّ ، و العلاقة بين ما تملكه النّات من رؤى جماليّة تكشف عنها عبر الزمن ، و ما تسمح به ممتلكات النّصّ الفّنيّة من الاستجابة لذلك الكشف الجمالي هو ما يدعو جماليّة التلّقي ، ولذا كان ظنريّته ثلاثة مظاهر :

1-المظهر التعاقبي: من حيث تلقي الأعماللأدبيّة عبر الّزمن.

2-المظهر التزامني: من حيث تلقي الأعمال الذي يخضع لأنظمة الأعماللأدبيّة في لحظمعيّنة من الزمن 3-المظهر التزامني : من حيث تلقي الأحب و تطورالتّاريخ بشكل عام 4.

<sup>. 150</sup> مرجع سابق ، ص فلسفات التّأويل إلى نظرية القراءة ، مرجع سابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر المرجع السابق ، ص 150 .

<sup>.</sup>  $^{3}$  - ينظر بوحسن أحمد: في المناهج النقدية المعاصرة ، مرجع سابق ، ص  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – ينظر المرجع نفسه ، ص36 ، ص 37 .

و من أهم الأسئلة الّتي واجهتفظري ّة ياوس :كيف يمكن التّ مييز بين تلقي الأعمال في زمن ظهورها و تلقيها في الّزمن المعاصر ؟ ذلك ما حدا به لوضع جملة من المفاهيلم لأساسي ّة الّتي قامت عليللا ّظري ّة ، و من أهم ّها:

#### أ-أفق الانتظار:

و هو من أهم المفاهيم الّتي بنى عليها ياوسنظري ّته و قد اختلفت ترجمته من أفق التوقّعات أو أفق انتظار القارئ <sup>2</sup>، و المقصود به الله ظري ّة هو الفضاء الّذي تتم خلالعملي ّة بناء المعنى، و رسم الخطوات المركزي ّة للت ّحليل و دور القارئ في إنتاج المعنى عن طريق التأويل الأدبّي الّذي هو محور اللّذة و رواقها عند البنائيين <sup>3</sup>.

و تظهرأهمي ته في كونه الأداظلنهاجي ة المثلى التي ستتمكن هذالة ظرية من إعطاء رؤيتها الجديدة القائمة على فهم الظاهرة لأدبية في أبعادها الوظيفية والجمالية والتاريخية من خلال سيرورة تلقيها المستمرة، شكلا موضوعياً الملموسا 4. وعليه يمكن القول أنّ بواسطة أفق الانتظار يمكن التي الأعمال في مختلف محطاتها التاريخية.

إنّ مصطلح ( أفق ) لم يكن من ابتداع ياوس ،لكنه كان شائعا في الأوساطالفلسفيه للألمانية ، و قد سبق أن استخدمه جادامير مشيرا به إلى مدى الوية الذي يتضمن كل شيء يمكن رؤيته من زاوية محلّدة ، و هي نفس الفكرة الّتي قلّمها كل من هوسرل و هيدجر، كما أنّ استخدامه مركبا معلة وقعات قلم استعماله سابقا

<sup>.</sup> 76 - تبنى رعد عبد الجليل جواد مصطلح ( أفق التوقعات ) في ترجمته كتاب : نظرية الاستقبال لروبرت سي هولب ، ص  $^{1}$ 

<sup>. 45</sup> موسى : نظرية التلقي ( أصول ... و تطبيقات ) ، مرجع سابق ، ص  $^{2}$ 

<sup>. 45</sup>  $\sigma$  ، نفسه ،  $\sigma$  . 45 - المرجع نفسه ، ص

<sup>4 -</sup> شرفي عبد الكريم : من فلسفاتالتَّ أويل إلى نظرية القراءة ، مرجع سابق ، ص 162 .

من قبل كارل بوبر و كارل منهايم <sup>1</sup>. إنّ الّذي دعا ياوس إلى بلورة هالله ّظري ّة الجديدة في ميدانالن ّقد هو رغبته في الخروج عن القوانين القديمة السائدة ، و أيضا محاولةالة وفيق بينالشّكلاني ّللروسي ّة الّتي استبعد الله الأداة بصفافائي ّة و بين المناهج الو ّظري ّات الاجتماعية الّتي تجاهلت الذّ صو مادام أفق الانتظاريمة لل تلك الأداة المنهاجية الّتي تصف المقاييس الّتي يستخدمها القراء في الحكم على الذّ صوصالأدبي ّة في أي عصر من العصور ، فإن ياوس يورد مثلا شعر بوب إذ يقول : « إنّ شعر بوب كان يحكم عليه تبعا لمقاييس تقوم على قيم الوضوح والطبع واللّياقة لأسلوبي ّة ، ولكن ذلك لم يؤس قيمة شعر بوب مرة واحدة و إلى الأبد ، ففي النّصف الة ابن من القرن الثمن عشر أخذ المعلّقون يتساءلون ما إذا كان بوب شاعرا أصلا ، و ذهبوا إلى أذّه كان ناظما بارعا... فنحن غالبا ما نقدم قصائد بوب الآن – على أساس ما فيها من فطانة و تعقّد و بصيرة خلاقي ّة و إحياء للتراث الأدبي » 3

وبالنطّر إلى أفق الانتظار يظهر «أنّ العمل الأدبّي ليس موضوعا ينهض بذاته عارضا الوجه نفسه لكل قارئ في كل فترقاريحيه ، فهو ليس أثرا من الآثار الّتي تكشف عن جوهرهااللا ّزمني في نجوى ذاتية» 4.

و عن علاقة المتلقي بالنسّ في إطار مفهوم أفق الانتظار ف « ياوس يفترض في القارئ أن يكون ذا حظّ كبير أو معقول من المعرفة المكتسبة من جراء معاشرته للنستصوص و تبنيه للسنرالفنيسة التيتميسة والمستراد عن الآخر.

<sup>.</sup> 76 سنظر هولب روبرت سي نظري ّة الاستقبال ( مقدمة نقدية ) ، تر: رعد عبد الجليل جواد ،مرجع سابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر سلدن رامان : النظرية الأدبية المعاصرة ، تر : جابر عصفور ، دار قباء ، القاهرة ، د . ط ، 1998 ، ص 174 .

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ص174 ، ص 175 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع نفسه ، ص 175 .

و لا تكتسب هذه المعرفة إلا عن طريق الدراية و الممارسة ، و يكون القارئ مدركا لتوالي النصوص في الزمان بحيث ينفذ ببصيرته إلى النصوص التي تأتي باختلالات أو تشويهات جديدة على التقالي اللفني ق القديمة.» 1

ب- تغيير الأفق :

لاشك أنّ القارئ الذي يحاول اقتحام النّصّ ، يقبل مزّود بخلفي "ة ثقافية واحتماعي " معي "نة وصيد من الخبرات و المعارف ، هذا التّراكم المعرفي يجعله حين يلامس النصّ يرسم خارطة توقّعات ، هذه التوقعات قد تتماشى مع النصّ أو يحدث النصّ فيها تغييرا فإما أن يكون النصّ محافظا على المعايير و القيم الموجودة سواء في علاقته بالجنس الّذي ينتمي إليه ، أو مغيرا لهذا السائد و هنا تغيير لأفق انتظار القارئ.» 2.

و يعد تغيّر الأفق مقياسا لنجاح العمل الأدبي ، إذا أخرجته عن المألوف ، يقول عبد الكريم شرفي : « و يبط ياوس القيمة الجمالية للعمل الأدبي الجديد بدرجة انزياحه الجمالي عن أفق الانتظار المعهود ، أي بمدى تطيله للتجربة السابقة و تجاوزه لها وتحريره للوعي لتأسيس إمكانات جديدة للرؤيا و التجربة ، و بعبارة أخرى فإنّ القيمة الجمالي قد للعمل الأدبي الجديد تكون أكبر كلّما كان تغيّر الأفق السائد ضرورة ملّحة يتطلّبها استقبال هذا العمل و فهمه.» 3

أما إذا تضاءلت المسافة بين أفق الذيّس و أفق القارئ فهذا يعني تضاؤل قيمة العمل الأدبّي ، و كمثال المذالة عيّر في الأفق يورد سلدن مثالا لذلك شعر بودلير إذ يقول : « لقد درس ياوس حالة بودلير الذي أحدث صدور

<sup>. 38</sup> مرجع سابق ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - خضر ناظم عودة : الأصواللعرفية المنظرية التلقي ، مرجع سابق ، ص 145 .

<sup>3 -</sup> شرفي عبد الكريم ، من فلسفات التّـ أويل إلى نظرية القراءة . مرجع سابق ، ص 165 .

ديوانه (أزهار الشّر) هياجا استدعى الاتّمام القانوني عندما انتهكت قصائد الدّيوان معايير الأخلاقالبرجوازيّه و قوانين الشّعر الومانسي، و لكّن هذه القصائد نفسها أنتجت على - الفور - أفقلجماليّا جديدا من التّوقعات، فقد رأت الطّليعة لأدبيّة فيها تجسيدا لنزعة التّدهور و أصبحت هذه القصائد في آخر القرن التّاسع عشر بمثابة تعبير عن العبارة العدمية .» أ.

فعملية التطور الأدبي مرتبطة إلى حد ما بفكرة تغيّر الأفق ، « إن التطور في النوع الأدبّي إنّما يتّم باستمرار باستبعاد ذلك الأفق و تأسيس أفق آخر و إذا علمنا أنّ هذا التأسيس لا يتم دون مسبقات لتاريخ تلقّي النوع ، فإنّ قضية الاستبعاد و التأسيس تكون قد وقعت بفعل القارئ .» 2 .

## ج - اندماج الأفق:

بانفصال الذّص عن صاحبه ، يدخل في حيز المتلقي الّذي يضفي عليه قيمطعيّ نة ، تتغيّر هذه القيمة بتغيّر المتلقين عبر الأجيال . و لتوضيح العلاقة بين الآفاق للتواليّ ة للقراء عبر العصور يقول سيلدن : « يذهب جادامير إلى أنّ كل تفسير لأدب الماضي إنّما ينبع من حوار بين الماضي و الحاضر، و أنّ محاولتنا لفهم عمل من الأعمال لأدبيّ ة إنّما يعتمد على الأسئلة الّتي يسمح لنا منا حناالة قاقي الخاص بتوجيهها ، وأذنّا نسعى في الوقت نفسه لاكتشاف الأسئلة الّتي كان العمل ذاته يحاول الإجابة عنها في حواره الخاص معالة اريخ . إنّ منظور الحاضر يتضّف علاقة بالماضي و في الوقت نفسه لا يمكن إدراك الماضي إلا من خلال المنظور المحدود للحاضر .» 3

<sup>. 176</sup> مرجع سابق ، ص 176 . - سلدن رامان ، النظرية الأدبية المعاصرة . تر : جابر عصفور ، مرجع سابق ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - خضر ناظم عودة : الأصواللعرفي ً لمنظري ّ ة التلّقي ، مرجع سابق ، ص 145 .

<sup>.</sup> 176 - سلدن رامان : النظرية الأدبية المعاصرة ،تر : جابر عصفور ، مرجع سابق ، ص $^3$ 

و هكذا يبدو أنّ شكل الأفق في الماضي يكون حتما محكوما بالأفق الحاضر ، « و لنقل أنّ قيمة تأسيس معرفة خالصة بالماضي مهمّة لا أمل فيها ، فالهرمنيوطيقا لا تفصل بين العارف و موضوع المعرفة في الفهم على نحو ما هو مألوف في العلم التجريبي ، بل تنظر الهرمينيوطيقا إلى الفهم من حيث هو انصهار للماضي و الحاضر ، فنحن لا يمكن أن نقوم برحلتنا إلى الماضي دون أن نأخذ الحاضر معنا.» 1 .

و سوف لن نتطرق إلى نقد أفق الانتظار مكتفين فقط بما أورده عبد الكريم شرفي مترجما عن أرنولدروث و هو قوله : «و مهما يكن من أمر فإن إعادة بناء أفق الانتظار بغض النيظر عن موضوعيتها أو تاريخيتها تكاد تكون مثالية بسبب الصعوبات التطبيقية التي واجهتها إذ سوف يتحتم علينا أن نعيد بناء أفق الانتظار الخاص بكل نص بالنسبة لاتجاه بكامله كالومانسية مثلا ، فعلينا ألا نأحذ بعين الاعتبار الومانسية بن فحسب، بل و كل الكتاب الله الذين استعادتهم الومانسية مثلا ، فعلينا ألا نأحذ بعين الاعتبار الومانسية بن فحسب، بل و كل الكتاب الله بالدين استعادتهم الومانسية بين في الومانسية بين ا

كما أنّ المفهوم نفسه أخذ يتوارى عند ياوس فاسحا الجحال لمفاهيم جديدة منها: المتعقبحماليّة ، وجماليّة السلبيّة ، و إعادةالنّظر في أفقالة وقعات . 3

## ه – المنعطف التاريخي :

عمد ياوس إلى هذا المفهوم الذي استعمله هانز بلومبرج للتأريخ للفلسفة ، فوظفه لبناء تاريخ القراءة ، إذ يرى أنّ المحطّات التاريخيس ة الكبرى و الأحداث المعالميسة تساعد على تكوين قراءة جديدة ، أو أنّ الأعمال الجديدة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه ، ص 176 .

<sup>2 -</sup> شرفي عبد الكريم: من فلسفات الة أويل إلى نظرية القراءة ، مرجع سابق ، ص171 .

<sup>3 -</sup> ينظر محمد عبدالنّاصر حسن نظري ّةالتّوصيل و قراءة النّص الأُدّبي ، مرجع سابق ، ص 117 .

تكون مرتبطة بهذه التّحولات الّتي تقدم رواية مختلفة لآفاق الانتظار السابقة لأخمّا تحمل فيطيّ اتما تصّوات و رؤى جديدة للعالم و تطفو على سطحها أسئلة جديدة ، أو أنّ الإجابات القديمة لم تعد مقنعة أو هي متعارضة مع أسئلتها .و في هذا المجال ينقل أحمد بوحسن عن ياوس : « و لهذا يمكن أن نضع لتاريخ الأدب مثل ما اقترح بلومبرج لتاريخ الفلسفة الذي بناه بأخذ أمثلة من المنعطفات التاريخييّ ة الّذي أسه على منطق السؤال و الجواب .» أ.

و هنا يظهر تباين ياوس عنالشكلاني ين في هذه المسألة لأنضم رأوا أنّ الأدب إنمّا يتطّور من داخله بينما يرى هو أنّ التريخي إذ تتدخل الأحداثالتاريخي ته أنّ التربح في الأدب ليس تطّورأدبي ا بحتا بل هو محكوم أيضا بالتربح الأدبي الخاص بالتربح الأحداثالتاريخي توجيه أفق الانتظار . « و بحذللكيفي ة إذن يجب أن نربطالة اريخ الأدبي الخاص بالتراريخ العام على أساس الوظيفة لاجتماعي قريها و التي يجب فهمها كتأثير مستمر بمارسه الأدب على المجتمع بواسطة المتلقي .» 2.

## 2 - فولفغانغ إيزر:

والقطب الآخر من أقطاب هذه المدرسة هو الألماني قولفغانغ إيزر ، الّذي درس اللّغة الانجليزية والفلسفة و اللّغة لألماني ق و عدر اللّغة الألماني ق عدّة جامعات داخل ألمانيا و خارجها ق و رغم أنّ ياوس و إيزر ينتميان إلى المدرسة نفسها مدرسة كونستانس ، إلاّ أنّ كلاّ منهما اتخدّ مسارا مخالفا لصاحبه ، بالذّ ظر إلى العلاقة الّتي

<sup>1 -</sup> بوحسن أحمد : في المناهج النقدية المعاصرة ، مرجع سابق ، ص 39 .

<sup>2 -</sup> شرفي عبد الكريم : من فلسفات التّ أويل إلى نظرية القراءة .، مرجع سابق ، ص 178 .

<sup>3 –</sup> إيزر فولفغانغ : فعل القراءة ( نظرية جمالية التجاوب في الأدب ) ، تر : حميد لحمداني و جيلالي الكدية ، مكتبة المناهل ، فاس ، د . ط ، د . ت ، ص 6 .

تربط النسس بقارئه ، و كما رأينا سلفا من خلال حديثنا عن ياوس أنه وضع في اهتمامةاريخية القراءة و التسلم التس

إنّ كلا ممّا جاء به ياوس و إيزر يمكن إدراجه ضمن النّظرية العّامة للاتّصال ، إذ يقول سي هولب : « يمكن استخلاص أنّنظريّة الاستقبال يجب أن تتأّج أو تصنّف ضمالن ّظريّة العاّمة للاتّصال و ذلك على وجه اللّقيّة هو الوضع الذي اتخذه ياوس و إيزر فيما يخصّ المقولاطلة ّظريّة . »

لقد بدت مفاهيم إيزر ذات طابع إجرائي مستفيدا من المقاربة لموضوعية للنقس لأن بناء المعنى ليس إسقاطا للمفاهيم للذاتية قالتي يمتلكها المتلقي على بنية النقس كما هو في التا أويل الانطباعي الكلاسيكي ، و بدت عناية التا لقي تتقده وجهوظائفية قاكشف عن شبكة العلاقات للدلالية من خلال التقاعل بين بنى النص و بنى الإدراك مع إفقار المرجعيات الخارجية غير الخاضعة للبعد الوظيفي 3. و هو هنا يحذو حذو أنحاردن حيث عير بين الوضع الأنظولوجي للعمل الفني ، و الوضع الإستيمولوجي للأنشطة للعرفية قالتي يحقق بها القارئ العمل الفني . 4

لقد وضع إيزر فرضياته على ثلاثة مفاهيم و هي النّص، القارئ، والتّفاعل بين النّص و القارئ.

<sup>.</sup> 171 صلدن رامان : النظرية الأدبية المعاصرة ،تر : جابر عصفور ، مرجع سابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>. 130</sup> مرجع سابق ، ص 130 . وبرت سي: نظرية الاستقبال (مقدمة نقدية )، تر: عبد الجليل جواد ، مرجع سابق ، ص  $^2$ 

<sup>. 49</sup> مرجع سابق ، ص 44 مرجع سابق ، مرجع سابق ، ص  $^{8}$ 

<sup>4-</sup> ينظر بوحسن أحمد : في المناهج النقدية المعاصرة ، مرجع سابق ، ص 41 .

ية فق إيزر مع أنجاردن أنّ النه ص يشتمل على جملة من البنيات الّتي تتيح للقارئ إدراك موضوع النه ص من خلالها و تلك هي البنيات اللّغوية والسميائية والتركيبية الّتي يمكن على ضوئها تحديد محمول النه ص ، كما أنّ النه ص يحتوي أيضا على مناطق و أشياء أخرى خارجة عن ملفوظه ، و هذه هي الّتي تسمح بالقدرة على إنتاج المعنى ، و تكمن هذه لإمكانية المفتوحة في القراءة و صيرورتما أ .

و « من اللاّزم أن تكون لهذه البنيات طبيعة معقدة ، ذلك أنّه بالرغم من أنمّا متضّمنة في النّصّ فإنّما لا تستوفي وظيفتها إلاّ إذا كان لها تأثير على القارئ ، و كل بنية قابلة للتّمييز في التّخييل لها غالبا هذان الوجهان : الوجه اللّهظي و الوجه التّأثيري ، يوّجه المظهر اللّهظي رّد الفعل و يمنعه من أن يكون اعتباطيا، بينما يكون المظهر التّأثيري استيفاء لذلك الشّيء الّذي تمّت بنيته بواسطة لغة النّصّ .»  $\frac{2}{3}$ 

و من هنا يمكن أن نستخلص « أنّ للعمل الأدبّي قطبين قد نسميهما : القطب الفّيّ و القطب الجماّلي ، الأول هو نصّ المؤلّف والتاّاي هوالتاّحقق الّذي ينجزه القارئ ، و في ضوء هذاالتاّ قاطبيتا ضح أنّ العمل ذاته لا يمكن أن يكون مطابقا لاللناّص ولا لتحقّقه بل لابد أن يكون واقعا في مكان ما بينهما .»

و عليه يمكن القول: « بأنّ العمل أكثر من النّصّ ، ذلك أنّ النّصّ يستمدّ حياته مرعمليّ ة القراءة الّتي يقوم عليه يمكن القول: « بأنّ التقاء النّصّ مع القارئ هو الّذي يمنح للنّصّ الحياة. » <sup>4</sup>

<sup>1 -</sup> ينظر المرجع السابق ، ص 43 .

<sup>2 –</sup> إيزر فولفغانغ : فعل القراءة ( نظرية جمالية التجاوب في الأدب ) ، تر : حميد لحمداني و جيلالي الكدية ، مرجع سابق ، ص 13 .

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ص **12** .

 $<sup>^{4}</sup>$  – عوض يوسف نور : نظرية النقد الأدبي الحديث ،دار الأمين ، القاهرة ، ط $^{1}$  ،  $^{1994}$  ، ص $^{5}$  .

و يعلّق يوسف نور عوض عن رأي إيزر في تعامل القارئ مع النّصّ فيقول : « يذهب إيزر إلى أنّه خلال عمليّ ة القراءة ، فنحن في العادة نتعامل مع مستويات مختلفة ؛ إذ نحن نتبنى آراء شخص آخر هو المؤلف ، في الوقت الذي لا نريد أن نسمح فيه لشخصيتنا بالاختفاء ، و يعني ذلك أنّعمليّ ة القراءة في النّه ايقمليّ ة تمازج بين الآخر أو الغريب و الأنا الحقيقي ، و مؤتى ذلك أن يكّون القارئ نوعا من الجشطالت للنصّ الأدبّي .» 1

إذاً يمكن القول أنّ القراءة ليستعملي قفردي ق ، يت هم من خلالها القارئ للنّص لاستخراج المعنى المخبوء فيه ، و إنّما هي عملية تفاعلة بينالنّص و القارئ ،إذ لا يمكن الاهتمام بأحدهما على حساب الآخر ، و لذا فالتّركيز على تقني ق الكاتب وحدها أو على نفسي ق القارئ وحدها لن يفيدنا الشّيء الكثير فيعملي ق القراءة نفسها . 2

لقد كانت مشكلة المعنى محطّ اهتمام إيزر ، إذ طرح جملة من الأسئلة حول علاقة النصّ بالمعنى من قبيل ؛ كيف يكون للنصّ معنى لدى القارئ ؟ و هل ثمّة معنى حقيقي للنصّ ؟ و في أي الظروف ؟ و استبعد بأنّ في النصّ معنى قصد إليه الكاتب ، و وجب على القارئ إخراجه ، بل المعنى هو نتيجة تفاعل بين النصّ و القارئ ، أي أثرا و ليس موضوعا يمكن تحديده . 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه ، ص 55 .

<sup>2 -</sup> إيزر فولفغانغ: فعل القراءة ( نظرية جمالية التجاوب في الأدب ) ، تر : حميد لحمداني و حيلالي الكدية ، مرجع سابق ، ص 12 .

<sup>124</sup> عبد الناصر حسن : نظرية التوصيل وقراءة النص الأدبي ، مرجع سابق ، $^{3}$ 

و نحن نتحدّث عن المعنى ينبغي أن نضع في الاعتبار الفرق بين المعنى و الدّلالة إذ درجالد قد الجديد على الت فريق بين المعنى و الدّلالة ، معنى أصلى للذّ ص و دلالة يمنحها القارئ أو القرالِد من المعنى و الدّلالة ، معنى أصلى للذّ ص و دلالة يمنحها القارئ أو القرالِد من المعنى و الدّلالة ، معنى أصلى للذّ ص و دلالة يمنحها القارئ أو القرالِد من المعنى و الدّلالة ، معنى أصلى للذّ ص و دلالة يمنحها القارئ أو القرالِد من المعنى و الدّلالة ، معنى أصلى للذّ ص و دلالة يمنحها القارئ أو القرالِد من المعنى و الدّلالة ، معنى أصلى للذّ ص و دلالة يمنحها القارئ أو القرالِد من المعنى و الدّلالة القريق المناس المناس القريق المناس المناس الدّلالة ، معنى أصلى للذّلة عن المناس القريق القريق الدّلالة المناس المناس الدّلالة المناس المناس

و إذ كان هذا للا فريق يوحي بأن الدلالات تتعدّ بتعدّ القراءات ، فإن نا « نجد إيزر بالفعل يقف عند هذا التّ فريق و يتحدّث باستمرار عن المعنى و بنائه في النّصّ ذلك أنّ الأهم بالنّسبة إليه ليس هو المعنى ذاته أو الدلالة بل هو ما يتولّد عنهما أو بالأحرى ما ينبثق أثناء تلك العملي قد كلّها من أثر ، إذّ ه الواقع الجمالي بتنوع مصادره و أشكاله .»

و في معرض الحديث عن المعنى وضع إيزر عدّة مفاهيم منها : سجل النّصّ ، استراتيجيات النّصّ ، مستويات بناء المعنى ، ومواقع اللاّتحديد  $^3$  .

هذاالة قسيم الذي تبنا ه عبد العزيز طليمات بجعل المفاهيم أربعة ،عارضه عبد الكريم شرفي إذ جعلها اثنين ذوي علاقة بالناس و هما: سطّى الناس و استراتجيات الناس ، و استبعد مستويات المعنى ، و مواقع اللا تحديد ، باعتبار أن هذين متعلّقان بالمعنى ، و المعنى ليس إلاّستراتجيات أن هذين متعلّقان بالمعنى ، و المعنى ليس إلاّستراتجيات أن هذين متعلّقان بالمعنى ، و القارئ .» 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - طليمات عبد العزيز : فعل القراءة ( بناء المعنى و بناء الذات ، قراءة في بعض أطروحات فولفغانغ إيزر ) ، مجلة آفاق ، إتحاد كتاب المغرب ، العدد 6 ، 1985 ، ص 151 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 151 .

<sup>3 -</sup> ينظر المرجع نفسه ، ص 154 ، و ما بعدها .

 <sup>4 -</sup> ينظر شرفي عبد الكريم: من فلسفات التّأويل إلى نظرية القراءة ، مرجع سابق ، هامش ص 191 .

#### أ - سجل النص:

و يرى إيزر «أنّ النّصّ لا يتموقع بالنّسبة إلى موقعه الخارجّي الخام بل يتموقع بالنّسبة إلى الأنساق الدّلالية السّائدة في عصره باعتبارها نماذ جفكريّة لفهم و تأويل هذا الواقع ، و كل نسق دلاّلي باعتباره تفسير اختزاليا و انتقائيا لتجربة العالم ، يعرف مجموعة محدّدة و مستقرة من المعايير و من عادات الإدراك و كيفيات التأويل ، و سلّما خاصّا من القيم و أنواعطعيّنة من الانتظارات ....إلى ....

## ب-استراتيجيات الذَّصَّ:

الإستراتيجي ّة عند إيزر هي مجموعة من الإجراءات المقبولة النيّ تمثل القواعد النيّ يجب أن ترافق تواصل المرسل و المرسل إليه لتتّ جملي ّة التر واصل بنجاح ، أي أنّ الذّ ص باستناده إلى سجل يتمثل في ما انتفى من اتساق في ضوء العلاقة مع المحيط الاجتماعي و الثقاقي ، و لذلك فالذّ ص عند إيزر يمثل نوعا من الإستراتيجي ّة وظيفتها الوصل بين

<sup>1 –</sup> ينظر طليمات عبد العزيز : الوقع الجمالي و آليات إنتاج الوقع عند إيزر ،مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية ، فاس ، العدد 6 ، 1992 ، ص 59 .

<sup>2 -</sup> شرفي عبد الكريم : من فلسفاتالتّ أويل إلى نظرية القراءة ، مرجع سابق ، ص 195 .

عناصر السّحل و تقییم العلاقة بین السیاق المرجعی و المتلّقی ، و هی تقوم برسم معالم موضوعالنسّ و معناه ، و ما  $^1$  یتسّصل بشروطه  $^1$  .

و من مهاالإستراتجي ّة كما يحلّدها إيزر:

- تصل مابين عناصر السحل
- تقيم العلاقة بين السياق المرجعيللخلفي ّة و بين القارئ
- تقوم برسم معالم موضوعالنه ص و معناه ، و كذلك كل ماية صل بشروطالة واصل .

و يوضّح إيزر فيكيفي ّة اشتغال هذه الاستراتجيات بأنه علينا أن نقوم بفصلها و إبعادها عن الدّصّ ذاته ،إنسّنا نعطم النسّ حين نوكل لتلك الاستراتجيات نقل مضمونه فقط ، و ذلك يعني أنّ إيزر يقصد أنّ هذه الاستراتجيات تقدّ ل نسيج الدّصّ ككل 2 .

و « يتبيّن من طروحات إيزرأنه يحلّد لهذه الاستراتيجيات بنيتيلُساسي " تين هما : بنية الواجهةالأمامي " ق والواجهة الخلفي " ق و بنية الموضوع و الأفق ، الأولى مسؤولة عن تنظيم علاقةالنس بأفقه المرجعي ، أي بمحيطه الخارجي الأدبّي و الاجتماعي الذي يتموقف منه و يرّد عليه الفعل ، والثّانية تعمل على تنظيم العلاقاتلداخلي " قللنص . » 3

<sup>1 –</sup> ينظر طليمات عبد العزيز : الوقع الجمالي و آليات إنتاج الوقع عند إيزر ، مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية ، مرجع سابق ، ص 62 .

<sup>2 -</sup> ينظر طليمات عبد العزيز :فعل القراءة ( بناء المعنى و بناء الذات ، قراءة في بعض أطروحات فولفغانغ إيزر ) ، مرجع سابق ، ص 156

<sup>. 202</sup> مرجع سابق ، ص 202.  $^{3}$  - شرفي عبد الكريم :من فلسفات التّأويل إلى نظرية القراءة .، مرجع سابق

## ج -مستويات المعنى:

إن معنى الذّ صّ يبنى وفق استراتجيات محدد و التقاء بسجله من خلال فعل القراءة و هو لا يتأسّ دفعة واحدة و بانسجام ، فالذّ صّ عند إيزر لا يظهر المعنى في نمط محدد من العناصر و إنّما يتأسّس وفق مستويات تظهر بفعل الإدراك الجماّلي ، و هو يرى أنّ هناك مستويين تتّم وفقهم لهمليّ ة متواصلة لبناء المعنى ، حيث تحدّ لل العناصر التي تسهم في ذلك البناء مواقعها بالانتقال من المستوى الخلفي إلى المستوى الأمامي ، و حيث يتّم نزع القيمة المتاوليّ ة عن تلك العناصر من خلال الانتقاء لتحتّل موقعها الجديد في بناء السياق العام للذّص . و الأساسي عند إيزر هو انفصال كل عنصر منتقى عن عمقه الأصلي ليطفو إلى سطح المستوى الأمامي ، و هذا الانفصال يعدّ شرطا أساسي العمليّ قالم الله السطح و العمق حيث يعتبر أساسي العمليّ قالم الله السطح و العمق حيث يعتبر أن العلاقة بين المستويين الأمامي و الخلفي بصفتهما بنية ساسيّة في استراتجيّ قالذّ صّ تخلق توترا تخفّ حدّتقدريجيّا عبر تسلسل الدّ فاعلات إلى أن يصبّ أخيرا في إنتاج الموضوع الجمالي أ

## ه – مواقع اللاّ تحديد:

« مله ي ّز نصّا هو أنّ معناه ينبني وفق قواعد و قوانين تؤسّس في غمار القراءة ، و هذا ما يفسّر وجود معنى جاهز و معطى بشكل سابق ، و هذا الغياب مله ي ّز علاقة النّصّ بالقارئ إذ يدفع هذا اللا تحديد بالإضافة إلى حدوث العلاقة إلى إقامة ذلك اللا تناسب بين النصّ و القارئ ، أي السماح بقيام التواصل ذاته . إنّ ذلك ما يسميه إيزر ( الفراغ الباني ) الّذي يبني تلك العلاقة بين النصّ و القارئ .» 2

<sup>1 -</sup> ينظر طليمات عبد العزيز : الوقع الجمالي و آليات إنتاج الوقع عند إيزر ،مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية ، مرجع سابق ، ص 62 .

<sup>2 -</sup> المرجع نفسه ، ص 62 ، ص 63 . ·

و هذا المصطلح أخذه إيزر من أنجاردن و أدخل عليه تعديلا ، فأنجاردن يؤمن أنّ مساهمة المتلقي في ملء هذه الفراغات و تحديدها يجب أن يتم بصفةلقائية ، و يرى إيزر أنّ هذا يجعل المعنى يسير بصورةًفقية من النّص إلى القارئ ، فأدر العملية في إطار تفاعلي ، ففي الوقت الّذي يستبعد فيه المتلقي بعض العناصر فإنّه يقوم بنشاط تعويضي من خلال إضفاء معنى ما 1.

و يبيّن إيزر كيف يتعامل القارئ مع هذه البياضات أو الفراغات من أجل ملئها ، ويتمثّل ذلك في :

- الانفصالات و الانفكاكات الّتي يتضّمنهاالنّص و تثير القارئ و تحفزه على التّفكير والتّحيل، و بالتالي ملء الفراغات.

- طاقة النفي برفض بعض ما يقدمهالنُّصّ كحقائق أو معارف أو أفكار .

و بذلك تقوم العلاقة غير المتناسبة بين القارئ والذّصّ ، و من هنا تبدأهمليّ ة متبادلة للإسقاط، حيث تؤّي إما إلى حالة تطابق دون حدوث أي صراع أو تغيير وبالتّ الي تؤول العلاقة إلى الفشل أو العكس . و يلّح إيزر على دور تلك المواقع مهما كان ثانويا في بناء معنى الذّصّ . 2

و في هذا الإطارالة فاعلّي طرح إيزر مفهوما مهما هو مفهوم القارئ الضمّني ، و الذي سنتناوله لاحقا في معرض حديثنا عن أنواع القراء .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر خضر ناظم عودة : الأصولللعوفي ٌ للنظري ّ ة التلقّي ، مرجع سابق ، ص 155 .

<sup>2 -</sup> ينظر طليمات عبد العزيز : الوقع الجمالي و آليات إنتاج الوقع عند إيزر ، مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية ، مرجع سابق ، ص 63 ، ص 64 .

و من خلال هذا العرض يتبين ما لهذين العلمين ياوس و إيزر من دور في بلور قطرية التلقي مستفيدين من جهود سابقة ، و هذا لا يعني أنضما الوحيدان في هذا الجال ، لكن ملمية زهما أنّ اجتهاداتهما أدتا إلى ظهور مدرسة لها شأن في ما بعللبنيوية ، بينما لغيرهما في أوربا و في أمريكا جهود و رؤى ساعدت على تفاعل و إثراء و نقد هذه النظرية ، و من بين ممّن كانت لهم هذه الجهود نذكر : في ألمانيا خلال الستينات حيث برزكة اب من أمثال :

رولف هوخهت وهانز ماجنوس الزينسبرج وبيتر هيندكه و هم كتّ اب قاموا بتحديللشكليّ الأدبيّة المقبولة في هذا الوقت بواسطة الإلحاح على الاهتمام المباشر بالقارئ أو المستمع 1.

و من الدين حاضوا في الحديث عن القراءة و القراء « ريفاتير [الذي يفترض سلفا قارئا يمتلك مقدرلمديد " ة ممتمي "زة في حين أنّ ستانلي فيش يعتقد أنّ القراء يستجيبون لسياق الكلمات في الجمل سواء أكانت الجمللمدي " ة أما جوناثان كوللر فيحاول تأسيس نظري " ة بنيوية للة فسير تسعى إلى الكشف عن العناصر المنتظمة في استراتجيات القراء ] 2 ، هذا بالإضافة إلى الايطالي امبرتو ايكو و كتابه القارئ في الذّ ص 3 . أما رولان بارت في نهاية البنيوي " ة قام بمنح القارئ القوة على خلق معاني بواسطة فتح الذّ صوص على اللّعب اللا متناه " للشيفرات " .» 4

أما في أمريكا فنحد نورمان هولاند وديفد بلايخ ينظران « إلى القراءة بوصفهاعملي ّة اشباع للحاجات السيكولوجي " قد القارئ أو بوصفه للحملي " ق تستند إلى هذه الحاجات على الأقل . » 5

<sup>.</sup> 176 صلدن رامان : النظرية الأدبية المعاصرة ، تر : جابر عصفور ، مرجع سابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع السابق ، ص 176 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – ينظر سحلول حسن مصطفى : نظريات القراءة و التأويل الأدبي و قضاياه ، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ، د .ط ، 2001 ، ص 13 .

<sup>4 -</sup> سلدن رامان : النظرية الأدبية المعاصرة ، تر : جابر عصفور ، مرجع سابق ، ص 176 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المرجع نفسه ، ص 176 .

و ينبغي في هذا المقام الإشارة إلى مصطلح استجابة القارئ المتداول لدى المعاجم الأنجلوأ حريكي ق الذي مارس تأثيره في الذ قافة الأنجلوأ حريكي ق المعاصرة ، و يعزو بعض الدارسين الفرنسيين الاهتمام بالقارئ إلى كتابات فاليري و سارتر في كتابه ما الأدب ؟

إنّ كلّ هذا الّنِحم من الفلسفات و الرؤى و الأفكار، كانت عاملا هاما في تجاوز اليوي " ق و دخول مرحلة ما بعاللبنيوي " ق و النّي جعلت القارئ يقاسم النّص سلطته بحدوث تفاعل بين النّص و القارئ ، و يعني ذلك بلورقظري " ق جعلت القارئ عقاسم النّص سلطته بحدوث تفاعل بين النّص و القارئ ، و يعني ذلك بلورقظري " ق جمالي " قالت لّقي أوالت قبل - نقد استجابة القارئ جمالي " قالت لقي أوالت قبل - نقد استجابة القارئ جمالي " ق القراءة " و نظرية القراءة " .

فما هي القراءة المرتبطة بمذللنظري ّة .

# القراءة و إستراتيجياتها و أنواع القراء:

تعتبر القراءة نشاطإنساني المعارس غالبا بطريقةلقائية ، فالإنسان في غمرة حياتاليومية معارس هذاالنه شاط حين يقرأ صحيفة ، أو يقرأ الحزن أو الغضب أو الفرح في وجه من يقابلهم ، أو يقرأ حالة الجو فيحتاط لها ، أو ربّما يبحر أحيانا لقراءة المستقبل من خلال الكفّ أو الفنجان ،إنه نا نقرأ أي نبحث عن معنى مخبوء وراء ظاهرة ما ، وقد يكتب لنا أن ننجح في هذه القراءة أو نخفق فيها . وكل قراءة إنّما تعتمد على تجارب و خبرات . و « قراءة الدّس الأدنى تزداد غنى إذا ما استقبلتها تربققافية من خصبة » 4.

<sup>1 -</sup> بوحسن أحمد : نظرية التلقي في الأدب العربي الحديث ، نظرية التلقي إشكالات و تطبيقات ، منشورات كلية الأدب و العلوم الإنسانية ، الرباط ، 1993 ، ص 30.

<sup>2 -</sup> ينظر هويدي صالح : النقد الأدبي الحديث (قضاياه ومناهجه) ، مرجع سابق ، ص 127.

<sup>.</sup> 51 سنظر عوض يوسف نور : نظرية النقد الأدبي الحديث ، مرجع سابق ، ص  $^3$ 

<sup>4 -</sup> قاسم سيزا : القارئ والنص ( العلامة والدلالة ) ، المجلس الأعلى للثقافة ، د.ط ، 2002 ، ص 192 .

لقد جاء في تعريف القراءة : « إنّ القراءة خبرة محلّدة في إدراك شيء ملموس في العالم الخارجي ، و محاولة التلّعرف على مكّوناته وفهم هذه المكّونات ؛ وظيفتها و معناها ... إنّ القراءة تستلزم قدرا كبيرا من تدخّل الوعي بل أكثر من ذلك ، هي عمليقهني ّة تقوم على ترجمة عنصر ماتي إلى عنصر معنوي . » أ .

وعملي قالقراءة في مفهومها الواسع هي عملي قامع ومتداخلة و متعدة الأوجه ، تبدأ من كونما نشاطا فيزيائي لهصبي اليدأ من البصر و صولا إلى اللّماغ ، و ما يصاحب ذلك من عمليات وردود أفعال ، كما تعتبر أيضا نشاطلعرفي الأنّ المقروء هو جملة من العلامات الّتي يتعامل معها القارئ في جانبها الماّتي أولا ، ثم ينقلها إلى الجانب اللّلالي و هو فك شفرة العلامة لبلوغ الدّلالة الّتي هي في حقيقتها ليست صفة ملازمة ولا ثابتة للدّال ، ولكدّ ها تعرف بالاصطلاح و المواضعة و في أحيان كثيرة - خاصة معالنص الأدبي - تكون الدّلالة لأولي قالدّال غير كافية أو غيرمنطقي قائم ، فيلجأ القارئ للبحث عن دلالة أعمق مادامت الدّلالة الظّاهرة غير مقنعة .وهكذا يلاحظ أنّعملي قالقراءة تبدأ أولا بإدراك حسى ، ثم يعمل الذّهن في التّعرف على هذا المحسوسات ، ثم فهمها و تفسيرها . 2

# 1- أنواع القراءة:

لقدصنه في تودوروف القراءة إلى ثلاثة أنواع :

1 -1- القراءةالإسقاطية:

وهي قراءڤقليدي ّة لا ترّكز على النّصّ .

: **– 2** – قراءة الشرح

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه ، ص 192 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر المرجع السابق ، ص 193.

<sup>-3 -</sup> الغذامي عبد الله : الخطيفة والتكفير ( من البنيوية إلى التشريحية نظرية وتطبيق ) ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، المغرب ، ط 6، 2006 ، ص 69 .

وهي قراءة تركز على المعنى الظّاهرللنّص و تعطيه حصانة يرتفع بما فوق الكلمات . وشرحالنّصٌ يكون بوضع كلمات بديلة للمعاني نفسها .

## 1 - 3 - القراءة الشّاعرية:

وهي قراءةالنس من خلال شفرته بناء على معطيات سياقهالفني والنس هناحلية تتحك من داخلها مندفعة بقوة لا ترد لتكسر كل الحواجز بينالنسصوص. ولذلك فإن القراءة الشّاعرية تسعى إلى كشف ما هو في باطنالنسّ وتقرأ فيه أبعد ثمّا هو في لفظه الحاضر. وهذا يجعلها أقدر على تجليه تحقائق التّحربة لأدبيه وعلى إثراء اللّغة كاكتساب إنساني قويم.

وهكذافالنَّصَّ « لا يحمل معناه و قيمته كجوهر ثابت فيه ، ولكنَّهما وجود يمنحه القارئاللنَّصَّ وحسبماهيَّ  $^1$  المنحة تكونهاهيَّ  $^1$  المنحة تكونهاهيَّ  $^1$ 

والنَّصَّ « بالرغم منأنَّه من وضع متكلَّم معين ، فهذا لم يكن يعنيأنَّه ملك له ، بل يمكن امتصاصه واستنباطه وهضمه حتّى يصبح ملكا للقارئ أو جزء منه .  $^2$ 

فحتى وإن كان «التّعبير من جهة الأثر بنيقصديّه ، فإنّ المعنى ينتج عن تأويل الغموض الّذي يجنح به حتما عرالقصديّات ، وهيهضعيّة ينفض منها المؤلّف يده لأذّه غير مسؤول عنها ، و قد ولّدها لقاء الأثر بالمتلتّقي عبر فاعليّ قالتّ أويل . » 3

إنّ الذّ صّ الواحد إذاً يمكن أن يظهر للقراء بأكثر من وجه و ينتج أكثر من دلالة على اختلاف القراء وحالاتهم وعصورهم ، وفي هذا المعنى تنقل نسيمة الغيث عن دريدا قوله : « طبيعة الرسالة التي تنقلها الرموز هي نوع من أكاليل الرهور تحدّه الله التي يعيش فيها المرسل ، و المتلّقي فالوهور ليس لها معنى طبيعي بل لها معنى تحدّه الثّ قافة و

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق ص 69 .

<sup>.</sup> 74 ص المرجع نفسه ص  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - قاسم سيزا : القارئ والنص ( العلامة والدلالة ) ، مرجع سابق ، ص  $^{3}$  .

التّ قاليد . » أ فالّوهرة بلونها و شكلها كقيمةٍ تسانيّ ة لا يمكن أنية فق عليها كل النّاس و جميع الشّعوب . و في هذا القول إشارة إلى أنّ الدّال الواحد تتعدّ مدلولاته حسبللة لقيّ ين و ثقافاتهم ومخزوناتهم ، فالنّص الأدّبي ذو طبيعة بقيّ تة لا يهدأ له حال و لا يستقر على معنى نهائي .

وفي هذا يقول جاك دريدا : « إنّ التّ أويل إنّما يجعلنا نفهم عبارة مضمرة ، دلالة لا تزال محتجبة ، إنّ العلامات غير المعبّرة ليس عزمها على القول إلاّ على قدر ما نستطيع تقويلها مع ما يعتمل فينا . »  $^2$  إنّ القارئ حين يقرأ نصّه تفرض عليه بنية الدّصّ بالإضافة إلى ثقافته ، تفرض عليه الاقتناع بمعنى معيّن أو دلالة خاصّة يقوم هو بإسقاطها على الدّصّ . « إنّعمليّ ةالتّ فسير تنصب على للنّصوص الأدبيّ ة وتقوم على تحليل المعطيات اللّغوية للذّصّ ، ولكذّها تحدف إلى الكشف عن مستويات المعنى الباطّني ، وهذا يقودنا لمفهوم ريكور للدّلالة اللّغوية ، إذ يرفض ريكور الفهم البنيوي للّغة على أساس أنمّا نظام مغلق من العلاقات لا يتل على شيء خارجه . »  $^8$  إنّ التّسليم بمذا المبدأ يضع أمامنا علامة الاستفهام مفادها : هل تعدّ كل القراءات صحيحة ؟ أم أنّ للقراءة الصحيحة منهجا يفضي إليها وضوابط تقوم عليها ؟ .

لاشكَ أَنفظريَّ قالتَّ للَّقي لَم تتركَ الأمر على عواهنه بل وضعت شروطا تحدّ من الخّريالفوضويَّ لمعمليَّ قالتَّ للَّقي .« فبالرغم من أن إيزر يصّر على التَّ للَّقي وحّرية القارئ في تفسير النّصّ ، إلاّ أنّ كتاباته تؤكّد أنّ هذه الخّرية أو النّاتيَّ قليست مطلقةالكيفيَّ قالتي يدعيها إيزر ، فالقراءة عنده أيضا نشاط ديالكتيكي بين النّص و القارئ ، نشاط يعتمد على التّفاعل المتبادل . » هذا بالإضافة إلى تحديد إيزر جملة من المعطيات والمفاهيم الّتي ينبغي الوضافة إلى تحديد أينر جملة من المعطيات والمفاهيم الّتي ينبغي الركون إليها أثناعِمليَّ قالقراءة ، كحديثه عن القارئ الضميِّ الحاضر في النّص حضورا مجّدا و الّذي يختلف عن القارئ الفعلي الذي يأخذالذَّصٌ بين يديه و يقرأه . و منها مواقع اللاّتحديد و هي الفراغات الموجودة داخل الذّصّ .

<sup>1 -</sup> الغيث نسيمة : البؤرة ودوائر الاتصال ( دراسة في المفاهيم النقدية و تطبيقاتها ) ، دار قباء للطباعة و النشر و التوزيع ، القاهرة ، د .ط،2000 ص

<sup>2 –</sup> دريدا جاك : الصوت و الظاهرة ( مدخل إلى مسألة العلامة في فينومينولوجيا هوسرل ) ، تر : فتحي انقزو، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، المغرب ، ط1 ، 2005 ص 70 .

<sup>3-</sup> أبو زيد نصر حامد : إشكاليات القراءة و آليات التأويل ، المركز الثقافي العربي ، المغرب ، ط 3 ، 1994 ، ص 45 .

<sup>4 –</sup> حمودة عبد العزيز : المرايا المحدبة ، سلسلة عالم المعرفة ، يصدرها المجلس الوطني للثقافة و الفنون و الآداب ، الكويت ، العدد 232 ، د .ط ،أبريل 1998، ص 331 .

« إنّ إيزر حينما تحلّث عن قيام القارئ بملء فراغات النه ص ، حلّد صراحة أن النه ص أو بالأحرى استراتيجية النه ص هي الّتي تخلق مناطق الفراغ للقارئ ليملأها . و تنقسم المناطق التي يملأها القارئ إلى نوعين :النه وع الأول يحدث في المناطق المفصلية التي يتوقي فيها السرد أو القص . أماالة وعالة ابي فهو ما يسميه إيزر بمناطق النه في .» كما أنّ إيزر ينظر إلى عملية القراءة بأنها « عبارة عن سلسلة من الته عديلات الّتي يقوم بما القارئ في مواجهة فشل شخصة أو شخصية ات في الته صرف حسب أفق القارئ ، أو حسب نسق فكريّ تنه فق عليه جماعة الته فسير ، و هكذا تكون العلاقة بين النه ص و القارئ علاقة ديالكتيكية من الته أثير والته أثر المستمر ينفرد فيها القارئ بتفسير النه ص دون قيود . » 2

أما ياوس فقد ضبط القراءة بأن وضع سبعة مبادئ .

1 – تاريخ الأدب يجب ألاّ يتجاهل القارئ و أهميةالتّ لّقي الّذي يعتمد على آفاقالتّ وقّعات لدى القارئ .

2- آفاقالة وقعات يجب أن ترتبط بالأنوا ولأدبية .

3- أفقالة وقعات يساعد في فهم ردود فعل القراءللة صوص .

4 - إعادة تركيب أفقالة وقعات لقارئ معاصرللن ص نستطيع فهم نظرة القراء المعاصرين له .

5- في بعض الأحيان تمثّل بعض الذّصوص تحدّيا أكبر من أفقالة وقعات عند القراء المعاصرين، وفي تلك الحالات فإنّ على تلك الذّصوص أن تنتظر اليوم الّذي يجئ فيه قراء تكون أفق توقّعا تهم قادرة على فهمها . والحالات فإنّ على تلك الذّس عدم قبول حاديّة البعد المعاصر الّذي يؤخذ في الاعتبار عندالتّعامل مع الذّص .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه ، ص 331 .

<sup>. 331</sup> م المرجع نفسه ، ص $^2$ 

<sup>. 327 ،</sup> ص 326 ، ص 347 .  $^{3}$ 

7- إِنْجَمَالِي َّاتَ التَّلَّقِي تَسلَّم بالوظيفة الاجتماعية للأدب ، و ترى أن قراءة الفرد تؤثَّر في سلوكه الاجتماعي.

كما يعتمد بعض القراء فكرة موجِّهات القراءة . و الاعتماد على فضاء الكتابة في البحث عن المعنى ، إنّ فضاء الورق اللّذي يتحلّد عندالنا قد جيرار جينيت بالعنوان ، و المقلّمة ، والعناويرالفرعي ة والداخلية ، و كلمات الإهداء ، و المقاطع المختارة ، و الملاحظات ، و كلمةالنا شر و تقنيات تصميم الغلاف من صور و لوحات هي جميعا عناصر ذات دلالة خاصة تشكّل علاقات تأويلة في قراء تللا صياة الّتي ينبغي أن نعيد في ضوئها بناءالنس و تشكّله 2 .

ومم ّا قيل آنفا يمكن أن نقول : إِنّفظري ّةالت ّلقي ، قد تجاوزت كثيرا من المفاهيل كلاسيكي ّة من فكرة المعنى الجاهز ، وقصدي ّة المؤلف ، وأنّالذّص يخفي معناه ، و دور القارئ كشف هذا المعنى . تجاوزت كل هذا لتعطي القارئ حقه في إعادة إنتاج الذّص وفق مفاهيم أخرى ، كمواقع اللا تحديد و القارئ الضمّني و غيرهما مم ّا جاءت به نظري ّة التّلقي .

إلا أنّ مفهوم القارئ أو القراءة قد توسّع في ظّانظري ّة القراءة تبعا لما أضفي عليه منظري ّات ومنطلقات فلسفي ّة مختلفة ، و بناء على ما جاءت بغظري ّة التّخاطب و اشتمالها على مرسل و رسالة و مرسل إليه ، فقد خلص الباحثون في الآثارالأدبي ّة إلى أنّ المرسل ليس هو المؤلّف بالضرورة الّذي نعرفه في الواقع ، فقد يكون المرسل شيئا غير

2 - ينظر هويدي صالح: النقد الأدبي الحديث ( قضاياه و مناهجه ) ، مرجع سابق ، ص 126 .

<sup>. 338</sup> ص المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

المؤلّف ، وتبعا لذلك يكون القارئ قارئا غير القارئ الفعلّي ، إنه قارئ داخل النّصّ يوازي الراوي عادة أو هو قارئ ضمّني في الأثر يظهر في الإشارات و التلميحات الّتي تحثّ القارئ على ملء الفراغات 1.

فما هي استراتجيات القراءة ؟وما أنواع القّراء ؟

### 2- إستراتيجيات القراءة:

أ - الإستراتيج الت المتصاعدة: وهي نظرة تعتبر الفعل القرائي مرتبطا بوجود كفاية لدى القارئ تمكّنه من ترجمة المعلومات الخطيسة الحرفية إلى المتواليسة من الإشارات الصوتيسة للغة معينة، ويحكم على الفعل القرائي في هذه الحالة بالنسجاح إذا تمكّن من تقديم ترجمة صحيحة وسليمة كما كان في مقصديسة الكاتب، وهذا في الطرائ التستق معنى ما المعتمدة في تدريس القراءة . ف «عندما يشرع القارئ في القراءة فأول مهمة يتعين عليه ممارستها أن يشتق معنى ما من الوحدات اللّغوية المكّونة للفكرة الواحدة من الأفكار المعروضة عليه . » 2 « وتسمى هذه الإتراتيجيسات بالمتصاعدة ، لكونما تنطلق من المستويات اللّغيا شيئا فشيئا نحو المستويات العليا . » 3

#### ب - الاستراتيجيات المتنازلة:

ينطلق هذا الاتجّاه من اعتبار الفعل القرائي مرتبطا أكثر بالفعل حيث يقوم قارئ النصّ بتكوين مجموعة افتراضات حول المقروء ثم ّ الولوج إلى الدّلالة بإدراك الأشكاللتركيبي ّة المؤولة مباشرة من القارئ ، ثم ّ الانتقال بالمقروء إلى الدّلالة بادراك الأشكاللتركيبي ّة المؤولة مباشرة من القارئ ، ثم ّ الانتقال بالمقروء إلى البحث عن الدّواللمؤي دة أو المعارضة لهذه الافتراضات مم ّ المضطر القارئ إلى تعديل افتراضاته بما يناسب طبيعة المدلولات الّتي تحيل على هذه الدّوال . 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر محمد عبدالنا اصر حسن نمظريا قالتاً وصيل و قراءة الناس الأدبي ، مرجع سابق ، ص 92 .

<sup>2 -</sup> عصر حسني عبد البارى : الفهم عن القراءة ، مركز الإسكندرية للكتاب ، د ط ، 2000 ، ص 9 .

 <sup>&</sup>lt;sup>8</sup> - حبيبي ميلود : النص الأدبي بين التلقي و إعادة الإنتاج (من أجل بيداغوجيا تفاعلية بين القراءة و الكتابة ) ، مجلة آفاق ، المغرب العدد 6 ،1985
 ص 169 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ينظر المرجع نفسه ، ص 169 .

وسميت المتنازلة لأنّ نقطة الشّروع في مسلسل التّ علّم تبدأ بإدرالطلكليّ ات أما اكتساب المقدرة على التّ فكيك في مهارات التّ علّم فيتحقق كيفيّ ةضمنيّة . أ

# ج -الإستراتيجي ّات المتفاعلة:

يعتبر أصحاب هذا الاتجّاه الفعل القرائي نتيجتللة فاعل بين المستويات الدّنيا و العليا ، بحيث يظّل تفكيك المعطيات الذّصيالقاعدي قل المعطيات الذّصيالقاعدي قل المعطيات الذّصيالقاعدي قل المستويات العليا لا يقّل أهمي قل ومن هنا ينظر إلى القراءة كمسلسل من التّفاعلات المتوالية و الدّائمة بين المعطيات الدّنيا الّتي تستثمر في الإستراتيجي ات المتصاعدة عن طريق ترجمة المكّونات الكتابية إلى مكّونات ومكّونات و المعطيات العليا المتبلورة في الإستراتيجي التا المتنازلة بواسطة تقديم الافتراضات و الدّائمة في إطارالة فكيك و المعطيات العليا المتبلورة في الإستراتيجي التا المتنازلة بواسطة تقديم الافتراضات و الدّائمة في سياقها . 2

إذاً يمكن القول: « أنّ القارئ في مواجهته للنّصّ الأدّبي يستمدّ من موسوعت للعرفيّ ة و من مواقفه و آرائه أطرا ومدّونات تكون حاسمة في هذاالة عيين ، الأمر الّذي يجعل الحديث عن القراءة لأدبيّ ة تحليلا لهذاالة فاعل المتبادل بين النّصّ و القارئ في إطار التّلقي: قراءة الكتابة و إعادة الإنتاج أي كتابة القراءة.» 3

### 3- مصطلحات القراءة:

لقد أفرزتفظري قالت لقي جملة من المصطلحات ذات الارتباط الوثيقيعملي ة القراءة يمكن إجمالها فيالن قاط الآتية:

## أ - أفقالة وقعات:

لقد عَرجنا على هذا المصطلح حين تناولنا الحديث عن ياوس ، وهو كما جاء تعريفه في دليل النّ اقد الأدبي: « هي مجموعة لتّ وقّعا تالأدبيّ ته الهُ تّقافيّ ة الّتي يتسلّح بما القارئ عن وعي أو غير وعي في تناوله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر المرجع نفسه ، ص 169 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -ينظر المرجع السابق ، ص 169 ، 170.

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ص 170 .

و قراءته .»  $^1$ و « يخبرنا أفق التّ وقع كيف كان العمل قي ّ م ويؤّول عند ظهوره ، و كيف أنّ هذاالتّ أويل لا يعطي معنى نمائي ّ اللعمل ولكن ّ ه قابل أن يبتّل معناه و يغيّره ، أو يزداد توضيحه مع تتابع الأزمنة ، ومع هذافإنّ نا لا نستطيع فهم العمل إلاّ بانصهار الآفاق بعضها مع بعض من الماضي إلى الحاضر .  $^2$ 

ويلحق بأفق تالوق عات فكرة نقطة الرؤى المتحركة ، يقول صلاح فضل : «فالنه ص لايمثه ل سوى مجرافتتاحية قلمعنى ... فإنالنه ص لا يمكن انفتاحه كموضوع إلا في المرحللة هائية قلقواءة عندما نجد أنفسنا غارقين فيه فبدلا من علاقة ذات - موضوع الخاصة بالإدراك فإن القارئ باعتباره نقطة من المنظور يتحرك خلال الموضوعات ، إنه يمثل نقطة رؤية متحركة داخل ما يجب عليه تأويله و هذا ما يحدد فهم الموضوعات لجمالية في النه صوص الأدبية.» 3

# ب - مواقع اللاّتحديد ( الفجوات ):

إذا من المستبعد أن يوجد نصّ إبداعّي يت سم بالحضور الكامل إذ لابد من وجود مناطق ظّل ينبغي للقارئ أن يسلّط عليها الضّوء ويستدعي الغائب لأن «في الذّصّ مجموعة من الفجوات والفراغات الّتي يتركها المؤلّف للقارئ من أجل ملئها ، فكل جملة تمثّل مقدّمة للجمالة ّالي ّة ، وتسلسل الجمل يحاصر بمجموعة من الفجوات غير المتوقّعة والّتي يقوم القارئ بملئها مستعين لمحدد "لته .» 4 وهذا يعني « أنّ الذّصّ ناقص بما به من فجوات ، وهذه الفجوات تنتظر مساعدة القارئ من أجل ملئها ، أما إذا كانت قدرة القارئ غير متوفّرة من أجل ملء هذه الفجوات فإنّالذّصّ ينتظر قارئا قادرا على تأويله أي أنّه يتوقّع قارئه ، ذلك لأنّ الفجوات هي الّتي تحقّق عملية قالاتّصال بين الذّصّ و القارئ » 5

<sup>1 -</sup> الرويلي ميحان و سعد البازعي : دليل الناقد الأدبي ( إضاءة لأكثر من سبعين تيارا و مصطلحا نقديا معاصرا ) ، مرجع سابق ، ص 133 .

<sup>. 175</sup> ملدن رامان : النظرية الأدبية المعاصرة ، تر : جابر عصفور ، مرجع سابق ، ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> فضل صلاح: مناهجالنَّ قد المعاصر، مرجع سابق، ص 124.

<sup>4 -</sup> أبو أحمد حامد: الخطاب و القارئ ( نظريات التلقي و تحليل الخطاب وما بعد الحداثة ) ، مؤسسة اليمامة ، الرياض ، د.ط ، 1997 ، ص 131 .

<sup>5 –</sup> بوحسن أحمد : من قضايا التلقي و التأويل ، كلية الآداب و العلوم الإنسانية ، جامعة محمد الخامس ، د.ط ، 1995 ،ص 108 .

## ج - المسافة الجماليّة:

وتعني الفرق بين ما يكتبه المؤلف و أفق توقّع القارئ بمعنى « أخّا المسافة الفاصلة بين التوقّع الموجود لدى القارئ و العمل الجديد » أ. وتظهر في ردود أفعال القراء و مواقفهم إزاءالنّص المقروء، فيتفاعلون مع الأعمال الّتي تحدث خيبة انتظار ، و أما الأعمال الّتي ترضي أفق انتظارهم فتعتبر أعمالاهاديّة تعودوا عليها ، ولذا أمكن القول : كلّما اتّسعت هذه المسافة كانت استجابة القارئ وتفاعله معالنّص أكبر .

## د-المتعةالجماليّة:

ويجملها حامد أبو أحمد في ثلاث نقاط تعمد عليها  $^{2}$ :

أ-فعل الإبداع: أي المتعةالنا اجمة عن استخدام المرء لقدرته لإبداعيا ة الخاصة .

ب - الحسّ الجمالي: وتشير إلى اعتماد الإبداع على التّ لّقي.

ج التّ طهير: وهي الخبرة الجماليلاّت صاليّ ة الّتي تنتج لذّة العواطف المثارة بواسطة البلاغة أو الشعر وهما القادران على تعديل اقتناعات المتلّقي وحركته.

# 4- أنواع القّراء:

## أ-القارئ الضمني:

يرى إيزر أنّ مهمة النّاقد لاتتمة ل في شرح النّص بوصفه موضوعا ، ولكن شرح الأثر الّذى يتركه اللّص في القارئ ، ولذلك فالنّصوص تتيح سلسلة من القراءات الممكنة ، ويمكن تقسيم مصطلح (القارئ) إلى: قارئ ضمّني أو مضمر و قارئ فعلي ، و القارئ الضمني هو القارئ الّذي يخلقه النّص لنفسه ويعادل شبكة مرأيني قه الاستجابة تغرينا بالقراءة و بطرائق معين نة . أما القارئ الفعلي فهو الّذي يستقبل صور لاهني ق بعينها أثنا عملي ق القراءة ، هذه الصّور لابد أن تتلّف حتما بلون مخزون التّجربة الموجود عند هذا القارئ ، فتجربة القراءة تختلف باختلاف التّحارب

<sup>.</sup>  $^{1}$  - الواد حسين : في مناهج الدراسات الأدبية ، منشورات الجامعة ، الدار البيضاء ، ط $^{2}$  ،  $^{2}$  ، ص $^{3}$ 

<sup>.</sup> 102 ص بعد الحداثة ) ، مرجع سابق ، ص 102 .

الماضي ق أ . إذا « القارئ الضمّني هو مجسّد كل الاستعدادات المسبقة طلروري قبالنسبة للعمل الأدبي لكي يمارس تأثيره ، و هي استعدادات مسبقة ليست مرسومة من طرف واقع خارجي و تجربيّي ، بل من طرف النصّ ذاته و بالتّ الي فالقارئ الضمّني كمفهوم له جذورمتأص لم فيهني قالنصّ ، إنّه تركيب لا يمكن بتاتا مطابقته مع أيّ قارئ حقيقي. » و « يعيّن مفهوم القارئ الضمّني شبكة من البيانات الّتي تستدعي تجاوبا يلزم القارئ فهمالنصّ » 3.

# ب- القارئ المثالي:

يقول عنه إيزر إذ « استحالة ائي قيما يتعلق بالتواصل الأدبي » أي أذ ه محض تخير للأذ ه القادر على استنفاذ معلى تخير أن ومن هنا فهو يفتقد إلى كل مرتكز واقعي ، و هذا سر جدواه بوصفه تخير لا ، فإذ ه يملأال غرات الحجية التي تنفتح في أثناء مقاربة العمل والت لقي الأدبيين و هو قادر بفضل لا نمائي القيد تحير أن ينسب إلى الذص مضامين متغايرة حسب نوع الشكل المطلوب حله أن القارئ المثالي هو كائره تحير ل إذ ليس في الإمكان استنفاذ كل ما يقوله الذص لأن للذص الأدبي سيرورته و قراءه الذين تتحكم فيهم خبرات و تجارب مختلفة .

### ج - القارئ المعاصر:

ومن خلال التسمية يظهر أنّ الأمريتعلّق بتاريخ تلقي النسّ الأدبّي وكيفيسة استعماله من قبل جمهور معيّن . إنّ الأحكام الصّادرة عن الآثار لأدبيسة تعكس بعض وجهات النسّطر و الضّوابط السّائدة بين الجمهور المعاصر ، بما يجعل اللّليل الثسّقيّن الذي ترتبط به هذه الأحكام يمارس تأمله داخل الأدب ، وهذا صحيح لأنّ تاريخ الأدب يعمد من حين لآخر إلى شهادات القراء الذين يطلقون أحكامهم على أثر معيّن في فترقعيس نة ، و في هذه الحالة يكشف

<sup>1 -</sup> ينظر سلدن رامان : النظرية الأدبية المعاصرة ، تر : جابر عصفور ، مرجع سابق ، ص 173 ، ص174 .

<sup>2 -</sup> إيزر فولفغانغ: فعل القراءة ( نظرية جمالية التجاوب في الأدب ) ، تر : حميد لحمداني و جيلالي الكدية ، مرجع سابق ، ص 30 .

<sup>30 -</sup> المرجع نفسه ، ص 30

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع السابق ، ص 22

<sup>5 –</sup> ينظر إيزر فولفغانغ : فعل القراءة ( نظرية الواقع الجمالي ) ، تر : أحمد المديني ، مجلة آفاق ، المغرب ، العدد 6 ، 1987،ص 28، ص29 .

تاريخ التّ للّقي عن الضّوابط الّتي توجه هذه الأحكام مما يشكّل نقطة انطلاق لتاريخ الذّوق و الشّروط الاجتماعي لل القراء. 1

#### د-القارئ الخبير:

هذا المفهوم طرحهالنا اقد ستانلي فيش من خلال منظور نقديّية جه للقارئ أسماه ( أسلوبيات العاطفة ) ، ووضع له مجموعة من الشّروط ،أهم ها :

- أن يكون القارئ قادرا على التّ حدث بطلاقة اللّغة الّتي كتب بهاالذّ صّ

- أن يتوفّر على المعرفة الدلالية الّتي تجعل مستمعا ما - توصّل إلى النّضج - قادرا على نقلها إلى الفهم ، وهو يوجب معرفة للمجاميط قاموسيّة ، و احتمالات أوضاع اللّهجات الفهم ، وهو يوجب معرفة للمجاميط قاموسيّة ، و احتمالات أوضاع اللّهجات الفهم ، وهو يوجب معرفة للمجاميط قاموسيّة ، و احتمالات أوضاع اللّهجات الفهم ، وهو يوجب معرفة للمجاميط قاموسيّة ، و احتمالات أوضاع اللّه اللهجات الفهم ، وهو يوجب معرفة للمجاميط قاموسيّة ، و احتمالات أوضاع اللّه اللهجات الفهم ، وهو يوجب معرفة للمجاميط قاموسيّة ، و احتمالات أوضاع اللّه اللهجات ا

-الكفاءة لأدبي قد حيث إنّ القارئ الذي أدرك أجوبته قارئ خبير أي أذه ليس تجريدا تاما (ثالياً) ولا قارئا حقيقياً اولكنا ها كائن هجين 2. ويرى إيزر أنّ فيش يبلور مفهومه من القارئ الخبير مستندا إلى الناحوالة وليدي للتا حويلات ، ذلك أنّ البنية لسطحية تنتج لدى القارئ حدثا ينبغي أن يعايش إلى الذا هاية ، قبل أن تصل به إلى البنية العميقة . ويرى إيزر كذلك أنّ الذات يتعض للتا فقير لجرد الإحالة على نحوالدي ؛ ذلك أنقظرياته تحاول أن تبرهن على عدم كفاءة التا حليل اللساني للنص الذي يختزله باستمرار إلى أنظمة لسانية هي صورة لنظام عقلي أعلى ، ولذلك فإنّ اللور الذي يؤديه القارئ الخبير من خلال استعراض كفاءته للوصول إلى الذواة اللسانية هو دور يختزل الفهم إلى عملي آله تحويلات البنية السطحية في كعودة ثابتة إلى البنية العميقة . 3.

<sup>.</sup> **29** ص ، سنظر المرجع نفسه ، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر المرجع السابق ص 30 .

<sup>. 30</sup> س نفسه ص 3 $^{3}$ 

#### ه- القارئ المستهدف:

هومتخي ّل القارئ أي فكرة القارئ كما هي مشكّلة في تفكير المؤلّف ، أو هو الصّورة الّتي يكّونما المؤلّف من القارئ إذ تظهر بأشكال مختلفة داخل النّصّ ، وهي الّتي تحدد نوع القارئ ، فباستطاعتها إعادة توليد القارئ المثالّي ، و يمكنها أن ترتسم في ضوابط و قيم القارئ المعاصر ، في المواقف و النوايالتربوي ّة و الاستعدادات المتطلّبة من أجل الت لّقي ، وهذا المفهوم يبيّن أنّ ثمّة علاقة ببن شكل تقديم النصّ والقارئ الّذي هو موجه إليه . لقد كان هذا المفهوم محطّ انتقاد من إيزر عندما وجد أنّ صورة القارئ تكشف عن بعض المعطيات المتاريخي ّة الّتي كانت حاضرة في ذهن المؤلّف وهو يضع نصّه و يتساءل : كيف يستطيع قارئ مبتعالي عن النصّ أن يفهمه في حبن أنّ هذا الذّص لم يتوجّه إليه ؟ وجد إيزر أنّ القارئ المستهدف ليس سوى واحد من آفاق النّصّ ، وعلى العكس من ذلك ، فإنّ دور القارئ ينجم عن تداخل الآفاق كلّها . وبذلك فإنّ هذا القارئ هو إعادة بنا مفهومي ّه تمّل الاستعدادات ولقابلي التلتاريخي ّة للجمهور الّذي هو مرمى المؤلّف أ . ويترجم في مواضع أخرى بالقارئ المقصود ، الاستعدادات ولقابلي التاباره قاطنگنيلي افي الذصّ ، لا يمكن أن يجسد فحسب مفاهيم و تقاليد الجمهور المعاصر بل أيضا رغبة المؤلّف سواء في الارتباط بحذه المفاهيم أو الاشتغال عليها . » أن عسد فحسب مفاهيم و تقاليد الجمهور المعاصر بل أيضا رغبة المؤلّف سواء في الارتباط بحذه المفاهيم أو الاشتغال عليها . » أن يجسد فحسب مفاهيم و تقاليد الجمهور المعاصر بل

#### و - القارئ الجامع:

« ويترجم أيضا بالقارئ النموذجي» <sup>3</sup> وهو مفهوم طرحه ريفاتير ، وهو قارئ يعيّن مجموعة مخبرين تتكّون في النيّقاط الحّساسةللنيّس ، حيث يبنون بردود أفعالهم وجود واقع أسلوبي ، إذّه يشبه المختمن يكشف عن درجة عليا من التيّكاثف في مسلسل ترميز أو صنع دليل للنيّس ، إذّه متصّور كتجّمع للقّراء . وحين تظهر مفارقات داخل النيّس فإنّ القارئ الجامع يضع يده عليها و ينهي - بهذا - الصّعوبات الّتي تصطدم بمالأسلوبيّة الّتي تدرس الانزيجات عن ضابط اللّغة . فالواقع الأسلوبي لا يمكن تمييزه إلاّ بذاتواعيّه ، و القارئ وحده يستطيع صياغة المفارقة

<sup>. 30</sup> س نظر المرجع نفسه ص $^{1}$ 

<sup>2 -</sup> إيزر فولفغانغ: فعل القراءة ( نظرية جمالية التجاوب في الأدب ) ، تر : حميد لحمداني و جيلالي الكدية ، مرجع سابق ، ص 28 .

<sup>3 -</sup> خضر ناظم عودة : الأصوللمعرفيّ للمنظريّ ة التّلقي ، مرجع سابق ، هامش ص 160 .

- خارج نصّية - ، و المهّم هو أنّ الخطاب المركّز على المرجع لا يستطيع بناء الواقع الأسلوبي ممّا يقتضي بالضّوورة تدخّل القارئ أ .

وقد جعل أمبرتو إيكو القارئ الذي مزج من آلية الذي الإستراتيجي ته ، بحدف جعل تصنيفات الذي و بنيته من الضّروريات الّتي ينبغي على القارئ اعتمادها ، لأخّا تتوافق مع الدلالاطللا فائي ة ، كما تتماشى مع إستراتيجي ة الانفتاح الّتي أصبحت من صفات الذّي ألى القارئ الذّي عند إيكو لابد له من انتها إستراتيجي قد دقيقة بغية الإحاطة بالمعاني الكاملة الكامنة في الذّي ، والذّي ، والذّي بدوره يتوقّع دائما قارئلوذجي المحاول مطاردة دلالاته .

و هذا يدلّ على أنّ الخطاب الأدبّي عرضة للقراءات المختلفة من قبل قراء مختلفين حتى يأتي قارئ نموذجّي يستطيع الإلمام بأكبر قدر ممكن من دلالاته المتنّوعة و الكثيرة .2

# بين نظري ّة التّلقي و استجابة القارئ :

على مستوى الاهتمام بالقارئ يبرز عنوانان كبيران ، الأول كان فضاؤه الّذي يتحّكِ فيه أوربا انطلاقا من ألمانيا ، و هونظري ّة التّلقي و الآخر ظهر في أمريكا و هو ما يعرف بنقد استجابة القارئ ، فأين يتقاطع هذان العنوانان و أين يفترقان ؟

أ- إنّ كلاّ منظري ّ ةالتّ لقي و استجابة القارئ ، يرّكر على القارئ و دوره و تفاعله معالنّ صّ

ب- كلاهما مهتم بأنواع القراء داخل النَّصَ ، و اللّور الّذي يلعبه القراء الفعليين في تحديد المعنى الأدبّي و علاقة مواضعات القراء بتأمل النّصوص و مكانة الذّات القارئة 3

<sup>1 -</sup> ينظر فولفغانغ إيزر : فعل القراءة ( نظرية الواقع الجمالي ) ، تر : أحمد المديني ، ص 30 .

<sup>2 –</sup> ينظر بو ثو يلو افانكوس خوسيه ماريا : نظرية اللغة الأدبية ، تر: حامد أبو أحمد ، دار غريب ، القاهرة ، مصر ، د . ط ، د.ت، ص 136 .

<sup>3 -</sup> ينظر تومبكترجين : نقد استجابة القارئ ، تر: حسن ناظم و علي حاكم ، مراجعة : محمد الموسوي ، المجلس الأعلى للثقافة ، القاهرة ، د . ط ، 1999 ، ص 17 .

ج - القارئ الصوري في نقد استجابة القارئ ، يقابله القارئ الضّمني في ظريه قالم القراءة و في الحالتين هو قارئ غير حقيقي . 1

د- أفقالة وقعات في نظ م القراءة يقابله القدرة المكتسبة لدى نقد استجابة القارئ 2

ه - المعنى هو نتاج ذهن القارئ و تجربته متأثّرا بلغةالنّص ، و المعنى لا يوجد مستقلا ّعن القارئ،و هو الّذي يحلّد هذا المعنى و هذا هو المعنى فالنظري تين 3

و- الذّات في استجابة القارئ هي البنية العميقظلشّخصي ّة و تتجلّى في كّل فكرة و فعل أو إدراك و هي تتفاعل و تستجيب لكّل تجربواقعي ّة كانت أؤدبي ّة ، و هي تعيد بناء نفسها و تأكيدها كما هو الحال في التّكوينات المخشطالتي ّة فينظري ّة التّلقي . 4

و أما نقاط الاختلاف، فيمكن أن نذكر منها:

أ- في نظّ قد استجابة القارئ لا ينشغل القارئ بملء الفجوات الّتي يتركها النّص أو يضع استنتاجات من تلميحات النّص على العكس في ظري قالت لقي . 5

ب- القدرة لأدبي ق المكتسبة من الثقافة و الخبرات السابقة هي التي تساهم في صنع المعنى و الكشف عن النقطام الضّمّني في النقص ، غير أنّ أصحاب فظري قالت لقي يرون أنّ المعنى هو حصيلة استجابة القارئ لإلماعات

المؤلّف.

<sup>1 -</sup> ينظر المرجع نفسه ص **19** .

<sup>2 -</sup> ينظر الرويلي ميحان و سعد البازعي : دليل الناقد الأدبي ( إضاءة لأكثر من سبعين تيارا و مصطلحا نقديا معاصرا ) ، مرجع سابق ، ص 131.

<sup>3 -</sup> ينظر تومبكنرجين : نقد استجابة القارئ ، تر: حسن ناظم و على حاكم ، مراجعة : محمد الموسوي ، مرجع سابق ، ص 22 .

<sup>4 -</sup> ينظر المرجع السابق ص 218 ، و دليل الناقد الأدبي ، ص 137 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ينظر تومبكنزجين : نقد استجابة القارئ ، تر: حسن ناظم و علي حاكم ، مراجعة : محمد الموسوي ، مرجع سابق ، ص 28 .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ينظر المرجع نفسه ، ص 29 .

عضري من القراءة تجد الصّلة بين النصّ و القارئ حاصلة في العرف لم و ما كانت الأعراف و القواعد لا تخصّ شخصطعي من القراء بل محددا فإنّما لا تستقركلي من النصّ ، و لاكلي من القارئ بل عن تفاعل بينهما ، و في نقد استجابة القارئ تكون في الكفاءة و قدرة القارئ أ.

## 5 -النص وبناء المعنى:

لا يخلوالذ ّصّ الأدبّي من معنى سواء بقصد من صاحبه أم بما يفهمه عنه قارئه ، أحيانا يقول الواحد للآخر: أنت فهمتني خطأ ما كان هذا قصدي . وربّما يكون هذا صحيحا ، فما عناه المرسل ليس هو بالضّرورة ما يذهب إليه المرسل إليه ، لكّن تشكيل الذّصّ ومخزون القارئ ، قاما بتوجيهمليّ ة الفهم إلى غير مقصد المرسل ، لعّل هذا المثال يطرقضيّ ة المعنى وتعلّده ، خاصة باستبعا للقصديّة ، فصاحب الذّصّ ليس بالضّرورة هو المرسل المباشر . فكيف يتعامل القارئ مع نصّه ؟ وكيف تتّم مطاردة المعنى ؟

إنّ العمل الأدّبي في حقيقته لا يتجلّى إلاّ من خلال التقاءالذّصّ بالقارئ ، ولا قيمة لنصّ بدون قارئ لأذّه سيبقى وجودا مبهما . « والقراءة منذ أن وجدت هي عيلّة تقرير مصيربالذّسبةللذّصّ. »  $^2$ 

وفي خضم الذَّصّ المفتوح على احتمالات كثيرة ، والذي يقول كل شيء ولا يقول شيئا ، تظّل لعبة مطاردة المعنى لعبة شاقّة ، فعن أي معنى نبحث ، و النّوال مشحونة باللّلالات ، والذَّصّ يتحّكِ بين الحضور و الغياب ؟

# 5-1- أنواع المعنى :

إنّعملي ّة الرّجوع إلى المعجم لا تبدو كافية في مسيرة البحث عن معاني الكلمات ، لأنّ الكلمات في بطن المعجم ساكنة ، و إنّما تدبّ فيها الحياة حين تتضافر في التّراكيب فتكتسي طبقات من المعاني ، فالكلمة الواحدة قد تعني في تركيب معيّن شيئا ، لا تعنيه في تركيب ثان . و عليه قسم حيفري ليتش المعنى إلى سبعة أنواع : 3

<sup>1 -</sup> ينظر الرويلي ميجان و سعد البازعي : دليل الناقد الأدبي ( إضاءة لأكثر من سبعين تيارا و مصطلحا نقديا معاصرا ) ، مرجع سابق ، ص134 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عصفور جابر : نظريات معاصرة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، د . ط ، 1998 ، ص 245 .

<sup>3 -</sup> ينظر الغذامي عبد الله : الخطيئة والتكفير ( من البنيوية إلى التشريحية نظرية وتطبيق ) ، مرجع سابق ، ص 120 .

5 -1 -1 -المعنى الأساسي أو المركزي أو الصّريح: وهو العامل الرئيسي للاتّصال اللّغوي ، أي هو المضمون الإخباري أو المنطقى المباشر ، و يتحقّق في كل قول صحيخوياً ولالياً . 1

1-5 - 2 - المعنى الضمني أو الإضافي أو العرضي: « وهو المعنى الله الله الله عن طريق ما يشير الله إلى جانب معناه المركزي .» 2 . أي هوالة داعيات التي تحضرها كلمة ما ، فحين نقول: ثعلب مثلا فزيادة على دلالتها على هذا الحيوان الصّحراوي الصّغير ، فهي تستدعي الخبث ولح يلة لأخما موجدان بصفة منه في هذا الحيوان .

و الفرق بين الأول والثّاني كما ذهب إليه ليتش:

- المعنى الضمّني حادث على اللّغة

- المعنى الضَّمَّني يتغيّر من عصر إلى عصر و من مجتمع لمحتمع ومن فرد لآخر .

- المعنى الضّمّني مفتوح و المركزيّ مغلق .  $^{3}$ 

« وهذه الفروق هي ما يعزوفعالي ّة القرالِلة ّقدي ّة إذا اعتمدت على المعنى الضّمّني لأنّه فاتحة الإبداع الكتابي و القرائمي و عليه معتملالجمالي ّة لأدبي ّة »<sup>4</sup>

5 -1- 3 - المعنى الأسلوبي: وهو تلك الكلمات أو التعبيرات الّتي يمكن من خلالها الكشف عن الظّروفالاجتماعية للمستعملها أو المنطقة لجغرافية للقي ينتمي إليها ، و عن مستويات أخرى مثل التّخصص و درجة العلاقة بين المتكلّم و المخاطب ورتبة اللّغة المستخدمة أدبية لله وسمية عادية الله ( ين المتكلّم و المخاطب ورتبة اللّغة المستخدمة أدبية للله وعادية ...) و نوع اللّغة ( لغة شعر - لغة نثر - لغة قانون - لغة علم ... ) و الواسطة ( مقال - خطبة ... ) .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر عمر أحمد مختار : علم الدلالة ، عالم الكتب ، القاهرة ، ط 5 ، 1998 ، ص 36 ، وعبد الله الغدامي الخطيئة و التكفير . ص 120.

<sup>2 -</sup> عمر أحمد مختار : علم الدلالة ، مرجع سابق ، ص 37 .

انظر الغذامي عبد الله : الخطيئة والتكفير ( من البنيوية إلى التشريحية نظرية وتطبيق ) ، مرجع سابق ، ص 121 .

<sup>4 -</sup> المرجع السابق ص **121** .

لقد توصّل ليتش من دراسته للمعنى الأسلوبي إلى نتيجة مفادها : « لن نجد كلمتين تتفقان في معنييهما الصّريح و الأسلوبي.  $*^1$  فالفرق واضح في الاستعمال رغم تقارب المعنى في قولنا : زوجة فلان  $\neq$  حرم فلان  $\neq$  امرأة فلان . فالأولى المتماعي ق ، والذّ انيوسمي ق والذّ الثقامي ة .

5-1-4- المعنى الذّ فسي أو المعنى الانفعالي: ويقصد به ما يتضّمنه القول من عواطف و أحاسيس تجاه من يخاطبه ، ويظهر بصفة علي ق الخطاب الشّفوي من خلال النبر و التنغيم و سرعة النطق و نموذج الصوت . ولذا فهو معنى مقي لل معنى قيد للتحدث واحد ولايتمي والعمومي ق ، كما يظهر في السائل و الأشعار 2 .

الكلمة في معنى مختلف عن المعنى الانعكاسي : ونجده في الكلمات ذات المعاني الصّريحة المتنوعة أو حين نستخدم الكلمة في معنى مختلف عن المعنى القريب لها ، فتسعى الكلمة إلى استبعاد دلالة و إحضار أخرى «ثمّا يحدث في المُتلقّى أثرُسلوبيّا مدهشا في تعامله مع الكلمة ملّا و جزرا . 3

5-1-6-1 المعنى الانتظامي : « ويحتوى على الترابطات الّتي تملكها كلمة على أساس من معاني الكلمات الّتي تميل إلى أن تقع معها .  $*^4$  وذلك مثل كلمتي : « جميل ووسيم حيثت ّجه الأولى نفسيا نحوى الأنثى (ليلى جميلة / فكرة جميلة ) ويكونالت وجهالة ّ اني نحوى الذكر ( يوسف وسيم) .  $*^5$  أو معبد و مسجد .

5-1-7-1 المعنى الموضوعي : « وهو المعنى العباري الّذي يرتبط عادة بالاختيار بين تركيبات و ي تنظيم مسموح بها كالاختيار بين جملة المبنى للمعلوم و المبنى للمجهول ، كماأذ و يرتبط بطريقة المتكلّم أو الكاتب في تنظيم الرسالة عن طريق ترتيب الكلمات و إبرازها و تأكيدها .  $^6$  فاختلاف التركيب في جملة ما يؤمي لاختلاف في المعنى ، فتقديم المبتدأ في الجملة لاسميّة وتأخيره يحمل دلالة حسبالة قديم والة أخير .

 <sup>121 .</sup> المرجع نفسه ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر المرجع نفسه ص122

المرجع نفسه ص 123 - المرجع نفسه ص

<sup>4 -</sup> عمر أحمد مختار : علم الدلالة ، مرجع سابق ، هامش ص 41 .

<sup>5 -</sup> الغذامي عبد الله : الخطيئة والتكفير( من البنيوية إلى التشريحية نظرية وتطبيق ) ، مرجع سابق ، ص 123 .

 $<sup>^{6}</sup>$  - عمر أحمد مختار : علم الدلالة ، مرجع سابق ، هامش ص  $^{6}$ 

كما هو ملاحظ أنّ أنواع المعنى من ( 2-7) هي مدار العمل الأدبّي و بؤرته سواء عند المؤلّف أو الناقد . إلا أنّ هذه الأنواع من المعاني لا يمكن إدراكها معزولة عن مؤثرات و معالم تحدي إليها و تعطي للّغة تأويلها كتداخل النسّصوص و تعالقها في ما يسمّى بالتناص ، كما لا يمكن عزلها عن سياقاتها ، فما دورالتسّناص و السياق في تأويل النصّ و الكشف عن أسراره بحتك الحجب عنه ؟ .

# 6 - قراءة النّص الأدبّي و مطاردة المعنى :

إنّ النّصّ الأدبّي لا يبلغ مداه حتى يحطّ رحاله بين يدي قارئ ينقّب في أغواره ويفتّش في زواياه محاولا إيجاد منطقة ثالثة بين نص المبدع و القارئ بوصفه نصّا ، منطقة ثالثة يتخلّق فيها نصّ آخر أمه المبدع و أبوه القارئ . وهذا بطبيعة الحال لا يتأتّى للقارئ ما لم يكن على قدر من الثّقافة و الفلسفة و الأفكار ذات الصّلة بالموضوع ، لأنّ القراءة في الواقع ليست منهجا واضح المعالم أونظريّة مرسومة الحدود يمكن تطبيقها بطريقة ليّة مع كل النّصوص الأدبيّة لنصل إلى النيّتجة نفسها ، و إنّا هي اجتهاد في ضوء مقومات القراءة . يقول عبد العزيز حمّ ودة نقلا عن بارت : « إنّ النّص في كلّيته يشبه صفحة السماء ، فهي منبسطة وناعمة و عميقة في نفس الوقت ، من دون حوافّ أو علامات . كالعراف الذي يرسم عليها بطرف عصامر, عواهييّا يستطيع أن يرصد فيها هجرة المعاني و نشوءالثّ غرات طيران الطّيور ، ويتتبّ ع المعلّق في النّصٌ مناطق عيّ نة للقراءة لكي يستطيع أن يرصد فيها هجرة المعاني و نشوءالثّ غرات و انتقال المقتطفات . » 1

إنّ ما يجب أن يكون في وعي القارئ لكي يحقق غاية من النّص هو اللّغة والتّ ناص والتّ أويل .

### · الغة النّص : – 1 الغة النّص

الذَّ صّ الأدبّي مكتوب بلغة لا تلتفت كثيرا إلى البعدالة ّداولي لمدلولاتها ،لكنه دوال مشحونة بأكثر من مدلول ، مع تعلّد البنى اللّغوية « الأمر الّذي يقتضي مرأيه ق مقاربتعلميه ق للنه صل أن تتأسّس على اللّغة باعتبارها أهم متغيّر مناسب لطبيعته ، ومن ثمّ فإنّنظريه ق اللّغة وما يعتريها من تحّلات تقع في ذروة النسق المعرفي المتسّصل بالبلاغة و الأدب

<sup>.</sup> 337 مرجع سابق ، ص $^{1}$  .

» أ. وكما يقول مصطفى ناصف: « الشّعر لغة » 2 وكما نعلم هي لغة داخل اللّغة ، لها تركيبها الخاصّ و بنيتها الخاصّة و هيكلتها مّ ايضفي عليهلحصوصي ّة تحويلها إلى شعر « هناك نسق مرالة ناسبات المستمرة على مستويات متعلّدة ، في مستوى تنظيم و ترتيب البني التركيبين ّة و في مستوى تنظيم و ترتيب الأشكال و المقولات النحوية وفي مستوى تنظيم الترادفات المعجمية و تطابقات المعجمالة امة ، و في الأخير في مستوى تنظيم وترتيب الأصوات و الهياكل التطريزي ّة وهذا النّسق يكسب الأبيات المترابطة بواسطة التي وزي انسحاما واضحا و تنوعا كبيرا في الآن نفسه » و الهياكل التطريزي ّة وهذا النّسق يكسب الأبيات المترابطة بواسطة التي وزي انسحاما واضحا و تنوعا كبيرا في الآن نفسه الواقع ولا تصّو العالم كما هولكذبها لغة الروز والتّخييل ، و هي حتى و إن كانت تحاكي العالم لكن غايتها التي أثير في المتلقي « ولذلك فإنّ ابن سينا يحارب المشهور و الصادق في الحاكاة إذ لا إثارة فيهما و هو يؤثر الغرابة و الطرافة عن المتلقي « ولذلك فإنّ ابن سينا يحارب المشهور و الصادق في الحاكاة إذ لا إثارة فيهما و هو يؤثر الغرابة و الطرافة حتى و إن جاءتا عن طريق التحريف ويبر ّر هنالانظري ّة وير ّر بما كذلك أنّ وظيفة الشّعر هي وظيفة توليد المشاركة ويتجالشّعري ّة بين الشّاعر و المتلقي . » كه وكما يقول كمال أبو ديب : « إنّ استخدام الكلمات بأوضاعهالقاموسي ّة لا يتتجالشّعري ّة بل ينتحها الخروج هو الخلق لماسم يه يع صورهالشّعري ّة ، يد من السّائة هي لعبة ألفاظ تتبوأ مواقع في محور الاختيار . « إنّ ما يتم من مفردات في محور الاختيار . « إنّ ما يتم من مفردات في محور الاختيار آقيم الذّات الشّاعرة بإسقاطه في صورهتاليّ احتفى عورالة أليف » و الاختيار تقّم الذّات الشّاعرة بإسقاطه في صورهتاليّ احتفى عمستوى محورالة أليف » الاختيار الشّائة مي مورةتتاليّ احتفى على مستوى عورالة أليف » و الاختيار الشّائة على مستوى عورالة أليف » و اللهناء المسافة بين اللّغة المترب قاله على مستوى عورالة أليف » و الاختيار الشّاء المناسفة بين اللّغة المترب الشّهور قاله على مستوى عورالة أليف الله المسافة بين اللّه المسافة بين اللّه المسافة بين اللّه على مستوى عورالة أليف الله على اللهور المنتون على اللهور المسافة الشري صورها المناسفة المناس

<sup>،</sup> أغسطس1992 ، ص 13 . <sup>2</sup> – ناصف مصطفى : اللغة و التفسير و التواصل ، سلسلة عالم المعرفة ، يصدرها الجلس الوطني للثقافة و الفنون و الآداب ، الكويت ، العدد 193 ، د

<sup>–</sup> ناصف مصطفى : اللغه و التفسير و التواصل ، سلسله عالم المعرفه ، يصدرها المجلس الوطني للتفاقه و الفنون و الاداب ، الكويت ، العدد 195 ، د. .ط ، يناير 1995 ، ص 99 . -

<sup>3 –</sup> جاكوبسن رومان : قضايا الشعرية ، تر : محمد الوالي و مبارك حنون ، دار توبقال ، للنشر، الدار البيضاء ، المغرب ، ط 1 ، 1988 ، ص 106

 $<sup>^{4}</sup>$  - الغدامي عبد الله : تشريح النص (مقاربات تشريحية لنصوص شعرية معاصرة ) ، مرجع سابق ، ص  $^{101}$ .

مال : في الشعرية ، مؤسسة الأبحاث العربية ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 1987 ، ص37 .  $^{5}$ 

<sup>6 -</sup> كنوني محمد العياشي : شعرية القصيدة العربية المعاصرة ( دراسة أسلوبية ) ، عالم الكتب الحديث ، إربد ، الأردن ، ط1 ، 1431هـ / 2010م ، ص69 .

## : التّ ناص → 4-6

إنّ الذّس - أي نصّ إبداعّي - لا يمكن أن يخلق من فراغ فهو نتاج نصوص أخرى تخّوت في ذهن المبدع لتأخذ شكل نصّ ، حديد يحمل فيطي ّاته ملامح من نصوص سابقة تخرج في شكل واع أو غير واع . «إذّه يحمل رماه القافي ا و حيث إنّ القارئ هو الآخر يجيئه بأفق توقيعات تشكّله - في جزء منه على الأقّل -الذّصوص الّتي قرأها من ناحية أخرى ، فمعنى ذلك في حقيقة الأمرأذّه لا يوجد نصّ . ما يوجد هو بين - نص فقط ، ذلك الكائن المتّغير و المراوغ الّذي ينتجه الحوار بين المنتج الأول و القارئ، و بحذا يصبح التّناص الأساس الأولى لا تعنى في المتناتيجي قالة فكيك . » ألقارئ، و بحذا يصبح التّناص الأساس الأولى لا تمني في المتناتيجي قالة فكيك . » أله القارئ، و بحذا يصبح التّناص الأساس الأولى لا تعنى في المتناتيجي قالة تفكيك . » أله القارئ، و بحذا يصبح التّناص الأساس الأولى المناتية المعنى في المتناتية الله تفكيك . » أله المناتية المناتية

والته ناص كما يعرفه محمد مفتاح هو : « فسيفساء من نصوص أخرى أدمجت فيه بتقنيات مختلفة. » والته ناص كما يعرفه محمد مفتاح هو : « فسيفساء من نصوص أخرى أدمجت فيه بتقنيات مختلفة. »  $^2$ 

ويرى أيضا أنّ من المتفق عليه أن هناك نوعين من التقناص: المحاكاة الساخرة ، أي التقليد الهزيّ أو قلب الوظيفة بحيث يصير الخطاب الجدّيهزليّ ا و الهزيّ إحديّ ا و المدح ذّما و الذّم مدحا ، و المحاكاللمقتديّ ة و تعتمد على محاكاة مؤلّف في كيفيّ ة كتابته أو أسلوبه ... على أنّ التّ ناص شيء لا مناص منه ، لأزّ ه لا فكاك للإنسان من شروطه الزمانيّ ة و محتوياتهما ، ومن تاريخه الشّخصي أي من ذاكرته فأساس إنتاج أي نصّ هو معرفة صاحبه للعالم . وهذه المعرفة هي ركيزة تأويل الذّ صّ من قبل المتلقى أيضا .

إنّعملي قالت عرف على الذّص و استقصاء الذّصوص الّتي شاركت في بنائه هي أساس في عملي ّة تأويل هذا الذّص على النّصوص في حدّ ذاتها هي عملي ّة ليست باليسيرة بما تحمله الذّصوص الغائبة من تداعيات ، لكّر عملي ّة الكشف على النّصوص في حدّ ذاتها هي عملي ّة ليست باليسيرة . « إنّالتّ ناص ظاهر فغوي ّة معقدة تستعصي على الضّبط والت قنين ، إذ يعتمد في تمييزها على ثقافة المتلقي و سعة معرفته و قدرته على التّرجيح . » 4

<sup>.</sup> 362 مهودة عبد العزيز : المرايا المحدبة ، مرجع سابق ، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - مفتاح محمد : تحليل الخطاب الشعري ( إستراتيجية التناص ) ، المركز الثقافي العربي ، لبنان – المغرب ، ط3 ، 1992 ، ص 121 .

<sup>3 -</sup> ينظر المرجع نفسه ، ص 131 .

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه ، ص **129** ، ص **130** .

حتى وإن كانتعملي ق للآناص تبدوضبابي ق يستعصي على القارئ الإمساك بأهدابها ، إلا أنّ هناك ما يشير إليه و يوحي به ك «التّ لاعب بأصوات الكلمة والتّ صريح بالمعارضة ، و استعمال لغة وسط معين و الإحالة على جنس خطابي برّمته ، إنّ هذه المؤشّرات تجعل النّصّ يقرأ بعدّة تشاكلات وإن كانت تلتقي في بؤرة عي تقواحدة  $^1$ 

وقد يتبادر إلى النّهن سؤال: أيكونالتّناص في الشّكل أو المضمون أو هما معا ؟ و يجيب محمد مفتاح بقوله: « إن ما يظهر – بادئ ذي بدء — أنّه يكون في المضمون لأنّنا نرى الشّاعر يعيد إنتاج ما تقلّمه وما عاصره من نصوص مكتوبة وغير مكتوبة ... أو ينتقي منها صورة أو موقفطراميّا أو تعبيرا ذا قوقومزيّة ولكنّنا نعلم جميعاأنّه لا مضمون خارج الشّكل ، بل إنّ الشّكل هو المتحكّم في التّناص و المّوجه إليه ، وهو هادي المتلقي لتحديد النّوع الأدبّي و لإدراك التّناص و فهم العمل الأدبّي تبعا لذلك .» 2

إنّ الذّ صوص القادمة إلى الذّ صّ الجديد هي لا تحضر بكل طعومها و ألوانها و تاريخها ، فقد تتغيّر هذه الأشياء حين تلتحق بالذّ صّ فتأخذ أبعادا غير أبعادها ، ولكذّ ها لا تتخلّى بالضّرورة عن كّل تاريخها ، و « بهذا المعنى يصبح التّ ناص مبحثآنيّ ا فلا يهّم أن تكون الذّ صوص السابقة قد دخلت إلى الذّ ص الحالي باعتبارها تنتمي إلى سياق معروف سابقا ، بل يهمنا أكثر أن نعرف كيف أصبحت لها أدوار جديدة في سياق الذّ صّ الحالي . » 3

وبهذا يمكن للقارئ أن يؤسس معنى جديد من خلال هذه النسوص التي شحنت بمدلولات أخرى غير التي كانت تحملها سابقا « إنّ الت ناص ... لدى كريستيفا أصبح يعني وجود علاقة بين ملفوظات كثيرة ومتنوعة داخل فضاء نصّي مشترك ، ولهذا السبب نجدها تحاول التسخلي عن مصطلح التسناله بمصطلح جديد هو ( النقل الدّلالي ) أو الإستقليسة ) أو ( التسمول الدّلالي ) و إظهار وظيفته كتفاعل دلالي بين النسوص ينتج عنه تحل في معانيها .»

<sup>. 131</sup> مرجع سابق ، ص 131 . مرجع سابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>2 -</sup> المرجع نفسه ، ص 129 ، ص 130 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – لحمداني حميد : القراءة و توليد الدلالة ( تغيير عاداتنا في قراءة النص الأدبي ) ، مرجع سابق ، ص 28 .

<sup>4 -</sup> شرقي عبد الكريم : مفهوم التناص ، مجلة دراسات أدبية ، مركز البصيرة للبحوث و الاستشارات و الخدمات التعليمية ، العدد 2 ، جانفي 2008 ، محرم 1430 ، ص64 ، ص65 .

ليسالة تناص هو تداخل الذ صوص على مستوى الأفكار أو اللّغة فحسب ، بل يتجاوز ذلك إلى تداخل الأجناس الأدبية في ما بينهما ، فقد تتداخل الأجناس الأدبية في عمل واحد فتساعد على تأويل جديد ، «إنّ دراسة التي تناص والحوارية في علاقتها بتداخل الأجناس الأدبية في ... أصبحت تحتّل مركز البحث في طبيعة النّصوص الأدبية ، ولقد لاحظنا أنّ جميع الاتجّاه الله قدية في ساهمت في بلورة فهم التّداخل النّصي في النّصوص الأدبية في المختلفة ، باعتبار أنّ ذلك عمن على من مظاهر توليد النّصوص الجديدة و في نفس الوقت عاملا من عوامل التّدليل مع كل ما يترتّب عن ذلك من عقدية قالقراءات ، و سيادة القها بدلا من سيادة الفهم .» أ

#### : التأويل - 3 التأويل

من أهم ما يعتمد عليه قارئ الذّس الأدبي هو قدرته على التّاويل و إلاّ ظّل الذّس بين يديه جامدا ، جبيس لغته في دلالتها المركزية أو في بعدهاالتّداوّلي ، و هذا ما يجعل الذّس الأدبي يفقد قيمته لجماليّة و رسالتلبلاغيّة و الأدبيّة ، ولذا نجد أنفسنا مضطّرين إلى الإسهاب في الحديث عن التّأويل لأذّه مهمة القارئ . فالمشهد الماثل في الذّس الأدبيّ هو كالمشهد الحلمي يسعى القارئ أو الرائي إلى استنطاق المشهد و تأويله

جاء في لسان العرب في ماّدة (أ .و .ل) : ﴿ أَوَلَ الْكَلَامُ و تَأُولُهُ ثَدُبُ رَهُ و قَدَّرُهُ . و أُولُهُ و تَأُولُهُ فَسَوهُ ... و المرادبالة المرادبالة أويل : نقل ظاهر اللّفظ عن وضعه الأصلّي إلى ما يحتاج إلى دليل لولاه ما ترك ظاهر اللّفظ ... يقال : أُولت الشّيء أُولُهُ : إذا جمعته و أصلحته . فكانالة أويل جمع معاني الألفاظ أشكلت بلفظ واضح لا إشكال فيه . »²

هذا هو المعنى اللّغوي للتّ أويل وهو لا يختلف عن معناه الاصطلاحي في النّقد ، فالنّصّ الأدبي موسوم بطابع الظّاهر و الباطن لأنّه لا يؤخذ على ظاهره ، إذ ينبغي للقارئ أن يتجاوز القشرة السطحية للنّصّ ، و يقوم عمليّة حفر عن المعنى بالنّزول إلى المستوى الأعمق و البحث في الزوايا والتّجاويف عن رمز مهمل أو معنى متروك ، فيمنحه

 $^{2}$  ابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم : لسان العرب ، مرجع سابق ، ج  $^{1}$  ، ص  $^{2}$ 

<sup>1 -</sup> لحمداني حميد : القراءة و توليد الدلالة ( تغيير عاداتنا في قراءة النص الأدبي ) ، مرجع سابق ، ص 46 .

قيمقيري ّة ، و يعيد تشكيل النّصّ برؤية جديدة . وهذا هو الشّأن « في النّصوص الّتي لها ظاهر و باطن و الَّتي تنبثق فيها البنية الرمزية باعتبارها نسيجا من الإحالات الضُّرورية فإذا ما وجد باطن فثَّمة تأويل ، لذلك يمكننا القول أنالت ويل ينبع من طبيعةالنه ص كماية صورها المؤول .» أ

إنّ الحديث عنالة للويل يوحى للوهلة الأولى أنّ الذُّص ملك مشاع يخوض فيه من يشاء كيف ما يشاء ، و يقول ما يريد ثم يسلّطه على النيّص و يجبره على قبول ذلك إجبارا ، يقول أمبرتو ايكو : «النيّص ليس مجّرد أداة تستعمل للتّ صديق على تأويل ما ، بل هو موضوع يقومالتّ أويل ببنائه ضمن حركة ائريّ ة تقود إلى التّ صديق على هذا التَّأويل من خلال ما تتّم صياغته باعتباره نتيجة لهذه الحركة . إنّ التّعرف علىقصديّ ة النّص هو التّعرف على إستراتيجي منيميائي م . »2 إذلحُملي قالت أويل ليستعملي تخميني ة بحتة ،لكنها تقوم على أسس و أدلّة تقود إليها . و في هذا قسم امبرتو ايكوالتّ أويل إلى تيارين: الأّول يرى فيه أنّالتّ أويل فعل حر لا يخضع لضوابط. والثّ ابي يعترف بتعدديّ ة القراءات إلاّ أنَّها محدودة من حيث العدد و الحجم و أشكال التّ حقق و بالنسبقلة ّ يار الأول يرى ايكو أنّ من حق العلامة أن تحلُّد قراءتها حتّى ولو ضاعت اللَّحظة الَّتي أنتجت ضمنها إلى الأبد ، أو جهل ما يوَّد الكاتب قوله . فالعلامة في هذه الحالة تسلّم أمرها لمتهاتمالأصلي من لأخمّا تتطّور خارج قوانين انسجام الخطاب ، وفي هذه الحالة فإنّ التَّخلُّص من اللَّحظلة لفظيَّ له الأولى سيقود القراءة إلى استحضار كلالتَّ أويلات الممكنة استنادا فقط إلى رابطلالي تّ يفصل بين المعرفة الّتي تقدمها العلامة في حالتهالبدئي ّة ، و بين المعرفة الّتي تقترحها المدلولات الت الناتجة عن فعل التّ أويل .

<sup>1 –</sup> كعوان محمد : سلطة الرمز بين رغبة المؤول و ممكنات النص ، محاضرات الملتقى الدولي الخامس، السيمياء و النص الأدبي ، جامعة محمد حيضر ، بسكرة ، 15-17نوفمبر 2008 ، ص 411 .

<sup>2 -</sup> إيكو أمبرتو : التأويل ( بين السيميائيات و التفكيكية ) ، ترجمة و تقديم : سعيد بنكراد ، المركز الثقافي العربي ، لبنان –المغرب ، ط2 ، 2004

<sup>. 412</sup> منظر كعوان محمد : سلطة الرمز بين رغبة المؤول و ممكنات النص ، مرجع سابق ، ص 411 ، ص 412 .  $^3$ 

والتّ يارالة ّ اني يرى أنّ ه رغم تسجيل حقي ّ ةالنّصّ قالة ّ منّ ع و التردد في تسليم أسراره إلا أنّ ه يحتوي على مجموعة من التّ عليمات الضّورية الّتي توجه قراءته الممكنة ، فنحن لا نأول خارج كل الغايات لأنّالة ّ أويل مرتبط بغاية ، وتلك الغاية هي الّتي تجعلنا نقبل أو نرفض هذاالة ّ أويل أو ذاك . 1

ويرى ايكو أنّ المؤلّف عليه كي ينظّ إستراتيجي لله صي أن يشير إلى مجموعة من القدرات - وهو تعبير أوسع من مجّرد معرفة الشّفرات - الكفيلة بإعطاء معنى للتّ عبيرات الّتي يستخدمها . عليه أن يفترض أنّ جملة من هذه القدرات الّتي يشير إليها هي ذاتها الّتي يعتمد عليها القارئ ، ومن ثمّ فإنّ عليه أن يفترض قارئا نموذجيا أو موديلا للقارئ يكفل التّ عاون في تشغيل الذّس بالشّكل الّذي يتوقّعه بحيث يتحّكِ في جانب التّ أويل بالطريقة ذاتها الّتي يتحّكِ فيها المؤلّف عندالة وليد .

إنّ الذّ ص الحديث و المعاصر في الأدب العربي هو من أشدالن صوص حاجة لإعمالالت أويل و ذلك لما اشتمل عليه من تغيّر في الرؤيا و الالتجاء إلى الرمز و الغموض – أحيانا بشكل مفرط – لدرجة أنّ الذّص يكاد يستغلق أحيانا على قارئه . و إن كانت المدارسالة قدي قد ذات العلاقةالبنيوي قد لم تضع في اهتماماتها مسألةالت أويل، لأنّها لم تكن معنية بالبحث عن معنى ، مستغنية بالكشف عن شبكة العلاقات بين مركبات الذّص . إلا أنّ ما بعلالبنيوي قرت رأت في الد أوياعملي قم على المبحث عن معنى في الذّص حتى وإن كان غير ثابت و لامت فق عليه و لذا نجد أنّ « ياوس دعا ... إلى نوع من التأويل لذ صوص الأدبي قي يأخذ بالاعتبار الطّابع الجما ليفرضي قالة فسير الحرفي من جهة والة أويل في الإطار الذي يتقب له فهمنا المعاصر للفّن ، فالمطلوب من المّؤول أن يعتمد على الطّ الجمالي للذّص .» 3

إنّ معنى الذّ صّ الأدبّي كما ذكرنا سابقا غير ثابت ولا يستقّر على حال يتبدّل بتبدّل الزمان و المكان و الإنسان ، تتزاحم الدّ أويلات و يلغي بعضها بعضا ولذا « فإنّ الذّ قد القائم على تأويل الذّ صّ ذو طبيعة مزدوجة، فهو في الوقت الّذي يسعى فيه للكشف عن معنى جديدللذّ صّ و يقوم بإخفاء معنى آخر ، أو التغّاضى عنه . ثمّ يتحّل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر المرجع نفسه ، ص 412 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر فضل صلاح : شفرات النص ( دارسة سيميولوجية في شعرية النص و القصيد ) ، دار الآداب ، ط1 ، 1999 ، ص 157 .

<sup>3 -</sup> خليل إبراهيم محمود : النقد الأدبي الحديث ( من المحاكات إلى التفكيك ) ، دار المسيرة ، الأردن ، د . ط ، 2003 ، ص 128 .

المعنى الجديد الذي اكتشفه النه قدالة أويلي مع الزمن إلى معنى حرق محتاج إلى تأويل آخر وهكذا. ..  $^1$  وفي الموضوع نفسه يرى جابر عصفور أن الته أويل هو: «قراءة تبحث عن دلالة في قراءة وجدت دلالة .  $^2$  ويضيف شارحا قوله هذا : «أعني أذه سلسلة علي التعقلية تنطوي على محاولات اكتشاف عناصرتكوينية لخطاب نقدي بواسطة تفكيك هذا الخطاب إلى عناصريانية على نحو يعيد وصل هذه العناصر في علاقات تنطق معنى الخطاب و دلالته على العالم الته اريخي للنه اقد (القارئ) في علاقته بالعالم الته اريخي للنه ص . $^3$  ثم يشير إلى أن كل قارئ يريد استنطاق الذه ص بالشكل الذي يريد ، ففي الوقت الذي يريد فيه قارئ ما الإشارة إلى أمر أو الإفصاح عنه يريد قارئ آخر أن يتجذّب هذه القراءة أو إخفاءها و استبعادها ، وذلك حين اللخول في المناطق المحظورة من السياسي أو النيني ، و يمثل لذلك بقراءة شعر أمل دنقل بالتركيز على الجانب الشكلي تفاديا للمتابعة السياسية وكذلك رواية أولاد حارتنا لنحيب محفوظ تجذّبا للوقوع في المحظور الديني .  $^4$ 

إنّ التّ أويل هو الدّحول في عملي ق حوار مع النّص « حوار له شروطاة قافي قوالفكري ق والمالي ق وشروط تتعلّق معرفة اللّغة و انزياحاتما الموحية ، وبثقافة القارئ المّؤول و بقواعد اللّعالة قدي ق . إذ ه حوار بين خطابين ؛ خطاب أدبي وخطاب نقدي . قد يتفّق الثّاني على الأول وقد يساويه أو يوازيه وقد يهبط عنه وفقا لقدرة القارئ وخبراته اللّغوية والجمالي ق واستحاباته القرائي ق . » وتشتمل عملي ق القراء فتخطيطي اعلى المراحل الآتي ق تعتبر كمعالم هادية إلى قراءة تأويلي ق مقبولة 6:

-البحث عرفرضي مسميائي ق شاملة واختيارها ( البنيةالسيميائي ة الكبرى) وذلك عن طريق الت عرف الضّمني على السيناريو في الاصوص القصصة وعلى الت يمقلقولي ة في الذّصوص الشّعري ق ويعتبر اختيار البنيةالدّلالي ة أمرا حاسما

<sup>. 130</sup> ص المرجع السابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>. 293</sup> مكتبة الأسرة ، د .ط ، د . ت ، ص 293 .  $^2$  – عصفور جابر : نظريات معاصرة ، مهرجان القراءة للجميع

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه ، ص **293** .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ينظر المرجع نفسه ، ص **294** .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - قطوس بسام : استراتيجيات القراءة ( التأصيل و الإجراء النقدي ) ، عالم الكتب ، ط 2 ، 1425 هـ / 2005 م ، ص 19 .

<sup>6 –</sup> ينظر هالين فيرناند و فرانك شوير فيجن و ميشال أوتان : بحوث في القراءة و التلقي ، تر : محمد خير البقاعي ، مرجع سابق ، ص 85 ، وما بعدها

لأزّه يتحكّم بالعمل اللاّحق كله .هذه البنية يتّم اختيارها من متعلّد ليجد القارئ لنفسه موطئ قدم في النصّ .

-اختيار المنطق الّذي يجمع بين حدود النموذج ويستحيل أن يشيرالنّص صراحة لمنطقه الّذي يتضّمنه .

- يمكن للقراءة انطلاقا من اختيار التّشاكل والمنطق اللّذين يحددان درجة الانسجام أن تعالج النّصّ جميعه لكي تجعله ذا معنى ويمكن تسميّة تلك المعالجة التّشكيل الإيديولوجي الّذي هو تحويل حقيقي للنّصّ الّذي تعالج مكّوناته الدّالة وفقعمليّات متنّوعة وهي:

- ﴿ عَلَيْنَ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّلَّ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلْ
  - الترجمة : بإزالة الالتباسات وتوضيحالت لميحات وإعطاء الوموز والصّور معانيها .
- الإضافة : ينبغي للقراءة أن تضيف العلاقات المنطقية قلي تكون على الأغلب غائبة في الذّ صوص الأدبية وكذلك ملء الفراغات ومناطق اللاّ تحديد .
- ●الحذف: يغضّ القارئ الطّرف عن بعض العناصر الّتي تستعصي على عمل اللّالة ويستطيع أن يجعلها بحرد تفاصيل أو استطرادات وهكذا يكشف تحليل القراءة أن عنفلحقيقيا المارس على النصّ لكي يتم إخضاعه لانسجام عقلاني "، ممّا يمكّننا من تحديد القراءة تحديداجيا دا . ويبقى النّصّ الأدبّي أرضا خصبة أمام القارئ الحصيف تستنبت معاني و رؤى مختلفة ومتلاحقة يزيح بعضها بعض ، ويتوهج إشعاع بعضها في تراجع وانطفاء البعض الآخر ، ومن أجل ذلك نجد شوقي ضيف يصف هذه المعاني بقوله: « إخّليا الله وهو وصف يلازمها مهما اتضحت دلالتها ومهما بدا أخّا قريبة من عقولنا و إدراكنا ، ففيها هذه السيولة الّتي تنطلق خلالها مشاعرنا من عقالها وكأخّا مرآة ذات وجوه مختلفة لا تنقطع عن الاختلاج . » و هكذا تبقى القراءة قراءات تختلف و تتنوع حسبالخلفيا الّتي يعتمد عليها كل قارئ و زاوية الوّيا الّتي يقف عندها .

97

<sup>. 134 ،</sup> صيف شوقى : في النقد الأدبي ، دار المعارف ، مصر ، د. ط ، 1962 ، ص  $^{1}$ 

ثانيا: عند العرب:

### القراءة عند النقاد وعلماء اللّغة و الفلاسفة العرب :

وإذا حاولنا تقصّي فكرةالة لمقي عند العرب ، فسنجد أنمّا بدأت ساذجة شأنما كشأنالة قد عموما حتى وإن حوت أقوالهم حين ذاك شذرات و لمحات عن ضرورة وضع المتلقّي في الاعتبار من قبيل قولهم : ( لكّل مقام مقال ) ، إذ يدخل المتلقّي ضمن المقام ، أو قولهم : ( خير الكلام ما قل ودلّ ) ، و الّتي جمعت أركان العمل الأدبي الة لائة : الكلام (لدّ ص ) ما قل وهذا مرتبط بالمؤلّف إذ هو الذّائلاباني له لهذاالة س . ودلّ وهذا متعلّق بالمتلقّي إذ هو المقصود بالخطاب وبالت الي استنتاج الله الله . إلا أنّالة قد العربي سرعان ما بدأ في الت شكّل بانتقال العرب إلى حياة الحضارة و المثاقفة بينهم وبين غيرهم من الشّعوب ، ثمّا ساهم في دفع الحركلة قدي له . فظهر الجاحظ الّذي جعل للمتلقّي وجودا المثاقفة بينهم وبين غيرهم من الشّعوب ، ثمّا ساهم في دفع الحركلة قدي له . فظهر الجاحظ الّذي جعل للمتلقّي وجودا يكاد يتغلّب على وجود المبدع ، ويطالب صاحب الصّناعة أدية إذا أنتج شيئا من الأدب بأن لا يتعمّل في تقديم نفسه ثقة وإعجابا بثمرة عقله ، ولكن عليه أنّ يقلّم ما أنتجه العلماء ثمّ ينتظر ردود الفعال لخارجي له التي تأتي من الحواس بشكل إيجابي ، فإن تحقق ذلك كان مسموحا للذّات المبدعة أن تتجلّى مسفرة عن نفسها وعن دورها الإبداعي ، أما إذا كانت ردود الفعل سالبة وتكرر هذا الموقف السالب فإنّ الذّات بجب أن تتوارى بل عليها أن تخفى من ميدان هذه الصّاعة . أما إذا كانت دود الفعل سالبة وتكرر هذا الموقف السالب فإنّ الذّات بجب أن تتوارى بل عليها أن تضفى من ميدان هذه الصّاعة . أما إذا كانت دود الفعل سالبة وتكرر هذا الموقف السالب فإنّ الذّات بحب أن تتوارى بل عليها أن

وبحلول القرن الرابع كانت الحركلة قدي قد بلغت أوجها « وبدأت أفانين العلم عند العرب تتفرع و تتمايز وإن تشابكت داخل منظومة عرفي ق نزعت منزع الاستقرار منذ أواخر القرن الربع الهجري لتكتمل و تنغلق في القرن الخامس هجري ال .  $^2$  وفي هذه الفترة بدأالة دوين ، وبدأت معه حركةالة أليف بشكل منهجي ، وظهرت كتبنقدي ق المستوى الذيظري و كذلك في المستوى التقطييقي منها : « عيار الشّعر لابن طباطبا العلوي ، والموازنة بين أبي تمّام و البحتري : لأبي القاسم الأمدي و الوساطة بين المتنبي وخصومه : للقاضي الجرجاني .  $^8$ 

<sup>1 -</sup> ينظر عبد المطلب محمد : قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني ، الشركة المصرية العالمية للنشر – لونجمان ، ط1 ، 1985 ، ص 235 .

<sup>. 58</sup> م يت الحكمة ، يت الحكمة ، يت الحكمة ، من ، د . ط ، 1993 ، ص 58 .  $^2$ 

<sup>3 -</sup> موسى محمد خير شيخ : فصول في النقد العربي و قضاياه ، دار الثقافة ، المغرب ، ط1 ، 1984 ، ص 33 .

لقد ظهر الأمدي شخصي قالنا قد إذ كان «النا اله المنتظر الذي انعكست في نقده سيمات التا خصص النا قدي الخالص فكان صورةللنّ اقد الحّق الّذي عّبر عنه ابن سلاّ م في الطّبقات .  $^1$  وفي هذه الفترة ظهر شاعر ناقد وهو ابن طباطبا العلوي الّذي نظر للشّعر في كتابه المذكور آنفا عيار الشّعر ، و الّذي وضع في حسابه المتلقى لكن من خلال المبدع لأنَّ هذا المبدع إنَّما يستمدُّ وجوده وبقاءه من خلال المتلَّقي ، متماشيا مع ما رأيناه عند الجاحظ فوجد المبدع وبقاءه محكوما بنظرة المتلّقي إليه وحكمه عليه وهو الّذي يعطيه اعتماد بقائه أوبر "ر اختفائه ، يقول ابن طباطبا : « والعلَّة في قبول الفهمالنَّ اقد للشَّعر الحسن الَّذي يرد عليه ونفيه للقبيح منه و اهتزازه لما يقبله ، وتكُّرهه لما ينفيه أن كّل حاّسة من حواس البدن إتمّلتقب ل ماية صل بهامم ا طبعت له إذا كان وروده عليه ورودا لطيفا باعتدال لا جور فيه ، وبموافقة لا مضاّدة معها ، فالعين تألف المرأى الحسن وتقذى بالمرأى القبيح الكريه ، و الأنف يقبل المشّم الطّيب و يتأذّى بالنتن الخبيث ، والفم يلتذ بالمذاق الحلو ويمّج البشع المر، و الأذن تتشّوف للصوت الخفيض الساكن وتأذّى بالجهيل الهائل ، و اليد تنعم بالملمس اللّين الناعم و تتأذّي بالخشن المؤذي ، والفهم يأنس بالكلام العدل الصواب الحَّق و الجائز المعروف المألوف، و يتشَّف إليه ، ويتجلَّى له ، ويستوحش من الكلام الجائر و الخطأ و الباطل والمحال و المجهول المنكر وينفر منه ويصدأ له . $^2$  و كما نجد أنّ ابن طباطبا يعّول كثيرا على قدرة المتلّقي وثقافته في إدراك أبعادالنَّصّ إذ يقول : « ومن أحسن المعاني و الحكايات في الشّعر وأشلّها استفزازا لمن يسمعها الابتداء بذكر ما يعلم الَّسامع له إلى أي معنى يساق القول فيه قبل استتمامه ، وقبل توسَّط العبارة عنه ، والتَّ عريض الخفَّي الّذي يكون بخفائه أبلغ في معناه منالت ّصريح الظّاهر الّذي لاستر دونه، فموقع هذين عند الفهم كموقع البشري عند صاحبها لثقة الفهم بحلاوة ما يرد عليه من معناهما. » 3 فالمتلقى في رأيه ليس عنصر سلبيا بل متفاعلا معالنتص يبحث في خباياه ويفتُّ ش في ثناياه معتمدا على قدراته الَّتي توصله في نهاية المطاف إلى اكتشاف الَّسو المكنون ، فيهدأ قلقه وتعود إليه أريحيته . « لأنّ الأقاويل مصنوعة على عيني سامعها ولأجله .  $^4$ 

<sup>. 155</sup> من النقد الأدبي عند العرب ، دار الثقافة ، بيروت ، ط2 ، 1978 ، ص155 .

<sup>2 -</sup> ابن طباطبا محمد بن أحمد : عيار الشعر ، تحقيق و تعليق : محمد زغلول سلام ، منشأة دار المعارف ، الاسكندرية ، ط3 ، د . ت ، ص 52 .

<sup>. 55</sup> ص ، ملرجع نفسه ، ص  $^3$ 

<sup>4 -</sup> المبخوت شكري : جمالية الألفة ، مرجع سابق ، ص 144 .

لقد ظهرت فكرة التّلقي في هذه الفترة مصحوبة بتغيّر أفق الانتظار ، إذ نجد الباقلا يّن ( 328 هـ-402 هـ) يعيد بناء أفق الانتظار لمعلّقة امرئ القيس في كتابه ( إعجاز القرآن ) هذه القصيدة الّتي قرئت في حينها ونالت رتبة المعلّقة ، فإذا بما في لحظقاريخي ّة مخالفة ، ومن قارئ مغاير تحكمه ظروف وملابسات غير الّتي قيلت فيها القصيدة في هذا الجّو تتحول المعلّقة في أكثر من موضع إلى مجال للنه قد اللا ذع إذ يقول : « وقد تبيّن لك أنّ هذه القصيدة ونظائرها تتفاوت أبياتها تفاوتلي ّنا في الجودة و الرداءة و السلاسة و الانعقاد و السلامة و الانحلال والته مكن و التهيل و الاسترسال والته وحش و الاستكراه . » أ

ويقول الباقلاّ بي كمتلق في معرض تعليقه عن بعض أبيات القصيدة : « أما قوله قيد الأوابد فهو مليح ومثله في كلام الشّعراء و أهل الفصاحة كثير ، والتّعمل بمثله ممكن و أهل زماننا الآن يصنفون نحو هذا تصنيفا ، و يألفون المحاسن تأليفا ، ثمّ يوشّحون به كلامهم و الّذين كانوا من قبل لغزارتهم و تمكّنهم لم يكونوا يتصنّعون لذلك ، و إنّما كانية فق لهما قاقا ، و يطّرد في كلامهم اطرادا .  $^2$  و هذا الاختلاف في صناعة الشّعر أمي إلى اختلاف التّستقي من عصر إلى آخر .

وبوصولنا إلى عبد القاهر الجرجاني ( ت 471 ه ) نجد أنّالنّ قد الأدبّي على يده استطاع بلورة جملة من الأفكالذّ قدي ّ ة شكّلت لاحقا قاعدة انطلاق ، تطّورت لتثبت صوابيتها على مّر العصور .

لقد أولى عبد القاهر الجرجاني من خلال أراقله قدي للمتلقي لكن مرورا بالمبدع و نستمع إليه يتحدّث عن مبدأ التغريب قائلا: « ومبنى الطّباع وموضوع الجبدّة على أنّ الشّيء إذا ظهر من مكان لم يعهد ظهوره منه ، وخرج من موضع ليس بمعدن له ، كانت صبابةالذ فوس به أكثر وكان الشّغف منها أجدر فسواء في إثارةالت عجب و إخراجك إلى روعة المستغرب ووجودك الشّيء في مكان ليس من أمكنته ووجود شيء لم يوجد و لم يعرف من أصله

<sup>1 –</sup> الباقلاني القاضي أبو بكر : إعجاز القرآن ، بحامش الإتقان في علوم القرآن لجلال الدين السيوطي ، دار المعرفة ، بيروت ، لبنان ، د . ط ، د . ت ، ج2 ، ص 54 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 53 .

في ذاته و صفاته . » <sup>1</sup> لقد أشار إلى ما يعرف اليوم بالمستوى الأمامّي و المستوى الخلفّي لتتسابق اللّوال فيتقلّم بعضها ويتأخّر الآخر يقول معلّقا على بيت أبي تمّام :

يمدّون من أيد عواصٍ عواصمٍ ... تصول بأسياف قواضٍ قواضبِ

«إنَّك تتوّهم قبل أن يرد عليك آخر الكلمة كالميم من عواصم و الباء من قواضب أنّها هي الّتي مضت وتريد أن تجيئك ثانية ، وتعود إليك مؤكّدة حتّى إذ تمكّن في نفسك تمامها ووعى سمعك آخرها انصرفت عن ظنَّك الأوّلي ، وزلّت عن الّذي سبق مالة ّخي ّل .  $^2$ 

وعن القارئ المتفاعل معالنه ص يشترط أن يكون « حساسا يعرف و حي طبع الشّعر و خفّي حركته الّتي هي كالخلس و كمسرى النَّفُس في النفْس .  $^{8}$  وفي حديثه عن المعنى تطّق إلى تعريف المعنى و معنى المعنى أو ما يطلق عليه الدّلالة . يقول : «...نعني بالمعنى ؛ المفهوم من ظاهر اللّفظ و الّذي تصل إليه بغير واسطة ، و بمعنى المعنى ، أن تعقل من اللّفظ معنى ، ثم يفضي بك ذلك المعنى إلى معنى آخر .  $^{4}$  وبلوغ هذا الأمر في الفهم والتّ أويل « يستدعي من القارئ أن يكون ذا ملكات عالية في الفهم والتّ أويل لبلوغ المقاصد العميقة و تجاوز كل ما هو في حكم المعاني السطحية .  $^{5}$ .

والتّ أويل عنده ليس تأويلا مفتوحا يتصّوف فيه القارئ و يوّجه حسب زاده الحضاري والثّ قاتي ، و إنّما في النّصّ معنى قصد إليه الكاتب و على القارئ السّعي لاكتشافه فيقول : « صاروا يتأولون في الكلام الواحد تأويلين أو أكثر ، و يفسّرون البيت الواحد عدّة تفاسير وهو على ذاك الطّريق المزلّة الّذي وّط كثيرا من النّ اس في الهلكة .  $^6$  وربّما يعود تحجيمه لدور القارئ إلى خشيته أن يخوض القّراء في تفسير القرآن فتذهب بمم الأهواء . « ذاك لأنّه قد

<sup>1 -</sup> الجرجاني عبد القهار : أسرار البلاغة ، تحقيق : ه . ريتر ، دار المسيرة ، بيروت ، ط3 ، 1403 ه / 1983 م ، ص 117 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 18 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه ، ص 283 .

<sup>4 –</sup> الجرجاني عبد القاهر : دلائل الإعجاز ، اعتنى به : على محمد زينو ، مؤسسة الرسالة ناشرون ، بيروت ، لبنان ، ط 1 ، 1426 هـ / 2005 م ، ص 200 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - لحمداني حميد : القراءة و توليد الدلالة ( تغيير عاداتنا في قراءة النص الأدبي ) ، مرجع سابق ، ص 110 .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> – الجرجاني عبد القاهر : دلائل الإعجاز ، مرجع سابق ، ص **274** .

يدفع إلى الشّيء لا يصّح إلاّ بتقدير غير ما يريه الظّاهر ، ثم ّلا يكون له سبيل إلى معرفة ذلكالة ّقدير إذا كان جاهلا بحذا العلم فيتسكّع عند ذلك في العمى و يقع في الضّلال .» أ فهو يرى أنّ فيالذّ صّقصدي ّة ، وغرض القارئ هو الوصول إلى هذا المعنى ، و هذا ما لم تقل بغظري ّة القراءة لاحقا.

وفي معرض الحديث عن الجرجاني يقول عناد غزوان: « وقد جسّد عبد القاهر الجرجاني – بعد ابنسلام – أهمية و قيمة النّوق المعلّل في سبر أغوارالة جربة الشّعرية بصورها الغامضة أو الواضحة و بمعانيها الوحية والحسية ... فالنّوق عند عبد القاهر يقترن بالقريحة ، ولا يستطيع السّامع أو القارئ أن يصدر حكما أو يصّر بقول إلا إذا امتزج النّوق بالقريحة فخلقا في نفس صاحبهما الاستجابة المتمثّلة بوجود الإحساس ، و حينئذ يتحر النّوق من استبداد التأثرية والعفوية الساذجة لية عوتدبر رالشّعر أو التربة السّعرية .»

ويجمل الكبيسي هذه المرحلة فيقول: «إنّ الجاحظ وابن قتيبة و القاضي الجرجاني و الآمدي و الصولي و ابن طباطبا و قدامة بن جعفر و الجرجاني عبد القاهر وحازم القرطاجني وغيرهم، تلّمسوا المشكلة الّتي واجهوها أو ينبغي أن يواجههاالة قد، وهي المشكلات الّتي أفرزها المجتمع في مرحلة تطّوه الكبير وثقافة متطّوة تتوازي مودي الوفقي المع هذا الته طّور، وقداة فقوا جميعا في مسألة تحديد المشكلات كقضية عمود الشّعر و اللّفظ و المعنى . . . » هذه المشكلات هي الّتي شكّلت ما يعرف ( بالقارئ الضّمني ) أي رسمت معا لم معيارية الشّعر في تلك المرحلة . كما لاحظنا عندالباقلا بي ، وعبد القاهر الجرجاني أخما أرادا خدمة القرآن الكريم في كتابيهما إعجاز القرآن و دلائل الإعجاز ، هذا القرآن الذي من المقلس الذي أتاح أمام القارئ وجود الحقيقة المطلقة في ثناياه ، وغاية المسلم أن يهتدي إلى هذه الحقيقة عن طريق الفهم والة فسير والة أويل ، لأزة قطب الرحى الذي تدور عليه حياته الأولى و الآخرة . ولحلنا لا نجانب الصواب إذا قلنا أن كلمة ( اقرأ ) وهي أول ما أنزل من القرآن ، ليست مقصودة في معناها المركزي فحسب ، لأنّ الله يعلم أن محمد صلى الله عليه وسلّم لا ينبغي له أن يقرأ بهذا المعنى للكلمة لأنه أهي ، فمعنى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق ، ص **2743** .

<sup>2 -</sup> غزوان عناد : أصول نظرية نقد الشعر عند العرب ، مجلة الأقلام ، وزارة الثقافة و الفنون ، بغداد ، العدد 7 ، نيسان 1978 ، السنة 13 ، ص 119 .

<sup>3 -</sup> الكبيسي طراد : مدخل مواجهة نقدية للتجربة الأدبية العربية ، مجلة الأقلام ، وزارة الثقافة و الفنون ، بغداد ، العدد 7 ، نيسان 1978 ، السنة 13 ، ص 127 .

القراءة هنا يتبع إلى مفهوم أشمل و أعم ، لأن القراءة هنا لا تعني أبدا ترجمة الصّورللبصري ّقالمتمث ّلة بالكتابة إلى صورة صوتي "ة منطوقة .

لقد كان القرآن الكريم مصدرا محفزا لظهور كثير من علوم اللّغة ، بل ظهر على يد الّزركشّي علوم القرآن الّتي جمعها في كتابه ( البرهان في علوم القرآن ) لفهم هذا الكتاب المقلّس و تفسيره و تأويله ، وعقد في ذلك أبوابا ، نعرض لما يلامس موضوعنا : المعنى و الفهم والتّفسير والتّأويل .

يقول الزركشي في تعريف المعنى : « أما المعنى فهو القصد ، ويقال : عنيت بهذا الكلام كذا ، أي قصدت و عمدت . » كما ذكر معنى الت فسير فقال : « أماالة فسير في اللّغة فهو راجع إلى معنى الإظهار و الكشف ، و أصله في اللّغة من الته فسرة ، وهي القليل من الماء الّذي ينظر فيه الطّبيب فكما أنّ الطّبيب بالذّ ظر فيه يكشف عن علّة المريض ، فكذلك المفسّو يكشف عن شأن الآية و قصصها و معناها و السبب الّذي أنزلت فيه . يكشف عن علّة المريض ، فكذلك المفسّو يكشف عن شأن الآية و قصصها و معناها و السبب اللّذي أنزلت فيه . » وعرض أيضا لمعنى التّ أويل بقوله : « وأمالة أويل فأصله في اللّغة من الأول ، ومعنى قولهم : ما تأويل هذا الكلام ؟ أي إلى ما تؤول العاقبة في المراد به ؟ ... ويقال آل الأمر إلى كذا أي صار إليه ... وأصله من المآل وهو العاقبة و المصير ، وقد أولته فآل أي صرفته فانصرف ، فكأنّالة أويل صرف الآية إلى ما تحتمله من المعاني ..» وبهذا المعنى يكونالة أويل عند العرب كالهرمينيوطيقا عند الغرب ، وفي الفرق بينالة فيسير والة أويل يقول : « قال الراغب : يكونالة أويل و أكثر استعمال في الكتبالإلهي ق ، والة فسير يستعمل في غيرها . » له يستعمل في الكتبالإلهي ق ، والة فسير يستعمل في غيرها . » له يستعمل في الكتبالإلهي ق ، والة فسير يستعمل في غيرها . » له يستعمل في الكتبالإلهي ق ، والة فسير يستعمل في غيرها . » له يستعمل في الكتبالإلهي ق ، والة فسير يستعمل في غيرها . » له يستعمل في الكتبالإلهي ق ، والة فسير يستعمل في غيرها . » له يستعمل في الكتبالإلهي ق ، والة فسير يستعمل في غيرها . » له يستعمل في الكتبالإلهي ق ، والة فسير يستعمل في غيرها . » له يستعمل في الكتبالإلهي ق الكتبالإله المنافق الكتبالإله المنافق الكتبالإله المنافق الكتبالإله المنافق الكتبالول ال

وكما نرىأنه جعلالة أويل مقصورا غالبا على الكتبالإلهية و الرؤيا ، والة فسيرللن صوص الأخرى ، لكن كما يبدو من خلال نظرية القراءة أنّالذ صوصالأدبية هي الأخرى قابلقلة أويل، لأنمّا لا تؤخذ في الغالب على ظاهرها إذا لا يكفي المعنى الأصلّي للكلمات في إظهارها . وإلى جانب كتاب الزركشّي نجد كتاب جلال الدين

<sup>1 –</sup> الزركشي بدر الدين محمد بن عبد الله : البرهان في علوم القرآن ، تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم ، المكتبة العصرية ، صيدا – بيروت ، د . ط ، د . ت ، ج 2 ، ص146 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 147 .

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ص **148** .

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه ، ص 149 .

السيوطّي: ( الإتقان في علوم القرآن ) و الّذي سار فيه على نحج سابقه بحثا في دراسة العلوم المتعلّقة بالقرآن الكريم ، ناقلا لأقوال سابقيه من العلماء ومنهم الزكشّي يقول السيوطّي في حديثه عن المعنى : « كل لفظ احتمل معنيين فصاعدا هو الّذي لا يجوز لغير العلماء الاجتهاد فيه و عليهم اعتماد الشّواهد و اللّلائل دون جحّرد الرأي .  $^1$  أي أنّ البحث عن المعنى يقتضي علما مسبقا و الابتعاد عن القول بمحّرد الرأي من غير تبرير ، ويقول أيضا بتعلّد المعنى بل بلاهائي من غير تبرير ، ويقول أيضا بتعلّد المعنى بل بلاهائي من غير تبرير ، ويقول أيضا بتعلّد المعنى بل ومت سعا بالغا .  $^2$  وينقل عن بعض العلماء : « لكّل آية ست ون ألف فهم ، فهذا يلّل على أنّ في فهم معاني القرآن مجالا رحبا ومت سعا بالغا .  $^2$  وينقل عن بعض المتصّوفة تلاعبهم بالألفاظ و الحروف في بعض الآيات لإرضاء أهوائهم و نصرة مذهبهم . وإن كان هذا ممتنعا مع كتاب الله فقد يستأنس به ناقدالذّصّ الأدبّي ، يقول السيوطّي : « سئل شيخ الإسلام سراج اللّدين البلقيّني عن رجل قال في قوله تعالى:

﴿ مَنْ ثَا الدَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّبِهِ إِنْنِهِ ﴾ أنّ معناه : من ذلّ أي من الذّل ، ذي : إشارة إلى النّفس ، يشف ، من الشّفاء ، جواب من ع الأمر من الوعي : فأفتى بأذّه ملحد ﴾ هذا و إن كان فيه مخالفة ترعي " ة لأنّه تجرؤ على كتاب الله إلا أنّه يمث ل بذرة لقراء قصي " ة تقوم على اللّعب بالكلمات .

كما أنّالة أويل عند العرب لم يكن مقتصرا على تأويل آيات القرآن الكريم ، بل نجد لديهم اهتماما أيضا بتأويل الأحلام أو تعبيرها ، ولقد تصنّى لذلك ابن سيرين الّذي أبدع في هذا الجال إذ راح يقرأ المشاهد في الحلم كنصّ إبداعي يزخر بالعبارات و العلامات و الوموز ذات الصّلة بصاحب الحلم نفسه ، معتمدا في ذلك الأنماط السّائدة في تأويل الآيات ، فتأويله ليس اعتباطا ولا رجما بالغيب. « وإذا نحن أحذنا كتاب تفسير الأحلام لابن سيرين فسنجد فيه جميع أنماطالة عبير الّتي كانت معتمدة في تفاسير الأحلام القديمة بل جميع مستوياتالة أويل الّتي اعتمدت في تفسير القرآن الكريم. » 5

<sup>1 -</sup> السيوطي حلال الدين بن عبد الرحمن : الإتقان في علوم القرآن ، دار المعرفة ، بيروت ، لبنان ، د . ط ، د . ت ، ج 2 ، ص 233 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 237 .

<sup>. 255 :</sup> البقرة من الآية -  $^{3}$ 

<sup>.</sup>  $^{236}$  .  $^{6}$  . السيوطي جلال الدين بن عبد الرحمن : الإتقان في علوم القرآن ، مرجع سابق ، ج  $^{2}$  ، ص  $^{236}$ 

 <sup>-</sup> لحمداني حميد : القراءة و توليد الدلالة ( تغيير عاداتنا في قراءة النص الأدبي ) ، مرجع سابق ، ص 142 .

إنّ ما قام به ابن سيرين يمكن أن يعد فتحظديد المغفله أو تغافل عنه كثير من نقاد الأدب و دراسيه « إنّ كتاب تفسير الأحلام المنسوب لابن سيرين يبهر بمنهجيته الخاصة في تفسير الأحلام ، بحيث لا نعتقدأنه قد اجتمع في دراسةالذ صوصالأدبية في تاريخ البحثالة قدي العربي القديم من الجوانبالة صية والذ فسية و الاجتماعية في آن واحد ما اجتمع من ذلك في تفسير الأحلام ، و أعتقد أنّ ابن سيرين كان يمتلك في هذا الإطار حسلاريخيدًا و جدليًا عز نظيره في الذ قد القديم .» 1

# 2 - موجهات القراءة عند الفلاسفة المسلمين:

إنّ الاهتمام بالذّ ص الشّعريّ و الإبداع لم يكن مقتصرا عند العرب على علماء اللّغة و الأدب أو المنشغلين بعلوم القرآن الكريم ، ولكن تجاوزهم إلى الفلاسفة الّذين تناولوا مفهوم الشّعر من منظور فلسفّي متأثرين في كثير من الأحيان بما ورد إليهم من الفلسفات الوافدة وكذا المتصّوفة ، ولذا « فقد برع العرب في مبادئ الفقه و الفلسفة و البلاغة و التّصّوف من خلال استخدامهم لآليات الشّرح الّذي يقوم على الكشف عن مراد المؤلّف و دلالةالذّص مع إعطالها ولوي ّة للمعنى على حساب الذّص و القارئ . »  $^2$  إنّ السّعي وراقصدي ّة الذّص جعلت تأويلاتهم تتعلّد وتذهب بمم المذاهب لأنّ «التّأويل [عندهم]هو البحث عن المعنى الخفي وإعادة بناء ما استعصى فهمه ، وهو صرف اللّفظ إلى ما يحتمله من معان ، لذلك يشكّل ستراتيجي ّة أهل الاختلاف و المغايرة ، و به يكون الإبداع و صرف اللّفظ إلى ما يحتمله من معان ، لذلك يشكّل ستراتيجي ّة أهل الاختلاف و المغايرة ، و به يكون الإبداع و التّحديد ، وقد برع المتصّوفة في التّأويل حينملي ّزوا بين عالم الحقيقة و عالم المجاز . »  $^8$ 

إنّ جهود الفلاسفة العرب لم تكن متوجهة إلى تفسيرالنه ص الأدبي و الحكم عليه بل حاولوا استخلاص قوانين عامة تحكم الشّعر ، وهم في الواقع لم يولوا هذا الموضوع تأليفات خاصة و لكن جاء ذلك مبثوثا في ثنايا مؤلّفاتهم و من هؤلاء ؛ الفارابي في رسائله القصيرة في النه قد ، وابن سينا في شرحه كتاب أرسطو ، و ابن رشد في شرحه كتاب أرسطو أيضا ، و الشّعر عندهم يأتي في الحلقة الأخيرة من المنطق بعد العبارة ثم القياس ثم البرهان ثم الجدل ثم السفسطة ثم الخطابة ثم الشّعر . ذلك لأن الشّعر عندهم غير مرتفع بمعطيات الوعي وتحلياً ات الإدراك ، إذ يصدر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق، ص 143 .

<sup>2 -</sup> أبو حلاوة كريم : الفكر النقدي العربي و ضرورة تصويب الأسئلة ، مجلة عالم الفكر ، مجلد 32 ، عدد يوليو – سبتمبر 2003 ، ص 271 .

<sup>. 271</sup> ملرجع نفسه ، ص $^{3}$ 

عرضي للة منطلقة و غير منضبطة بمحددات قلي قلي الإقيسالية المعتلى الإقيسالية المعتلى ال

وإذّه لمن المهم التعرض للموجها تلفلسفيه قد عند فلاسفة الإسلام الأوائل ، تلك الّتي انطلقوا من خلالها في توجيه لغة الخطاب الشّعري رؤية و رؤيا في المعجم و في الإيقاع وفي التّركيب وفي الوظيفة وفي الجاز .

### 2-1 - الموجهات الدّلاليّة:

الفرق الجوهري بين نظرة الفلاسفة للشّعر ونظرة القدماء هو تقدينها عليه قد الوزن و القافية عند النه قاد ، أما لدى الفلاسفة فتقدّمالة خييل عرالفاعليه ة النّيّهي زالنه س الشّعري أو الأداء الشّعري موصولة بالإيقاع . ذلك ما أضمر حريه قد الاختيار على صعيد المعجم الشّعري وحريه توجيه بنية اللّفظ حتى في حال خروجها المقصود على أصالتها بأن تكون معربة أؤعجميه قديه شريطة أن تكون موظفة قنيه افي سياقفاعليه قالة خييل من جهة و متناسبة تعبيريه الأداء الشّعري في النه ص من جهة أخرى

## 2-2 - الموجهات الإيقاعية:

قرأ الفلاسفة المسلمون النسّم الشّعري بوحي من موجهاته الإيقاعية قراءة متكاملة تبحث عن عناصر الأداء الفيّني لتكشف أساليب البثّ الجمالي و مصادر الإمتاع من خلال عناصر صدورها أو أساليب بثسّها أو الإيحاء كما ، لذا كان الإيقاع مكملا للمعجم ، وكما أن اللّغة ترتفع بواسطة الجاز في الخطاب الشّعري لما يحدثه من انزياحات تخيل في الخطاب الشّعري ، و يشير ابن سينا إلى سعة عناصرالتّخيل في تخيل في الخطاب الشّعري ، و يشير ابن سينا إلى سعة عناصرالتّخيل في

 $<sup>^{-}</sup>$  ينظر غركان رحمن : موجهات القراءة الإبداعية في نظرية النقد الأدبي عند العرب ، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ،  $^{2007}$  ، د .ط ، ص  $^{-}$  161 ،  $^{-}$  162 .

<sup>2 -</sup> ينظر المرجع نفسه ، ص 167 .

الشّعر باشتمالها على الوزن والعناصر الإيقاعية الأخرى الصّادرة عن بنية اللّفظ ، إذ لا يقتصر اللّخيل على العنصر اللّلالي بل تضّعن مكّونات الوزن و بعض عناصر الأداء الموسيقي من تنغيم و سواه ، وكأنّه ينظر إلى صدور التسّخييل عنحصوصي ّة الأداء الشّعري كلّها على نحو متناسب ، لأنّ كلّ جزء من مكّونات ذلك الأداء يؤدي وعيا فني المشكل أو بآخر ، ثم ّإنّ مفهوم الإيقاع عند الفلاسفة المسلمين يشمل كثيرا من عناصر ذات الأداء الإيقاعي الّتي يتوفّر عليهاالنسّ الشّعري ، فالمفهوم الشّعري مثلا عند ابن سينا يعتمد الأوزان عنصرا إيقاعيا ، كما يعتمد البنية الموسيقية للألفاظ أيضا عنصرا إيقاعيا ، كما يعتمد الأساليب البديع عين هي الأخرى عناصر إيقاعية . وهذا الفهم يعرض لأهمي ّة الوزن في النسّ الشّعري و للصّلة عضوي " ة أولفني ّة بين الوزن و الموسيقي و العناصرالبديعي ّة ذات الت أثير الإيقاعي ، غير أنّ أجلى خصيصة عنى بما الفلاسفة في هذا المنحى هي وعي حالة لتاسب الفنّي بين الوزن الشّعري و الموسيقي لأنّ الصّلة عضوي " ة بينهما علامة إبداع فني و باعث إمتاع جمالي . 1

#### 2-3 - موجهات بناء القصيدة:

كما كانت القصيدة عند الفلاسفة المسلمين أدافيت جمالي اليسهم في تحقيق سعادة الإنسان ، فقد نظروا إلى موجهات الذّس لحظة قراءته انطلاقا من وعي فلسفّي كان بمثابة النسغ الحّي الّذي يغذّي للّذي يغذّي لا تا القراءة بين يدي الذّس الشّعري . غير أنّ الحال النّي ارتفعت بها نظريتهم في هذا الاتجّاه عامة هي فهمه المميّ زلخصوصية الأداء الجمالي للشّعر ثم توظيف ذلك الأداء في الإيحاء بالسّعادة للإنسان مع انطلاقهم من الموجه الفلسفي في قراءة الذّس ، فحين نظروا فيم لي زالدّس الشّعري من سواه رأوا أنّ المجاز أساس لغة الشّعر ، و الموسيقي وحي تعبيره الصّوتي بالمعنى الإيحائي . و هكذا رأوا الموجهات التركيبية عنصرا فاعلا في أن تكتسب بنية الذّس الشّعري ينبغي أن يكون متماسكا في الوحد الموضوعية فهما لافتاللذ ظر حين رأى ابن رشد أنّ العمق الفيّي لذّس الشّعري ينبغي أن يكون متماسكا موجملوضوعية ، و لقد ربطوا حسن الذّظام و التركيب بجمال تعبير المعنى الفيّي ، كما ربطوا اللّغة الشّعرية فاعليّة و الخاتمة و المخاز و الإيقاع الشّعري بكونه عنصر عضوية الم السّ مناعة مضافة إليه .كما اهتموا بالمطالع و سائر الذّس و الخاتمة و الانتقال و المعاي الموضوعية قاليّ يفهمها المتلقي عند الإخلال بأحد هذه العناصر فيسئ فهم التّ عبيري للذّس 2 .

<sup>. 172</sup> منظر المرجع السباق، ص $^{171}$  ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – ينظر المرجع نفسه ، ص 175 ، ص 176 .

#### 2 - 4 - الموجهات الوظيفية:

لقراءة الأعمالالفني قبواعثوظيفي قب الكن قيمة تلك البواعث تتراجغني الجمالي الذا أصبحت موسهات يقصدها الشاعر و تأخذ الموسها الطوظيفي قباعادا متعدة ، منها الوظيفلفني قد ذات التائير الجمالي كونما الإبداع في كل عمل في ، إذ تكون حاملة دلالتلها أثيري ق في المتلقي بشكل أوقع ، و يكون ما تذهب إليه أعمق قصدا ، هذالموظيفي قه ستسقط في الرتابة والتقليد إذا كانت مقصود قسناعي اعبر أساليب الترب المتوارثة ، و إذا كانت خلاف ذلك فسيكون أداؤه الجمالي المداعي الأزقه يتحلّى في أساليب مشحون الأقاويل الشعري ق عند الفارابي و لذا كانت لذة الإمتاع الجمالي أول غاية ظيفي ق يحققها الذص الإبداعي . والدّ فع في الأقاويل الشعري ق عند الفارابي متحقق بالجد كما هو متحقق باللّعب الممتع الموسخة أي الذي يفيد في توجيه السلوك الإنساني و تحذيه و ليس بالمعنى الدّي يفيد في اللهو الفني و اللّعب و اللذة الجمالي أله اللّعب عبثا و ينتج ضياعا و هو ما يعني أنّ اللّهو الفني و اللّعب و اللذة الحمالي ق الفنون .

و يمكن أن يتبع هذه الوظيفة وظائف و أهداف أخرى أبرزها الهدفالة عليمي و الهدف التربوي . فالهدف الت عليمي عند الفلاسفة يؤدي الت عليمي عند الفلاسفة يؤدي وظيفة عليمي عند الفلاسفة يؤدي وظيفة عليمي ته بأساليب الت خييل وفاعلي قالحاكاة لأن الت خييل للعامة كالمنطق للخاصة . هذا الهدف يحتفل بقيم الشعري ق و يعمل على تفعيلها إذ هو يريد لقيم الجمال في الشعر أن تحمل غاية عليمي البحث في قيم الفن عن المعنى الذي تقوله أو توحي به . أما الهدف التربوي فموصول بالهدف الت عليمي لكن معتمي تر عليه بالحس الأخلاقي . لقد قرأ الفلاسفة المسلمون الهدف التربوي في الشعر قراء أمخلاقي ق بمعنى الذي ظرة في الأداء الفني عبر المحاكاة في اتجاهي الت حسين والت قبيع . 1

أ - ينظر المرجع السابق ، ص 179 ، و ما بعدها .

### 2-5 موجهات المعنى الشّعري:

الشّعر في المقام الأول شعوريفاعلي ّة اللّغة وتحلي ّات اللّسان في إعادة بناء الواقع ، إنّا يعيد صياغة اللّغة نفسها حين تصبح كلامه الشّعري الخاصّ به ، الحامل بصمات روحه ، الكاشف عربّحلي ّات أدائه الشّعري ، ثم ّإنّ إيجادة إنتاج اللّغة في الشّعر يكون من خلال الأساليب لمجازي ّة حيث توّعي وظيفة تكثيف المعنى الشّعري إلى إيجاد أبعاد لالي ّة للفظ ضمن سياق منفصل عن أفقه الّذي اعتاد المتلقيالة عامل به في سياقات الوضع العربي ، لقد اعتمد الفلاسفة المسلمون في إنتاج المعنى على مصطلح (الة عيير ) الّذي يعني المجاز و ما يدخل ضمنه . و كانت عنايتهم أخصّ بالاستعارة والت شبيه على مستوى الصّورة ، كما أطلقوا مصطلح ( الإغرابات ) على الظّواهر الّي تطرأ على الخملة الشّعرية مثالة قديم والت أخير ، و الفصل و الوصل و غيرها . و هم في هذا لم يبتعدوا كثيرا عن الدّ قاد ، لكنّ الملفت للذ ظر عند الفلاسفة نظرةم إلى فاعلى قالة تحييل عبر الاستعارة هو ذلك الة تقدير الفّي الرفيع لغرابة الصّورة لاستعار ق ندرتما . فالمرزوقي في عمود الشّعر ينصّ على مناسبة المستعار منه للمستعار له محاولا تقنين الأداء الفّي في الاستعارة . نلحظ الفلاسفة ينظرون بوعي مغاير يرتفع بالفّي فوق مستوى الحدود علقلي ّة الصرفة الّي تحد من الفّي في الاستعارة . فامن رشد يرى أذّه كلّما كان الذّص الشّعري غريبا في تخييله أو باعثا للاستغراب و إثارة العجب كان أكثر تخييلا ، و من ثم فهو أكثر مناسبة للأداء الشّعري . و العلاقة بين المستعار منه و المستعار له عندهم ليست محصورة في المشابحة بل امتدت إلى الضّدي ة و الملاطقية و غيرها . أ

### ثالثا: انتقال نظرية القراءة إلى النهقد العربي الحديث

لعّل أول ما يطالعنا من مشكلات نقل المذهب الذ قدي من بيئته لأوربي ق إلى بيئقربي ة هي مشكلة المصطلح في المذاهب الندّقي ة عامة ، و في نظري ق القراءة بصفة خاصة لأن نقان نقل فلا قد القراءة إلى بيئة الذّقد الأدّبي العربي تشبه إلى حدّ كبير فكرة محاكاة الحاكاة التي قال بحا أفلاطون و الّتي توّي في الذّهاية إلى تشويه الحقيقة ، ذلك لأنّ بلد المنشأ له لله قطري ق هو ألمانيا حيث صيغت المقالات و الآراء المتعلّقة بحا بلغة البلد ومنها ترجمت إلى الانجليزية و إلى الفرنسية ثم نقلت مترجمة مرالانجليزي ق إلى العربي ق وكذا مرالفرنسي ق و إلى العربي ق ، لاشك أنما أسقطت في رحلتها هذه بعضا

<sup>.</sup> ينظر المرجع السابق ، ص 183 ، و ما بعدها .  $^{1}$ 

من حقائقها ، فإن لم تكن الترجمة أمينة من لغة إلى أحرى ، فما بالك إذا كانت من لغة إلى لغة ثم ّإلى ثالثة ؟

وبالعودة للحديث عن المصطلح يشير المسلّي إلى أن ه من أخطر الأشياء على الذ قد هو استعمال المصطلحات على عواهنها إذ يقول: « سينسد معين الالتباس و تجفّ عيونه في باطن البنللة تقافي ّ له كلّما أخذ النقّاد على أنفسهم ألاّ يستسهلوا استيراد المفهوم و الاّ يستهينوا بتداوله إلاّ بعد إدراك أسراره في الحقل الّذي انزرع فيه » 1

و مصداقا لقوله يلاحظ أنّ كلمة استقبال هي أقّل ارتباطا بعالم الأدب والنّ قدبالنّظر لها في بعدهاالة ّداوّلي . Reception هذا المصطلح الّذي استعمله رعد عبد الجليل جواد حين ترجم كتاب روبرت سي هولب : في حين ترجم عزّ اللّين إسماعيل الكتاب نفسه بعنوان : نظرية التّلقي . و ترجم بعضالنّ قاد المغاربة هذا المصطلح بالتّ قبل 2 .

إلاَّأَنَّه يمكن القول أنَّ الأمر في الأخير استقر على مصطلحالة لقي الّذي أصبح أكثر تداولا سواء في المشرق و المغرب.

و ربّما يكون ما ساقه محموصة اس عبد الواحد كافيا لإجماع القول على استعمال مصطلح التّ لقي « فالكثير الغالب في الاستعمالات للعربية هو استخدام مآذة التّ لقي بمشتقاتها مضافة إلى النّص سواء أكان النّص خبرا أو حديثا أو خطابا أو شعرا ، و حسبنا أنّ القرآن الكريم على على هذا المآذة في أنساقلة عبيريّة »  $^3$  . ثمّ ذكر بعض الآيات ذات الصّلة بالموضوع كقوله تعالى مخاطبا نبيه محمدا صلّى اللّه عليه وسلّم : ﴿ وَإِنَّكَ لَـ أَتُلَقَى اللّهُ رُآنَ مِنْ لَـ أَنْ حَكِيم خيمه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المسدي عبد السلام : الأدب و خطاب النقد ، دار الكتاب الجديد المتحدة ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 2004 ، ص 151 .

<sup>3 -</sup> عبد الواحد محمود عباس : قراءة النص و جمالية التلقي ، دار الفكر العربي ، ط 1 ، 1417 هـ / 1996 م ، ص 13 .

عَلِيم  $^1$  و قوله تعالى : ﴿ قَلَقَى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ قَتَابَ عَلَيْهِ  $^2$  . و قوله جّل و علا : ﴿ إِنْ يَتَلَقَى المُنَاقِقِان عَنْ الْيَمِينِ وَعَنْ الشَّمَال قَعِيدٌ  $^3$  .

إنّ وصول هذالت ظرية إلى العالم العربي في المشرق أو في المغرب كان كما أسلفنا عن طريق الترجمة . لقد اعتمد المشارقة على الترجمة الانجليزية بحكم الت أثر الث قاتي أولا ، و بغزارة و كثرة ما صدر في الخري المغربي باللّغة الانجليزية ، أما في المغرب فكان الاعتماد على ما كتببالفرنسية نظر المحدودية الته عامل في المجال الأدبي المغربي باللّغة الانجليزية . أما لألمانية لغة أصل هذاله ظرية في قان الته عامل معها والدّقل منها ظل محدودا بل نادرا جدا . إنّ وروالانتظرية إلى المغرب هذه المرق كان مخالفا لما اعتدنا عليه في الدّظريات الأخرى الّتي وصلت إلى المغرب عن طريق المشرق ، في حين النظرية القراءة الستقدامها مباشرة من أوربلالفرنسية أو الانجليزية . لقد كانت الترجمات العربية عموما في هذا الشأن قليلة ، غير أنّه يمكن القول بأنّ الإطلاع عليها في المغرب كان أهم من الترجم منها أي أنّ التعرف عليها كان أهم من التعريف بها . 4

ثم "يسرد أحمد بوحسن جملة من النه قاد العرب الله ين اشتغلولنظري " ة الته لقي ، فيذكر منهم : عبدالفة " اح كليطو ( الأدب و الغرابة ) - هناء متولي ( تاريخ الأدب باعتبارتحدي " ا ) - نبيلة إبراهيم ( القارئ و النه قب ل ) - نظري " ة الته أثير و الات صال ) - رشيد بنحدو ( قراءة القراءة ) - حسين الواد ( من قراءة النشأة إلى قرالجلة قب ل ) - يوئيل يوسف عزيز ، ترجم كتاب وليام راي ( المعنى الأدبي ) - سلامه حجازي ترجم كتاب بول هرنادي ( ما هو النه قد الأدبي ؟ ) . رعد عبد الجليل جواد ، ترجم كتاب زظري " ة الاستقبال مقدم فظري " ة ) لروبرت سي هولب . 5

<sup>· 6 :</sup> النمل - 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – البقرة : 37

<sup>. 17:</sup> ق - 3

<sup>. 82</sup> منظر بوحسن أحمد : في المناهج النقدية المعاصرة ، مرجع سابق ، ص $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ينظر المرجع نفسه ، ص **82** .

كما يورد الكاتب نفسه ملاحظات حول ما ترجم في هلله ظري ّة منها أ :

1 \_ أنّ هذه التّرجمة لم تكن تعتمد على مؤسسة تقوم بها و ترعاها ، تمتلك إستراتيجية واضحة تحدّد هدفها في التّ عامل مع هذللدّ ظرية ، فجاءت هذه التّرجمة متأخّرة و متفّرقة وجزئية .

2 \_ كانت هذه الترجمة نتيجة جهوهردي ّة إرضاء للفضول العلمي و حرصا على مواكبة ما يجري في ميدان التنظير الأدبّي والد ّقدي الأوربي المعاصر .

3 \_ نادرا ما اعتمدت الترجمة على اللّغة الألمانية مباشرة ، و لذلك جاءت هذه الترجمة متأخرة فلم تظهر في المغرب إلاّ مع بدايةالة مانينات – و الشّيء نفسه في المشرق – لأنّها ترجمة تقوم على التبعيد ة لترجمة أخرى و ليست ترجمة مستقلّة و مبادرة .

4 \_ جاءت هذه الترجمةجزئيّة و غير منتظمة بحيث لم تترجم الأعماللأساسيّة الكاملةنظريّة التّلقي . و إنّما اكتفت ببعض المقالات و التراسات المشهورة .

5 \_ ما ترجم منظري ّة التّ لَقي لم يكن خاضعا لمراقبةعلمي ّة صارمة ، تعطي لها مشروعيتها و صلاحيتها و تتأكّد من صحّة المترجم إلى العربي ّة .

6 \_ يمكن وصف هذه الترجمة بأنّما ترجمة غير موثقة و مكتوبة ، بل هي ترجمة قائمة في الأذهان أكثر ممّا هي في المكتوب الموثّق المترجم . و بمذا الاعتبار يمكن القول بأنّ تعاملنا مغظري ّ ةالتّ لقي قد قام على مفهوم (النّ قل) أكثر من اعتمادنا على الترجمة أي تبنّي التّ عرف على الآخر أكثر من اعتمادنا على الترجمة أي تبنّي التّ عرف على الآخر أكثر من اعتمادنا على الترجمة أي تبني التّ عرف على الآخر أكثر من اعتمادنا على الترجمة أي تبني التّ عرف على الآخر أكثر من التّ

## التَّلقّي و النَّصّ الحداثّي عند العرب:

إنّ تغيير المفاهيم و إعادة ترتيب الأشياء في ذهنيات و أولويات الإنسان العربي ، جعلت الشّعر العربي القديم في موقع المدافع عن نفسه قبالقي اراتفكري ة وإبداعي ة غيرتصالحي ق في الغالب و جارفة أيضا ، و ربّما وجد الإنسان العربي المشتغل بالأدب والنّقد نفسه أمام معادلة جديدة ، طرفاها الفكرالة قدي و العمل الإبداعي وأسبقي بالت نظير

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر المرجع نفسه ، ص **84** .

الذّ قدي على العمل الإبداعي ، بينما كان قبل يتخلّق الإبداع أولا ثمّ يأتي الذّ قد ليقلّب القصيدة ظهرا لبطن ، مستقصيا مواطن الجمال أو باحثا عن معنى كان المبدع قد أودعه قصيدته .

و ما يشار إليه ثانيا أنّ هذه المذاهب و الاتجّاهات الوافدة ، لم تنشأ في أوطانها من فراغ ، بل هي وليدة فلمنفات متغايرة و أفكار شتّى ، ولن طريقة لا يمكن بحال أن تكون محايدة ، مادامت القراءات غير محايدة . فهذه النسّطريات الّتي نبتت في مناخ أوربّي و في تربقُوريد " ة و غذّيت بفلسفات أوريد " ة ، هل هي بالضّرورة صالحة أن يعاد استنباتها في البيئة لعربي " ة لتثمر ما أثمرته في منبتها ؟ .

إنّ هذه الذّ ظريات الّتي نزلت بقضّها و قضيضها على شواطئنا و في جفاف صحارانا أخذت تشكّلنا من جديد و تعيد فينا تركيب البنية لعقلي ق والفكري ق ، و تدير رؤوسنا إلى قبلة أخرى ، فالشّعر غير الشّعر و اللّغة ليست هي اللّغة ، و لا وظيفة الشّعر كما كانت الإمتاع و المؤانسة و حكاية للواقع . « ولكذ ه [ أي الشّعر ] لا يطمح إلى أن يعرض الأشياء في شكل جميل ساّر أو مؤلم ، ثم الستطيع كل ذي بصر أن يحسّ به ، بل إلى أن يكتشف و يعيي ما لا يقدر بصرنا أن ينفذ إليه . يكاد معظم شعرنا العربي القديم أن يجهل دخيلاء الإنسان ، هذه الصّميمة الّتي تقربنا من الأشياء و تتيح لنا أن بتعمقها و ننفذ إليها غائبة عنه تقريبا ، و من مه ّمة الشّعر الجديد أن يجعلنا في تماس دائم مع هذه التّحيلاء الصّميمة . » 1

و ما قيل عن الشّعر قيل عن اللّغة . « إنّ اللّغة الّتي لا تخترق الانشقاق و النقصان أي الخروج علالة مطيّة الوهميّة المتمادا على أرقى المعارف للعلميّة عاجزة عن أن تستوعب الذّات المترخّة و اللّحظلة ّاريخيّة اللّتين تريد أن تحيا  $^2$  هما و لهما . »

إنّ هذا اللّه الّذي كان يطغى على كلّ ما هو تقليد في الكتابة و القراءة يستوجب إيجاد مبدعين و قراء من نوع آخر ، إذ لا يمكن النسّطر إلى النسّص الحداثي بالعين نفسها الّتي كانت ترصد تحرّكات القصيدة القديمة ، فإذا تغيّرت الكتابة يجب أن تتغيّر القراءة ، فما حقيقة القارئ ؟ « إنّ القارئ الحقيقي كالشّاعر الحقيقي لا يعني بموضوع

2 – بنيس محمد : حداثة السؤال ( بخصوص الحداثة العربية في الشعر و الثقافة ) ، المركز الثقافي العربي، لبنان – المغرب ، د . ط ، 1988 ، ص24 .

<sup>. 20</sup> م علي أحمد سعيد : زمن الشعر ، دار العودة ، بيروت ، ط 3 ، 1983 ، ص 20 .  $^{-1}$ 

القصيدة، و إنّما يعنى بحضورها كشكل تعبيري ؛ أعني صيغة الوّيا ، على القارئ الجديد أن يتوقّف عن طرح السؤال القديم ؛ ما معنى هذه القصيدة ؟ ما موضوعها ؟ لكي يسأل السّؤال الجديد ؛ ماذا تطرح علّي هذه القصيدة من أسئلة ؟ ماذا تفتح أمامي من آفاق ؟  $^1$ 

إذاً بالمنظور الجديد القراءة رحلة استكشاف من نوع آخر لا تحفل بالمعنى المودع في الذّس و لاقصديّة المبدع لكذّها رحلة في المجهول و التفاف النصّ بالذّس ، رحلة بين آفاق الموضوع و أغوار الذّات . ذلك هو « دور القارئ الجديد الّذي يقرأ بجميع ملكاتهالشّعوريّة ولإلاّشعوريّة ، و يقرأ في ضوء الآفاق الّتي فتحتها الكشوف الإنسانيّة .» و من خلال هذه الذّصوط لنّظريّة تظهر رئبقيّة المفاهيم و انفلاتها ، و هكذا « تبدو قراءة الشّعر [ الحداثي ] مهما قلّبنا النظر في الذّصوط لنظريّة الّتي تدعو له فعلا لازما متحرا من أيّ ضابط ، بل هي إلى الموقف الهارب من كل حدّ أقرب منها إلى أي شيء آخر ، و هي في نهاية المطاف تجربة اتيّة جدّا مع نوع من الذّصوص الشّعريّة الّتي تحمل سمة الحداثة . » 3

فعلى مستوى التنظير يبدو كلام المنظرين في غاية من الجمال الفنيّ ، و لكن على مستوى الإجراء كثيرا ما يسقط المنظرون في احتياز عقبة النتصّ ، فيلتجون في تماويل و تمويمات تتفلّت سريعا من قبضة القارئ ، فلا يعود منها بطائل عملّي يمكنه إسقاطه على نصوص متعلّدة ، تقول خالدة سعيد في معرض نقدها لشعر أنس الحاّج : « في مثل هذه الواحات الجميلة تستريح شاعريّ ة أنس الحاّج ... و في مثل هذه الواحات بل حتى في المقاطع الّتي تكشف عن أبعاد تجربته نجده يصل بالعبارة الشّعرية إلى نهاية الشّوط ، عابرا المسافة كلّها بين النّار و الرماد ، بين اللّوعة و راحة ما بعد الصّواخ.» 4

يبدو هذا النص جميلا من ناحية الصّياغة الفّني للإبداعية ، لكنه من النا احيلة قدي قالفكرية يبدو أقرب للانطباعية ، باللانطباعية ذاتها لأن القارئ يكاد لا يقبض على شيء في الناقد عدا هذه الصّور الهاربة.

<sup>. 72</sup> مابق ، مرجع سابق ، من  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 166 .

<sup>.</sup>  $^3$  - الواد حسين : شيء من الأدب واللغة ، دار المغرب الإسلامي ، ط  $^3$  ،  $^3$  - الواد حسين : من الأدب واللغة ، دار المغرب الإسلامي ، ط  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – سعيد خالدة : حركية الإبداع ( دراسات في الأدب العربي الحديث ) ، دار العودة ، بيروت ، لبنان ط2 ، 1982 ، ص94 .

بقى علينا الآن أن نبحث في هذا الركام من النخم النه قدي على خطوات إجرائي قي يمكن أن تقودنا إلى قراءة مقبولة في النه ص الشعري، مع علمناأنه من المستحيل أن نقف على نقطة نلتقط منها مجامع النه ص ، و إنّما هي زوايا نلتقط منها مناظر جزئي قي و ذلك لاستحالة الكشف في النه ص الإبداعي.

إنّ القراءة في الحقيقة هي قراءات ، و حتى القراءة الواحدة هيعملي " ه معقدة . فكيف نقرأ نصّادبي ا ؟ و ماذا نقرأ في هذا الذي لا يمكن لأي " قواءة أن تأتي عليه جميعا ؟ لأنّ مهما كانت القراءة فما هي إلا واوية لالتقاط مشهد جانبي للدّص ، و لا يمكن أن نتواجد في جميع الزوايا في آن ، و حتى و لو حصل ذلك فما هي إلا مشاهلسطحي " قالا تسبر الأعماق و لا تنفذ إلى الأغوار . و لهذا السبب و لغيره يرى بعض الدّ قاد أنّه : « من المشكوك فيه أن تمثّ لنظري " قالقراءة الجّاها قائما بذاته في الذي الأدبي الحديث ذلك أنّ معظم المقاربات للقرائي " ق ما هي في حقيقتها سوى تأكيد على بعض الاتجّاهات السّابقة ، أو تركيز على جانب واحد من جوانب نظري " ق الإبلاغ سواء كان ذلك علامي " أ أم تصالي " ا أم جماتي " ا ، و يمكننا على وجه العموم أنغي " ز في الوقت الحالي ثلاثة مسارات رئيسة \_ في ظري " ق القراءة \_ و هي المسار السيميائي و المسار الاستقبالي و المسار المنوع . » 1

#### كيف نقرأ نصا أدبيا ؟

لا يمكن لقارئ النصّ الأدبي أن يلج عوالمه و يفكّ طلاسمه ما لم يكن مزودا بثقافة قبليّة ومعارف و معلومات ذات العلاقة بموضوع النصّ و جنسه الأدبّي ، واضعا في حسبانه العديد من المفاتيح الّتي تساعده في فكّ ما يستغلق عليه ، لأنّ النصّ الحداثّي موسوم غالبا بشيء من الانغلاق ، و « هذا في الحقيقة مفهوم ايجابي حدّا »  $^2$  فالنصّ لا يقف في حدود لغته « والقول بأنّ الشّعر كلام لا يحيل إلاّ على ذاته موقف لا يقبله أحد ، فقولنا على أنّه نسب خطأ إلى الشّكلانيين. »  $^3$  كما أنّ مفهوم الانفتاح « في حاجة أكيدة إلى المراجعة ، فقولنا أنّ النتصوص مفتوحة على العالم و الوجود لا يعني أنّ انفتاحها عليه انفتاح إحالة وتمثيل ، فالشّعر مشدود إلى خارج

<sup>1 -</sup> عوض يوسف نور : نظرية النقد الأدبي الحديث ، مرجع سابق ، ص 51 .

<sup>. 54</sup> مرجع سابق ، ص $^{2}$  الواد حسين : شيء من الأدب واللغة ، مرجع سابق ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه ، ص 55 .

نصوصه ، و لكن الخارج يحيل على البّاخل . » <sup>1</sup> و منها أنّالنّص لا ينشأ من فراغ و إنّما هو بؤرة لتلاقي جملة من النه صوص بعضها على وعي ، و بعضها بلا وعي ، كما أنّالنه ّص الأدبي عاجز عن أن يستوعب العالم حتى و إن كان جزء منه ، و لذا وجب الوقوف عند مناطق اللا تحديد و الفجوات كما أسلفنا ، هذه الفجوات الّتي تستدعي القارئ لجسرها و ملئها تبعا لثقافته و ذكائه ،فالنه ص الأدبي لا يقول كل شيء ولكنه إلماعات و إيحاءات و لو استطاع أن يقول كل شيء لفقد قيمته و بريقه الإبداعي . « فاللّغة ماّدة متطّورة متجلّدة مادامت حياتنا الّتي غياها متطّورة متجلّدة ... و يعود جمال اللّغة في الشّعر إلى نظام المفردات و علاقاتها ببعضها ، و هذا نظام لا يتحكّم فيه النحو بل الانفعال والته جربة و من هنا كانت لغة الشّعر لغة إيحاءات . » <sup>2</sup>

كما أنّ لقارئ النّص الأدبّي هامشا واسعا للمناورة في ما يتعلّق بالتّ أويل في بعض المواضع بينما هومقيّ د في مواضع أخرى و تحرّكه فيها محدود ، لأنّ النّص يدور حول محورين ، أحدهما ثابت واضح و يقيّني ، و الآخر قلق و مضطرب و ظّني ، و مهما يكن الأمر فيجب التّ مييز في كل قراءة بين جهتين ، الأولى هي تأويل يبرمحه النّص و يفرضه على القارئ ، والثّ انية تأويل لا يتعلّق إلاّ بالقارئ نفسه . 3

و إنّما يتسنّى كل ذلك في خلال قراء تواعي ّة تستقطب شتات النّص ف « واجب الباحث ... هو أن يترك سطح العمل الفنّي ليستكشف مركزه الباطّني الحّي ، فعليه أن يرصدالة في السيالية في مسطح النصّ و الأفكار المنثورة الظّاهرة ثم ّيجمع تلك الة في الله في الأفكار و يحاول أن ينظمها في مبدأ خلاق واحد كان ولا ريب يقود قلم المبدع حين يكتب ، وعلى الباحث بعدها أن يمضي إلى ميادين الملاحظة ليتحقّق إن كان الهيكل النّاخلي الّذي كشف عنه يفسّر كل أجزاء النّصّ الأدبي .» 4 . و في قراءة أخرى لم يعدالنّصّ ممثلا ممثلا و الأطراف ، فالقراءة تقتضي الإلمام بالة في السّ و الصّغائر من الأفكار و العبارات الّتي قد توجد تحتها دلالات كبرى تقدم ما بناه غيرها . « فلا تكون القراءة بحثا عن انسجام الذّصّ و ما يشكّل ترابطه و انسجامه النّاخليين ولكنه ها سعى حثيث خلف

<sup>1 -</sup> المرجع نفسه ، ص 55 .

<sup>. 140</sup> من بين جيلين ، المؤسسسة العربية للدراسات و النشر ، ط  $^2$  ،  $^2$  ،  $^2$  ،  $^2$  ،  $^2$  - السامرائي إبراهيم : لغة الشعر بين جيلين ، المؤسسسة العربية للدراسات و النشر ، ط

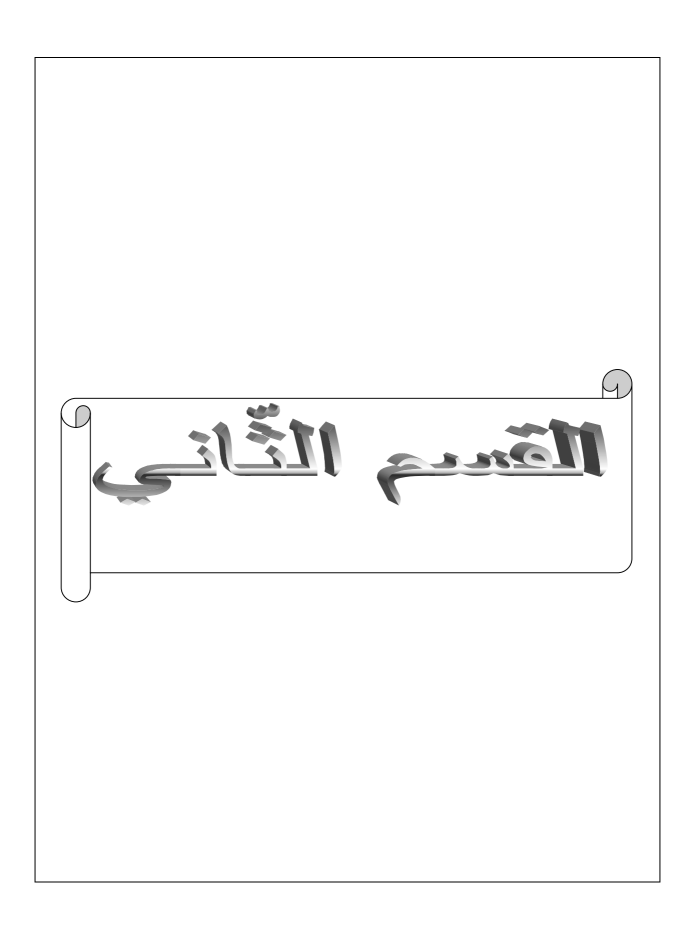
 $<sup>^{8}</sup>$  - ينظر سحلول حسن مصطفى : نظريات القراءة و التأويل الأدبي و قضاياه ، مرجع سابق ، ص  $^{8}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع نفسه ، ص 92 .

تناقضات النه صلى الدّاخلية و معارضاته .  $* ^1$  و تلك هلِيّ فكيكيه ، الّتي يصعب معها الوقوف على معنى لأنّما تعمل على تشتت المعنى .

وهكذاية ضح أن الاهتمام بالمتلقي كطرف رئيس فيعملي قالة خاطب هي فكرة قديمة سواء عند الغرب أو عند الغرب ، إذ أولى كل منهما اهتماما بحذا الطرف باعتباره المستهدف من الخطاب فانصب الاهتمام على كيفية قالتي و كيفية إقناعه بما يحمله الخطاب الموجه إليه ، و ما ينتج عنه مرعملي قتطهير في الفلسفة الغيير في هذا المتلقي و كيفية إقناعه بما يحمله الخطاب الموجه إليه ، و ما ينتج عنه مرعملي قتطهير في الفلسفة يمكن إثبات ذلك بالذ ظر إلى الذوات المتعلدة ، ومن هنا يصبح الموضوع متعلدا بتعلد الذوات .لقد أنتجت هذه المؤى و الفلسفات و غيرها في نحاية المطاف ما عرفبنظري قالقراءة ، و تأسست تبعا لذلك آراء و مدارس أهم ها مدرسة كونستانس في ألمانيا ، و أهم علمين فيها ياوس و إيزر ؟ ياوس الدي اعتماتاريخاني قالقراءة أي تغير القراءة بتغير تاريخ لا تقي عبر قراء مختلفين ، و إيزر الذي ركّز علي ثلاثي القارئ ،الذي م ، والته فاعل بينهما ، أما عند العرب فقد بدأ الاهتمام بالمتلقي في وقت مبكّر لكن كانت نظرتهم إليه أقل فلسفة بما هو عند الغرب ، فنظروا إليه من وجه الغير غدة يقد بدأ الاهتمام المتلقي في وقت مبكّر لكن كانت نظرتهم اليه أقل فلسفة بما هو عند الغرب ، فنظروا إليه بفكرة الدّ أويل خدمة للذيّ سالقرآني بداية واهتماما بمتلقيه ثانية ، كما اعتنوا بضبط و توجيعملي قائد أويل هذه ، و مهما يكن من أمر فلا قيمة للذيّ ص بلا قارئ ، فالقارئ هو الذي بمنح الذيّس قيمته ، ويكتشف أسراره ، و يجلو خباياه، ويعيد إبداعه من جديد .

<sup>1 -</sup> المرجع نفسه ، ص 96 .



#### نظرية القراءة واستحالة التحديد

لا يمكن الحكم لنظرية القراءة بأنّما منهج واضح المعالم يعتمد خطوات عين نة ، ومحددة سلفا تفضي مباشرة إلى تحليل نمائي و مغلق للنسّص الأدبّي ، بل هي أبعد ما تكون عرالآلي ة و القياس ، بل أكثر من ذلك هي قراءات ، فيمكن أن يقرأ النسّ قراء تففسي ة أو اجتماعية إذا ما ركّرت على إبراز هذه الجوانب الّتي اكتنفها النسّص كما يمكن أن تكون القراءة في السياق الحداثي قراء أسلوبي ة أوسيميائي ة ، و في ما بعد الحداثة يمكن أن تكون قراءة تفكيكية أو في تلقي النسّص جماليا ، و عملية تأويليه .

و في مدرسة كونستانس ذاتها مهلظري قلقراءة لم يكن الاتفاق حاصلا بين أقطابها على منظور موحد للقراءة ، ففي الوقت الذي يركز فيه ياوس علتاريخاني قلقراءة و تلقي النص الأدبي و سيرورته عبر التاريخ وعلاقة ذلك بأفق إنتظار النص و التغيرات الطارئة على القراء فيحملي قلم التلقي ، نجد إيزر قد اهتبهملي قاويل النصوص و المسافة لجمالي قو غيرها من مفردات القراءة .

لقد أصبحالنس تركة مشاعة بين النقاد بعد أن أعلن موت صاحبه ، فصاحبه قد تخلّى عنه أو قل تخلّى هو عن صاحبه ، و انتفت عنالقصدية قاتصبح المواجهة بين نصيّن ؛ نص المؤلف و نصّ القارئ ، أو قل القارئ الذيّس ، و في مابين النصّين تعقد القراءة موعدا لالتقاءالنصّ بالنصّ ، ذلك اللّقاء الحميمي هو العمل الأدبّي الذي يسفر عرجماليا التالديّ التي ربما تكون قد سقطت من حساب المؤلف عمدا أو سهوا ، لكن حصافة القارئ هي المعول عليها في ملاحقة خيوط اللّعبةلشّعرية في النصّ ، فتدخل و تدخل النص في عوالجمالية قا ، وبذا تكون عملية قالورة ليستعملية قامرور سطحي بالنص تعمل على تشويهه ، ولكنه هلملية قشاقة و ممتعة من أجل الغوص في الأعماق و الحفر في طبقات النصّ حيث عوالم السحر و الجمال .

إنّ اللّقاء الأول بين النّص و القارئ يكون غالبا مشدود بعملي وتحداني قاطفي ة ، لكن سرعان ما تتحول هذه العاطفة و هذا الإعجاب إلى عملي ققلي ة تحاول تمييز الأشياء و سبر أغوارها ، و استبطانها لتفسير كيف يغدو الجميل جميلا ، عملية تتعض فيها الذّات القارئة إلى الحجر و الحجز كي ينأالنه ص من انفلاتها العاطفي و انطباعيتها غير المنتظمة ، ليتجرد النصّ من كّاذاتي ة ، باستبعاد المؤلف قصدي ته ، و باستبعاداتي ة القارئ لتنطلق عملي قالبحث من الدّاخل ، الدّاخل الذي يحيل إلى الخارج .

و إذا ما حاولنا الولوج إلى النقم (انتقام الشنفرى) لسميح القاسم هذاالذس الماثل أمامنا ، المتلفّع في ثوب الجمال و الجلال ، المنتصب كتمثل تذكاري ضخم ، فأول ما يطالعنا منه شكله غيرالمتوة ع الذي يفاجئنا بهندسته المفارقة ، هذاالذس ليس قصيد همودي ق تتوزّع أشطرها و أبياتها بانتظام روتيني على بياض الورقة ، و لا منخرطة في سلك القافية و الروي ، و لا هو بقصيدة الت فعيلة تتناغم موسيقاه اللّماخلي ق ملح الرحي ق موزعة على أسطر ، و لا حتى بقصيد تشرية ، فهذا النص لا يشبه كل القصائد على الأقل من النا حيث الشكلية . لقد جاء هذا الذس عنى الله أن تطالعه القصيدة بأبيات متراصفة أو بأسطر متناثرة ، بل جاء بشكل مخالف تماما بما اكتنفه من حداثة عمدت إلى محو معالم الحدود بين الأجناس الأدبية ، فهو صادم لقارئه منذ البداية في شكله المنزاخية ل ، وهذا وسع المسافة الحمالي لنحرف عن المألوف.

إنّ هندسة الذّ س كما أسلفنا جاءت على غير المألوف فهو مجّزاً إلى مقاطع ، كل مقطع تحت مسّى نشيد ،و هي أحد عشر نشيدا مرتبة ؛الذّ شيد الأولى ،الذّ شيد الثاني . . . الذّ شيد الحادي عشر ، و في أعقابها مقطع أخير بعنوان الأغنية . إنّما يكسر أفقالت وقع ليس هذاالت قسيم فحسب ، و إنّما ما نجده داخل هذه البنيات و ما احتوت عليه من مكّونات، فنجد مثلاالذّ شيد الأول هو قصيدة تفعيلة قوامها تفعيلة فعولن الّتي تنتمي إلى المتقارب ، أما الذّ سني فهو قصيدة المقيلة أيضا قوامها تفعيلة المتدارك فاعلن ، أما الثالث فتعتمد تفعيلة المديد فاعلاتن ، تتوسّطها أبيات كاملة مرزائي ق على الطّويل للشنفرى ، بالإضافة إلى بيت آخر على روي الباء من الطّويل أيضا و من هنا تبدأ خيبة أفق الانتظار حيث تتداخل قصيدة الدّ فعيلة مع القصيدة العمودي ق ، و الشّعر الجاهلي بالشّعر المعاصر ، و في الدّ شيد الرابع يمزج الشّاعر بين قصيدة الدّ فعيلة والعمودي ق بأبيات من إبداع الشّاعر نفسه ، كما نجد في مواضع أخرى مقاطع تمثّ لم القصيدة للشري ق و يلاحظ قارئ هذا الذّ سّ أنّ هذه الأناشيد منخرطة بشكل واضح قي سلك سردي يجمع طرفيها ، فبدايته وضعي ق انطلاق ثم يحتدم الصّراع و أخيرا تنحدر نحو خاتمة . و لذا يمكن القول أنّ هذاالذّ سّ الإبداعي جاء ليكسر كل الحواجز القائمة بين الكيانات الأدبي ق فذا ما جعل النصّ مي ق هذا المنتوج ، حيث التقى الشّعر القديم بالحديث مع السرد ، مع مختلف أنواع الخطاب ، و هذا ما جعل النصّ مي زا أسقط الحدود بين المسيات لكذ ه استطاع أن يحافظ علي شعري ته العمود الفقري في عملي قالة لمقى .

إنّ الذّ صّ الأدبّي بشكل أو بآخر هوعملي قد تواصل بين نص و قارئ ، هذا الذّ صّ غير آت من فراغلكنه هي لل ثقافة صاحبه و تجربتها ، و القارئ الذي يقتحم عالم الذّ صّ المقروء محملاً بعوالم أخرى مختزنة تحمل ثقافته و تجاربه هو الآخر . و بكّل تأكيد لا يمكن أن يتطابق اثنان تمام المطابقة في الأفكار و الواقع و الخيال و الته حارب ، لكن يمكن القول أنّ العامل المشترك بين كّل نص و قارئه بداية هو اللّغة الّتي كتب بحالنّص ، حتى و إن كانت لغة الذّ صّ الإبداعي هي غير اللّغة المتداولة ، بل هي لغة أخرى مكتنزة داخل اللّغة ذاتما ، و من هنا تبلغملي ته انفتاح الذّ صّ على قراءات مختلفة و البحث عن المعاني المودعة فيه قصدا أو سهوا و الّتي تترك في القارئ آثارها و انفعالاتها . إذ أول ما يباشر من الذّ صّ لغته ، تلك اللّغة الّتي هي علامات و رموز تمثل في ذهن المتلقي صورا بسيطا أو مرّبة حقيقة أو مجاز ، لكنة ها في الشّعر هي لغة الجاز وتجذّب المألوف الّذي لا يحرك السواكن ، و إذا كانت النكتة مثلا تفقد قوضًا و زخمها إذا رّدت أكثر من مّر ة، و مرّد هذا لاستنزافها مفارقتها و دخولها في حيز المتداول و المألوف ، أماالذّ صّ الإبداعي فسيظّل محتفظا بقّوته و زخمه الذي يظل ينضح به بكل قراءة جديدة..

#### **1**. قراءة أولى : –

### 1-1 قراءةخطّيّة في العنوان:

وما دام الأمر كذلك فسنلج باب القصيدة في قراء قحطيّة أولى نحاول من خلالها استكناه بعض الحقائظ للّغويّة و ما تحمله من مدلولات من أجل الظفر بدلالقنطقيّة مقبولة . و البدايلطبيعيّة هي تلك الّتي تنطلق من العنوان ؟ العنوان الّذي يحوز في القصيدة المعاصرة قصب السبق لأنّه بمثابة اللاّفتة المضيئة الّتي ترشدنا إلى عالم النّصّ ، أو هو النصّ نفسه في حالته المضغوطة ، و العنوان في النصّ المعاصر الّذي يبدو مستفّزا و ملحاحا ، بل متحرشا أحيانا بالقارئ ليدعوه قسرا و لو لإلقاء لمحة عن الذّصّ ثمّ يوّطه معه في علاقات حميمية .

عنوان نصّا الّذي نشتغل عليه يستطيع أن يستهوي قارئه ليسلكه في مدارج نصّه . لقد عنونالت صّ بهذه الصّيغة ( انتقام الشنفرى ) إذ تلتقي النكرة ( انتقام ) بإضافتها إلى العلم ( الشنفرى ) هذه الإضافة هي إضافة تلاحم و تلازم و الّتي تذكرنا بالأمثال من قبيل ( كرم حاتم ) ، ( وعد عرقوب ) ... و هي توحي ببلوغ القّمة و وصول الغاية في هذهالذ كرة حين تنسب إلى هذا العلم ، و كأنّ لا أحد بعد هذا العلم باستطاعته أن يبلغ مبلغه ، أو أن ينتهي إلى ما انته إليه . و إذا حاولنا تفكيك هذا العنوان كل كلمة على حدا ، أمكننا أن نقول : إنّ كلمة انتقام تعود في جذرا اللّغوي إلى الذ ّلاثي ( نقم ) و الّذي يعني في ما يعنيه : « المكافأة بالعقوبة  $^1$  و « النقمة لإنكار »  $^1$ 

1 2 1

إذا من أهم ما يلتقط من هذا الجذر هو المكافئة بالعقوبة ، و الإنكار . و باختبارنا للفعل ( نقم ) نلاحظأنه مشدود حتما إلى الماضي ، إذ لا يأتي الانتقام من فراغ ففي الحقيقة أنّ الانتقام هو ليس فعلا ولكنه رد فعل ، قد يكون مساويا للفعل أو متحاوزاايه اه ، وهذا الانتقام المضاف إلى الشنفرى في العنوان ليس عملا ناشئا من فراغ أو مفتعلا ، وإنّما هو عمل يجد حذوره في ماض اختزنه المضاف إليه في مرارقتحيه نا إتاحة الفرصة لرد الفعل ، و بحذا تكون قاعدة الارتكازالخلفية للانتقام هي فعل ماض أي ظلم واقع على الذّات المنتقمة فتكون المعادلة هكذا :

إذا نقطة الانطلاق الأولى فيعمليّ ة الانتقام هي الظلم الّذي يقع على المظلوم ثمّ يتحّل المظلوم الّذي هو الحانب الأضعف – غالبا – على الأقّل في الظّاهر ، يتحّل إلى منتقم يرّد الفعل باتجاه من وقع منه الظلم بداية .

و كما رأينا آنفا أنّ النقمة كذلك تكون بمعنى الإنكار الّذي من معانيه الرفض و عدم استساغة أمر ما ، و لا شكّ أنّ الظلم منكر مرفوض ، و الشعر رفض و إنكار لواقع قائم ، و الشّاعر رافض أبدا ، إذ لو استكان للواقع و تماهى معه لتخلّى عرضاعري ته بانسجامها مع واقعه . فالرفض هو طريقة دفاع تتبناها النّات تجاه واقع غير ملائم أيأذ " ه أسلوب دفاعي يتخذ شكل رفض باعتراف الشّخص بواقعي " و الراك ذي تأثير صدمي . و يرى فرويد في الرفض . . . المرحلة الأولى من النّهان .  $^2$  و على " و على " و على الله على الله على الله على الله الله على الله على المعادلة :

هذا الانتقام الوارد في القصيدة مركبا تركيبا إضافيا مع كلمة أخرى و هي ( الشّنفرى ) والنّكرة تعّفِ إذا أضيفت إلى معرفة ، و تكون أكثر تعريفا إذا أضيفت إلى اسم علم ، فما حقيقة المضاف إليه في العنوان ؟

<sup>1 -</sup> المصدر السابق ، ص **272** .

<sup>2 -</sup> لابلانش جان و ج. ب. بونتا ليس: معجم مصطلحات تحليل الذّفس ، تر: مصطفى حجازي ، المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع ، بيروت ، ط 2 ، 1985 ، ص 262 ، ص 263 .

يعّوف الشّنفرى بأذّه : « شاعر جاهلي قحطاني من الأزد . و هو كما في الجمهرة و غيرها ، من بني الحارث بن ربيعة بن الأواس بن الحجر بن الهنء بن الأزد ، و هو بفتح الشّين و آخره ألف مقصورة و هو اسمه . . . و زعم بعضهم أنّ الشّنفرى لقبه [ و معناه عظيم الشّفة ] و إنّ اسمه ثابت بن جابر ، وهذا غلط كما غلط العيني في زعمه أنّ اسمه عمرو بالير " اق ، بل هما صاحباه فيالة لمص . » وفي هذا المقام لا نلتفت كثيرا إلى حياته ونسبه ولكن يهمّنا انخراطه قي منظومة الصعلكة ، و الذي جاء في تعريفها : « إنّ ماّدة صعلك تدور في دائرتين ؛ إحداهما الدائرةاللّغوي قه التي تدلّ فيها على معنى الفقر و ماية صل به من حرمان في الحياة و ضيق في أسباب العيش و الأخرى نستطيع أن نطلق عليها اللّائرة الاجتماعية ، و فيها نرى الماّدة تتطّو لتدلّ على صفات خاصة تتقي صل بالوضع الاجتماعي للفرد في مجتمعه، وبالأسلوب الذي يسلكه في الحياة لتغيير هذا الوضع .» و بالعودة إلى لفظ الشّنفرى نجد أنّما تعني في ما تعنيه غليظ الشفتين ، وربّما يعدّ هذا أول ظلم بمارس على هذا الإنسان الّذي عيّر بخلقته ، بل أكثر من ذلك إهانة أن تلطمه فتاة على وجهه إذ يذكر يوسف خليف : « خبر تلك اللّطمة الّتي لطمتها الفتاة السّلامي " ق للشّنفرى ، الّتي كانت السبب المباشر في تصعلكه ، لأنّما أنكرت عليه أن يتسامى إلى مقامها الاجتماعي ، و يرفع الحواج الاجتماعي ق التي تفصل بين طبقتيهما ، و يناديها بأخته ، خبر كبير الدّلالة على ما كان يعانيه الصّعاليك من مجتمعهم .» 3

هذا الظلم والنبذ الاجتماعي جعلا من هذا الرجل مرفوضا و رافضا ، ثائرا على الأعراف الاجتماعية قلا السائدة ، التي تمّغ كرامة الإنسان في أوحال المهانة ، ف « لم يكن الصّعلوك شاعرا فقيرا ، ثائرا على الغني و الأغنياء فحسب بل كان أيضا ثائرا على الحياة في جملتها مستهترا ومفتونا في الوقت نفسه . » 4 فالشّنفرى إذا هو ذلك الشّاعر المتمّرد في نظرالب عض ، والثّائر في نظر آخرين على قيام جتماعية قظ المة يرسم حدودها السّادة و الكبراء و يقصى فيها الضّعفاء و العبيد .

و إذا عدنا مّرة أخرى إلى العنوان ، وجدنا الشّنفرى مازال في كفاحه الّذي لا ينقطع حتّى حطّ رحاله في صلب هذاالنسّ ،لكن ، محين تموقع في هذا المكان ، لم يحضر بصفته واقعا كما هو ، فالشّاعر لا يسرد تاريخا ، و الواقع لا ينقل إلى الفّن و الإبداع على هيئته ، و إنّما يبقي على جزء من واقعه و الجزء الآخر من خيال المبدع . يترجم

<sup>1 -</sup> البغدادي عبد القادر بن عمر : حزانة الأدب و لبّ لباب لسان العرب ، تحقيق و شرح عبد السّلام هارون ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، ط4 ، 1997 ، ج4 ، ص 343 ، ص 344 .

<sup>2 -</sup> خليف يوسف : الشّعراء الصّعاليك في العصر الجاهلي ، دار المعارف ، القاهرة ، ط3 ، د.ت ، ص 26 ، ص 27 .

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ص33 ·

<sup>4 -</sup> ناصف مصطفى : دراسة الأدب العربي ، الدّارالقومي ّة للطباعة و النشر ، القاهرة، د . ط .د . ت ، ص 295 .

محمد بوعّزة عن م .ب. سميث من كتابه ( Savoir lire) قوله : « إذا كانالذّ صّ دائما يرجع إلى الواقع فأنه لا يطابق الواقع ؛إذّ ه لا يمكن أن يقلّم إلاّ صورة عن الواقع لأذّ ه موسط ( Mèdiatisè ) بمعنى أذّ ه يتشكّل انطلاقا من مجموعة من الوسائط ( LES INTERMIDIAIRS ) .» وهكذا يصبح الواقع المنقول إلى الإبداع علامقصية .

إذاً هذه بنية العنوان من النه احياظ من الله عنوان من الله عنوان عنوان عنواله عنوان عنواله عنوان ؟ الشّاعر من خلال العنوان ؟

انتقام الشّنفرى .ما سبب الانتقام ؟ و ممتّن الانتقام ؟ و كيف و بأيّ وسيلة يتّم الانتقام ؟ كّل هذه الأسئلة بإمكانها أن تصنع أمامنا أفق انتظار و توقّع .

#### 1-2 قراءة خطية في المتن:

بعد الوقوف على عتبة النسّ الأولى و الاستماع إلى مجموعة الأسئلة الّتي يطرحها و الآفاق الّتي يفتحها ، فيشعرنا أنّنا في مفترق طرق يبعث الحيرة . نحاول أن نلج إلى المتن و هوالنسّ نفسه ، هذا النسّ الّذي كما أسلفنا يبدو مخالفاللة وقع ، إذ يطوف بنا الشّاعر بين أنواع الخطابات و أجناس التّعبير ، و إذا كانت قصيدة الشنفرى في حينها خالفت توقّع المتابعين بما انطوت عليه من اختلاف على مستوى البنية و المضمون و هذا النسّ خالف توقّع القراء بشكله و مضمونه إذ زاوج بين السّعر الّذي يعتمد اللّحظة لآنيسّة الفالتة ، و بين السّود الّذي يعتمد الصّيرورة ، زاوج بين السّعر و الشّعر و الشّعر و الشّعر و الشّعر.

لذا كان لزاما علينا قبل تناول الذّصّ أن نقسمه إلى وحدات ، فالشّاعر قد كفانا مؤونة ذلك ، إذ قسم نصّه إلى أحد عشر نشيدا ، و كّل نشيد يمثّل مرحلة من مراحل السّود و لنحاول الآن الاطلاع على هذه الأناشيد . النّشيد الأول :

يبدأالن شيد الأول بالاستفهام بحرف الهمزة الذي هو أوسع استعمالا من حرف هل ، وهذا يدل على كبر السؤال الذي يشغل الذّات القلقة من ثقل الماضي ، إذ جاء بعدها ( يذكرني ) و الذّكر والت ذكر و الذّكرى هي الأخرى ملتصقة بالماضي الّذي دلت عليه كلمة انتقام في العنوان ، هذا الماضي الّذي نخرج منه قسرا ولكذ ّه لا يخرج

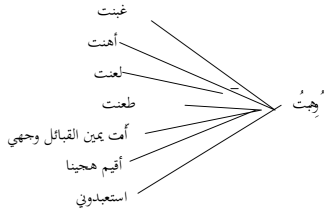
<sup>.</sup> WWW .aljabriabed . net / n 2005 buza . htm : بوعَزة محمد - 1

مناً ، ويظّل جائمًا فينا نعود إليه ولكنّه لا يعود إلينا ، ثمّ ( الشّر بالشّر ) ، و هذه عبارة تذكّرنا بمثل عربي قديم ( الخير بالخير و البادئ أكرم ، و الشّر بالشّر و البادئ أظلم ) ، وبين كلمتي الشّر و الشّر حتّى و إن اتّحد الدّال فقد اختلف المدلول ، فالشّر الأولى فعل و الشّرالة انية رّدة فعل ، الشّر الأولى ماض و الشّر الثاني مستقبل

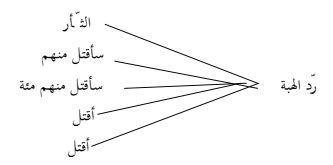
هذه الذَّات المظلومة الَّتي تّمر بظروف قاهرة تلجئها في البداية إلى مسايرة الواقع و مجاراته



هذه البداية الّتي تظهر فيها الّذات المستسلمة المضحية من أجل الجماعة ، لم تعد تحتمل ما يمارس عليها من ظلم ، فتكرر العبارة نفسها : أيذكرني الشّر بالشّر لتفتح صفحة جديدة فتكون لا بأس الأولى غير لا بأس الثّر النية



نلاحظ هنا أنّ الذّات تسترجع ماضيا مريرا مثقلا بالظلم و الإهانة حتّى و إن كان مجهول الفاعل أحيانا ، يعني أنّ فاعليها كثيرون، لكّن هذه الذّات المظلومة و المهانة تقرر في لحظة أن تثور و ترّد الفعل و تتوّعد أن تنتقم مستقبلا .



و بالملاحظة بين الفعل و رَّد الفعل نجد أنّ الفعل منوع حتى و إن حمل في الغالب صيغة واحدة ﴿ عَ لِتُ ) ، أَما رَّد الفعل فهو واحد و هو القتل ، أَما رُهبتُ و أرّد الهبة فهي و إن اتّحدت في الجنس اختلفت في الدّلالة.

وهكذا تتجلّى بوضوح هذه الأنا العائدة من بعيد ، الخارجة من أعماق الماضي المثقل بالغبن و الإهانة و اللّعن و الطّعن و اللّطم، المتحفّزة إلى مستقبل ترّد فيه عن نفسها و تقارع الشّر بالشّر ، لقد انتهى عهد الكبت ، و حانت ساعة الانتقام و الصّراخ في وجه الجلاّد ،عادت لتعلن من جديد حضورها بضمير المتكلّم في هذا المقطع يعتبر عنصرا حسبي ، و بين عنه وجهي ، أقتل . . . ) إنّ هذا الحضورالمكثّ في لضمير المتكلّم في هذا المقطع يعتبر عنصرا مساعدا للمقاربة الوصفية ، الأنا الّتي تتجاوز الاعتزاز و الاعتدادبالذ في الى درجة الغرور « إنّ هذه الضّمائر تساعدنا في المقاربة الوصفية لماّدة هذه القصائد ، بما أخّا تتصل اتصالا عضويا بتركيب الجملة مع الاسم كما مع الفعل ، و نظرا للعلاقات الّتي تقيمها بين أجزاء القول الشّعري و هي العلاقات الّتي يقوم عليها جزئيا أوكليّ لما المعنى الشّعري . » أفحضور الضمائر بشكل ما يساعد في العثور على معنى شعري .

إنّ اعتماد الشّاعر على ضمير المتكلّم ليس فقط من باب الاعتزازبالة في أو غنائية النّص ، و إنّما يضاف إلى ذلك فكرة السرد و الدراما و القناع « إنّ هذا النمط الّذي يت خذ من ( أنا ) محور جهته النّ اطقة لا يرتبط فقط بتلك النّصوص الغنائية الّتي تتسم بنبرة مونولوجي ق بقدر ما ينسجم و بشكل متمي ز مع الأسلوب السردي و اللّرامي ، و من أبرز أنماط هذا المستوى ما يسّمى بقصيدة القناع ، و ذلك حينما يتخذ الشّاعر المعاصر مرالشخصي ّ المّتراثي قناعا يبثّ من خلاله أفكاره و مشاعره.  $^2$  فحضور الأنا هنا بحذه الصّفة المكث فة إنّما يعني الأنا الّتي تتحول حتى تساوي ( الحو ) ، و هذا ما تقتضيه فكرة القناع بحيث يفقد كلا الطرفيل ستقلالي ته ليذوب في كيان الآخر ، « و الشّرط الأساس هو وجود قاسم أو قواسم مشتركة بين الشّاعر ( الأنا ) و الشّخصية ( الحو ) ، ممّا يؤدي لاتحاد تام بينهما على صعيد اللّغة و الموقف ، ذلك الاتحاد الذّي يمكن اختزاله في المعادلة الّتي تقتضي بأن :

أنا – هو / هو – أنا . »<sup>3</sup> و في هذا المقطع نسمع الصّوت و نقرأ الموقف فلا نكاهي ّز ما إذا كان هو صوت النّات المستحضرة أو النّات المستحضرة . هذاالت ّداخل اقتضى أنّ هذا الصّوت ليس لهذه و لا لتلك ولكنا ّه صوت يقع بينهما في ما يشبه الحلول .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - داغر شربل : الشّعرية العربية الحديثة ( تحليل نصّي ) . دار توبقال للنشر ، النّار البيضاء ، المغرب ، ط1 ، 1988 ، ص 68 .

<sup>2 -</sup> كنوني محمد العياشي : شعرية القصيدة العربية المعاصرة ( دراسة أسلوبية ) ، عالم الكتب الحديث ، إربد ، الأردن ، ط1 ، 2010 ، ص 263 .

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه ، ص263 ، ص 264 .

## النسسيدالة اني:

و بالانتقال إلى الذه و الغائب) منذ البداية (أظافره، غّرته، لم يأبه، عينيه، ساقيه، تأهب، نادته، ولدته.) إنّ هذا الانتقال المفاجئ في استعمال الضّمير من المتكلّم في النّشيد الأول إلى الغائب في النّشيدالله الي يعني في ما يعنيه التّوافق بين النّات المتكلّمة و النّات الغائبة هذه الّتي كانت موغلة في البداوة بأظفار حاّدة، ومت سخة، لكذ هطلي بة و مسلمة في طيبة الأنبياء تجد نفسها مضطرة مواجهة الآخر من أعدائه الأقربين و الأبعدين، هذه المواجهة تدخله في دّوامة من الشّك، لدرجة فقدان الانتماء فهو لا يعرف أمه وأمه لا تعرفه، تدخل النّات في مرحلة الضّياع و الحيرة (أم لا تعلم حقا إن كانت ولدته) و ( لا يعلم حقا إن كانت ولدته) هذه الأم النكرة (أم) هي نفسها لا تعلم مدى علاقته كما و لا علاقتها به تأخذها عاصفة من الحيرة و الشّكوك، من أين ؟ و إلى أين ؟ و بالحذف هنا تفتح الأسئلة مسافات الارتحال قبل الحيء حيث غياهب الماضي المجهول من أين ؟ و رحلة أخرى في آفاق و امتدادات عالم خطير و ضبابي : إلى أين ؟ تسأل هي الأم بكل إشفاق وعجز (يا ولدي، يا ولدي).

و يمكن أن ترسم تحّولات النه شيد هكذا:

المو

(الته مّد المتوحش)

(غرته السائبة)

( مصّد عينيه الصّافيتين)

( وحش صحراوي)

ومن هنا تنطلق مرحلة المواجهة بين البداوة على فطرتها ،والمدينة المتوحشة بين بدوي سلاحه أظفاره المتسخة ليواجه المطاوي ومكائد التكنولوجيا .

ثم صفر والصفير يكون إذانا بالانطلاق أو هو دليل حالقفسي ق و في حالات أخرى قد يكون إشارة موحية بعمل شيء ، أطلق هذا الصوت الآتي من أعماق الماضي كما هو في أعماق الذ فس وكأنه يريد أن ينفث ما في صدره من حقد و حزن كما ينفث فيه طيبة و أملا في تغيير الحال .

قضم الحشفة :إنّ الدّلالة هنا مفتوحة على أكثر من مدلول ، و سنكتفي في هذا الموضع بالدّلالة الظّاهرة بمعنى أذّ له استنفذ كلّ شيء حتى أردأ الأشياء و أحطّها ، و انطلق هذا البدوي مرددا صدى الماضي مخاطبا قومه مّرة أخرى بالصّوت نفسه :

أَقيُموا بنِيَ أُمِّي صُدُورَ مطِيَّكُم فَإِنِّ إِلَى قُومٍ سِد أَكُومٍ لَلْأُميُ صَدُورَ مطِيَّكُم فَإِنِّ إِلَى قُومٍ سِد أَكُومٍ لَلْأُميُ وَ الشَّعابِ ليجوب مدن العالم.

#### النسيد الثالث:

من الأول إلى الة ابني كان الانتقال من الأنا إلى الهو ومنهما إلى الث فالانتقال من المعرفة إلى الذكرة حيث تبدو الشخصية الرئيسية التي جاء ذكرها في العنوان معرفة بأل ( الشنفرى ) تتخلّى عن تعريفها لتصبح ( شنفرى ) إنّ الانتقال من المعرفة إلى الذكرة يبدو نظريا أمرا سهلا و ميسورلكذ ه في الواقع لا يحدث و لايتوقع ع أن تصبح المعرفة نكرة « يمكن لهنالهعملي ق أن تتصوّ في الذّهن إلا أنّ حصولها في الواقع يظل متعنّرا .  $*^1$  و في هذا الموضع يظهر البدوي المتحفّز للانتقام و قد انخرط في لعملي ق بكل ما أوتي من قوة حتى احتارالذ اس في أمره أهو الإنس أم الجنّ ؟ أم يرتقي إلى صفوف الآلهة ليطلع على الضمائر ، لقد تحلّ إلى نكرة حتى لا يعرفه أحد و لا يطلع على حقيقته ، لقد أصبح نوعا من الأسطورة يدفعه الجوع و المهانة إلى أن يطلب ثأره ، يهلّد و يتوعد كل الّذين ساموه سوء العذاب .

و حين نقرأ (عذاب الشّنفرى) ، تنفتح أمامنا على الأقل دلالتان ، قد تنوب إحداهما على الأخرى أو يحويهما معا سياق واحد . إنّ إضافة عذاب إلى الشّنفرى تحتمل العذاب الّذي وقع على الشّنفرى كما تحتمل أيضا العذاب الّذي يوقعه الشّنفرى ، بمعنى أنّ العذاب في هذا التّركيب الإضافي يمكن أن يكون سببا أو نتيجة (ويل لكم من عذاب الشّنفرى) . و أما الانتقام فيكون نتيجة (انتقام الشّنفرى) و يأتي الصّوت من الماضي متوعدا الظّالمين بيوم يلاقيهم فيه ب (ذات الّرس) أو (بطن منجل) ليترك هذه المواقع لماضوي قد متجاوزاي اها إلى مناطق

<sup>1</sup> - الواد حسين : شيء من اللّغة و الأدب ، دار الغرب الاسلامي ، بيروت ، ط1، 1425 هـ / 2004 م ، ص 66 .

حديثة في خارطة حديد ب (ذات الجليل) و (ذات الخليل) ب (يافا) و (حيفا) و (بيروت) و (بارروس) ، (عمان) ، (روما) ، و لم يعد الشّنفرى ثائرا من أجل نفسه ولكنه من أجل الآخرين (شعب على العسف و الخسف صابر) ، لقد تغيّر الزمان كما تغيّر المكان زمان ضاعت فيه الضّمائر (ما من ضمائر) في (هذا الزمان المغامر) ، و سرعان ما يعلو ضمير المتكلّم ليجد نفسه وحيدا في العاصفة بعد أن فقد الجميع حتى أمه التي تحولت إلى حدّة (ذريني ، ذريني ، بأسي ، عزمي ، قوسي ، سهمي ،غُنمي ، حرموني ، إنّي ، إنّي ، لن أرجئه ) تلاحقه دائما لازمته (هو الثأر يقسم لن أرجئه — بماية موني و ما شردوني و ما استعبدوني — سأقتل منهم مئة ) .

## النه شيد الرابع:

يعبر الضّمير الفردي للمتكلّم عن حالة التوحد و الاغتراب الّتي تعيشها الذّات الّتيضي عت كلّ شيء: ( بلا وطن بلا أهل – بلا شكل بلا ظلّ ) ، هذا الضّياع الممتد بمسافة الزمن من الميلاد إلى الموت ( من المهد إلى اللّحد ) و هي تختزن أحزانها ( دمي في وجنة السفاح ) ( موسيقاي سّر البرق و الرعد / و غيظالتّين و الّزيتون من ظمأى الكوانين / أجوس الأرض ملتفا بأحزاني ) ثم تتوجهالنّ غمة إلى مخاطبين موسمين بالحياة و بالموت ( ألأي ها الأحياء و الموتى ) قد غسلت منهم الأيادي في عالم لا يؤمن إلاّ بالقّوة و لا مكان فيه للضّعيف ( شريعة الغاب ) و سيكون الّد بنفس المنطق ، و ليقولوا بعد ذلك ما شاؤوا: ( فسّموني بما شئتم / رسول الشّر /سمّ وني رسول الخير / سمّ وني حمورابي ) .

إنّ هذا الضّياع و هذا الغبن لا يخصّه وحده و إنّما هي حالة يراها عاّمة يتساوى فيها الملك و المملوك و الأحرار و العبيد ، ضاع فيها الحق ، وتحّول اليقين إلى شك ،و لا منفذ و لا سبيل لخلاص إلاّ التضحية فالحياة رسالة دموي ّة لا يقدر على تبليغها إلاّ الصّعاليك الّذين رضوا بشظف العيش و آمنوا بأنّ الموت خير من للذلّة .

#### النسيد الخامس:

و في هذا المقطع يتجلّى طرفا الصّواع : 1 - يد غليظة

- الشَّنفري

جعدولة بالشبق الوحشى
 باطل السبق الوحشى

- تنقض عبر الهجير - يرضع حليب العبودية الغامضة

تقتلع ثدي السّذاجة - يخلّف بانتقامه المتقن

- تسحل الأم المبخوعة على رمال العالم - خطاً واضحا من الدم الواضح

- مخلّفة خطاً واضحا من الله الواضح

- تدسّ ديناميت الخزي

- تنسف حلما يسمى الإنسان

- الجريمة المتقنة

فالطرف الأول مسلّجوحشي ق وجريمة تقترف أمام أنظارالنا الله و على مسمع من العالم ، تدسّ الديناميت و الخزي و تنسف شيئا يسمّى الإنسان ، ذلك الإنسان الّذي فقد كل مبادئالإنساني ق ليحوك و يحبك الجريمة بإتقان

و الطّرفالة اني ( الشّنفرى ) ، المية م بصكوك الباطل ، الّذي يرصف في قيوللعبودي قهرا لا سبيل له إلا أن يقارع بالسّلاح نفسه و إنّ كان لا يملك . فذاك يتقن حريمته و الشّنفرى يتقن انتقامه والعامل المشترك بينهما ؟ أنّ كلا منهما يخلّف خطاً واضحا من اللّم الواضح ، لكّن الأول يقوم بذلك ، عن طريق الفعل و يقوم بهلات اني رّد فعل . فالمعركة حتمية و لا سبيل إلى تجذّبها حتى و إن كانت القوى غير متكافئة .

#### النسيد السادس:

و في هذا المقطع تتجلّى الذّات المتوحدة العزلاء تواجه الواقع بكّل تناقضاته ، مستسلمة لقدرها الّذي ألقى بحا في أتون معركة لم تختر لا مكانها و لا زمانها و لا أدواتها ، غير متذّموة و لاتبر مة بحذه المواجهة ، و لذلك نجد تكرار كلمة طوبي خمس مّرات، هذه الكلمات الّتي تدلّ على الضا و الاستحسان حتى أمام مفارقات الواقع : شكوكي و يقيني / المشي أماما في الطرق الوعرة / الشّغف الدّائم في الروح المحتضرة / تنزلق على كتفي العاريتين أفاعي اللهشة.

ث

ثم تتعقد اللّغة حين يتعقد الموقف ، و تتلاحق الأسئلة والدهشة و الشّك يتحّل الموقف إلى مونولوج بحّر فيه الذّات من ذاتما ذات حيث تتكّر كلمة يا قلبي سبع مرات تخاطب من خلالها الذّات نفسها و تشكو إليه قساوة الواقع : أرهقك الجسد الصّاخب / يا قلبي المتسكّع في أمصار السّحر / أتعبتني يا قلب / بلوت الحامض و الحلو تعثّرت، نهضت ، تعثّرت ، فضت ، تعثّرت ، غضت . . . / يا قلبي الحافي المتسكّع في سبيالة اريخ القذرة .هذه هي الذّات المتشظّية على خارطة العالم ، استجداء و استحسانا بعد كل الغموض تصل إلى لحظة الكشف و البوح إلالقضي ة كلّها بلاد ( تدعى في السر فلسطين و تدعى في الجهر فلسطين ) ، إنّ الذّات المثقلة بالهموم و حب الأرض ، مرتبط مصيرها بنداء تجاه ( الوردة ) إذ لو صرخت لتحقق المستحيل ( لارتعشت أشحار تزهر فيالذّ ار و فيالة لمج ) ( لانفرجت أوقات الشّلة ) ، و تبقى الوردة هذه حلما لم ينزل إلى أرض الواقع بعد ، إنّ الشّنفرى حين بلغ ديار قوم تريّ فيهم و شعر في يوم ما أنّم قومه انقبضت نفسه و ترّد في هذا الانتماء ، لأذّه المقهور فيهم ، محم عليه الكلام ، غير آمن على نفسه وإذا أصبح لا ينتظر المساء . ثم تعود الذّات لخطاب ذاتما : حاذريلة تهاالذ فس فإنّ الجبن موت / و الّدى في الأوج صوت / فانثري في الملأ القاحل بذرالة ضحيات / و افتحي للمطر الإنسّي أبواب الحياة / و الّذى أنسارك الشّجعان يأتوا

# النسيد السابع:

يأتي النّسيد السابع بصوت الماضي ، لقد جاء وفق بحر الطّويل فعولن مفاعيلن فعولن مفاعيلن، و كأنّ الخرلاء . الذّات هنا تستدرك ذاتما لتعود إلى الأصل رافضة الذّل و الخضوع ، رغم اجتماع ال (هم ) على الأنا العزلاء .

| أنَّم جَّزوا      | صوفها         |
|-------------------|---------------|
| جَنوا             | فؤادا         |
| حزموا أمرهم       | كسر شوكتي     |
| اعتبدوا           | عنقي          |
| صدورهم            | أصكّ          |
| على تشميتهم       | حازم أمري     |
| تصير جسومهم فرائس | لا أنثني حتّى |

قبضوا منّي ذماء قبضوا للرماد

ويظهر الصّواع بوضوح حيث اجتماع القّوة الظّالمة على الذّات العزلاء ، لكن الملاحظ أنّ هذه الذّات لا تضعف و لا تستكين بل تمضي رافضة غير مستسلمة لهذا الواقع فهي تقاوم بضعفها و على ضعفها .

#### النسيدالة امن:

و هنا تعود الذّات لمكانها لتراقب و تمارس وظيفة السّارد العالم بحال أبطاله ، لقد انطلق الشّنفرى يجوس وهاد العذاب السّحيق / و يلطم كبر الذّرى في صراعه الأبدي بين الظلم و الانتقام بعينين إحداهما تغمض لتنام و تظلّق اني ق منتبهة . لقد اجتمع حوله صعاليك آخرون كالذّئاب م عهم الألم و نكبات الزمن و عداوة القريب و البعيد ، كل هذا شحنهم على الانتقام و طلب الثأر وهنا نجد أنّ المفرد قد تحول إلى جماعة فأصبحت اللا زمة (هو الثأر يقسم لن نرجئه / بماية مونا و ما شردونا و ما استبعدونا / سنقتل منهم مئة .)

و هذا أُول انتصار تحققه الذّات إذ لم تعد وحيدة في هذا الميدانلكذ ّها استطاعت أن تضّم إليها آخرون أصبحوا يشعرون الشّعور نفسه و خرجوا من عالم الكبت إلى عالم الرفض و الرغبة فيالت عيير .

### النسيدالة اسع:

الشَّنفرى لم يعد وحيد ، لقد اجتمع حوله كثير من أمثاله من الشَّباب الَّذين لم يتذَّوقوا طعم الطَّفولة لأخَّا كانت طفولة مهدورة الحقوق فيها الظلم و الاحتقار و الانتقاص ، فيها الجوع و الألم .

لقد بدأت معركتهم مع هذا الواقع المرير الواقع الخاضع لسلطان القّوة و الجاه ، انطلقوا يقاومون ، سلاحهم في ذلك ضعفهم و أرواحهم الّتي هانت عليهم و حزنهم و غضبهم الّذي يأكل قلوبهم ، اكتشفوا حقيقة القريب وزيفه و نفاقه قبل أن يكتشفوا قساوة و عنف البعيد ، لقد أسقطوا القناع عن كل المنافقين ووضعوا المواقف الزائفة على محك الحقيقة تلك المواقف الّتي كانت تتوارى تحت هالة من الضّوء الكاذب . لقد اشتبك في صراع مرير مع العالم محاولا إقناع الآخرين بعدالقضي ته متعضا للأممالة حدة و حق الفيتو ، ثم قي لهجة المذيع للأخبار بأن عدد الضّحايا في ازدياد ، و كيف أن العالم يخشى الكلمة و مواجهة الحقائق ليعيدنا مّرة أخرى لمظهر المواجهة من الفرد و الجماعة .

الجنازات نفسي

حفلات الصّواخ

جنازير الدبابات الانتقام

الطّائرات القاذفة خطبتي

غّواصاتكم حزيي

همجي ّة أغانيكم لغتي

مخالب الشّيفرة هشيم دمي

المكائد لمن الحمي

المراوغات عنقي المذبوحة

الرحلات السرية الأطفال

البيانات النخارف للكوفي " ة

الأفلام النروقاء العقاب

لقد اختلط عليه الأمر : ( أفهم كّل شيء ومع هذا لا أفهم شيئا ) ليدخل في دّوامة من الأسئلة

ماذا أفعل بكّل هذه الجثث ؟ بالاتحة الاتّهام المحفورة عميقا على الجلوطلكوي"ة بالسّجائر؟ بدمي الصّارخ؟

على الجلوطلكوي ق بالسحائر
على خرائب المدارس والأغنيات
على أطلال الطّفولة المصعوقة
على أغصان الزيتون الملفسة برائحة ثيابكم وبنادقكم
على السيقان و الأيدي المبتورة بسيوف أساطيركم
على الوجوه الجامدة الموصدة بالشّمع الأحمر و حظر الت ّحبّل
أكواخ الصّفيح بصيحات الت شرد والموت
ما نفع اللّغات الّي أتقنتها في بابل ؟
ما حدوى الشّفق الساجي بانتظار الغارة لجّوي "ة ؟

ثم تأتي الإجابة من الذّات المقهورة ، السائلة و المسؤولة : بأنّ هؤلاء العتاة قد فقدوا إنسانيتهم و لم يبق في نفوسهم سوى شيء واحد هو شهوة القتل فتحولوا إلى خنازير تعيث في كروم الفقراء ، بعد أن تحّول الإنسان عندهم إلى مجّرد أرقام .

ثم تتحلُّث الذَّات المقاومة على قدرتما على الانتصار بالضعف

لائحةالت هام المحفورة

99 قتيلا حصاد غضبي و انتقامي اقتحمت حنادق الديسكو المحصّنة بالضّياع و القنابالالعنقودي ّة دونوا في مفكّراتكم والنيترون ترصّدت نواياكم الشّريرة لم أُنحر وسعا في رّد الظّواهر إلى كنهها الأرضي 99 هولة بماية متموني ، و ما استعبدتموني

ثمّ نرى هذه الذّات المتطلعة إلى الّزمن الأفضل زمن الانعتاق و البراءة الّزمن المعطّر بدماء الشّهداء الّزمن الآتي الجميل يتشكّل من: السّنابل – الأطفال – الهوايات و الأزهار – مطالع الأناشيد و الجوقات المدرسيّة، العيون الصّافية، تخضّل الأضرحة و أعواد المشانق، يصبح الأمل ممكنا. تنشق البوابات الحديديّة الصّدئة عن عشّبة الفرح، تزهو الفراخ بزغبها اللّدن. ينحي الغريب بأدب جلسيّدات البلدة، تعبد الطّرقات، توزع الحلوى، تضع الطّيور بيوضها على الشّبابيك، يصبح انتقامي كتابا نظيفا...)

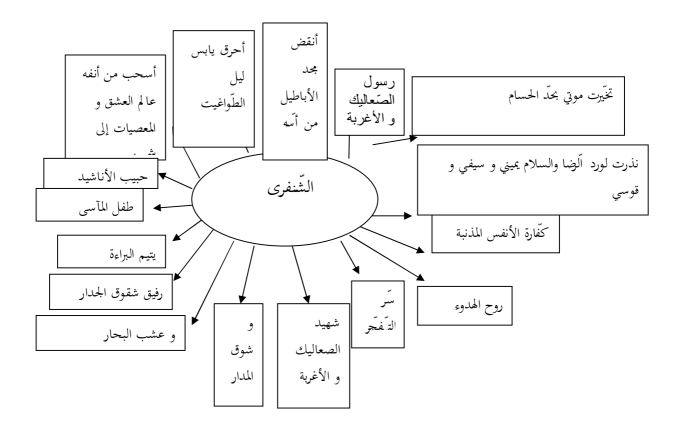
#### النّشيد العاشر:

يتحول السود في هذا المقطع بصيغة الغائب حيث بدأت الذّات المظلومة المنتقمة تجني ثمر كفاحها و بدأ الظّالم يحسّ بما يحسّ به المظلوم حيث هز إلقاء القبض عليه أركان العالم المتملّن هذاالة ائر الموصوف بالإرهابي البدوي ، المزّور ، الذي يستهدف أركان الحضارة و يدّعي الإيمان يشتم العالم الحّر و يمارس القتل . لقد صدر الحكم بإعدامه ، و سمحوا لهالوصي ق ، فأوصى بأن تتركحة ته في العراء نهبا لسباع الجّو و الأرض ، و يرى في هذللوصي ة أنّما دليل على الجنون لكّن القانون الدّولي يكفل تنفيذللوصي ق بالنصّ .

الثّ ائرالمي ّت لم يكمل ما وعد به بعد ، بقي في ذّمته واحد ليصل العدد كما توّعد مئة ، و فجأة يهتّز العالم المتحضّر مّرة أخرى . لقد قتل الثّ ائرالمي ّت رئيس الكّهان حين كان يمشي بين ورود حديقته حيث ارتطم بجمجمة سائبة طرحته على الأرض مدمى مشتعلا بنار جهنم و لم يجد الإسعاف ، و بعد الفحص تبيّن أنّ الجمجمة مسمّمة بالفكرالة وري ، وهي جمجمة ذلك الإرهابي البدوي .

### النسيد الحادي عشر:

هذاالنسيد هو صوت السنفرى العائد من أعماق الماضي ينفخ في جمر الحاضر و يكشف عن رسالته التي يتحمّلها ( لأنقض مجد الأباطيل من أسه / لأحرق يابس ليل الطّواغيت و الأخضرا / لأسحب من أنفه عالم المعصيات . )



هذه خصيت ته وهذه رسالته ،ولكذ ه ليس وحده لقد تشظّى الشّنفرى إلى أعداد كثيرة مثله بتحوله إلى نكرة والذ كرة هنا تفيدالة كثير فهو على كل خارطة و في كل أغنية و في كل مجزرة يموت بالسيف و يحيا بالسيف يحمل انتقامه ثأرا أبديا .

#### الأغنية :

و في ختام هذه الأناشيد يورد أغنية فيها قصّة ملك ظالم بنى عرشه على جهل الوعية وجماجمها و استعمل الجند وللدفعي ق خماية ملكه المجتر بقوته فحسب الأرض كلّها ملكه، صيدون ، مصر ، وبابل ، لكن ما عتم هذا الملك أن انحار في هدير الزلازل و انطوى في جحيم اللّظى و النّجان و انتهت قصّة ملك ساد ثم باد .

#### الملاحظة:

موجة من الشّك تكاد تقتلع النّات ، و بما يبتّ حولها من أخبار ، من مدّع أنّ الشّنفرى منشد هذا النّصّ ، ومن يكون الشّنفرى ، ومن قائل إنّها نصّ مكتوب على قميص ، القميص رمز للضّعيف المستضعف ، قميص يوسف الّذي تكالب عليه إخوته غيرة ، قميص يوسف الّذي مرّقته إمرأة العزيز في نزوة مجنونة ، أو قميص عثمان ، لكلمة حق أريد بها باطل ، و تبقى حكاية الشّنفرى تروى بأنّها أغنية تبعث من جمحة ، تلك الجمحمة الّي عثمان ، لكلمة حق أريد بها باطل ، و تبقى حكاية الشّنفرى تروى بأنّها أغنية تبعث من جمحة ، تلك الجمحمة الّي أعظت الموت ، هاهي تعطي الحياة تارة أخرى ، و الأمل معقود عليها ، و هؤلاء هم القوم في انتظار عودة غودو ... هذه قراءة أوليقحطي ّة بحّرة تستطلع ظاهرالنص حسب ما تشي به لغته و لكن القارئ الحقيقي هو «موضوع بيولوجي وسيكولوجي معا .» أو «مفهوم القارئ الجّرد يساعدنا على فهم كيف يعمل ظاهرالنصّ فإنّ النّظر إلى القارئ الحقيق على أنّه حامل لردود أفعالفه عنه و لنزوات يشترك بهالنّاس جميعا يساعدنا على فهم كيف يعمل باطن الذّصّ . » واستجلاء لمحمول النص نحاول قراءته مرة ثانية.

#### 2- القراءةالة انية:

تعتمد هذه القراءة على اللّغة بوصفها مكّونا أساسا ، لكّن أي قراءة محايثة للنّصّ لا يمكن أن تكون قراءة لهائيّة ، إذ تقتضي القراءة أن يذهب القارئ إلى ما وراء اللّغة أو الميتالغة حيث يصبح مضطرا إلى ملء الفراغات و سدّ الفحوات ، إنّ الأديب أو الفنان لا تستطيع لغته أن تنقل العالم ، لكن هذا العالم يجب أن يكون حاضرا فيجلفيّ بة القارئ لأنّ المعاني تتشكّل من خلاله ، فالتداعيات التّاريخية و الاجتماعية الوّقافيّ بة للنّال هي الّتيّمة لل ححر الأساس في بناء المعنى ، لأنّ النّال عند المبدع غالبا منزاح عن معناه النّووي ، يهفو إلى معاثانويّ ة تتشكّل على ضوء ما يعانيه القارئ من ردم للفحوات ، و هنا – ربّما – تكون لذّة العمل الأدبي ، فمثلا حين يذكر الشّنفرى في القصيدة فإنّ الشّاعر يعتمد على ثقافة القارئ في من يكون هذا الشّنفرى في أرض الواقع و ما قصّته ؟ و الانزياحات عن الواقع التاريخي ستفعل فعلها في ذهن القارئ ليذهب في إسقاطها على واقع ما . و حين يذكر الشّاعر مدينة أو بلدا فهو لا يعنى – قطعا – المدينة بإحداثيا تمالح فويّ أو بأشكا لهالماديّة ، بل تتحيل المدينة إلى

<sup>. 57</sup> محلول حسن مصطفى : نظريات القراءة و التأويل الأدبي و قضاياه ، مرجع سابق ، ص  $^{\,\,1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 57 .

قيمة ريدي من الإيجاءات ، فهي ليست أي مدينة أخرى و لا يصبّح أن تحلّ محلّها . فالكلمات مبرمجة على غير ما نيويورك تتداعى الإيجاءات ، فهي ليست أي مدينة أخرى و لا يصبّح أن تحلّ محلّها . فالكلمات مبرمجة على غير ما وضعت له فنيويورك في النّص ليست هي نفسها المكتوبة على لافتة في الطّريق . و من هنا وجب على القارئ أيتفي أظلال الكلمات و يتحسّس ما الّذي يمكن أن تخفيه بينها ، و من هنا كانت القراءة الله أنية أمرا محتوما في رحلة مطاردة المعنى .

#### 1-2الذَّصُّ و أفق الانتظار :

القارئ لا يعالجالد من فراغ و لكن يقبل عليه و هو مزّود بمعارف و معلومات شتّى ، هذه المعارف و المعلومات تعمل على تشكيل أفق انتظار معيّن لدى القارئ ، بميث يتوقّع ما سيجده في الذيس حسب ما يوحي به عنوانه وجنسه الأدبي ، و هذا ما يلتقي فيه الأدب المبدع الجمهور المتلقّي للإبداع . لذا فإنّ من الكتاب من يسعى للتّحاوب مع أفق انتظار القارئ ، فينتج أدبا منسجما مع توقّع القراء فتقابل بالاستحسان و تستهلك سريعا ، ومنهم من يخيب الانتظار والتوقع فيحدث إذا ما صادفه النّحاح تحوّلا تاريخيا في الإبداع والتّدّوق أ. وإذا ما نظرنا إلى نص ( انتقام الشّنفرى ) نلاحظانه عمل منذ البداية على تخييب أفق الانتظار ، فقارئ العنوان قد يتبادر إلى ذهنه – إذا قرأ هذا العنوان في ديوان شعرانية موف يقرأ قصيدة شعرية تعارض قصيدة الشّنفرى على بحر الطّويل و روي اللام المضموم على شاكلة ( لامية الشّنفرى ) ، ولكن ما إن يغادر منطقة العنوان إلى حسم القصيدة حتّى ينهار توقّعه و يخيب انتظاره ، إذ يجد نفسه أمام أحد عشر نشيدا يربط بينهما جميعا نمط سردي يشكّل ورامي قالنصّ ، و كل نشيد يأخذ هندسقعي نة من القصيدة العمودية إلى قصيدة التفعيلة إلى قصيدة النشر و السرد و الخطاب و البيان ... تصطرع جميعهاللتّ وافق على بناء نص متفرد في شكله ، فالشّاعر لم يبق مسجورا في عمود الشّعر و لا محصورا في قصيدة النفعيلة و لا مسحونا في قصيدة النشر بكذّه أراد أن يحطّم الأسوار الفاصلة بين الأجناس الأدبية المختلفة ، قصيدة التفعيلة و لا مسحونا في قصيدة النشر كمكن ه أراد أن يحطّم الأسوار الفاصلة بين الأجناس الأدبية المختلفة ،

<sup>. 34</sup> من : المتنبي و التجربة لجماليّ ة عند العرب ، دار سحنون ، تونس ، ط1 ، 1987 ، ص100 .

بين القصّة و القصيدة بين الشّعر و النثر هذا رّبما ما يصنع النّهشة الّتي تأخذ القارئ حين يكتشف أمرا لم يكن يتوقّعه .

### 2-2-جماليّة الّرفض:

الرفض حالقفسي ق تعتري شخصا لا منتميا ، و هي كثيرة الالتصاق بالإبداع إذ نجد المبدع غالبا في حالة عدم انسجام مع واقعه فيرفضه فيتخي ل عالما معللا عن الواقع يراه مثاليا ، و من هنا كانت العلاقة وثيقة بين الأدب و الرفض ، فالذّات الرافضة كما أشرنا تبني لها عالما خاصا بما على أنقاض عالم مشهود ، هذا العالم المتحيل مادته الأولية هي اللغة و ما يكتنفها من أساليب و خيال و مجاز ، يسبق إليه الأديب فيتحقق الإبداع باكتشاف عالم متخي ل يصبو إليه ، فيعبر من المفروض المرفوض إلى المتحق ل المتوقع ، و لهذا كان الرفض نشاطا إيجابيا مقاوما تواجه به الذّات ضعفها في تغيير الواقع ، فهو « نشاط إنساني يقاوم عوامل الضّعف و الخور الّتي تلم بالذّ فسرالإنساني ق عصره .» أولذا أمكن إدراج هذا الذّص ضمن أدب الرفض ابتداء من عنوانه ( انتقام الشّنفرى ) ، فالشّنفرى كان في عصره رمزا من رموز الرفض ، إذ إنه لم يتساوق مع ما يراه في وسطه ، فكل من حوله كان محل سخط و مبعث ثورة على واقع يراه مقلوبا، يحتاج إلى إعادة ترتيب في الحياة الاجتماعية و في الفردية للإنسان في تلك الفترة فاللاّ مي ق تظهر في كثير من أبياتها الرفض لكثير من المبادئ و العادات والت قاليد الّتي تكد البعض و ينساق وراءها البعض ، يقول الشّنفرى :

و فِي الأَرْضِ مُنأَى للْكَرِيمِ عَلَى الأَ ى اللَّاكَ رَبِم عَلَى الأَ يَ

<sup>.</sup> 07 م 07 ، وحمد 07 ، وحمد 07 ، وحمد 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07 ، 07

<sup>2 –</sup> البغدادي بن علي إسماعيل بن القاسم القالي : كتاب ذيل الأمالي والنّوادر ، دار الآفاق الجديدة ، بيروت ، د . ط ، 1400 هـ / 1980م ، ص 203 .

إذ يكشف عن ضرورة الابتعاد والاعتزال عن ما يلحق الأذى بالإنسان فالأرض واسعة ، و في رفض المجتمع البشري الظّالم يقول :

﴿ وَلِي دُونِكُم أَهْلُونَ سِيدٌ عَملُنُس وَ أُرْقَطُ هُلُولٌ وَ عَرفَاء كُمْلُلُ

وفي انتقاد ورفض السلوك الفردي لبعض النَّاس يقول:

َو لَسْتُ هِيافِع يَـ شُنِي سَـ اَمَوُ هُجُنَّعة أَسْقَذِ آها َو هَجِل بَمُّ وَ وَلَا جُبَّا أَكُهَى مُرِبِّ بغِرسِه يطَّالُ بَها فِي شَأْنِهِ كَيفَ لَهُعُ وَ لَا جُبَّا أَكُهَى مُربِّ بغِرسِه ي يُطَالُ بَها فِي شَأْنِهِ كَيفَ لَهُعُ الْهَعُ وَ لَا جُبَالُوْ مَا تَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللْ

و لقد كانت قصيدته (لامي ّة العرب) صرحة رفض و احتجاج على مجتمع قبلي طبقي لا يساوي بين أفراده ، و كأنّ الإنسان هو الّذي يختار طريقة وجوده في السيادة والعبودي ّة ، أو في الّزمان و المكان . لقد أنكرت فتاقسلامي ّة على الشّنفرى أن يناديها بأخته فبادرته بلطمة على وجهه كان لها الأثر البالغ في تصعلكه ، ورفضه لمجتمع يقوم على التفرقة و عدم المساواة . 2

ولم يكن الرفض عند الشّنفرى على مستوى المفاهيم و القيم فحسب ، بل يظهر أيضا في شكل صياغة القصيدة نفسها ، فجاءت مخالفة لما تعود عليه العربي في بناء القصيدة بالابتداء بذكر الأطلال ثم الانتقال من غرض إلى غرض ومن موضوع إلى موضوع ، رغم ذلك فرضت نفسها تحت عنوان (لامي ّة العرب ) و هذا ما لم ترق إليه معلقة امرئ القيس نفسها .وهذا ما دفع سميح القاسم إلى أن يتأسى بهذا النموذج الرافض لحياة الظلم والاستعباد .

- ينظر خليف يوسف : الشّعراء الصّعاليك في العصر الجاهلي ، مرجع سابق ، ص 33 .

141

\_

<sup>. 204</sup> من المصدر . المصدر . المصدر .  $^{1}$ 

و الرفض نجده الجامع بين الذّص و ( لامية الشّنفرى ) حيث الصّراع المتنامي بشكل درامي ، و التحام الماضي بالحاضر ، وتزاحم المتناقضات و يتحّول النص إلى حلبة صراع و ميدان حرب من خلال اللّغة ، و كما يقول بارت : « اللّغة آتية من مكان ما و هي موقع حربي » لأنّ لغة القصيدة هي لغة الرفض و المقاومة ، ومن آيات الرفض في القصيدة منذ مطلعها نجد قوله :



إنّ كلمة حسبي المكّرة ثلاث مّرات تعني في معناها المركزي: يكفيني بمعنىالتّ وقف عن الشّيء و عدم الاسترسال فيه ، وهذا يعني أنّ ما يأتي به إن جاء فهو مرفوض ، وكأنّه يقول: أيّن أقبل هذه الأشياءالثّ لاثة و أرفض ما وراءها .

كما استعمل الاستفهام الإنكاريللة عبير عن استنكار ما يجري:

أهذا إذن شرفي عندهم ؟

و هذا صرطهم المستقيم ؟

وهذا إذن قدري بينهم ؟

وكأنّه في لحظة ما يكتشف ما كان منخدعا فيه فيخيبظنّه و يصحو من غفلته باكتشاف الّزيف و الخداع، ممّا دعاه إلى رفض هؤلاء و السعي للانتقام منهم بقتل مئة من رجالهم .

و من العبارات البّالة على الرفض قوله:

142

(حكّ البدوي الساخط غّرته السائبة على مدرجة الربح.)

(دملق ساقيه الهائجتين بسخط (بلوجينز).)

ففي استعمال لفظ ، الساخط ، السخط ، الهائجتين ، دليل على الغضب و الرفض القاطع .

( يا ولدي المنقوض النا اقض )

فالمنادى هنا هو مرفوض و رافض ، و لا سبيل للاصطلاح ما دام كّل طرف يصّر على رفض الآخر فالرفض من الجانبين .

( صفَّر لحناهمجياً)

لم يعدالة عبير عن اللّفظ بواسطة اللّغة لكن تعداها للإشارة و العلامة ، فالصّفير يكون في بعض المواقف الاجتماعي ة رفضا قاطعا لأمر ما لعدم القدرة على الإتيان به ، أو رفضه فينطلق صفير طويل بقدر ما في النه فس من ألم و مرارة .

كذلك لجوء الشَّاعر إلى استحضار مطلع قصيدة الشَّنفري و إدماجه في النَّصّ :

أَقْيُمِوا بِنَي أُمِي صُدُورَ مَطِيَّكُم فَإِنِّ إَلِى قَوْمٍ سِد أَكُوم لَلْأُميُ

فيه رفض صارخ و تحديد صريح للمخاطبين و عدامٍ كانيّ ة مواصلة الوضع على ما هو عليه .

( و أشعل في جذورالنه ار نيراني )

( و أفري الغّل بالغّل )

وهذه قَمة التصريح بضرورة الخروج من الوضع ، حيث يتحّل الأمر إلى محاولة لإحراقالناً ار ذاتما و مقاومة العنف ورد البضاعة من الصّنف نفسه .

( إيّن قادم أبغي مضاربكم بعسف شريعة الغاب ) ، ( سأغزوكم ) ، ( أشعل باللّم المهراق )

لقد تحلى الرفض من موجود بالقوة إلى موجود بالفعل ،فلم يعد قيمقىلبي ق تتلجلج في الذ فس، بل تحل من طور الكبت كقيمة سلبية إلى مقاومة كعمل إيجابي تجاه واقع مرفوض باستعمال أداة التوكيد (إني)، (شريعة الغاب)، و استعمال حرف السين الذي يسبق المضارع ليدل على قرب وقوع الأمر لأنّ الكيل قد طفح بالمظلوم (الدم المهراق).

( فاضرب لحيت ، هي الحياة رسالة دموي ّة ورسولها صعلوك )

و في هذا البيت :أنّه ليس هناك خطاب مجد غير خطاب القّوة لاسترداد الحقوق ، فالبقاء للأقوى . ( ينصعق الطّفل برعب حيواني يزعق

يزعق ، يزعق

. . .

يمتدّ الّزعيق .)

و هنا نسمع عجيج الاحتجاج مرتفعا .

و قوله:

( بما اعتبدوا عنقي أصك صدورهم بكّل مريش قنصه موضع الّسو

و لا أنثني حتى تصير جسومهم فرائس تغدو ساغب الوحش و الطّير)

قَمة الوعيد مقاومة الاستعباد و استعمال ما هو متاح لقتل الأعداء ، وعدم التراجع عن قتالهم حتّى إفناعهم و تصبح أجسامهم غذاء لسباع الجّو الهبر " .

ثم ّنلاحظ كيف يتحّلِ التّذمر و الاستياء إلى رفض ثم ّإلى وعيد و أخيرا إلى تنفيذ على أرض الواقع : (تسلّل الشّنفرى إلى المطارات الدّولية و الموانئ

سكب السَّم على موائد رجال الأعمال . . . . و جَرد الطَّائرات من مُحركاتها على أبواب الأممالمة حدة أشعل دمية كروي ق . . ) فلم يعد الرافض مكتفيا بالقول بل انتقل إلى الفعل .

# 3 -3جماليّة القناع:

في رحلة الابتعاد عرالغنائي ّة في الشّعر العربي الحديث راح الشّعر يتبنّى أشكالا حديثة من الت عبير و ذلك ليكون الشّعر أكثوموضوعي ّة ، ومن هذه الوسائل المتبناة حديثا : القناع حيث « ظهرت داخل الشّعر الحديث اتجاهات ذات منحى موضوعي تمث لت في خلق القصيدة ذات المنحى النرامي و قصيدة القناع و قصيدة المونولوج و القصيدة المتعنّدة الأصوات و قصيدة المونتاج و ما إلى ذلك ،و في معظم هذه الت تجارب كانت تخفت االنزعة الغنائية النّاتي ّة و ترتفع قيمة أشكال الت عبير الموضوعي بشكل عام . » 1

و هذا ما يمكن أن ينطبق على القصيدة محّل الدراسة ، إذ أنّ الشّاعر تبنّى صوتا من الماضي هو صوت الشّنفرى الشّاعر الجاهلي الصّعلوك ، لقد تخطّى الشّاعر حدود الّزمن و أحضرشخصي ّ تماريخي ّ ة ليلبس ثوبما و فكرها ، و ما ذاك من الشّاعر إلاحملي ّ ة لإخفاء الذّاطلطبيعي ّ ة و تبنّى الخطاب نفسه الّذي تبنّاه القناع أولا :

( سأقتل منهم بما استعبدويي أقتل منهم مئة . )

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – فاضل ثامر : اللّغةالةٌ انية في إشكالية المنهج الهنّظريّ ة و المصطلح في الخطابالنّقدي العربي الحديث ، المركزالةٌ قافي العربي ، بيروت و الدّار البيضاء ، ط2 ، 1972 ، ص 131.

هذا هو ربّما موضعالة شابه و الاشتباه بين القناع و الذّات المتكلّمة من وراء القناع ، فالذّات تتبنّى خطابا في الحقيقة ليس خطابما ولكذ هاتتبنّاه و تؤمن به ، فالذّات تتوارى لتظهر ، يقول نورثروب: « الفنان يبحث عن قناع ألول ليخفي ذاتلططبيعيّة ، و في المقام الأول ليكشف عن ذاته المبدعة أي جسده الفنيّ ، هذا المفهوم يأتي بالطبع من الدراما .» حين تبنّى الشّاعر في القصيدة وجه الشّنفرى كقناع أصبح مدار الأحداث كلّها يجري حول القناع ، و هو صاحب الحضور الدّائم من بداية العمل الإبداعي إلى آخره ، و في الوقت نفسه هو متنفس للمبدع ، يبث من خلاله أفكاره ، ويفضي بمكنوناته ، حتى وإن كان القناع في واقع الأمر لا يقدر على الاتيان بكل تلكم المواقف ، وإنما هي من هواجس وانفعالات المبدع « إنّ الشّاعر عندما يخلقشخصيّة أو يستدعيها تصبح تلك الشّخصية مستقر الحركات و الأفعال ، إذّ له يختبئ وراءها فتصبح بمثابة نافذة يطّل من خلالها على العالم ، و بذلك يكون قد حقق الابتعادالة خييلي الكافي الذي يمكّنه من كسوباشريّ ةالة عربة . » و هنا نلاحظ كيف أنّ الشّاعر قد تبنّى بيئة الشّنفرى و صوته :

(حسبي رضا الضّبع و السيد و البيد و الأمم الرثّة المتعبة و حسبي أم العيال الرؤوم و خسبي أم العيال الرؤوم و ذكر الصّعاليك و الأغربة ) كما تبنّى قول الشّنفرى ( إذا ما أروم الوّد بيني و بينها و قوله : ( سأقتل منهم مئة )

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – نورثروب فراى الماهيّ ة و الخرافة (دراسات في الميثولوجيا الشّعرية ) ، تر : هيفاء هاشم ، وزارةالثّقافة ، دمشق ، د . ط ، 1992 ، ص 385 . <sup>2</sup> – اليوسفى محمد لطفى : تجلّيات في بنية الشّعر العربي المعاصر ، سرابللنّشر ، تونس ، 1985 ، ص 138 .

فهو مؤمن بهذه المبادئ و المواقف ،لكدّ ه لا يقف عندها بل يسبغ عليها من واقعه و تجربته ، لقد تحّل هذا البدوي إلى إنسان آخر في الحاضر و يصارع المدنية في وجهها السلبي :

(دملق ساقیه الهائجتین بسخط (بلوجینز).) لقد غیّر الشّنفری لباسه البدوی إلی لباس عصری هو (بلوجینز) کما غیّر لغته أیضاللت ماشی مع العصر، فی قوله (أو – کی)

لقد أصبح كذلك يعرف خريطة العالم و عواصم التّ أثير و المدن البعيدة ، نيويورك ، و الصّين والتّ شيلي و الهند و غيرها .

لقد أصبح الشّنفرى يدخل المطارات و يختطف الطائرات ، و يعرف مواعيدها و يعرف الأممالمة ّحدة و الفيتو و القاذفات المقاتلة و الغّواصات و اللّبابات و الإنذار المبكّر ، هكذا أصبح الشّنفرى داخل القصيدة نصفه ينتمي إلى الماضي والذّصف الآخر للحاضر و هو في الحالتين رافض للوضع الّذي يعيشه هذاالة ّشابه جعل الشّخصيتين تذوب إحداهما في الأخرى .

والقناع يساعد على نقل القصيدة بشكل درامي يتنامى فيه الصّواع الّذي هو أساس اللّراما و محورها ، و كلما خلا العمل من الصّواع كان بعيدا عن اللّراما . « فالشّعراء عبر استخدامهم القناع كانوا يقتربون من القصيدة اللّرامي ّة ، وهم بذلك ينقلون القصيدة من إيقاعها الغنائي البسيط إلى إيقاع درامّي يعتمد حركةالد فس – صراعالد فس – في مواجهتها لحركة الواقع . » 1

وهذا ما نجده بالفعل في قصيدة القناع الّتي نحن بصدد دراستها .

1 – عبد الرضا علي : القناع في الشّعر العرّبي المعاصر ( مرحلة الّواد ) ، آداب المستنصرية ، العراق ، العدد : 7 ، 1983 ، ص 172 .

w

فالقصيدة بني " ق على الصّواع من أولها إلى آخرها يمكن تمثيله بشكل سريع :

التّكنولوجيا فتية

نلاحظ كيف ينمو الصّراع مع السّود ، فالذّات تريد أن تنتقم لنفسها و تتخلّص ممّ اهي فيه، تبدأ بالرفض و هو أُول خطوة على طريقالتُّ غيير ، ثمّ تختاركيفيُّ ة و طريقة الانتقام المتاحة فتقسم أن تثأر بقتل مئة من الأعداء ، ثمّ تتحُّول من ذات مغمورة في البادية إلى ذات حضارية تجوب خريطة العالم تبحث عن تأرها بلهفة متصاعدة ،لكذَّها تجد نفسها عزلاء في عالم يعبّج بالمكائد و أدوات القتل و ظلم البعيد و جفاء القريب ، ثمّ ينمو الصّواع و يتطّور لتقاوم الذَّات بما أوتيت من ضعف ، فنفّذت أغلب مخطّطها بقتل تسعة وتسعين ثم ّإكمال المئة برئيس الكهان الأسمى .

«إنّ الدراما دائما تأخذ في الاعتبار فكرةالتّ ناقضات إنّ كّل فكرة تقابلها فكرة ، و إنّ كّل ظاهر يستخفي وراءه باطن و إنّالتّ ناقضات و إن كانتسلبيّ ة في ذاتها ، فإنّ تبادل الحركة بينها يخلق الشيء الموجب ومن م كانت الحياة نفسها إيجابا يستفيد من هذه الحركة المتبادلة بين المتناقضات .  $^{1}$ 

<sup>1</sup> – إسماعيل عَز النّين : الشّعر العرّبي المعاصر ( قضاياه و ظواهرهالفيّ ة ولمعنويّ ة ) ، دار العودة و دارالثّ قافة ، بيروت ط2 ، 1972 ، ص 279 .

لقد عاد الشّاعر إلى التّ اريخ لينتقي منشخصي ّة لها تاريخها و حضورها في الذّاكرة لاجتماعي ّة، لتخلط تجربة العالم المعاصربالة عرابلة ّ اريخي ّة ، لتصّور الواقع لأنّ القصد ليس إعادة التّ اريخ في سرديت للواقعي ّة ، فالشّخصي ّ القّ اريخي تكسب « غنى و أصالة و شمولا في الوقت ، ذاته فهي تغني بانفتاحها على هذه الينابيع الدّائمة التّ دفق بإمكانات الإيحاء و وسائل التّ أثير ، و تكسب أصالة وعراقة هذا البعد الحضاري والتّ اريخي ، و أخيرا تكتسب شمولا و كلّية يحرها من إطار الجزئية ولآني ّة إلى الاندماج في الكلّي و المطلق ، لأنّ الذّ ماذ جلّتراثي ّة الّتي يعبر عنها الشّاعر من خلالها تمكّين الشّاعر من الخروج عن نطاق ذاتيته المغلقة إلى تجربة الإنسان في هذا العصر و في كل عصر . » أ

ففي القصيدة حرج الشّنفرى من قوقعةالتّ اريخلضيّ قة المحدودة بالّزمان و المكان ، ليعبر العصور و يجتاز المكان لينطق بلسان العصر و أهله و يعيش مشكلاتهم ، ويبحث لها عن حلول ، و يتصنّى برؤيته الخاصّة الّتي هي رؤية الشّاعر .

إنّ هذا الاستحضار لا يتّم إلا بعاعملي قلم متماهية بين الشّاعر والشخصي قلم يعبّر من خلالها عن أفكاره و علمه و تجربته « أنّ استحضار النّات كمواقف أو أشخاص إنّا يعنيأننا سنحضر فيهم طموحنا للحضورالة اريخي ، ضدّ الغيابالة اريخي الّذي تحاصرنا به حضارة التكنولوجيالرأسمالي ة المعاصرة و فكرها البرجوازي . » وهذا ما عمد اليه الشّاعر إذا أراد من خلال استعادة الشّنفرى عودة الإنسان المقاوم للظلم مهما كانت قوة الظّالم ، اعتمادا على قدراته الخاصة ، فالتّ مّرد والتّورة و المقاومة كانت عنوانا للشّنفرى في العصر الجاهلي أصبحت اليوم عنوانا لأمة .

### 2-4جمالية الصورة:

الشعر تحدد وعطاء مستمر لسيرورة اللغة وحياتها ، لأنه لا يعرف الجمود والتكرار ، ولأنه يتصيد أبدا صورا لم تصور وكلاما لم يقل ، يحدث الدهشة والانبهار ، وإلا فلا معنى للشعر إذا كان يعيد نفسه ويتكرر

1 – زايد على عشري : استدعاءالشّخصيّ اطلة ّاريخيّ ة في الشّعر العرّبي المعاصر ، طرابلس ، ليبيا ، ط1 ، 1978 ، ص 19 .

<sup>2 -</sup> الكبيسي طراد : في الشّعر العراقي الجديد ، منشورات المكتبةلعصريّة ، بيروت ، صيدا ، د.ط، د . ت ، ص 31 .

بصورة باردة ، فيصبح كنكتة ممجوجة لأنها مكررة ، ولعل أهم مجال يفسح فيه مجال التجديد في الشعر هو مجال الصورة والتصوير عن طريق الانزياح في اللغة بالاهتداء إلى مناطق جديدة لم يسبق لها أن فتحت ، وهكذا يتجدد الشعر وتتجدد اللغة وتستقي ماء بقائها ، وفي مجال تجدد الصورة باستمرار ينقل سعد البازعي عن الناقدة الفرنسية سوزان برنار قولها : «إن الشعر أزلي ولكن الصورة التي يطالعنا بما مختلفة على الدوام.» أ

ولغة الصورة الشعرية هي لغة مفارقة حيث تفارق الدوال مواقعها و تتمترس في مواقع متقدمة تمكنها من احتواء أصقاع دلالية حديدة . وبالنظر إلى النص نجده في أغلبه يقوم على صور ومشاهد ألف بينها الخيال فأصبحت هذه الصور والمشاهد «تعمل على تنظيم التجربة الإنسانية الشاملة للكشف عن المعنى الأعمق للحياة وللوجود المتمثل في الخير والجمال من حيث المضمون والمبنى بطريقة إيحائية مخصبة.»

وفي هذا النص يمكن إحصاء ثلاثة حقولصوري ّة: -الصورة الذاكرة -الصورة الواقع (تيمةالعذاب)- الصورة الحلم .

### أ- الصورة الذاكرة:

تصور قصيدة الشّنفرى أحيانا في صورة مجازية تجعل المعنى التجريدي في مجال المحسوس وهذا هو السائد في النص ، وفي أحيان أخرى ترسم صورة الشّنفرى بلغة هي أقرب للحقيقة حتى وإن كان التعبير الحقيقي ليس مقصودا لذاته ، «لأن الفكر لا يجوز أن يدخل العالم الشعري إلا متقنعا غير سافر ، متلفعا بالمشاعر والتصورات والظلال ذائبا في وهج الحسن والانفعال ... ليس له أن يلج هذا العالم ساكنا باردا مجردا.»

ومن الطبيعي في مثل هذه النصوص أن لا يسعفنا الجحال أن نأتي على كل الصور ولكننا سنكتفي ببعضها : (شبعت على مسغبة)

150

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - البازعي سعد : أبواب القصيدة ، قراءات باتجاه الشعر ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، بيروت ، ط1 ، 2004 ص9 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الرباعي عبد القادر: الصورة الفنية في شعر إبي تمام ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت ط2، 1999 ص 15.

<sup>.</sup>  $^{3}$  – قطب سيد : النقد الأدبي أصوله ومناهجه ، دار الشروق ، بيروت ط $^{3}$  1983 ص $^{3}$ 

هذه الصورة هي صورة مبنية على التناقض ككثير من صور القصيدة التي سنعرض لها لاحقا ، طرفا الصورة في هذا الموضع هما الشبع والجوع ، فتصور كيف ينشأ الشيء من ضده ، فالرجل من الجوع شبع ، شبع رغم جوعه لأنه لا يأكل طعاما على ضيم ، وهذا يحيلنا إلى قول الشنفرى في لاميته :

لِمُهُ مَطَالَ الجَ عُوحَتَّى أُميتَهُ \*\*\* وَأَضْرِبُ عَنهُ اللَّكُر صَفْحًا فَأَذْهُ 1 لَمُهُمْ مَطَالًا الجَ

فهو يجوع ويجوع ويجوع ولكنه لم يرض أن يشبع على مهانة ، وهكذا يلتقي النقيضان ليشكالاصورة توحي بالإباء والكرامة ورفض لقمة الذل والهوان.

(أمت يمين القبائل وجهي)

ينمو الخيال الشعري ويكبر ، فبعد أن كان هناك (يمين امرأة) يضرب وجه الشنفري القديم لم يعد وجهه عرضة ليمين امرأة واحدة ترفضه و تنتقصه ، لقد توالدت هذه المرأة وتعددت أيمانها حتى تحولت إلى قبائل متعددة تلطم وجه الشاعر ، ولابد له من التصدي والمواجهة وعدم الاستسلام ، لقد جاءت كلمة يمين مفردة وفيه إيحاء بتوحد كل القبائل على مختلف مشاركها على صفعه على وجهه الذي يمثل إنسانيته ، هذا تصوير بليغ لشكل المهانة والاحتقار.

(الثأريقسم)

الذات المكتواة بنار الظلم و الإهانة والاحتقار تتلظى نارا للأخذ بالثأر ، فتصمت الذات لينطلق الثأر نفسه يلهج بالقسم ، والقسم إصرار. إن هذه الصورة لا تنتج من فراغ أو من حيال بارد ولكنها تكشف عن معاناة وتجربة مريرة تتخلى فيها الذات عن ذاتها ، وتسلم قيادها إلى أهم أمر في معاناتها لتخلق رؤية جديدة للأحداث وتصور يضج بالانتقام.

(بنصال أظافره الوسخة حك البدوي الساخط غرته السائبة على مدرجة الريح)

. 206 - البغدادي أبو إسماعيل بلقاسم القالي : كتاب ذيل الأمالي والنوادر ، مرجع سابق ، ص $^{1}$ 

هذه الصورة هي أقرب للحقيقة لأنها تكاد تخلو من الجاز ، لكنها غير مقصودة لحقيقتها ، ولكن لما يمكن أن يستدعيه هذا المشهد ، إن هذا البدوي الموغل في البدائية يقف في حيرة وتشتت تنبئ عن ذلك الحركة التي يقوم بحا حين يحك غرته السائبة ، إن حك الناصية لدليل على الارتباك والحيرة والتردد، هذه الصورة الحقيقية هي صورة كاريكاتورية نقرأ فيها هذا الموقف الإنساني في اللحظات الحرجة ، فما الذي يجعله محرجا لهذا الحد؟ الجواب يأتي في الصور المتلاحقة والتي تفرض على هذا البدوي أن يخرج — وبصفة مفاجئة – من عالم البداوة والفطرة إلى عالم المدنية والحضارة المتغولة ، فيحد نفسه في عالم التكنولوجيا والديناميت.. (البلوجينز)

(دملج ساقیه بسخط «بلوجینز» السمل الکالح )

تستوقفنا في الصورة: دملق — السمل وهما مفردتان نادرتا الاستعمال ولعل ذلك مقصودا لإعلاء دلالة الغربة التي تعيشها الذات في عالم لم تألفه .. و «المدملق من الحجر والحافر: الأملس المدور.»  $^1$  و «سَعَل الثوب و أسمل : أحلق »  $^2$ . وهكذا يظهر الشنفرى البدوي في ثوب جديد لم يألفه ويجد نفسه محاصرا بمدنية متوحشة أجبرته على تغيير هيئته بالالتفاف في ثيابها.

(واستعد لمطاوي الخسة خلف زوايا الليل الفادح ومكائد أقبية التكنولوجيا العمياء)

نحن الآن إزاء صورتين متباعدتين لكنهما متفقتان في التآمر للوقوف في طريق الذات المنطلقة نحو التحرر، فالذات هنا بخلاف الشنفري الذي يقف أمام عدو واحد. فهي تقف وخلفها عدو وأمامها عدو.

عدو من خلف يحمل(مطاوي الخسة) سلاح أبيض تقليدي يدور في لغة المحتالين واللصوص في غير مواجهة صريحة تعمد يد حامله إلى الغدر والخيانة ، وهذا عدو لدود في خصومته ، شرس، يطعن في الظهر يتسلح بالمؤامرات والدسائس ، فإضافة المطاوي إلى الخسة إضافة المادي إلى المجرد ، ليكبر المجرد ويصبغ المادي بصبغته .

152

<sup>1 -</sup>ابن منظور : لسان العرب ، نسقه وعلق عليه ورتب فهارسه علي شري ، دار إحياء التراث العربي ، مرجع سابق ، مادة د م ل ، ج6 ، ص408 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، مادة :س م ل ، ج6 ، ص 369 .

هؤلاء هم أعداء الصف الأول.

أما أعداء الصف الثاني الذين هم أحدث أساليب وأدوات:

(مكائد أقبية التكنولوجيا العمياء.)

إن إضفاء صفة العمياء على التكنولوجيا هي التي تصنع الانزياح ، إذ كيف يصبح في وسع التكنولوجيا أن تحوك المكائد ؟ وكيف لها أن تكون عمياء؟ إن النص الحداثي حتى وإن ابتعد عن الغنائية ومحاولة كسب القارئ إلى صفه ، إلا أنه ما زال ينضح بشيء من الإيديولوجيا لأنه «لا يلغي الإيديولوجيا في (نص الصورة) لأنه مطمئن تمام الاطمئنان إلى أن الأثر الإستاتيكي سبيل لاحب للتأثير الأيديولوجي إذن.» أ، التكنولوجيا لا تبصر ومن لا يبصر يخبط خبط عشواء ، فهي لا تميز في استهدافها المظلومين لا بين صغير أو كبير أو بين امرأة أو رجل . وتجمع الصورة بين النقيضين فهي من جهة عمياء ولكنها تكيد وتخطط في الشر للفتك بكل رافض لقوانينها الجائرة ومنطقها المقلوب.

(بلؤم ينطف سما ورحيقا)

يعد جمع المتناقضات في هذه القصيدة ظاهرة أسلوبية ، فاللؤم ينطف و «النطف : التلطخ بالعيب» 2. فالصورة هنا ثلاثة أشياء متداخلة ومتناقضة في آن ، لؤم يلتقي فيه النقيضان : سم ورحيق ، فهو حتى وإن كان لؤم فليس شرا كله ، بل فيه جانبان شر وخير ، فالذات هنا ليست هي الذات الشريرة التي تريد إيذاء الناس ، ولكنها بقدر ما ترد به الشر ونصفها الباقي رحيق طيب وجميل .

(قضم الحشفة.)

<sup>1-</sup> الصائغ عبد الإله : الخطاب الشعري الحداثوي والصورة الفنية ( الحداثة وتحليل النص ) ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ،بيروت ط1 1999 ص78.

 $<sup>^{2}</sup>$  – ابن منظور : لسان العرب ، مرجع سابق ، مادة ن ط ف ، + 1 ، - 0.

جاء في لسان العرب: قضم: «قضِم الفرس يقضم وخضم الإنسان يخضم...والقضم بأطراف الأسنان ، والخضم بأقصى الأضراس.» والحشف من التمر ما لم ي نو فإذا يبس فسد وصلب لا طعم له ولا لحاء ولا حلاوة .»  $^2$ 

هذه صورة في ظاهر تركيبها بسيطة واضحة ، وهي «تشكيل لغوي يكونما خيال الفنان من معطيات متعددة يقف العالم المحسوس في مقدمتها ، لأن أغلب الصور مستمدة من الحواس على جانب ما لا يمكن إغفاله من الصور النفسية والعقلية .» قهي صورة قائمة واضحة في عالم المحسوسان لكنها لا يقصد بما ملفوظاتما ، ولذا وجب الذهاب في فهمها إلى ما وراء لغتها ، فالحشف أردأ التمر وهو آخر ما يتبقى منه ، وربما اضطر الإنسان إلى أكله إذا فقد ما يأكل ، وهو غير مستساغ للأكل وإنما يقضم قضما لأنه صلب ، وربما تكون هذه الصورة هنا هي نوع من الكناية فيه دليل على استنفاذ كل الوسائل والوصول إلى نهايات الأشياء ، فقضم الحشفة وهي آخر ما يمكن قضمه ، وهكذا الصورة تفضي بنا إلى عالم خارجها ، لتدل على حالة نفسية تعيشها الذات وهي حالة اليأس وانقطاع الأمل.. لقد يئس من إقناع مضطهديه .

### (للقدس جرح يهز الضمائر / ما من ضمائر)

الجرح في هذه الصورة عالق بين حدين ، فهو من ناحية جرح القدس ومن ناحية أخرى يهز الضمائر ، إن إسناد الجرح للقدس لهو تعبير عن قمة المعاناة التي تعانيها هذه المدينة المقدسة ، فأنَّ لنا أن نتصور جرحا يمتد على جسد المدينة ، إن تداعيات الجرح تتجلى في دماء نازفة وآلام دافقة ، تنتظر ضميرا فيه بقايا من الإنسانية يحرك يدا فيها بقايا رحمة لمؤاساة هذه المدينة المجروحة في تاريخها وفي كبريائها في حريتها وفي عظمتها .

يهز الضمائر ما من ضماير . فهذا الجرح يهز الضمائر ،لكن الضمائر غائبة فكيف يهتز ضمير غير موجود؟ - أي يهز الضمائر لو كانت هناك ضمائر . وكيف يهتز الضمير ؟ وما معنى أن يهتز الضمير ؟ فالاهتزاز

<sup>. 108</sup> مادة ق ض م ، ج11 ، ص 208. المرجع نفسه مادة ق ض م

<sup>.</sup> المرجع نفسه مادة ح ش ف ،ج3 ، ص190 .

<sup>3 –</sup>البطل علمي : الصورة في الشعر العربي حتى أواخر القرن الثاني الهجري ( دراسة في أصولها وتطورها ) ، دار الأندلس ، بيروت ، ط3 ، 1984 ، ص 30 .

حركة ، والحركة هي علامة للحياة ، والسكون موت ، ولو اهتزت لكانت حية،ولو كانت حية لحاولت أن تخفف آلام الجرح .

(دمي في وجنة السفاح)

هذه الصورة سابحة في الخيال «فالمرء يستطيع أن يكّون لنفسه عالما خياليا من المرئيات والأحداث و الأقاصيص خارجا عن دائرة واقعه الضيقة»  $^1$ وفي الخيال تفارق الدوال موقعها لتتخذ مشارف جديدة تشرف من خلالها على أصقاع أخرى من المدلولات ، فالدم هنا لم يعد هو ذلك السائل و المركب الكيمائي الأحمر خاصة حين ينتقل من الذات المتألمة إلى وجنة السفاح . في عالم الحقيقة والعقل ربما بدا الأمر مستحيلا ولكن «كل صورة يجب أن نفهمها و نقييمها على امتداد زمن كبير .»  $^2$ فكيف كانت رحلة هذا السائل الكيميائي ؟ ولماذا ينتقل للوجنة دون غيرها ؟ إن احمرار الوجنة دليل العافية والصحة ، هذه العافية والصحة البادية في وجنة السفاح إنما هي بسبب شقاء وتعب الضحية التي يعد دمها وقودا يحرك عجلة العافية والصحة في أحساد الآخرين .

(أجوس الأرض ملتفا بحرماني.)

«الشعر صياغة جمالية للإيقاع الفني الذي يحكم تجربتنا الإنسانية الشاملة وهو بذلك ممارسة للرؤيا في أعماقها ابتغاء استحضار الغائب من خلال اللغة.» [الصورة هنا تجسد حالة الشاعر والحرمان الذي يعيشه حيث تحول هذا الحرمان إلى ثوب خلق يلف به جسده يجوب الأرض سائلا من يكسو عريه ويسد جوعته.

ب-الصورة الواقع أو تيمة العذاب:

(مجدولة بالشبق الوحشي تنقض عبر الهجير المرصود بالآفات و الفواجئ

 $^{-1}$ مشوج وليد : الصورة الشعرية عند عبد الله البردوني ، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ط  $^{-1}$ 

<sup>-</sup> ماني ، ابراهيم : الغموض في الشعر العربي ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، د .ط ، د .ت ، ص 85 .

يد غليظة تقتلع ثدي السذاجة من منابت اللثة الغضة ينصعق الطفل برعب حيواني فيزعق. )

هذه الصورة مركبة من مجموعة صور بسيطة اجتمعت لتكون مشهدا دراماتيكيا ، بين يد موسومة بالغلظة ، وغلظ اليد تعني الفضاضة والقسوة ، ويضاف إلى ذلك تحرك بدافع الشهوة ، شهوة القتل على طريقة الوحوش، هذه اليد التي تمارس طقوس القتل والاعتداء في رابعة النهار المملوء بالمفاجآت ، هذا الطرف الأول في المشهد أما الطرف الثاني هو الضعف المتمثل في الطفل الرضيع (ثدي السذاجة) إذ أضاف السذاجة للثدي ، و (اللثة الغضة) حيث ضعف الطفولة وبراءتما ، فالصورة مركبة من شقين يد غليظة قوية مدفوعة بشهوة القتل المجاني ورضيع مستضعف لا يقدر على شيء .

(يد غليظة تسحل الأم المبخوعة على رمال العالم وثلوجه مخلفة على خرائط الدول وتقاويم الشعوب خطا واضحا من الدم الواضح.)

وتزداد الصورة تركيبا وتعقيدا ، فتعذيب الطفل وصياحه يجري في حضرة الأم ، الأم المغلوبة على أمرها إذ تجرجر على خريطة العالم شمالا وجنوبا وينسكب دمها على جميع القارات وتتوزعه القبائل، وتزداد الصورة مأساوية وعمقا بامتداد الزعيق المرعب إلى النقيضين: نطفة الحياة وومضة الموت ، واليد الغليظة تدس (ديناميت الخزي) لنسف الحلم ، هذا الحلم الذي انتفى على أرض الواقع وهو هذا المخلوق البشري الذي فقد إنسانيته فلم يعد معنى للإنسان . ونلاحظ هنا نمو الصورة وتمددها إذ تنطلق من صورة بسيطة تتجمع لتكون مشهدا متحركا معبرا عن حالة

نفسية ، والذات المغلوبة التي تصارع العالم (اليد الغليظة ، الطفل ، ثدي السذاجة ، اللثة الغضة ، الرعب ، تسحل الأم المبخوعة ، رمال العالم وثلوجه ، خطاً واضحا من الدم الواضح) هذه هي العناصر المشكلة لمأساوية الصورة .

(ها هو ذا الشنفرى الميتم بصكوك الباطل يرضع حليب العبودية الغامضة.)

إذا كان المطلوب من الصورة الشعرية الناجحة «أن تصور الانفعال وتنقل إحساس المعبِّر وذبذبات نفسه وأن يجعل الشاعر هدفه نقل الفكرة والعاطفة في صورة.» أن فإن التشكيل السابق في الصورة يوحي بيتم هذا الصعلوك وافتقاده في زوبعة الأحداث العظيمة إلى من يسنده ، فكل الذين من حوله ساوموا على دمه وباعوه بالصكوك المزيفة والباطلة وأرضعوه حليب العبودية . لقد نقلت الصورة إحساس الشاعر تجاه نفسه وكشف عن الهوان الذي يلاقيه في عالم ظالم ضيع إنسانيته ولا يؤمن إلا بالمصالح والمادة .

ثم تطالعنا مجموعة من الصور مفككة لا يربط بينها إلا الرابط النفسي:

(شكوكي ويقيني) (المشي أماما في طريق الليل الوعرة) (المشي أماما في طريق الليل الوعرة) (النار الأبدية في ثلج حبيني) (مأحوذا تنزلق على كتفي العاريتين أفاعي الدهشة والشغف البكر.)

هذه الصور البسيطة تعبر عن حالة التناقض وعدم الاستقرار ، فالشكوك تصارع اليقين ، والنار تصارع الثلج، والدهشة في مقابل الشغف ، مما أنشأ حالة من القلق والاضطراب عند الذات الحائرة .

(يا قلبي يا قلبي أرهقك الجسد الصاخب)

157

<sup>. 33 ،</sup> صالح : الصورة في شعر بشار بن برد ، دار الفكر للنشر والتوزيع ، د .ط ، 1983 ، ص $^{-1}$ 

ويصل الصراع إلى ذروته حين يتعمق ليصبح بين الجسد والروح، فهنا الجسد الصاخب الذي يضج بالمادة أصبح يرهق الروح إذ تتموقع ثانيا لتعطي الأولوية للحسد، بينما كانت الروح هي التي تتعب الجسد وهو تابع لها على قول المتنبى:

وَهِ الكَّنْ النُّفُوسُ عِظَّاما \*\*\* تَعبِتْ فِي مُ إِدَها الأَّحْسَامُ أَ (يا قلبي الحافي المتسكع في سبل التاريخ القذرة هي ذي تفاحة موتى في متناول أشواقي النازفة على حد السكين.)

وتستمر معاناة القلب ، القلب المتشرد حافيا على أرصفة التاريخ القذرة لا يعرف سبيلا للاستقرار ، فيتيه في حسابات التاريخ ، ويسلم تفاحة موته للأشواق النازفة على حد السكين ، إنحا المعاناة التي تعيشها الذات المشردة والتائهة إلى غير قرار .

(تصطلون على هشيم دمي في ضوء عنقي المذبوحة تتفرجون على الأفلام الزرقاء.)

إن هذه الصورة تستدعي المأساة بكل أشكالها ، هذا الجانب الإيحائي المبتكر حيث متعة المجرم باقتراف الجريمة ويتابعها بكل سادية وهو « الجانب الذي نهضت عليه الجودة وأضفى على الملفوظ صفة الشعرية لأنه لا يتوقف عند معان معجمية محدودة وإنما يكسب الملفوظ شُمكا دلاليا متسعا 2 فالضحية تشحط في دمها المسفوح ، والمجرمون يتسلون بمرآها ويصطلون على حرارة دمها .

(ماذا أفعل بدمي الصارخ في البرية المرشوق على الوصايا العشر كلوحة تجريدية.)

2 - دربال ماهر : الصورة الشعرية ، في ديوان أنشودة المطر لبدر شاكر السياب ، مطبعة التسفير الفني ، د . ط ،2001 ، ص116.

158

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - اليازجي نصيف : العرف الطيب في شرح ديوان أبي الطيب ، دار بيروت للطباعة والنشر ، د . ط ، 1980 ج2،ص14.

الصورة هنا جاءت مسبوقة بسؤال الحيرة إذ تشكلت بداية في عالم الخيال ثم نزلت إلى عالم اللغة ، فالدم تشخص في كائن حي يمارس الصراخ وحيدا في البرية حيث لا يسمعه أحد، ويختلط هذا الدم بالوصايا العشر لدى اليهود ومنهما تتشكل صورة تجريدية لا يقوى أحد على فك طلاسمها ، وهكذا تكون الصورة «هي الوحدة الأساسية التي يتوقف عندها العمل الشعري في تتابعيته . إنها بهذا المعنى نقطة مركزية استطاعت الحركة الشعرية المعاصرة إدخالها بصيغتها الحديثة في بنية القصيدة. » 1

(أيها الخنازير السائبة في كروم الفقراء. )

صورة تقليدية تعتمد التشبيه ، حيث شبه هؤلاء المستعمرين الهمج بقطعان الخنازير بكل ما يمكن أن تحمله الكلمة من تداعيات من أوصاف هذا الحيوان ومن صلتهم به تاريخيا ، فمسخ بعض منهم إلى صورت (له هُل أُنتِئُكُم بِشَرِّ مِنْ ثَلِكَ مَثْوبَة عِنْدَ اللهِ مَنْ لَاَعَنَّهُ الله وَ وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُم الْقِرَدَة وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاعُوتَ أُولاً فِكَ شَرِّ مَكَانَا وَا أَصَلُ عَنْ سَوَاعِ السَّبِيلِ (60)) وتبدو هنا « ثقافة الصورة تحفز الاستقبال لأنها تحفر باتجاه رغبات قديمة مخبوءة داخل النفس البشرية .» 3

# ج- الصورة الحلم:

إن الصورة الحلم هنا مرتبطة إلى حد بعيد بالمكان (هناك) لا هو بالقريب الذي يمكن الولوج إليه ، ولا هو بالبعيد الذي يستحيل الوصول إليه.

(هناك على صخرة الزمن اللزج بدماء الشهداء والضحايا المساكين

هناك حيث مطالع الأناشيد والجوقات المدرسية

هناك حيث العيون الصافية كدموع كبيرة ، تنتظر الوجه الإلهي القادم على طريق الشيطان.)

.

<sup>. 170</sup> م : دراسات في نقد الشعر ، دار ابن رشد ، لبنان ، ط $^{2}$  ، 1981 ، م  $^{1}$ 

<sup>· 60 -</sup> المائدة : - 2

<sup>3 -</sup>الغذامي عبد الله : اليد واللسان ، كتاب المجلة العربية ع 172 ، ربع الآخر 1432هـ /مارس 2011 العدد411، ص28 .

هذه الصورة المستقبلة المسيحة برهناك) هي على مرأى البصر لكنها مازالت في منطقة الحلم يرنو إليها الشاعر ، صخرة الزمن ، إن قبة الصخرة حتى وإن كانت في حيز الرؤية إلا أنها حلم ، وحين ترتوي إلى درجة التشبع بدماء الشهداء والضحايا ، يمكن الاحتفال فوقها بالأناشيد الوطنية ، لكن متى يحصل ذلك ؟

في الصورة الحلم عيون بريئة صافية كصفاء الدمع تنتظر النصر من بطل مشيطن اليوم من قبل عالم ينوء بالظلم ، هذه العيون تنتظر أن تقلب الصفحة .

كما ارتبطت الصورة الحلم أيضا بالزمان (آنذاك).

(آنذاك تخضل الأضرحة وأعواد المشانق - يصبح الأمل ممكنا - تنشق البوابات الحديدية الصدئة عن عشبة الفرح .

آنذاك تزهو الفراخ بزغبها اللدن.

آنذاك ينحني الغريب بأدب جم لسيدات البلده- تعبد الطرقات وتوزع الحلوى على الأولاد الشاطرين. ترف الفراشة ملونة على ضفيرة طفلة تحسن الغناء بلغة أخرى

آنذاك يلعب المتقاعدون الورق والنرد وهم ينتهرون الأحفاد المشاغبين باعتزاز أليف.

آنذاك تضع الطيور بيوضها على الشبابيك وفي الخنادق الحربية المهملة .

آنذاك أبعث أنا الشنفرى لأحمل الأطفال على منكبي

ولأهيم على وجهي بأغاني الحب اللاذعة . موقظا الرعيان من تمويمة العشق الصعب ليكشوا عن أنوفهم نحلة الربيع العفريته.

آنذاك يصبح انتقامي كتابا نظيفا وفق مناهج التدريس و يضربون المثل بوردة غرامي الملتهبة)

هذا هو الزمن الذي تحلم به الذات المقهورة ، هذا هو الحلم المعلق الذي عجزت الآيدي عن أن تطاله.فما أبعد البون بين آنئذ و آنذاك! زمن نقيض لهذا الزمن ، زمن يورق فيه المستحيل ، وتحتمع فيه المتناقضات ، تخضل الأضرحة وأعواد المشانق ، تتحول الموت إلى حياة ، والعدم إلى وجود، فيبعث كونا جديد ، ويخرج الفرح من عمق المأساة فتنهد البوابات الحديدية وتسقط القضبان ، وتنفتح من خلالها عشبة الفرح ونسيم الحرية ويشعر الكون بالأمن والاستقرار فتعشش الطيور في الشبابيك، وفي الخنادق الحربية المهملة ، ويعود الأبطال ليحضنوا أطفالهم وقد برهنوا أن عدوهم ما كان سوى نحلة الربيع العفريته.

آنذاك يأخذ المتمرد لقب ثائر و الإرهابي لقب مقاوم .

وآخر النص مشهدان متناقضان:

المشهد الأول: هو مشهد إلقاء القبض على الشنفرى والفرحة الغامرة التي أعلنها العالم موجها إليه شتى التهم (إرهابي - يحمل باسبورتا مزورا - يجوب الدول الحرة مقتنصا أصحاب صناعات الطيران الحربي وأرباب البورصة والفزياء النووية - مدعيا أن الله أو كله بالثأر لأطفال نسفوا في شيء يسمى تل الزعتر - يشتم عالمنا الحر - يجرؤ أن يرسم خارطة العالم باللون الأحمر.)

صدر الحكم بإعدام الإرهابي القاتل ، رميا بالغربة والحزن .

والمشهد الثاني: مقتل رئيس الكهان حين ارتطم بجمجمة سائبة مسممة بالفكر الثوري ، وانزعاج العالم من هذا الحادث الأليم ، فيظهر الوجه القبيح للعالم الذي يتشح بالنفاق ويمارس الدجل .

وهكذا يبدو لنا النص شحنة متحركة من الصور على اختلاف من البسيطة إلى المركبة إلى المعقدة ، لترسم كلها في الأخير نصا يمثل هو في حد ذاته صورة كلية . وهذا دأب الشعر الحديث ،إذ ينتقل المتلقي من مستمع إلى مستمع ومشاهد ، لأن الصورة هي التي تشد كيانه وتصنع المعاني وتشكل مشاعر الشاعر والمتلقي ، ذلك أن من

وظائف الصورة توليد اللذة لأنه بواسطتها «يحقق الشاعر الخروج عن الواقع بإعادة تشكيله حسب ما تمليه عواطفه ورغباته وخياله.»<sup>1</sup>

كما أن هذه الصورة بإمكانها أن تدخل المتلقى في عالم ما كان ليتسنى له دخوله لولا هذه الصور والمواقف غير المتجانسة ، التي تتآلف لتكون عالما سحريا يهيم فيه المتلقى ، يتحسس مشاعره ، ويلامس أحاسيسه مما يجعل المتلقى يتذوق النص ، أي يشعر بمواطن المتعة واللذة فيه ، كما تعمل الصورة بمختلف أشكالها على استقراء المعني ، فالصورة وضعت بغية توليد معنى «إن مدلول الصورة يلخص ما يقوله اجتماع الدوال اللغوية والأنماط التعبيرية في فضائها . فللوصول إلى معنى الصور إذا يتحتم استقراء معنى الدوال اللغوية وهي متشكلة في أنماطها التعبيرية المختلفة.»<sup>2</sup>

### 5-2 جمالية الرمز:

من أهم الجماليات التي اعتمدها الشعر الحداثي جمالية الرمز ، وذلك إمعانا في الابتعاد عن التقليدية المباشرة ، فأصبحت القصيدة الحداثية تعج بالرموز على اختلاف أنواعها، هذه الرموز تجعل المتلقى يجد لذة في تفكيك هذه الرموز ومحاولة تحويلها إلى معان حسب ما تقتضيه سياقات هذه الرموز، وذلك «لأن وظيفة الشاعر ليست تصوير الأشياء تصويرا حسيا جامدا ، بل هي بالأحرى الإيحاء بالواقع الذاتي للأشياء ونقل عدواها من نفس الشاعر إلى نفس المتلقي ، ولهذا صلة بما يراه الرمزيون من أن الأشياء توجد داخل نفوسنا ، بل إنها هي ونفوسنا شيء واحد.  $^{8}$ . ولعل الإغراق في استعمال الرمز في الشعر الحداثي حدا بعز الدين اسماعيل أن يقول: «... فيكون شيوع ظاهرة الغموض في الشعر الجديد دليلا على أن هذا الشعر قد حاول التخلص من كل صفة ليست شعرية والاقتراب من طبيعة الشعر الأصلية.»<sup>4</sup>إذاً استعمال الرمز في الشعر الحداثي هو ظاهرة صحية أعادت إلى الشعر ألقه .

162

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - دربال ماهر : الصورة الشعرية في ديوان أنشودة المطر لبدر شاكر السياب ، مرجع سابق ، ص 139 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نالسابق ، ص140 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – أحمد محمد فتوح : ملّز وللّزية في الشّعر المعاصر ، دار المعارف ، القاهرة ، ط3 ، 1984 ، ص149 .

<sup>4 -</sup> إسماعيل عز الدين : الشعر العربي المعاصر ، مرجع سابق ، ص 188.

لقد اتخذ الشاعر في بداية النص رمزا تاريخيا هو الشنفرى ، وبكل تأكيد أن إدخال الشخصية التاريخية إلى عالم الأدب والإبداع يجعلها تتخلى عن بعض أوصافها وتحتفظ بأخرى وتصر عليها ، فاستدعاء الشخصية لا يستهدف الشخصية الواقعية التي تتحرك في الحياة الواقعية لأن «توظيف الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر يعني استخدامها تعبيريا لتحمل بعدا من أبعاد تجربة الشاعر، أي أنها تصبح وسيلة تعبير وإيحاء في يده ، وعليه فقد تأثر كثير من شعرائنا المحدثين بتجربة إليوت الشعرية والنقدية هذا في المعادل الموضوعى . »1

فحضور الشنفرى في نص سميح القاسم إنما هو نابع من رؤيا الشاعر الذي رأى في ذلك الإنسان رمزا للثورة والتمرد ، ورفض الواقع الذي يحيط به ، مما دفعه إلى أن ينفض عن نفسه غبار الهوان والذل ، ويهب منتقما لكرامته وإنسانيته المهانة ، هذا الرجل الذي عاش في ذلك العصر ، هنا في هذا العصر يوجد من يعيش الظروف نفسها ، ينبذه العالم ويتجهمه القريب ويبطش به البعيد ألا وهو الشاعر نفسه الذي هو في الحقيقة عينة من شعب يشبه الشّنفرى ، والفرق بينهما أن ذلك قد انتقم وهذا يعد نفسه للانتقام .

وعليه فالشّنفرى رمز لكل فلسطيني أو عربي مهان ، ولا سبيل إلى استعادة كرامته إلا أن يثأر من أعدائه . هذه الشخصية الرمزية الأساس في النص مع وجود رموز أخرى كثيرة .

وهكذا نلاحظ«إلى جانب البعد التاريخي والحضاري لهذه الأعلام فإن هناك بعدا معاصرا ودلالة جديدة ، ورؤى تتجاوز دلالة الرمز اللغوي التاريخي لتخلق دلالة واقعية معاصرة»

إن الشاعر من خلال استعمال الرمز لا يريد أن يجد واقعا فحسب لكنه «يشمل عن بعدين متناقضين تماما : الحلم والواقع – المحال والمعقول الممكن — بيد أنه يوحدهما في وحدة تفرزهما الذات ، تشكل إطارا لما يشبه حالة التصالح بالتجربة الشعورية مع الوجود، فالشاعر يتصالح فنيا مع واقعه.»  $^{3}$ ، وكما يقول عز الدين إسماعيل عن مدى ارتباط الرمز بالحركة الشعورية لدى الشاعر : «الرمز الشعري مرتبط كل الارتباط بالتجربة الشعورية التي يعانيها الشاعر

<sup>2</sup> -قاسم أحمد : الرمز ، ظواهر أسلوبية في الشعر الحديث في اليمن، مركز عبادي ، ط1، 1996 ، ص144 .

<sup>. 15 -</sup> زايد علي عشري : استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر ، مرجع سابق ، ص $^{1}$ 

<sup>3-</sup> سقال، ديزيريه : الكتابة والخلق الفني ، دار الفكر اللبناني ، بيروت ، ط1 ، 1993 ، ص15 .

، والتي تمنح الأشياء مغزى خاص ...وعند استخدام اللغة في الشعر استخداما رمزيا لا تكون هناك كلمة هي أصلح من غيرها لكي تكون رمزا.» <sup>1</sup>

ولكي تصبح الكلمة رمزا يعمد الشاعر إلى إفراغها من مدلولها المعجمي بإدخالها في سياقات أخرى تلبسها مدلولات جديدة مختلفة «فالرمز يبدأ من الواقع ثم يتجاوزه إلى المعاني المجردة التي تقوم وراءه» فنجد مثلا في قول الشاعر (الموتى المعترضين على حرب الطبقات) لا يمكن اعتبار الدوال على وجهها الحقيقي ، فالموتى لم يعد بوسعهم أن يعترضوا ، وهناك موتى يعترضون ، ولذا أمكن القول أن الموت هنا هو موت الأحاسيس والضمائر لا موت الأحساد ، هؤلاء يعترضون على ماذا ؟ على حرب الطبقات ،أي طبقات ؟ إنحا الطبقات الاحتماعية ، فهم مستسلمون خانعون قانعون يخشون تحرك الطبقات حتى يبقى الغالب غالبا والمغلوب مغلوبا .

(بلوجينز) الذي هو رمز للحضارة الغربية ، فالمكافح العربي انخرط في هذه المنظومة الحضارية لكي يكافح من خلالها ، وتخلى عن الشكل التقليدي لأنه يريد أن يخاطب العالم بلغته .

(مطاوي الخسة كان في إمكان الشاعر أن يستعمل مثلا: سكاكين ، حراب ، مدى ولكنه عمد إلى استعمال هذه الكلمة لأنحا ترمز إلى طبقة معينة من اللصوص ، الطبقة الأخيرة من اللصوص في الحارات والأسواق الشعبية ، اللصوص الأقل تقدما في مدارج السرقة ، بينما هناك لصوص من نوع آخر هم لصوص يديرون أعمالهم الكبيرة من الغرف المظلمة (أقبية التكنولوجيا العمياء) فالفلسطيني يترقب طعنة من لص دييء في جواره ومن أهله ، كما ينتظر مكائد الآخرين .

ثم نأتي لاستعمال الأم كرمز: (أم لا تعلم حقا إن كانت ولدته

ولا يعلم إن كانت حقا ولدته.

2 - أحمد محمد فتوح : الرمز والرمزية في الشعر المعاصر ، دار المعارف ، ط2 ، 1978 ، ص265 .

164

\_

(ذريني يا أم واسترسلي حثة في كثيب.) (يد غليظة تسحل الأم المبخوعة على رمال العالم وثلوجه .)

(تفضل حضرة المبعوث الدولي فتناول وجبة إفطاره على ضريح أمي ملتزما نظام الريجيم الصارم.)

لقد ورد ذكر الأم في سياقات مختلفة منزاحة عن الدلالة المركزية لها ، ولذا فهي تحمل مدلولا مغايرا فهي رمز والرمز يحتاج إلى دلالات منطقية تقود المتلقي للمرموز له وللمعنى حتى كلمة عملية الإيحاء والإمتاع وبالنظر في كلمة أم المستعملة نجد:

(أم لا تعلم حقا إن كانت ولدته.) (ولا يعلم إن كانت حقا ولدته.)

فمن تكون هذه الأم الجاهلة بأولادها ، والجاهل أولادها بها ، فهي لا تعلم إن كانت أمهم وهم لا يعلمون إن كانوا أبناءها ، فالصلة هنا مفقودة تماما ولو مجرد معلومة الانتماء والنسب ، وهذا النسب الضائع بين الطرفين ، الأم هنا قد تكون رمزا للأرض التي نشأ عليها ، والأمة التي احتضنته كلاهما تنكر له وضاعت وشائج القربي وصلات الرحم .

(ذريني يا أم واسترسلي جثة في كثيب)

الأم تحولت إلى حثة لم تعد بشرا حيا يحس ويسعى ويتحرك ، لكنها حثة تغوص باستمرار في أعماق الرمل ، أم ميتة لا تستطيع أن تقدم شيئا ولا أن تعين بشيء لأنها ماتت وقبرت . وهذا الحال يعبر عن الأمة العربية التي تركت فلسطين تواجه مصيرها منفردة أمام قوة عاتية ، لقد فقدت الإحساس والنخوة واستسلمت لقدر محتوم.

يد غليظة تسحل الأم المبخوعة

على رمال العالم وثلوجه.)

اليد الغليظة رمز للقوى المتغطرسة المتسلطة التي تمارس بطشها علنا وأمام أنظار العالم ، هذه الأم المقطوعة رقبتها ، المهانة ، المظلومة ، تجوب قضيتها أصقاع العالم ليتلاعب بما الكبار والصغار على موائدهم .

(تفضل حضرة المبعوث الدولي فتناول وجبة إفطاره على ضريح أمى ملتزما نظام الريجيم الصارم.)

الأم هنا ماتت وأصبحت مجرد مزار للمبعوثين الدوليين (رسل العدالة) ، فالمبعوث الدولي المسترزق من قضية فلسطين ، وحين يذكرها يجب عليه الالتزام بما تعارف عليه العالم من ظلم فلا يستطيع الخروج عن النص ، فالسلطة دوما لليد الغليظة .

وهكذا يبدو أن الأم هنا ليست هي الأم الحقيقية ، لكنها الأرض الفلسطينية أو الأمة العربية ، يؤازر هذا الاتجاه ما ذكره الشاعر صراحة : (فلسطين والقدس والخليل والجليل ويافا وحيفا) في مواضع مختلفة من النص . فالرمز لا يكفي بذاته ولكنه يحتاج إلى رموز أخرى تساعده في بناء الدلالة التي قصد إليها الرمز . إن الذي يقود إلى فك الرمز غالبا إنما هو الحدس يقول محمد فتوح أحمد : «ولا بد حينئذ من وجود علاقة تربط بين المستويين (الصورة الحسية والحالة الشعورية) مع وجود أطراف تحدد على ضوئها قيمة الرمز في الشعر ، وهذه الأطراف منها ما هو حسي ومنها ما هو معنوي ، والمعول عليه في هذه الأطراف وجود علاقة ترابط بين مستوياتها ، وهي علاقة حدسية وليست تقريرية واضحة ، ومن هنا تأتي قيمة الرمز في حدها الأعلى إيحائية مما يضاعف قيمة تأثير الشعر في النفس الإنسانية ، وهو ما لا يمكن التعبير عنه بالتسمية والتصريح » 1

1 أحد من شريال، المنتجالة المريد

<sup>1</sup> – أحمد محمد فتوح : الرمز والرمزية في الشعر المعاصر ،مرجع سابق ، ص202 ، ص 203 .

### رمز الوردة:

ولننظر الآن في السياقات التي وردت فيها كلمة الوردة محاولين الإمساك بما ترمز إليه مسترشدين بهذه السياقات لأن «كل تأويل للرمز يظل بحد ذاته رمزا ، ولكنه معقلن قليلا ، أي مقرب من المفهوم قليلا ، وتعريف المعنى بكل ما في جوهره من عمق وتعقيد إنما ينطوي على إضافة عن طريق الخلق الإبداعي .»

وتبقى عملية فك الرموز عملية اجتهاد معقلن،إذ يقول باختين في سياق مماثل: «إلى أي حد في مقدورنا أن نكشف ونعقب على المعنى ؟ ليس ذلك ممكنا إلا بواسطة معنى آخر مساو في التشكل والتبلور ، إذ أن إذابته في المفاهيم أمر مستحيل ، ما يمكن هو إما عقلنة المعنى نسبيا أو تعميقه بواسطة معان أخرى ، أي تعميقه عبر توسيع سياق بعيد . إن تفسير البنى الرمزية مرغم على الخوض في لا نهائية المعاني الرمزية ولذا فهو لا يستطيع أن يصبح علميا معنى علمية العلوم الدقيقة .»<sup>2</sup>

ولنعد إلى موضوع الوردة: (طوبى لنداء الحب وطوبى للوردة) (أحلم بالوردة وأنادي الوردة لا يشفي حسدي غير الوردة لا يشفي روحي غير الوردة أحلم بالوردة وأصيح:...)

167

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  - باختين ميخائيل : بصدد منهج علم الأدب ، تر :نوفل نيوف ، مجلة الآداب العالمية ، اتحاد الكتاب العرب ،دمشق ، العدد 133 ، 2004 ،  $^{1}$  - باختين ميخائيل : بصدد منهج علم الأدب ، تر :نوفل نيوف ، مجلة الآداب العالمية ، اتحاد الكتاب العرب ،دمشق ، العدد 133 ، 2004 ،  $^{1}$  - باختين ميخائيل : بصدد منهج علم الأدب ، تر :نوفل نيوف ، مجلة الآداب العالمية ، اتحاد الكتاب العرب ،دمشق ، العدد 133 ، 2004 ،  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع السابق ، ص20 .

(ويضربون المثل بوردة غرامي الملتهبة)

فالوردة هنا شيء مستحسن ومرغوب فيه (طوبي للوردة)، كما أنها تبدو الآن شيئا ليس في الإمكان الحصول عليه ، فالشاعر يحلم بها وينادي ، وما دامت في عالم الأحلام فهي مما يحبذه الشاعر ويرغب فيه ، لأن الوردة بإمكانها أن تحقق ما لم يتحقق بعد ، لأنها هي التي تستطيع أن تجلب الشفاء للحسد وكذا الروح ، فالجسد مريض ، والروح مريضة ، وكلاهما في انتظار الوردة التي لم تأت بعد ، والشاعر ينادي ويصيح في سبيل إيجادها .

(ويضربون المثل بوردة غرامي الملتهبة) في الواقع أي مثل يضرب بوردة ملتهبة ؟ فالوردة غير الوردة ، فهذه وردة ملتهبة تشتعل باللون الناري الأحمر ، إن التداعي الذي تحضره كلمة الملتهبة تجعل الفكر يتجه إلى النار ، اللهب ، اللون الأحمر ذي الدلالة الأيديولوجية عند الشاعر ولذا يمكن أن تقرأ الوردة من خلال كل هذه السياقات بالثورة ، فهذا الوضع الذي تعيشه فلسطين والأمة يستدعى ثورة تشفى الروح والجسد .

### رمز القلب:

ولنبحث الآن في ما يرمز إليه القلب في النص لأن «الرمز يحمل المعنى بطريقة اعتباطية صرفه ، وهذه هي الطريقة التي تحمل بما اللغة اللفظية معناها.»  $^1$ 

(يا قلبي أرهقك الجسد الصاحب

مغفرة يا قلبي المتسكع في أمصار السحر ، اتبعني يا قلب

. . . .

يا قلبي المثقل بخطايا الذكري ، وحطايا النسيان ، أتبعنا يا قلبي

. . . .

<sup>1 -</sup> الشهري عبد الهادي بن ظافر : نحو توسيع مفهوم الخطاب ( مقاربة سيميائية توصيلية ) ، مجلة فصول ،العدد 77 ، شتاء -ربيع 2010 ، ص 74 .

يا قلبي الحافي المتسكع في سبل التاريخ القذرة)

لقد جاء استعمال القلب في هذا المقطع سبع مرات ، ففي العبارة الأولى (يا قلبي أرهقك الجسد الصاخب) يتجه الحديث عن علاقة المركز بالأطراف ، فالمركز متعب مرهق والسبب في ذلك الأطراف ، فالأطراف تمارس عملية إرهاق صوب المركز المهموم.

(مغفرة يا قلبي المتسكع في أمصار السحر ، اتبعني يا قلب )

هنا يدعو السير في الاتجاه المعاكس ، فالقلب المتسكع في المدن التي تمارس السحر والدجل ، مدن تشبعه سحرا وكلاما معسولا ، قلب مشرد في قاذورات التاريخ ، يطلب الشاعر من القلب التخلي عن هذا التوجه (اتبعنا يا قلب)

هذا القلب مرهق بأطرافه ، يتعلق بأوهام ، مخدوع في حقيقة الواقع .

ولذا يمكن أن يكون القلب هو فلسطين، والأطراف الأمة العربية المتهالكة التي أرهقت هذا القلب ،

فلسطين ذلك القلب التائه بقضيته على خارطة العالم مخدوعا بسحر الكلام والأماني الكاذبة .

### رمزية المكان:

إن الأماكن الواردة في النص في أغلبها ذات دلالة سياسية ، وكما «يعرف لانج ولانج(Lang lange & الرموز السياسية بأنما تلك الكلمات أو الأفعال أو الصور أو الأحداث التي تثير الولاء وتشجع على الطاعة أو تؤكد دعوى أو تبررها أو تعد بالخلاص. $^{-1}$ 

والأماكن ذات الدلالة السياسية التي أوردها الشاعر:

(القدس ، الجليل ، الخليل ، يافا ، حيفا، بيروت ، باريس ، عمان ، روما ، ديار سلمان، انغولا ، تشيلي ، قيرغيزيا، نيويورك ، صيني ، الهند، فلسطين ، بابل ، صيدون ، مصر )

<sup>1 -</sup> ابن سعيد أحمد بن راشد : قوة الوصف ( دراسة لغة الاتصال السياسي ورموزه ) ، مجلة عالم الفكر ، المجلد 32 ، يولو -سبتمبر 2003 ، ص222 .

(الجليل والخليل ويافا وحيفا والقدس) هذه أسماء صريحة تتعلق بفلسطين ، فهي أجزاء من الكل بالإضافة إلى ذكر التين والزيتون رمز هذه الأرض ، ففلسطين حضرت هنا بشكل علني من خلال هذه الأماكن وباسمها عموما . فالشنفرى توعد أعداءه بمواضع هي : ذات الرس وبطن منجل ،أما جغرافيا الإنسان الفلسطيني فقد اتسعت لتأخذ حيزا أكبر ويصبح العالم ساحة مفتوحة لمعركة لا نحائية من عواصم عربية : (بيروت وعمان )لأن بيروت مدينة مفتوحة وعمان ذات الولاء إلى معسكر لا يلائم إيديولوجيا الشاعر بل لغيره من الشعراء ، يقول نزار قباني :

(انغولا ، تشيلي ، قيرغيزيا) كل دولة من هذه الدول تنتمي إلى قارة ، انغولا تنتمي لإفريقيا ، وتشيلي لأمريكا الجنوبية ، و قيرغيزيا إلى آسيا الوسطى ، أي أن هذه الشعوب تحركت للإطاحة بالأنظمة الرأسمالية وتبني النهج الشيوعي ، وهذه الشعوب قررت مصائرها وأخذت زمام أمرها ، وماذا عن الإنسان الفلسطيني ؟

الفلسطيني ما زال يشرب نخبا في نيويورك عاصمة الهيمنة العالمية من زمام الاقتصاد، ما زال يرجو الحل من مقر الأمم المتحدة الذي تحتضنه هذه المدينة ، مثله كمثل الذي يطلب ماء في النار . هذا موقفه من الغرب ، أما موقف الشرق منه خاصة الصين فهو متردد ، مرتبك، فالقول مضحك ، والفعل مبك ، فالبوست كارد الصيني مختوم بوداعة نوار اللوز الأبيض ، لكنه مرصود بالتنين فهو لا يكاد يجد صديقا منصفا في هذا العالم حتى عاصمة إيديولوجيا الشاعر موسكو فهي مذمومة بالغياب، فصديق لا ينفع كعدو لا يضر .

(ضمادة جرحي من تفتا الهند) ولعل هذا الجانب هو ماكان فيه الشاعر محظوظا ، فالعالم يتفق على أن يجرحه لكنه يقدم إليه الدواء ، ماء الورد وتفتا الهند ، فالجميع قتلة يسيرون في جنازة الضحية .

 $<sup>^{-1}</sup>$  قباین نزار : من مفکرة عاشق دمشقی ، قصیدة اعتذار لأبی تمام ، منشورات نزار قباین ، بیروت ، د .ط ، د . ت ، ص $^{-1}$ 

(ما نفع اللغات التي أتقنتها في بابل) بابل في اللغة الأكادية «باب الإله» أ ذات التاريخ الحضاري الجيد الذي كان أبرزه نبخذ نصر الذي سبا اليهود وسامهم سوء العذاب «وهي مدينة كلكامش الباحث عن الخلود الفاشل » كل هذا ما عاد يجدي نفعا داخل سجلات التاريخ ، وماذا يعني ماض سعيد عن حاضر تعيس ؟!

#### ديار سلامان

(طوبی لی معترفا أبی حین بلغت دیار سلامان انقبضت نفسی

صوتي محظور في شرع سلامان ووجهي

قد أغدو حيا فيها ، لكن لا أمسى

والموت أمان )

بنو سلامان هم القوم الذين نشأ فيهم الشنفرى ولاقى منهم معاملة قاسية ، أجبرته على شق عصا الطاعة وموالاته لقوم آخرين من جنس آخر .

هؤلاء الذين نالوه بالاضطهاد حتى صفعته امرأة منهم كما نقله الشاعر في هذا النص:

إذا ما أروم الود بيني وبينها \*\*\* يؤم بياض الوجه مني يمينها

وأي إهانة أكثر من هذه تحمل على الرفض والتمرد؟!

ديار سلامان التي احتوت الشنفرى بكل هذه المذلة ، مازالت تمارس الأفعال نفسها ولكن بصورة أخرى ، فتصبح ديار سلامان هي عملية إسقاط لأمة عربية تمارس القتل والنبذ والإهانة ضد الإنسان الفلسطيني ، فصوت الفلسطيني في شرع سلامان الجديد محظور ووجهه محظور، فهو مطارد أينما حل ، غير آمن على حياته لا يدري أين يترصده القتل أو الاغتيال وفي أي مكان ، بل الموت أهون عليه من كل ما يلاقيه ، فالمكان الوحيد الآمن بالنسبة له هو القبر . . هكذا تتشكل مأساة الشنفرى مرة أحرى وتبعث في ثوبما الجديد . . الانسان الفلسطيني والأمة العربية .

2- الطربلسي محمد الهادي: تحاليل أسلوبية ، دار الجنوب للنشر ، تونس ، د . ط، د .ت ،ص 21 .

http:ar.wikipidia.org/wiki/- 1

### رموز أخرى :

الوصايا العشر – الخنازير – نحلة الربيع:

في هذه الرموز إشارة إلى اليهود ، فالوصايا العشر وردت في سفر الخروج الذي يحتوي في ما يحتوي النهي عن القتل وعن السرقة وعن شهادة الزور وعن الزنا<sup>1</sup> ، لكن اليهود خالفوا كل هذه الوصايا، فقتلوا شعبا وسرقوا أرضه وشهدوا الزور وفعلوا كل المنكرات .

الخنازير كما ورد في القرآن الكريم أن بعضا منهم بعصيانهم مسخهم الله فكانوا على هيئة الخنازير . 

خلة الربيع قد تكون إشارة هي الأخرى لليهود (موقظا الرعيان من تمويمة العشق الصعب ليكشوا عن 
أنوفهم نحلة الربيع العفريته) فالرعيان إشارة إلى العرب الذين عرفوا بالرعي ، ونحلة الربيع هم اليهود ، والرابط في ذلك 
ربما يكون من ترجمة تل أبيب من العبرية إلى العربية التي تعني تل الربيع ، فتكون نحلة الربيع هي ساكنة تل الربيع . 
(العروش المطلية بالذهب الأسود والكذب)

الذهب الأسود كما هو معلوم النفط ، والعروش التي طليت به وبالكذب هي عروش الحكام والملوك العرب .

http ar.wikipidia.org/wiki / مينظر موقع : وصايا عشر

# رمزية اللفظ الأجنبي :

(بلوجيز – التكنولوجيا –بوست كارد – الفيتو – الكوكتيل – الشيفرة – أوكي – الجيولوجيا – السيمفونيات – الإلكترونيكا – ستاتيستيكا – الديسكو –النيترون – الانتربول – باسبورتا – السايكولوجي – الديمقراطية – البورصة.)

إن حضور اللفظ الأجنبي في النص وبهذه الكثافة يحمل دلالة ، فبين الماضي والحاضر تغيرت لغة الخطاب وتغيرت الوسائل ومعها تغير التفكير العربي، لقد ضخ العالم الغربي في العالم مفردات وتراكيب وآلات ومفاهيم حديدة ، ولم يعد الشنفرى ذلك الأعرابي الذي يمكن استغفاله والاحتيال عليه ، لأنه أصبح جزء من حراك هذا العالم لأنه يتكلم لغته ويعرف حقيقته ، ويعرف أيضا كيف تغير هذه الكلمات دلالاتما وتغير وجهها ووجهتها، وكيف تصبح التكنولوجيا وسيلة حراب ، والديمقراطية لعبة خادعة ، والستاتيستيكا مجرد جمع أرقام، والنيترون ضوء للمقامرة والخديعة ، والفيتو اغتصاب لحقوق المظلومين ، الانتربول يطارد المظلومين ...

وهكذا وعلى رأي جان كوهن أن «الأشياء ليست شعرية إلا بالقوة ولا تصبح شعرية إلا بفضل اللغة ، فبمحرد ما يتحول الواقع إلى كلام يضع مصيره الجمالي بين يدي اللغة فيكون شعريا إن كانت شعرا ونثريا إن كانت نثرا .»  $^{1}$ 

فهذه الكلمات خارج النص هي كلمات غير شعرية ، لكن إقحامها داخل النص وفي سياقات مختلفة تصبح كلمات تقود إلى دلالات كثيرة ومغايرة لطبيعتها «أليس فهم نص من النصوص عبارة عن تبين ما يختفي وراء الكلمات أي السير من الكلمات إلى الأشياء.  $^2$ 

173

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – كوهن جان : بنية اللغة الشعرية ، تر : محمد الولي ومحمد العمري ، دار توبقال للنشر ، الدار البيضاء ، المغرب ط1 ، 1986 ، ص37 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه ، ص33 .

### 2-6 جمالية التكرار:

من سمة القصيدة الحداثية ظاهرة التكرار لا على مستوى الموسيقى والإيقاع فحسب ، بل على مستويات مختلفة ، على المستوى المعجمي ، على المستوى التركيبي والتخيلي ، تقول نازك الملائكة : «جاءتنا الفترة التي أعقبت الحرب العالمية الثانية بتطور ملحوظ في أساليب التعبير الشعري ، وكان التكرار أحد هذه الأساليب فبرز بروزا يلفت النظر وراح شعرنا المعاصر يتكئ عليه اتكاء يبلغ أحيانا حدودا متطرفة لا تنم عن اتزان.» أ

### أ- تكرار لفظ الشنفرى:

كما في أي عمل إبداعي فإن الحضور ، حضور الشنفرى ليس بشخصه ولكن بما يصطحبه من إيحاءات وتداعيات ، فزيادة عن العنوان حضر لفظ الشنفرى في النص ست عشرة مرة منها أربع في حالة تنكير ، كما حضر بأوصاف أخرى وصفه بما عدوه : إرهابي بدوي - الإرهابي القاتل - الإرهابي القادم من الشرق - الجمجمة المسممة بالفكر الثوري .

كما قدم نفسه في النص بأوصاف أخرى : رسول الصعاليك والأغربة - حبيب الأناشيد- طفل المآسي - يتيم البراءة- رفيق شقوق الجدار - شهيد الصعاليك والأغربة - سر التفجر - روح الهدوء- كفارة الأنفس المذنبة - أجوس الأرض ملتفا بحرماني - بلا أهل. بلا شكل. بلا ظل. الميتم بصكوك الباطل ...

فالشنفرى هو المحور الذي عليه مدار النص الذي تشعبت علاقاته ورؤاه فيه ، فالتكرار هنا كما يرى عدنان حسين قاسم «إنه بتشكيلاته المختلفة ثمرة من ثمرات قانون الاختيار والتأليف ومن حيث توزيع الكلمات وترتيبها، بحيث تقيم تلك الأنساق المتكررة علاقات مع عناصر النص الأخرى . $^2$ 

إن ورود الشنفرى باسمه معرفة ونكرة وبوصف أعدائه له وبوصفه لنفسه لذو دلالة في سيرورة المعنى ، إذ بدأ نكرة مجهولا وانتهى نكرة متعددا ، والذين ينجزون الثورات الحقيقية ويحققون الانتصارات هم غالبا مجهولون ، وكثيرا

<sup>. 276</sup> مرجع سابق ، ص $^{1}$ 

<sup>2 -</sup> قاسم عدنان حسين : الاتجاه الأسلوبي البنيوي في نقد الشعر العربي ، الدار لعربية للنشر والتوزيع ، مصر ، ط1 ، 2001 ، ص 219

ما يبرز مدعو البطولات ولولا الجهولون ما انتصر القادة العظام ، وفي معرض الاعتزاز بالذات وبالانتماء كان يستعمل المعرفة : أنا الشنفري.

أما في نظر أعدائه فهو الإرهابي القادم من الشرق ، القاتل ، المسمم بالفكر الثوري ، فكل مدافع عن حقه ومقاوم في سبيل قضيته ووطنه هو إرهابي ، ومن يغتصب الأرض ويشرد الشعب ويقتل هو الإنساني المثالي .

أما في تعريفه لنفسه فهو إصراره على مبادئه التي آمن بها ، فهو رسول الصعاليك والأغربة و شهيدهم، فالصعلكة ثورة ودفاع عن الحق المهضوم ، فهو مسالم طالب لحقه في العيش الكريم .

أما الذكر بالصفات فهو يبين وجهات النظر المتباعدة بين ما يراه الإنسان العربي الفلسطيني متمثلا في الشنفرى وبين ما يراه العالم الغربي ، فهو يرى نفسه طالب حق ، ويراه الآخر إرهابي قاتل ، والشقة بين الاثنين يستحيل جسرها .

### ب- تكرار لفظ طوبى:

(طوبی لشکوکی ویقینی

طوبي للمشي أماما في طرق الليل الوعره

طوبي للشغف الدائم في الروح المحتضره

طوبي للنار الأبدية في ثلج جبيني

طوبي لي مأخوذا تنزلق على كتفي العاريتين أفاعي الدهشة والشغف الأكبر

. . . . . . . . . . .

طوبى لنداء الحب وطوبي للوردة

. . . . . . . . .

# طوبي لي معترفا أبي حين بلغت ديار «سلامان»انقبضت نفسي)

استعملت كلمة (طوبى) ثماني مرات متعلقة بالذات المتكلمة عدا مرتين : طوبى لنداء الحب ، وطوبى للوردة ، وهي كلمة تدل على الاستحسان وكأن المتكلم يهنئ نفسه ويرضى بواقعه حتى وإن كان هذا الواقع متناقضا ، فالتكرار هنا يصور الحالة النفسية والتمزق الذي تعانيه الذات في سبيل تحقيق أهدافها ، فهو يهنئ نفسه المتأرجحة بين الشك واليقين، الشك في كل ما يجري حوله ، هذا الشك الإيجابي الذي ولد لديه يقينا بعدالة قضيته والمضي في سبيلها ، حتى وإن كان يعلم أن الطريق وعرة والكون حوله يلتحف الظلام ، فهو يستلذ التضحية لأن الغاية أكبر ، كما يجمع بين التطلع إلى الأفضل والخوف من النهاية المؤلمة ، ويجمع بين الثلج والنار ، بين الدهشة والشغف ، لكن هذا العزم وهذه الحالة النفسية المرتفعة تنهار حين يصل إلى ديار سلامان (قومه العرب) لأنهم لا معول عليهم .

# ج- تكرار الجملة:

ليس الغاية من التكرار في القصيدة الحديثة التوكيد على لفظة أو عبارة فحسب ، بل من مهامه التذكير بالمحور العام للقصيدة ، فالعبارة عند تكرارها «تمكن القصيدة من العودة إلى لحظة الولادة» ألأن هذا التكرار يشل قدرتنا على الانفلات من أسر القصيدة فالعبارة «تتردد في أذهاننا ، تنبعث من أعماق اللاشعور وتطاردنا مهما حاولنا  $^2$ 

والعبارة التي يلح عليها الشاعر: (هو الثأر يقسم لن أرجئه سأقتل منهم بما استعبدوني سأقتل منهم مئة

176

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - اليوسفي محمد لطفي : بنية الشعر العربي المعاصر ، مرجع سابق ، ص 129 .

<sup>2 -</sup> الملائكة نازك : قضايا الشعر المعاصر ، مرجع سابق ، ص 289 .

أقتل أقتل منهم مئة)

يذكرها بهذا النص في النشيد الأول ، ثم يعيدها بشيء من التغير في النشيد الثالث حيث يقول :

(هو الثأر يقسم لن أرجئه

بما يتمويي ، وما شردويي ، وما استعبدويي

سأقتل منهم مئه)

وردت في النشيد الثامن بتغيير الضمير المفرد إلى الجماعة :

(هو الثأر يقسم لن نرجئه

بما يتمونا وما شردونا وما استعبدونا

سنقتل نقتل منهم مئه)

نلاحظ هنا بعض الاختلاف في التركيب ولذلك دلالته ، فالشاعر حافظ على الفكرة مع تنويع في التركيب «والشاعر إذ كرر عكَس أهمية ما كرره مع الاهتمام بما بعده حتى تتجدد العلاقات وتثرى الدلالة وينمو البناء الشعري.»  $^1$ 

فالفكرة في المواضع الثلاثة تقوم على الثأر والانتقام ، يتجلى ذلك من خلال تكرار العبارة الأولى : هو الثأر . فالهم الذي تحمله الذات ومن خلال القناع هو الثأر إذ العزم على أخذ الثأر تكرار لحالة نفسية تعيشها الذات من خلال حرقتها وتلهفها ، لإرواء غليلها ممن اضطهدها ، وفي التركيب الأول إلحاح شديد على فكرة الثأر بالقتل ، ولذلك ذكر القتل في هذا الموضع أربع مرات ، مرتين في العاجل ، ومرتين في الآجل باستعمال حرف السين ، وهذا يعني أن الانتقام سيتم بالقتل إن عاجلا أو آجلا ، وفي الثانية ذكر الأسباب بتفصيل أكثر :

177

<sup>. 47</sup> مدحت سعيد : الصورة الشعرية عند أبي القاسم الشابي ، الدار العربية للكتاب والمؤسسة الوطنية للكتاب ، ليبيا ،  $^{1984}$  ، ص  $^{1984}$  .

(بما يتموني ، وما شردوني ، وما استعبدوني )

فكرر لازمة الثأر لكن بشيء من تفصيل الأسباب ، وهي ما اقترفه القوم في حقه من تيتيم وتشريد واستعباد ، وكلها دوافع تدعو إلى الانتقام بقتل مئة رجل من القوم عاجلا أو آجلا .

أما في النشيد الثالث فنحد أن الضمير المفرد قد تحول إلى الضمير الجمعي وفي ذلك دلالة ظاهرة من أن الشنفرى كان واحدا يحمل قضية خاصة تعنيه وحده في رد الظلم الذي وقع عليه شخصيا ، أما القناع فقضيته جماعية تعني شعبا وأمة ، وكأن الشاعر خرج من قناعه ليعود إلى حالة الوعي حيث لا يرى نفسه وحيدا في هذه المأساة بل هي مأساة وطن .، فالصوت هنا لم يعد صوت الشنفرى ولا حالته ولا زمانه لكنه صوت وحالة وزمان الجماعة المقهورة ، المستعبدة التي تطمح إلى الثأر ، فالعصر ليس عصر الأفراد والتشتت ولكن عصر الرنحن) الذين نقف في وجه الرهم) ، وهنا تبلور الصراع بشكل واضح بين نحن والآخرين ، الصراع الدموي الذي يعتمد فيه القتل .

- (مخلفة على خرائط الدول وتقاوم الشعوب

خطا واضحا من الدم الواضح

. . . . . . . . . . . . .

أيتها الكثبان المقيمة على أنفاسك الرتيبه أنت شاهد عيان في هذه الجريمة المتقنه وها هو ذا الشنفرى المتيم بصكوك الباطل يرضع حليب العبودية الغامضة ليخلف بانتقامه المتقن خطا واضحا من الدم الواضح)

هذا جزء من النشيد الخامس الذي ورد فيه التكرار بهذا الشكل وهو ذو دلالة: فنجد قوله : خطا واضحا من الدم الواضح. هذا الخط الذي ترسمه دماء الأم عندما تجر مذبوحة على خرائط العالم ليتوزع دمها في أيدي وسياط الجلادين ، هذه العبارة جاءت متبوعة بقوله : الجريمة المتقنة . فالعالم انتقم من فلسطين بمنطق التآمر ، حيث حبك لعبته وأتقن جريمته. الضحية سترد بإتقان لعبة الانتقام والأخذ بالثأر لتكون النتيجة نفسها ، فتخلف بحبك خطة الانتقام خطا واضحا من الدم الواضح ، فالجزاء من جنس العمل ، مع الفرق بين وضع الضحية ووضع الجلاد ، ففعل الجلاد الجريمة وفعل الضحية الانتقام. خط الدم الأول هو خط الظلم وخط الدم الثاني هو رد الفعل وهو دم الانتقام .

وكما يلاحظ أن للتكرار فائدة غير التوكيد لأن العبارة المكررة قد تكون نفسها لكنها في موضع تحمل مدلولا مخالفا ، فالإتقان في العبرة الأولى (الجريمة المتقنه) غير الإتقان في الثانية (انتقامه المتقن) والدم الأول غير الدم الثاني وهذا تنوع في الدلالة ، فالواضح أن «تصاعد التكرير يؤدي إلى تصاعد التنوع الدلالي . $^{1}$ 

فالتكرار يكون غالبا مشتبها وغير متشابه، ومنه ما جاء في تصوير حالة القبض على الشنفري وحالة سقوط رئيس الكهان في قوله:

> (فجأة يتوقف بث الإذاعات/ ينطفئ التلفزيون/ يصرخ في بحة الموت صوت ولا حنجرة/ أهي قنبلة يدوية؟/ المذيعون في فرح غامر/يعلن الصوت للعالم السادر.) هذا قبل الإعلان عن إلقاء القبض على الشنفري أما قبل الإعلان عن مقتل رئيس الكهان الأسمى: (فجأة يتوقف بث الإذاعات / ينطفئ التلفزيون/يصرخ في

<sup>1 –</sup> بنيس محمد : الشعر العربي الحديث ( بنياته وإبدالاته ) ، دار توبقال للنشر ، الدار البيضاء ، المغرب، ط3 ، 2001 ، ص152 .

بحة الموت صوت ولا حنجرة / أهي ماسورة بندقية؟ أهي قنبلة يدوية ؟ / المذيعون في غضب غامر / يعلن الصوت في العالم الثائر.)

إن تكرار العبارة في الوقفين وإن كانت نفسها إلا أنها تحمل موقفين نفسيين مختلفين تماما ، الأولى هي حالة الانتشاء والفرح لأن الحدث هام ولذلك توقف البث الإذاعي والتلفزيوني ، وانبرى المذيعون يعلنون هذا النبأ السار ، إلقاء القبض على الإرهابي القادم من بيد الشرق.

ومع احتلاف طفيف في العبارة تتكرر المفاجأة ويتوقف البث وينطفئ التلفزيون ويصرخ المذيعون لكن في فزع ورعب وفي غضب غامر يعلنون إصابة رئيس الكهان الأسمى ، وما أشبه هذا بذاك فالأيام دول وجو البشارة اليوم كجو النعي غدا.

ومما يوحي به النشيد الأخير أن الشنفرى لن يموت فهو يتكرر في كل مرة ، ويموت ويبعث من جديد ، إذ يلاحظ إعادة العبارات التي وردت في بدايات النص بنصها أو بشكل مقارب.

فيعيد عبارة : (أيذكرني الشر بالشر) المذكورة مرتين في النشيد الأول .

كما يقول في النشيد الأخير: (رسول الصعاليك والأغربه - شهيد الصعاليك والأغربه)، وهي صدى لما جاء في النشيد الأول: (ذكر الصعاليك والأغربه).

وكذلك يستعيد عبارة : (مما وهبت أرد الهبه) التي وردت في النشيد الأول.

كما يعيد في المقطع الحادي عشر عبارة : (قوسى وسهمى.) الواردة في النشيد الثالث .

إن التكرار بمذه الصورة يعيدنا إلى بداية النص ليتصل أوله بآخره ، فهو تكرار من أجل التدوير في النص ، فالشنفرى قَتل وقُتل ثم قَتل ثانية ، سيظل يتكرر ويعيد انبعاثه من جديد إذ أصبح في الأخير شنفرى أي شنفرى يطلع

من أي زاوية ويظهر من أي مكان ، في كل أغنية ، وفي كل مجزرة ، يموت بحد الحسام ويحيا بحد الحسام ، فهو لم يمت وما زال ينذر ويحذر من غضبه وانتقامه .

#### 2-7جمالية التناص:

النص الإبداعي لا يتولد من فراغ لأن المبدع يعود إلى مخزون لغوي وثقافي ينهل منه ويمزجه مع تجربته، فيتولد الجديد وفي هذا ينقل سعيد علوش عن فوكو قوله : «لا وجود لما يتولد من ذاته بل من تواجد أصوات متراكمة ، متسلسلة ومتتابعة.» أ. وهذا ما نجده في النص الذي بين أيدينا إذ هو نتيجة تجارب وخبرات وحالات مر بحا المبدع ، وذ نلاحظ عملية تداخل الأصوات والنصوص والمواقف بين الشنفرى والمبدع ، إذ يمتزج الصوتان ليتكلم المبدع بصوت واحد ، ونجد أن الذي حصل بين الشنفرى والمبدع هو عملية توحد ، إذ أن حضور الشنفرى في النص يتحد مع المبدع في مبدأين هما : مبدأ الرفض والشاعرية ، هاتان القيمتان هما اللتان تحركان النص الجديد ، فالنص يكشف عن حالة التردي والهوان والإحباط التي تردى فيها الإنسان العربي من جهة ، والعنجهية والغطرسة والاستغلال الذي وصلت إليه الحضارة في وجهها القبيح من جهة أخرى ، فالشاعر يتوق لمغادرة هذه الدائرة التي يحاصرها الضعف والبؤس والأ لم الحضارة في وجهها القبيح من جهة أخرى ، فالشاعر يتوق لمغادرة هذه الدائرة التي يحاصرها الضعف والبؤس والأ لم الحذي كان يعانيه الشنفرى على المستوى الفردي ، وبهذا يكون التناص «يتصل بعملية الامتصاص والتحويل الجذري أو الجزئي لعديد من النصوص الممتدة بالقبول أو الرفض في نسيج النص الأدبي الجديد.» أله .

وهذا من النوع الذي يحظى بالقبول والإعجاب ، فالشاعر يتماهى مع الشنفرى في موقفه وقد تكون عملية التناص في بعض النصوص غير واعية ، حيث تمر بعض أنواع النصوص عبر النص في حالة لا شعورية ، وفي أحيان أخرى يكون التناص بشكل واع واختياري كما هو في النص محل الدراسة ، حيث يمنح الشاعر تجربته ورؤيته الخاصة فيصبح الشنفرى مقاوما «بلوجينز» يجوب مدن العالم ، ويركب الطائرات ، ويعرف الأمم المتحدة ، وحق الفيتو ، كل هذا من تجربة الشاعر ليحدث الصدمة لدى القارئ ، ويؤثر فيه ، ومن اجل إحداث الارتجاج في قناعات ووعى

. 123 مرجع سابق ، ص 123 .  $^{1}$ 

<sup>111</sup> مرجع سابق ، مربع بالمربع بالمربع ، مربع بالمربع

المتلقي وصدمه حتى يدرك العالم مأساويته ويستفيق من حلم مخدر قد استغرق فيه . ولنستمع للأصوات الآتية من غياهب الماضي السحيق تتبنى النص ويتبناها النص ، تأتي لتظهر بشكل مباشر :

(إذا ما أروم الود بيني وبينها \*\*\* يؤم بياض الوجه مني يمينها) وكذلك:
(فإلا تزري حتفتي أو تلاقني \*\*\* أُمسٌ بدهو أو عداف بنورا أمشى بأطراف الحماط وتارة \*\*\* ينفض رجلي؛ أُسبطا فعصنصرا أبغي بني صعب بن مّر بدارهم \*\*\* وسوف ألاقيهم إن الله أخرا ويوما بذات الرس أو بطن منجل \*\*\* هنالك نبغي القاصي المتغورا)

هذا الصوت المفعم بالوعيد ، المشحون بروح الانتقام من أشخاص بعينهم وأماكن خاصة يكبر ليعبر الزمان والمكان والناس فيغير أولئك ، لكنه يحتفظ بنفس قوة الوعيد والإصرار على الانتقام ، وكأن قصيدة انحدرت من رحم قصيدة ، فمن ذات الرس إلى ذات الجليل ، وذات الخليل ويافا وحيفا ، وبيروت ، و باريس ، وعمان ، وروما ، بكل الحواضر ، كل المقابر ، لقد أصبح فضاء القصيدة وفضاء التجربة أرحب .

#### وكذلك:

( دعيني وقولي بعد ما شئت إنني \*\*\* سيغدى بنعشي مرة فأغيب ) وترديدها في هذا الموضع يعني الإيمان بحتمية الموت عند الاثنين

هذه بعض مظاهر التناص التي وردت بشكل واع ومباشر في النص ، إلا أنه لا يمكن الإحاطة بشكل مظاهر وأشكال التناص خاصة في هذا النوع من النصوص ، أي التي تتبنى القناع فهل هو قناع أم تناص ؟ نعم إن التناص جاء «ليخدم هدفا ويقوم بمهمة سياقية يثري خلالها النص ويمنحه عمقا ، ويشحنه بطاقة رمزية لا حدود لها

ويكون بؤرة مشعة لجملة من الإيحاءات تتعدد فيها الأصوات والقراءات.  $^1$  فالتناص هنا هو حالة تشابه بين ذاتين متباعدتين تاريخيا ومكانيا لكن يجمع بينهما سياق واحد وكأن القلوب تتراءى في نص حلمي فيفضي أحدهما للآخر  $^1$ ، فيؤمن الثاني ويصدّق على ما قال صاحبه .

إن التناص في قصيدة القناع يبدو أعمق ، لأنه يتحول إلى نقطة مركزية في النص تدور حوله كل الأحداث ، فمنها تبدأ وإليها تنتهي ، أما التناص العادي فقد يحتل جزء من نص دون أن يمتد إلى بقية الأجزاء «ومهما بدت بعض مجالات المقاربة في التناص واضحة في قصيدتي القناع والاستدعاء العادي ، فإن القناع لا يعكس التناص من حيث هو تناص لأنه يقوم على علاقة تداخل وتفاعل بين نصين أو أكثر، يوضح هذه العلاقة في كل نسق من أنساق البنية الشعرية للنص خفاء وتجليا ، إن أثر التناص في قصيدة القناع محوري يثبت حضوره في بناء النص كله ويظهر في كل جزء من أجزائه ، يمارس توتراته الداخلية العميقة في كل سياقات النص .»<sup>2</sup>

وهذا ما ينطبق على النص حيث نجد حضور الشنفرى من أول النص إلى آخره ، يمارس نشاطه المقاوم يشكو ويتذمر ، يهدد ويتوعد ، ثم ينتقم حيا وينتقم ميتا ، ولهذا أمكن القول أن «قصيدة القناع تتسم بكونها تنهج تداخلا متناغما ينفي تشكلها من نص واحد،وهي علامة تميزها عن غيرها من القصائد الأخرى ، لأنها قصيدة لا تقوم إلا على التناص ولا تنبني إلا تحت ظلال نص آخر ، ولا يمكن أن تقتفي أثرها إلا من خلال تفاعلها مع أثار نصوص أخرى.»3

وهكذا يمكن القول أن القناع هو تناص أكبر يحتوي النص كله يتفاعل معه ، ويتقمص تجربته وينطق بلسانه ، ويتبنى مواقفه كما في هذا النص . بطريقة مباشرة يأخذ النصوص كما وردت - كما أسلفنا- أو بطريقة أخرى تتبنى السياق بين موقفين من تشابه كما جاء في بداية النشيد :

#### حسبي شبعت على مسغبة

<sup>.</sup> 84 - اليافي نعيم : أطياف الوجه الواحد ، مرجع سابق ، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> 38 مرجع سابق ، 38 - السليماني أحمد ياسين : تقنية القناع الشعري ، مرجع سابق ، 2

<sup>3 -</sup> المرجع السابق ص 38.

وحسبي رضا الضبع والسيد والبيد والبيد والأمم الرثة المتربه وحسبي أم العيال الرؤوم وذكر الصعاليك و الأغربه

فالتناص هنا ليس بحضور النص ذاته ولكن بحضور سياقه . فهذا الخطاب لا ينتمي بصفة مباشرة للشنفرى ولكنه يعد موقفا من مواقفه لما احتوى عليه من لغة الصعلكة .

وكذلك قوله:

بشر، جن، إله

يستبيح المضمرا

ويرى ما لا يرى

فيها إحالة مباشرة إلى قول الشنفرى:

فَ َ إِنَّ يِكُ مِنْ جِنٍ لَأَدُ كُرِطَ الِّي \*\*\* وَإِنْ يِكُ إِنِّسا َما كَها الإِنْسَ لَهُعُ

#### 3- قراءة تأويلية من خلال العلامات النصية:

بعد القراءةلخطي ّة الأولى و النظر في بعض مكونات الدلالة كالقناع و التناص و الصورة و الرمز و التكرار يمكن أن نخوض في قراءة تأويلية تكشف جوانب دلالية يحتملها النص ، و البحث عن الدلالة في نصّ أدبي هي في واقع الأمر عمل شاق إذ أنّ لغة الشعر هي لغة أخرى داخل اللّغة و الأداء فيها غير مباشر « إنّ الذّ صّ الشعري ، وقد

. 206 - البغدادي أبو علي إسماعيل بلقاسم القالي : كتاب ذيل الأمالي والنوادر ، مصدر سابق ، ص $^{1}$ 

صيغ بأشكال شتى لا يمكن أن يؤدي دلالتعادية .  $*^1$ ذلك لأنّ كلّ مكّون من مكّونات النّصّ سواء كاللغويا أو غير لغوي إنّما هو دال ، و لذا ف « داخل القصيدة ثمّة مسافة بين ما تقوله القصيدة و ما تدل عليه ، إذ تكون الدّلالة هنا متعلّدة و ليست أحادية ، و هي تخضع أساسا لاختلاف التأويلات الّتي يمارسها القارئ على النّصّ تبعا للرجعية تلاثقافية و قيمه الجمالية التي يستقى منها منظوراته .  $*^2$ 

وحين نتحلّث عن المعنى في القراءة ، ليس هو « المعنى البسيط المتداول . . . و إنّما هوالعملي ۗ للذهني ّة الّتي يتّم بما تلقي النتصّ الشعري و التفاعل معه و تفسير معطياته وتحليل أبنيته و صوره و رموزه .  $^3$ 

وهذا ما حاولنا أن نسلط عليه الضّوء في الصفحات السّابقة ، و استرشادا بالأبنية السّابقة من قناع و صور و مور و غيرها يمكن أن ندخل فيعملي ّة تأويل النه صّ ابتداء من العنوان : انتقام الشّنفرى ، فالعنوان هنا موح بمكم استحضار هذلاشخصي للتاريخي ّة الّتي تحضر إلى النه صّ بكّل تداعياتها ، هذا ما يجعل الته أويل يأخذ وجهة تأخذ بعين الاعتبار العلاقة بين هذلاشخصي ّة والنه صّ و مدى التفاعل بين الاثنين ، يقول صلاح فضل فيما ينقله عن الاعتبار العلاقة بين هذلاشخصي ّة والدّص و مدى التفاعل بين الاثنين ، يقول صلاح فضل فيما ينقله عن يقول في علاقة العنوان بالذّ صّ : « إذا أشار العنوان إلى أمر غائب في الدّصّ فإنّ التقابل بينهما يمكن أن يصبح هو البنية المولدة للدلالة و الجديرة بأولوية التحليل .» لو لذا فمحور التحليل و التأويل يقوم على شخصية الشّنفرى التي انتقلت من سياقها التاريخي كحادثة تاريخية في لحظة زمنية محدودة ، و في فضاء مكاني محدد لتأخذ بعدا آخرا حين تفاعلت في وجدان المؤلف ، لتتحاوز عي ز الزمن وتكسر طوق المكان ، لتكتب تاريخا جديدا مغايرا إلى حد ما و مشاكما أيضا إلى حد ما ، ليحدث بواسطتها إسقاطات جديدة على أوضاع مشابحة ، ليكون الشّنفرى الحقيقي هو أيقونة للإنسان الفلسطيني المعاصر بمامع أيرجب و مشاكله أعقد ، إنه أيقونة للإنسان الفلسطيني المعاصر بمامع الظلم و الاضطهاد و التشرد و الاستعباد الواقع على كليهما حتى و إن تغير الزمان و تبدل المكان .

185

<sup>2 –</sup> الحنصالي سعيد : الاستعارات و الشعر العربي الحديث ، دار توبقال للنشر ، الدّار البيضاء ،ط1 ، 2005 ، ص 16 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – السيد شفيع : قراءة الشعر و بناء الدّلالة ، دار غريب للطباعة و النشر ، القاهرة ، د. ط ، 1999 ، ص 3 .

<sup>1-</sup> فضل صلاح: بلاغة الخطاب و علم النَّصّ ، مرجع سابق ، ص 218.

و اللجوء إلى القناع في القصيدة العربية الحديثة هو أحد وسائل التعبير المستحدثة التي تجعلها تكسر النمطية الغنائية المعتادة في القصيدة القديمة ، كما تساهم في تكوين الدلالة بشكل مكثف لان الشخصية المستدعاة إلى الواقع الجديد تكون ذات صلة بمذا الواقع ، هذه الصلة التي تنعكس بشكل أو بآخر على هذا الواقع « لأننا لا نستدعي من المحديد تكون ذات صلة بمذا الواقع ، هذه واقعنا ، ويثري شعرنا العربي الحديث و يضفي على التجربة الشعرية أبعادا الشخصيات التراثية و من المروز إلا ما يخدم واقعنا ، ويثري شعرنا العربي الحديث و يضفي على التجربة الشعرية أبعادا إنساني ق و فنية ... وفي كل قصيدة من هذا النوع تتراكم عذابات الإنسان و انتصاراته عبر جميع العصور .» 1

لقد حضر الشّنفرى رمزا و قناعا بآلامه و الشعور بالمهانة في وسط يقوم على التمييز و إقصاء الآخر، بالمرارة التي يعيشها هذا الشاعر الشاب حين تصفعه إحدى بنات القبيلة لمجرد أن خاطبها :يا أختي ، هذه الأوضاع التي تشكل ملامح صراع طبقي اجتماعي و سياسي و تحاوي قيمة الإنسان ، هذه الهموم التي تتماهى مع هموم الإنسان العربي الذي يعيش مشكلات هذا العصر ، ليس بشكل فردي كما كان الشّنفرى و لكنه يتردى بشكل جماعي في عالم قائم أيضا على التمييز واللا عدالة ، و يبقى الشّنفرى ذلك الرمز الثائر و الرافض لواقع مّر غير مستكين إليهلكنا ه قر أن يغير المعادلة بما تستى له من وسائل المقاومة ، هذه الرؤيا تنسجم مع رؤيا الشّاعر الّذي يرى إعادة إحياء روح الشّنفرى في الإنسان الفلسطيني المعاصر الّذي يكاد يتهاوى تحت ضربات القريب و البعيد ، و ليكن مثاله في الت حدي و الرفض هذا الشّاعر الصعلوك .

لقد رأت النّات المبدعة أنّا متماهية في رؤاها مع هذه الشخصية ،فآثرت الشّكل السردي متخذة من القصّة التاريخية بأسرها قالبا للعمل الفنّي و ذلك لأنّ «همليّ ة السرد يتبعها تشكيلاتلغويّ ة تجعل النّص أكثر انفتاحا على النّات و العالم .  $^2$  و بهذا استطاع النّصّ الشعري أن يستحضر آليات أخرى من جنس آخر ليوظّفها في خدمته حيث « يتحّل النّصّ الشّعري إلى نصّ معقد قائم على تلاقح الإجراء اللبنائيّ ة الّتي تنتج في النهاية أجواء نصّ تراكمي من خلال : شخصيات – رواة – أحداث – أزمنة – أفعال سرد ذات تراتب خاص – فضاء مكايي – وصف – حوار – تداعيات – استباق – تكرار و توقّفات – استرجاع – إيقاع .  $^8$  و إذا حاولنا استقراء الدّلالة استنادا إلى التناص و الّذي ينظر إليه في النّصّ الحداثي : «أذّه قانون جوهري إذ هي نصوص تتم صناعتها عبر

<sup>2 -</sup> زيدان محمد : بناءات الحداثة ، مجلّة الشعوالقاهريّة ، العدد 105 ، أكتوبر 2002 ، ص 64 .

<sup>3 –</sup> هلال عبدالذَّاصر نسرديَّ له الشَّعر فيشعريَّ له السُّود ، مجلَّة علامات فيالذَّ قد ، صفر 1432 ، فبراير 2011 ، المجلد 18 ، الجزء 72 ، ص 216 .

امتصاص ، و في نفس الآن عبر هدمالنُّ صوص الأخرى للفضاء المتداخانِصيًّا . »  $^1$  وهذا ما نجده ماثلا في النص من خلال استحضار قصة الشنفري ، والتي استعملها النص بشكل متوازي «حيث يظل المعنى المنطقى للمقطعين هو نفسه »2 حيث استحضر القصّة من إطارها التاريخي في العصر الجاهلي ، لأجل إحداثعملي " ق إسقاط تمزج في إحكام بين ما حدث و ما يحدث مع إيلاء ما يحدث مرالأهمي "ة القصوى ، فما حدث أصبح في حكم الماضي و الأهم هو ما يحدث بشكل مشابه ،لكذَّه انتقل من الماضي إلى الحاضر و من الإطار الفردي إلى الإطار الجمعي يقول عبد القادر فيدوح عن خصوصية التأويل : « تكمن في البحث عن الأنساقالعام ّ ة الَّتي تتجلَّى في اكتناه الذَّات المبدعة بوصفها الكيان المرجعي لاستحضار تصّور نتاج الضّمير الجمعي في تعامله اليومي ، ذلك أنّالتأويلي ّة لا ترتبط ( بالماحدث ) كإطار مرجعي ثابت و إنَّما بنزوعها إلى شبكة الاحتمالات بصفة متداولة (للمايحدث ) لاستكشاف البعد التأملي بحيث يخلق من الذَّصّ الأَّول نصّا ثانيا يتشظّى في نصّ آخر ، فتقترب الذَّصوص في ما بينها لتشكّل مجريات التناص من خلال تفكيك الصّورللكليّ ة إلى وحدات حزئيّ ة يكون التأويل فيها متساوقا مع وحدة الرؤية الممكنة .  $^3$  . فالذّات المبدعة برجوعها إلى دهاليز التاريخ لا تبتغي القصّلتاريخي ّة لذاتها ، ولكن ّها تحاول القيام بعملي ّة ربط تتجاوز الماضي إلى الحاضر ثم ّإلى المستقبل. فقصّة الشّنفري هنا هي زاوية رؤية تكّون عند الذّات المبدعة أبعادا أخرى ، لأنّالنُّصّ يجب أن يكون زاوية رؤية يستشفّ من خلالها الأديب معطيات الماضي ، و أبعاد الحاضر و أفق المستقبل ، والنّصّ إذا فقد قدرته على تشكيل هذه الأبعاد فهو « نصّ بلا ظّل لأنّالنّصّ الحقيقي في حاجة إلى ظلّه بشكل لازم .» 4 و هذا ما نجده ماثلا في النّص . فالشّنفري الّذي عاش في الماضي يمّل عند النّات المبدعة نموذجا إيجابيا في الرفض و الإباء ، تنتقل عبرهمليُّ له التناص إلى الحاضر بنقل

تلك القيم الأثيرة لدى المبدع لإسقاطها على الإنسان الفلسطيني و العربي عموما،حيث تحول الفرد إلى الجماعة أو ما يجب أن تكون عليه الجماعة ، و في ما يشبه المشهد الحلمي يتراءى للشّاعر المستقبل الّذي بدأ فيه متفائلا بعد أن يقوم شنفرى العصر بمهماته اقتداء بشنفرى الماضي ، فهذه هيعملي ّة تخطّي الأزمنة بغرض التواصل بينها بتمدد الماضي ليلتحم بالحاضر ثم ّيلتحق بالمستقبل . و من التناص الواضح في الذّص أبيات أو مقطوعات من

<sup>1 –</sup> كريسطيفا جوليا : علمالنَّصٌ ، تر : فريد الزاهمي و مراجعة عبد الجليل ناظم ، دار توبقال للنشر ، الدّار البيضاء ، المغرب ، ط2 ، 1972 ، ص 79.

<sup>2 -</sup> المرع نفسه ، ص 79.

<sup>3 -</sup> فيدوح عبد القادر «لائليّ ةالنّصّ الأدبي ، ديوان المطبوعاتالجامعيّة ، الجزائر ، ط1 ، 1993 ، ص 30.

<sup>4 –</sup> بارت رولان : لذَّةالدَّصّ ، تر : فؤاد صفا و الحسين سحبان ، دار توبقال للنشر ، النّار البيضاء ، المغرب ، د . ط ، 1988 ، ص 37 .

شعر الشَّنفري وردت بنصُّها و ذلك لأنَّها توحي بفكر تتبناه النَّات المبدعة على ما هو عليه ، ومثال ذلك : مطلع قصيدة الشنفري

أَقْيُمُوا بنَي أُمِّي صُدُورَ مطيَّكُم فَإِنِّ إِلَى قُوم سـ أَكُوم لَلْأُميُ

و ذلك لتشابه المواقف بين الماضي و الحاضر و كأنّ التاريخ يعيد نفسه ليجد الإنسان الفلسطيني نفسه مهانا و مستعبدا في قومه من قبيل ظلم ذوي القربي ، و في الحالتين تأكيد على الخروج و شقّ عصا الطّاعة و عدم الالتزام بمبادئ القبيلة ، هذا الانتماء الّذي لم يعد في وسعه أن يدافع عّمن انتمى إليه ، فالمبدع الذي هو فرد في جماعة صغرى تنتمي للجماعة أكبر يتبني الموقف نفسه ، فما عاد يعنيه من أمر الكبرى ،إذ يتضّح ذلك في خطابه لهذه الله المفترضة:

(ذريني يا أُم واسترسلي جثَّة في كثيب

ذريني ليأسي و غرمي

و قوسی و سهمی

و بأسى و غنمي )

فهذه إعلان اليأس من الأم العاجزة الّتي غاصت في اللهل فسكنت حركاتها و لم يعد بإمكانهاالت ّحرك إلا "في اتجاه الأسفل و بسرعة ، و يعتمد كما اعتمد الأول على امكاناته في قوله :

تَلاَنَةُ أَصْحَاب؛ فُ أَوْمُشَبُّع وَ أَبيضُ إصْليتُ وَ صَفْ اءَرُعْيِطُ

هذا الَّذي يشكّل عمليّة حلول حين يلبس المبدع قناع الشّنفري ليتحدا في المفاهيم و الغايات.

لُّما عن المقطوعات ، فوردت مقطوعة من شعر الشَّنفري في النَّسيد الثالث قوامها أربعة أبيات آخرها :

. 204 مصدر سابق ، ص $^{1}$  - البغدادي أبو على إسماعيل بن القاسم القالي : كتاب ذيل الأمالي و النوادر ، مصدر سابق ، ص $^{1}$ 

و يوَّما بِذَاتِ الرَّسِّ أُو بِطْنِ مِنْجَلِ فَمْنَالِكَ مْ بَغِي الْقَاصِي الْمَتغُولُ الْ

هذا التهديد الّذي أصدره الشّنفرى يتبناه المبدع الّذي هو شنفرى عصره إذ يضيف بعده :

(و يوما بذات الجليل

و يوما بذات الخليل

و يوما بيافا و حيفا

و بیروت ، باریس ، عّمان ، روما

و يوما بكّل الحواضر

كّل المنابر

كّل المقابر )

وهكذا يتصل الصّراع متخطيا الماضي ليحل في الحاضر و متجاوزا ذات البّي أو بطن منحل ليشمل فضاءات أخرى أكثر امتدادا في فلسطين و العالم العربي و أوروبا وكل الحواضر ، لقد أصبحت معركة الإنسان الفلسطيني المعاصر ، معركة مفتوحة عابرة للقاّرات . ومن مواقع التناص إنتاج المبدع نصّا على جانب ( سلامان ) القبيلة الّتي انتمى إليها الشّنفرى ثم تُخلّت عنه ، فتحلّى عنها ، هذه القبيلة عادت إلى الحضور بعودة الشّنفرى لتتشكّل بمظهر آخر و تبعث في ثوب جديد ، لتكون الأمة الّتي ينتمي إليها الشّنفرى الجديد ، لتمارس على الفلسطيني ما مارسته سلامان على الشّنفرى ، فتصبح مثالا للقمع و الاضطهاد والت خاذل و القهر و كل صنوف العذاب ، مارسته سلامان على الشّنفرى ، فتصبح مثالا للقمع و الاضطهاد والت خاذل و القهر و كل صنوف العذاب ، مارسته سلامان فيها الأفواه و تحجزالحربي ق و يصادر الرأي و يطارد البريء في وطن فيه أمن و ليس فيه آمان . و هذه صورة سلامان في الذيّص الّتي تعكس صورة الأمة :

(طوبی لي معترفا أيّن حين بلغت ديار سلامان انقبضت

نفسي

صوتي محظور في شرع سلامان و وجهي قد أغدوحي ً ا فيها . لكن لن أمسى

و الموت أمان .)

إذا هذه هي سلامان بصيغة المتنّى لم تستطع أن توفر لابنها سلاما واحدا .

كما نجد تناصا آخر ذا دلالة هامة في الجزء الأخير من النص بعنوان الأغنية ، و مضمونها خيبة الحلم التوسعي لليهود ، لقد جاء عنوان الأغنية ليدل على أن هذا الحلم لم يعد له قيمة، إذ أصبح من حديث الماضي تماما كأغنية يرددها إنسان عاجز عن الوصول إلى مبتغاه ، لقد جاءت تركيبة هذا المقطع في شكل خرافة من الخرافات ألف ليلة وليلة يتهاوى بمحرد ظهور الشنفرى ، إن الأغنية بكلماتها تحيلنا إلى عالم الخرافات و الأساطير، إذ بدأت بقوله : في قديم الزمان هذا فضاء وهمي يحتمي كل من أراد أن يختلق حكاية، أي أن قديم الزمان ليس زمنا حقيقيا و إنّها هو واجهة لكذبة كبيرة ، إلى جانب ملفوظات أخرى الّتي تدعم الجّو الأسطوري منها ؛ الملك ، القصر ، السبايا ، الجنود ، الصولجان ، فكل ما حققه اليهود ماضيا و ما حلموا به حاضرا هو حلم عابر في حلم سكر بالعنفوان و الغرور سرعان ما طواها الزلزال و الزوال ، حين انتبه الشّنفرى و عاد يحمل ثأره .

لقد حاولنا دراسةالة مناص بحثا عن دلالة تتماشى مع العنوان لأن «دراسة التناص تقوم على تفكيكالنص و تحليل معانيه و تحديد علاقته بغيره من النصوص التي تمثي لهاالنص المدروس و قام بتحويلها في بنيالله صية . » أما على مستوى الصورة و التي هي من أهم بنيات الشعر لما تكتسبه من قيمة في تنشيط الخيال و تنظيم التحربة ف « الصورة ابنة للخيال الشعري الممتاز الدي يتألف عند الشعراء من قويه الحلية تفرق العناصر و تنشر المواد ثم تعيد ترتيبها و تركيبها تصبه ها في قالب خاص حين تريد خلق فن جديد ... و القيمة الكبرى للصورة الشعرية تا

<sup>1 –</sup> الّسد نور الّسن الأسلوبيّ ة و تحليل الخطاب ، دراسة في النقد العربي الحديث ( تحليل الخطاب الشعري و السردي ، دار هومة للطباعة و النشر و التوزيع ، الجزائر ، د . ط ، 1997 ، ج 2 ، ص 108 .

في أنّما تعمل على تنظيم التجربة لإنساني ق الشّاملة ، للكشف عن المعنى الأعمق للحياة و الوجود المتمثّل في الخير و الجمال من حيث المضمون و المبنى بطريقة إيحائي ق مخصبة . » نعم بطريقة يحائي ق وهذا ديدن الشّعر و هذا ما نلاحظه في الذّص ، إذ جاء جملة من المشاهد المتحركة و من الصّورالة ّابتة البسيطة و المركبة ، لتكشف عن التجربة لإنساني ق و توحى بالمعاني و الدّلالات .

لقد سعى المبدع إلى تشكيل صوره و تكثيفها ، فكانت الصّورة حاضرة في كّل جزء من أجزاءالنّصّ لتكشف معاناة المبدع من أجل تشكيل العالم برؤيا خاصّة « لأنّ الصّورة بنضارتها و تكثيفها و قوة الاستدعاء فيها تتولّد بعد مواجهة حقيقي ّة من الشّاعر للعالم ، و إقبال روحي عليه و اندماج كامل فيه ولذا تصبح رؤيته فيه خاصة ، و أقّل ما توصف به أضّا رؤية الحلي متمي ّزة لعالم جدياه تمي ّز .  $^2$ 

ويمكن تلخيص المشاهد الواردة في النّص كما يأتي:

. صورة انبعاث الشّنفري و إعلان الانتقام بقتل مئة من أعدائه . -1

2 - صورة استعداد الشّنفري للمواجهة وحيدا لأنّ الأّم قد ماتت و يئس منها فهي ( نادته من الرمس الرمس في آل البيداء ) و هيجة " قي يتلعهاالة "خاذل ( و استرسليجة " ق كثيب )

. صورة وهو يؤكّد على وعيده بالانتقام من كّل أعدائه و في كّل مكان -3

4 - الشَّنفري يصُّور عذابه و يؤكُّد على الوعيد :

(أجوس الأرض ملتفا بحرماني

بلا وطن بلا أهل

بلا شكل بلا ظّل

191

<sup>. 15</sup> مرجع سابق ، ص 15 . الصّورةالفنيّ ة في شعر أبي تمّام ، مرجع سابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه ، ص 14 .

و أشعل في جذورالنا ار نيراني .)

5 صورة الإجرام الّذي يمارس في حقّ أرض و شعب فلسطين .

. صورة المقاوم الصّابر الّذي يئس من المدد و المظلوم الّذي يئس من العدل -6

7 - صورة الصّراع المتوقّع و المعركة القادمة .

(وقد حزموا أمرا على كسر شوكتي و إنّي على تشميتهم حازم أمري

بما اعتبدوا عنقي أصكّ صدورهم بكّل مريش قنصه موضع السّو

. . .

ولا خير في عيش على القيد سابغ ولا ضير في موت الفتى ميتة الحر .)

. مورة الشّنفري و قد جمع حوله عددا من الصّعاليك متعاهدين جميعا على تنفيذ وعيدهم -8

9 - الصّور الأولى من أرض المعركة بنسف العروش الجاثمة على أنفاس الشّعوب محتمية بالكذب و التضليل و تزوير الحقائق محصّنة بعائدات النفط من الدولار و الأسلحة .

هذه العروش الّتي تجلس عليها وجوه في أعلى درجات القبح و الوقاحة حتّى كأنّما ليست وجوهشري ّة و لكن ّها وجوه من جلد الماعز في صفاقتها ، تمارس كّل الرذائل دون حياء :

(دسوا عبوات حزنه مالنا اسفة تحت عروش مطليا قالم بالكذب و النهب الأسود ومرغوا بوحول المذلة وجوها من السختيان الحليق سختيان يتلفظ طبولا و نحاسا و المؤتمرات و الخمارات للراقياة .)

هؤلاء هم السند و العزوة و المدد اللذي يعتز به الفلسطيني ليشد به أزره .

ثم مّ صّور المقاومة على صعيد العالم:

(سكب السّم على موائد رجال الأعمال في السفن السياحية.

و جّرد الطّائرات من مّحركاتها

على مداخل الأمم المتحدة

أشعل دميةكروي ّة (لعلّهليضوي ّة).)

لقد أصبح كفاحه عابرا للقارات ، فالدميةلكرويّة هي الكرة لأرضيّة ( لعلّهليضويّة ) .

، المكائد، الطّائرات، الفيتو، الغّواصات، المكائد، المكائد، المراوغات، المراوغات، المراوغات، المبكر، القتل، القتل، القناباللعنقوديّة...)

#### 11 - الصورةلورديّة للمستقبل:

(آنذاك تخضل الأضرحة و أعواد المشانق و يصبح الأمل

محكنا - تنشق البوابات الحديدي م الصدئة عن عشبة الفرح

آنذاك تزهو الفراخ بزغبها اللدن . آنذاك ينحني الغريب

بأدب جهمسي مات القرية ...)

صورة إلقاء القبض على الشّنفرى و الّتي أثارت حالة من الذّهول و الدهشة في العالم تماما كصورة سقوط رئيس الكهان .

صورة إلقاء القبض على الشّنفري و تنفيذ حكم الإعدام فيه .

(و بعد الإعدام قذفنابالجثّ ة في ميدانالحريّ ة حتّى

يعتبر عبيد الأرض - ابتهجت بالحث ة قطط الأحيا للشعبي ة

و كلاب البوليس و عشّاق التصوير الفوتوغرافي ...نثرنا ملء

جهات الأرض عظام الإرهابي القادم من بيد الشّرق

على أجنحة البرق ...)

أما رئيس الكهان:

(فارتطم بجمجمة سائبة طرحته على الأرض مدمى مشتعلا

بعذاب جهذهم ، هرعت سي ارات الشرطة و الإسعاف و نقل

على الفور إلى مستشفى البحرية ، وهناك اتضح لنا أنّ الجمجمة

مسمّه بالفكر الثوري فلم يعتمس من مات شهيدا للبنك

و للبورصة و الطيران الحربي ، و اتضح أنّ الجمحمة تعود إلى

إرهابي جاء من الشّرق على أجنحة البرق .)

ففي البداية و النهاية ( إرهابي جاء من الشُّرق على أجنحة البرق )

كأيّن بالنّصّ نبوءة بمصير أسامة بن لادن الّذي أودع صندوقا حديديا و ألقي ( ملء جهات البحر) ، و لرّبما حدث لحاملة طيران في يوم ما ، ما حدث للتيتانيك ليعلن السبب : أنّما اصطدمت بصندوق حديدي عائم يحويجة "ة ( إرهابي جاء من الشّرق على أجنحة البرق )

لقد كانت هذه الصّورة الكبرى المركبة الّتي احتوت في داخلها صورا أخرى بسيطة و أقّل بساطة بما فيها الاستعارات و الكنايات ، لكرتم التركيز على الصّور الكبرى ذات العلاقة بالدلالةلمركزي ة : كفاح الإنسان الفلسطيني . و الصّورة أولا و أخيرا هي « واسطة الشّعر و جوهروكل قصيدة من القصائد وحدة كاملة . تنتظم في داخلها وحدات متعلّدة هي لبنات بنائها العام و كل لبنة من هذه اللّبنات تشكّل مع أخواتهالص ورقلكلي ة الّتي هي العمل الفني نفسه .» 1

أما على مستوى الورز فيعدّالذ ص رمزا كبيرا يمكن تجزئته إلى رموز أصغر، وهذه سمة الشّعر الّذي لا يتناول المعاني بطريقة مباشرةلكذ ها رموز و علامات تحيل إلى خارجالذ ص، و لذا يتعذّر الإتيان بكّل ما اشتمل عليه الذ ص من رموز، و سيكون التركيز على الوموز الأكثر دلالة نستشف من خلالها حالة الذّات المبدعة في مواجهة العالم، فقضي ته أصبحت أوضح حين يورد الأماكن بشكل صريح: (الخليل، الجليل، حيفا، يافا، القدس) الّتي تضمها جميعا فلسطين الّتي هي بؤرة الذّص قضي تملركزي ة بكّل ما تحمله من أبعاديني ة وتاريخي ة وانساني ة، وكّل ما في الذّص يتحرك حول هذا المحور الرئيس، فالشّنفري هو رمز الإنسان العربي أو الفلسطيني المقهور و المنبوذ و المطارد، الذي لم يبق له ملجأ يلجأ إليه و لا موطئ قدم يقف فيه بكرامة، هذا الإنسان الذي لم ينصفه أحد حتى أصحاب النفط و الدّولارات من أبناء جلدته (العروش المطلية بالكذب و الذّهب الأسود) و ( وجوها من السختيان الحليق، سختيان يتلّظ طبولا و نحاسا في الحّمارات والديّة ) هؤلاء الذين باعوقضي تهم و راحوا ينفقون على نزواقم بسخاء في الخّمارات و المراقص.

كما تظهر من خلال الرموز حالة اليأس من أتباع الديانات ، سواء منهاالسماوي ّة أولأرضي ّة إذ يقول في استفهام تعجبي :

(أهذا إذن شرفي عندهم ؟

و هذا صراطهم المستقيم ؟

<sup>1 -</sup> اليافي نعيم : مقلّمة لدراسة الصّورةالفنيّ ة ، منشورات وزارة الثقافة و الإرشاد القومي ، دمشق ، د. ط ، 1982 ، ص 39 ، ص 40.

و هذا إذن قدري عندهم ؟)

( صراطهم المستقيم ) تحيلنا هذه العبارة إلى القرآن الكريم ، و أصحاب الصّواط المستقيم هم المسلمون ، فهو يقف موقف المتذّم من سلوك المسلمين الّذين تخلّوا عن المبادئ و القيم النبيلة ، أهكذا يأمرهم إيمانهم و دينهم؟ أهذه مكانتي و قيمتي في قومي الّذين يدعون الانتساب لهذا اللّين؟ .

( رئيس الكهان ) هذا الكاهن الّذي تخلّى عن مكانته و مهّمته في الإصلاح لصالح مآربهالشّخصي ّة الّتي ارتبطت بالمال و تجارة السّلاح ، البنك و الطيران الحربي و البورصة ، فمثل النّصارى كمثل المسلمين الّذين تخلّوا هم أيضا عن القيم النّ بيلة الّتي جاء بما المسيح .

( الوصايا العشر ) الّتي تحيل إلى التوراة و اللّيانالليهودي ّة ، هذه الوصايا الّتي تشكّل في حقيقتها منظومة قيم راقية في علاقة الإنسان بربّ ، و كذا علاقة الإنسان بأخيه الإنسان ،لكن ها في يد هؤلاء أصبحت في مهبّ الريح

(... ماذا أفعل

بدمي الصّارخ فيالبريَّ ة المرشوق على الوصايا العشر

كلوحةتحريدي ّة)

كما يرى إفلاس الديانات الأرضي ق في حلقضي ته ، إذ تعرض بالرمز إلى الديانة لصّيني ق بذكر (التنين) الذي يرمز إلى فلسفة الصّين و نظرتما إلى الحياة في الأساطيرالصّيني ق ، مثار رعب و رمز الهيمنة و السيطرة و الاقتحام ، فما تبديه الصّين من ليونة ملمس و جمال منظر متمث للة في بوست كارد من نوار اللّوز هي محاطة بالتنين رمز الاستحواذ و الاحتواء .

(أعيد قراءة بوست كارد صيّني مختوم بوداعة نوار اللّوز

الأبيض مرصود بالتنين .)

( بهار الهند و تفتا الهند ) : ومم الشتهرت به الهند البهارات و الحرير ، و نصيب الفلسطيني الجريح أن يضمد جراحه بقطعة من الحرير في انتظار حرح حديد يلف في قطعة ثانية و هكذا يستمر الجرح ينزف و ما حدوى الحرير على حرح نازف للأبد . و حاجة الفلسطيني إلى من يوقف الذّريف لا إلى من يضمد الجرح بلين الملمس.

أأحب بهار الهند ؟ ذراعي اتشحت بالوشم و إنّي لجريع .

بالحبّ .

جريح بالحبّ ، ضمادة جرحي من تفتا الهند ينز الجرح

و يرسم بدموع الوجد و ماء الورد و تفتا الهند بلادا تدعى في

السّر فلسطين و تدعى بالجهر فلسطين .)

و هكذا يلعن الشّاعر يأسه من أتباع الشّرائعالسماوي ّة والأرضي ّة ولم يبق أمامه غير حيار واحد هوالة ّورة الّتي رمز إليها بالوردة في النّص :

(طوبي للوردة

• • •

...

. .

أحلم بالوردة و أنادي الوردة . لا يشفي حسدي غير الوردة

لا يشفى روحى غير الوردة

أحلم بالوردة . و أصيح تعالي

...

. . .

٠.

آنذاك يصبح انتقامي كتابا نظيفا وفق مناهج التدريس

ويضربون المثل بالوردة بوردة غرامي الملتهبة .)

و يوضّح ذلك قول الشّاعر:

(... و هناك اتضح أنّ الجمجمة

مسّمة بالفكر الثوري .)

فالعدّو يعتبر أنّ الفكرالة وري الّذي تبناه الوجل المقاوم الآتي من الشّرق إنّما هو سّم سرى من الجمجمة المسّمة إلى جسد الكاهن الأكبر فقتله:

(فلم يعتم سيدنا أن مات شهيدا للبنك

و البورصة و الطيران الحربي .

أما في مستوى التكرار وهو من الظواهلون صي ة الّتي تساعد على استجلاء الدّلالة لأنّ التركيز على لفظ معين أو عبارة معينة لم يأت في الذّ صّ عبثا ، لكن لتوجيه القارئ ف « كّل تكرار يحمل في ثناياه دلالاتففسي ة و انفعالي ّة مختلفة تفرضها طبيعة السّياق الشّعري . »

و أهم ما كرر في النصّ على مستوى اللّفظ ( الشّنفرى ) الّذي يحضر بكّل ما تحمله هذه للشّخصيّة من تداعيّات وسيرة حياة و أخلاق و معاناة و رفض و تطلّع إلى حياة لحريّة ، جاعلا من ضعفه قوة و من وحدته تجّمعا،

198

\_

هذا الحاضر بكّل هذه الكثافة ليتفصّ ل على حسد الإنسان العربي الفلسطيّني الّذي يرزح تحت عبء الاستعمار من جهة ، ومن هوانه على بني قومه الّذين لم يهتموا لمصابه و لم يأبموا لما يعانيه . يمكن اختصار هذا التكرار في قوله :

(ألف ويل من عذاب الشّنفري

و انتقام الشّنفري .)

و قوله :

(أنا الشّنفري

رسول الصّعاليك و الأغربة

بعثت لأنقض مجد الأباطيل من أسه

لأحرق يابس ليل الطّواغيت و الأخضرا

لأسحب من أنفه عالم العسف و المعصيات

إلى شمسه

أنا الشّنفري

حبيب الأناشيد ...

...

أنا الشّنفري

شهيد الصّعاليك و الأغربة

. . .

أنا الشّنفري

تخيرت موتي بحدّ الحسام

لأبعثحيا بحد الحسام

على كّل خارطة شنفرى ).

أُما تكرار العبارة فنجد العبارةاللا فتة الّتي تدفع في اتجاه الدّلالة هي تلك العبارة الّتي تحمل الوعيد بالانتقام و الّتي تكرر كالآتي :

- (هو الثأر يقسم لن أرجئه

سأقتل منهم بما استعبدين

سأقتل منهم مئة

و أقتل أقتل منهم مئة

• • •

. . .

هو الثأر يقسم لن أرجئه

بماية ّموني و ما شّردوني و ما استبعدوني

سأقتل منهم مئة

. . .

...

هو الثأر يقسم لن نرجئه

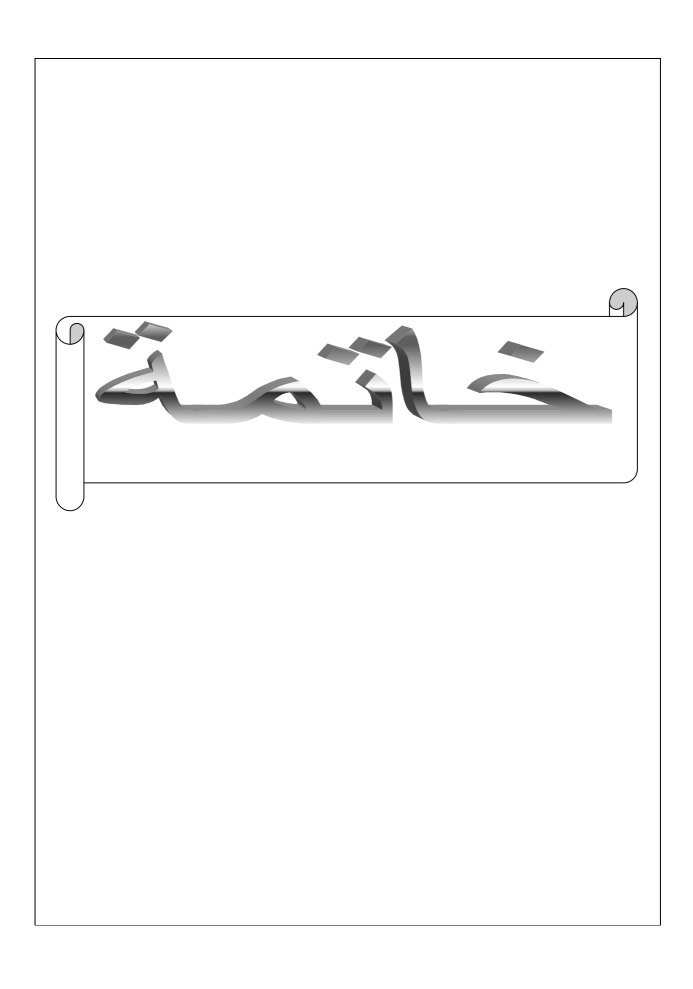
بماية مونا و ما شرونا و ما استعبدونا

سنقتل نقتل منهم مئة .)

هذا هو الإحساس بالألم و بالضّيق و كّل أنواع الغبن و القمع ، لقد بلغ الرفض أوَجه ، و لم يعد أمام النّات اليائسة إلا البحث عن طريقة للانتقام و نفض أسمال المهانة و نقض عالم الطّواغيت من أسه ، فتعلن المبدأ في حالة حادي ق رغم ضعف النّ اصر و قلّة العدد ،لكن سرعان ما تلقى هذه الصّوخة صداها في ضمير الجماعة لتّ حول الصّوخة إلى ميثاق جماعي تتعاهد فيه الجماعة على تبني هذا المبدأ ، مبدأ الانتقام من الظّالم النّذي ألقى على الإنسان الفلسطيّني و العربي كّل أنواع الإهانة و الإذلال . مع الإصرار على هذا الانتقام بأن يقاتل ي المويد تردد فعل القتل سبع مرات . هذه هي صيحة الرفض لهذا الوضع المزري و « لم يكن الرفض ، و لاالة ورة على هذا القائم نزوة بقدر ما كان نتيجة حتمي قلم الرّجي و إدانة الهزيمة . » 1

هذه هي محاولة استنطاق النسس من خلال قراءة أولى متمثلة في لغة النسس الأوليسة و قراءة ثانية من خلال العلاما الله صيسة المنتجة للمعنى و هي القناع الله النسطيني المعاصر ، يتضافر هذا القناع مع السورة الواردة في ماض سحيق يتمظهر في النسس ليأخذ هيئة الإنسان الفلسطيني المعاصر ، يتضافر هذا القناع مع السورة الواردة في النسس ؛ السورة الذاكرة و السورة الواقع و السورة الحلم ليوجه القارئ إلى إنتاج المعنى و تضافره مع المعنى الذي أنتجه القناع ، هذا بالإضافة إلى ما أوحت به الرموز من قبيل الوردة و القلب ورمزيسة المكان و غيرها ، و كذلك ما يحمله النسس من تناص و تعانق النسس السويخة الواضحة أولخفيسة كل هذه المعطيات بعد تحليلها ساقت التأويل إلى أن الشنفرى هو ذلك الإنسان الفلسطيني الذي يعيش مأساته في وسط عالمي لا يرحم الضّعيف و لا يعترف إلا بمنطق القبة .

201



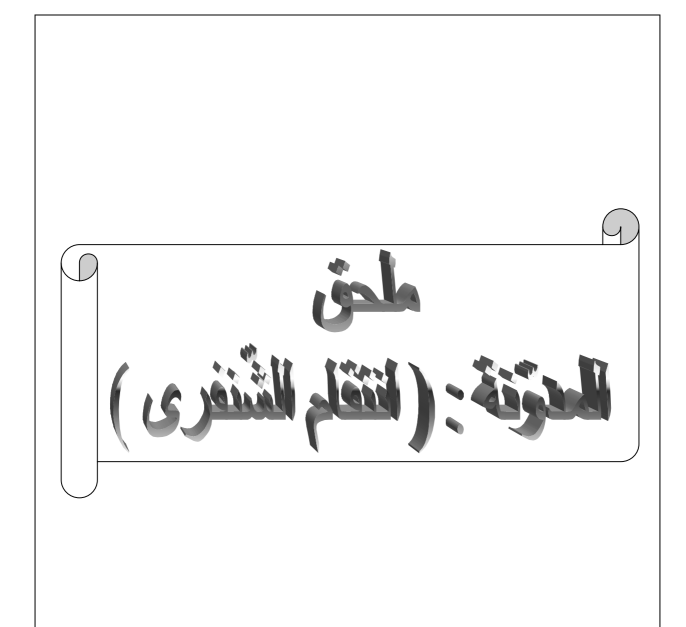
ما نسجله كحصيلة نهائية بعد هذا البحث في عالم الكتب و الأفكار يمكن أن نجمله في علَّة نقاط أبرزها مايأتي :

- 1- نظریة القراءة تستند علی خلفیة فلسفیة مشعبة ، إذ تستند علی فلسفات هوسرل و أنجاردن و جادامیر و فلسفة الجمال و علمالنه فس و علاقة الذّات بالموضوع و ( الجّواني ) و الإبر ّ اني )مم ّ ال جعلها أكثر شمولیة ، ذلك م ّ المقب تناولها بیسر إذ تحتاج إلى علم غزیر وفكر مستنیر .
- 2-نظري ما القراعِظري ما وافدة كباقي المناهج والنسطريات الحديثة ، ولكن اللذي جعلها ذاتخصوصي ما كونما عالم المعربية و قد محاكاة على عن لغة المنشأ (الألمانية ) ولكنسها مرت بلغة أخرى قبل وصولها إلى العربية و قد يضيع بعضها في طريق الترجمة ، فالترجمة العربية إنّما كانت عن الإنجليزية أوالفرنسية .
- 3- لاقى مصطلحالة لقي ما لاقته المصطلحات النقدية الحديثة من إشكال على مستوى المصطلح ومستوى الدلالة الدلالة ، فالمصطلح تنوع من استجابة القارئ إلى التلقي و الاستقبال و القراءة ، أما على مستوى الدلالة فركز أولا على استجابة القارئ ، ثم التفاعل بين الذّص و القارئ ثمّاريخانية قالتلقي ثم التأويل وعملية مطاردة المعنى و إنتاج الدلالة بإلغاقصدية قصاحب النّص .
- 4- القراءة ليست نقدا ، فالنقد محكوم بالقيمة و الأحكام شبهالة ابتة ، أما القراءة فهي قراءات متفلّتة عن الأحكام و التقويم لأنمّا ليست ثابتة ولا متفق عليها ، فهي محكومة بالقارئ نفسه و مرتكزاته و الزاوية الّتي يراقب منهاالنسّ حين الممارسة ، كما أنمّا محكومة بالزمن تغير رأيها بين اليوم و الآخر ، فقراءتك اليوم لنص قد لا تتفق مع قراءتك له غدا . و الموجه لذلك هو حالة القارئ باعتبار زاوية الرؤية الّتي تنطلق من خلفيات و أهداف و مصالح و غايات و معتقدات و تاريخ و تجارب . . . إلخ .
- 5- نظرية القراءة ردت الاعتبار إلى القطب الثالث في العملية الإبداعية ، ألا و هو القارئ فجعلته في بؤرة العمل الإبداعي ، بشرط أن يقبل على النصّ مزّودا بسلاح المعرفة و سعة الثقافة و الإطلاع ، خاصة معالنصّ الحداثي الموسوم غالبا بميسم الغموض .

- 6- طغيان الجانب التنظيري في هذا الموضوع على الجانب الإجرائي ، فحّل النقاد العرب اعتمدوا التنظير أكثر من الجانب الإجرائي ، وحتى في الحالات القليلة في التطبيق نجد فروقا كثيرة في الإجراء بين هذا و ذاك ، و النظرية لا تؤتى أكلها ما لم تجد طريقها إلى التطبيق و بقواعد سليمة .
- 7- النص يعالج قضية الإنسان والحريقة ، والقضيقة الفلسطينيقة على عدالتها مازالت تنتظر شنفرى رافض يعيدها إلى مسارها الصحيح .
  - 8- اعتمادالنص على القناع أعطى للقضية بعدرامنيا ومزيا ، إذ أظهر أنّ الإنسان المقهور منذ قرون مازال يرصف قيوده .
  - 9- إنّ جملة المعطيات النصيّة تتحّول إلى علامات نصيّة فارقة في قراءة النّصّ و تأويله ، كالقناع و الصّورة و الرمز و التكرار فبالاعتماد عليها يمكن توجيه التأويل .
  - 10- متعة هذاالنسّ تنشأ من الوضوح الغامض ، فسميح القاسم لم يسرف في الغموض و التعمية شأن بعض الشّعراء .

#### فتح آفاق جديدة للدراسة:

- 1- شعر سميح القاسم يمتاز بجملة من الخصائص تستدعى من الّنقاد ضرورة البحث فيها .
- 2 الحقيقة الّتي يجب التأكيد عليها أن ليست ثمّة قراءة مثالية و نهائية ، تكشف كل أسرار النّص و دقائقه ، فشخصياً اكلّما أمضيت شوطا في القراءة برزت لي حقائق جديدة لم تدر في خلدي ، فإذا ما عدت و أثبتها وواصلت ، فإذا بحقائق أخرى تلوح مجلّدا ، فأدركت أنّ اللّعبة لا تنتهي و أنّ العمل سيظّل يراوح مكانه فأعلنت المضي قدما مدركا أن طبيعة العمل البشري مهما كان التحّي هي النقص ، و كفي بالمرء نبلا أن تُعدَّ معاييه



# انتقام الشنفرى

- النشيد الأول - أيذكرني الشرّ بالشرّ ؟
لا بأس .. حسبي شبعتُ على مسغبَه وحسبي رضا الضبع والسيّد والبيد والأمم الرَّثة المتربه وحسبي « أمّ العبال » الرؤوم وذكر الصعاليك والأغربه .. وذكر الصعاليك والأغربه .. لل بأس ،

ملحق نص المدونة

مَا وُهبت آرد الهبه! غينت أهنت لعنت طعنت وأمَّت بينُ القبائل وجهى وباحت بسرى يمين امرأه « إذا ما أروم الودُّ بيني وبينها يؤمّ بياضَ الوجه مني بينها » أقيمُ هجيناً وحُراً أهيم أهذا إذن شرفي عندهم ؟ وهذا صراطهم المستقيم ؟ وهذا إذن قدري بينهم ؟ مِيناً .. عِيناً هو الثأر يُقسم لن أرجئه سأقتل منهم بما أستعبدوني سأقتل منهم مئد وأقتل أقتل منهم مئه!

### \_ النشيد الثاني \_

بنصال أظافره الوسخه

حكَّ البدوي الساخط غرَّته السائبة على مدرجة الر لم يأبه بضراعة أرواح الموتى المعترضين على حرب الطبقا مُسَّدُ عينيه الصافيتين كقلب نبيِّ

وبخفة وحش صحراوي

دَمْلَق ساقيه الهائجتين بسخط « بلو جينز » السَّمل الكا وتأهب لمطاوي الخسَّة خلف زوايا الليل الفادح ومكاند أقبية التكنولوجيا العمياء ..

> نادتُه من الرمس الدارس في آل البيداء أمٌّ لا تعلم حقاً إن كانت ولدته ولا يعلم إن كانت حقاً ولدته :

> > يا ولدي المنقوض الناقض

من أين ؟ وإلى أين إلى أين ؟ يا ولدي الجنِّيّ الغامض ملحق نص المدونة

صفَّر لحناً همجياً
وبلؤم ينطف سباً ورحيقاً
قَضَمُ الحشفة .. وانطلق يجوب العالم
« أقيموا بني أمي صدور مطيِّكُم
فإني إلى قوم سواكم لأميلُ »
وانطلق يجوب العالم

\_ النشيد الثالث \_

بَشَرٌ، جِنٌ ، إله ،

یستبیح المضمرا
ویری ما لا یُری
شنفری
سیم خسفاً وهواناً ،
فانبری
شنفری
انسمت احزانه أن یتارا

ملحق نص المدونة

ألف ويل يا « شبابه » یا « سلامان » ویا کل الوری ألف ويل ٍ من عذاب الشنفرى وانتقام الشنفرى « فَإِلَّا تَزْرُنِي حَتَفَتَي أَو تَلَاقِنِي أَمَشٌ بدهوِ أو عداف بَنَوُرا أُمشِّي بأطراف الحماط وتمارةً يُنفّضُ رِجلي بُسْبطاً فعصنصرا أَبغّي بني صعب بن مُرٌّ بدارهم وسوف ألاقيهم إن الله أخَّرا ويوماً بذات الرُّس أو بطن منجل ِ هنالك نبغي القاصى المتغوِّرا!» ويومأ بذات الجليل ويومأ بذات الخليل ويومأ بيافا وحيفا وبیروت ، باریس ، عمّان ، روما ويومأ بكل الحواضر

كل المنابر كل المقابر وللشمس أمر وللقدس دهرً يحاذر حينأ وحينأ يجاهر وشعب على العسف والخسف صابر وللقدس جرح يهز الضمائر .. ما من ضمائر ا ذريني يا أم واسترسلي جثَّة في كثيب ذرينى ليأسي وغرمي وقوسي وسهمي وبأسى وغُنمى إذا حرموني الحبيب، فإني المحب وإني الحبيب وماض ٍ وحاضر ومستقبل في غيابة هذا الزمان المغامر « دعيني وقولي بعد ما شئت ، إنني سیعدی بنعشی مرة فأغیب » هو الثأر يُقسم لن أرجئه

بما يتموني وما شرَّدوني وما استعبدوني سأقتل منهم منه !

## \_ النشيد الرابع \_

من المهدِ إلى اللحد دمى في وجنة السفاح في آڻيةِ الوردِ رأوتاري شراييني وموسيقاي سرّ البرق والرعد وغيظ النين والزيتون من ظمأى الكوانين .. أجوس الأرض ملتفأ بحرماني بلا وطن بلا أهل ِ بلا شكل ِ بلا ظلِّ وأشعل في جذور النار نيراني وأفرى الغلُّ بالغلُّ :

ألا يا أيها الأحياء والموتى

مزيفة مواجعكم

مزورة شرائعكم

وإني قادم أبغي مضاربكم بعسف شريعة الغاب

فسموني بما شئتم

رسول الشرّ

سموني : رسول الخير

سموني : حمورابي

سأغزوكم بما للحقد من ظفرٍ ومن نابِ

لأشعل بالدم المهراق أحطاب السدى الكابي

نِحــل تنــوء بخــزيهــا وملوكُ

ويفت فيها مضمر مهتوك

هجنٌ وأحرارٌ ؟ عبيــدٌ كـلهم

والحق غبن واليقين شكوك

فاضرب ، لُحيت ، هي الحياة رسالة

دموية .. ورسولها صعلوك

### \_ النشيد الخامس \_

مجدولة بالشبق الوحشيّ تنقضٌ عبر الهجير المرصود بالآفات والفواجيء يد غليظة

تقتلع ثدي السذاجة

من منابت اللثة الغضه

ينصعق الطفل برعب حيواني فيزعق انتفضى أيتها العواصف الرملية

يزعق يزعق

كوني يا أعمدة النقع نخيلًا يساقط تمراً دموياً يد غليظة تسحل الأم المبخوعة

على رمال العالم وثلوجه

مخلَّفةً على خرائط الدول وتقاويم الشعوب

خطأً واضحاً من الدم الواضح

يمتد الزعيق المرعب إلى نطفة الحياة وومضة الموت ويد غليظة ملحق

تدسّ ديناميت الخزي تحت أعمدة الساء المنخفضة لتنسف من الأساس حلباً يُسمّى الإنسان . أيها السراب العابث المهاجر أبداً أيتها الكثبان المقيمة على أنفاسك الرتيبة أنت شاهد عيان في هذه الجريمة المتقنة وها هو ذا الشنفرى الميتم بصكوك الباطل يرضع حليب العبودية الغامضة ليخلف بانتقامه المتقن خطاً واضحاً من الدم الواضح ..

### \_ النشيد السادس \_

طوبى لشكوكي ويقيني طوبى للمشي أماماً في طرق الليل الوعره طوبى للشغف الدائم في الروح المحتضره طوبى للنار الأبدية في ثلج جبيني طوبى لي .. مأخوذاً ، تنزلق على كتفيّ العاريتين أفاعي

الدهشة والشغف البكر ـ أما من لون غير القزحيّ المستهلك ؟ ـ يا قلبي يا قلبي أرهقك الجسد الصاخب . مغفرة يا قلبي المتسكّع في أمصار السّحر . اتبعني يا قلب . بلوتُ الحامض والحلو تعثرت نهضت تعثرت نهضت. وقاتلتُ أحاجي المكفوفين وصاحبتُ الصدّيقين الكفره ..

يا قلبي المثقل بخطايا الذكرى وخطايا النسيان اتبعنا يا قلبي . نحن الأبناء البرره ..

نجحد ، لكُّنا الأبناءِ البرره

نكفرُ ، ونَظلٌ الأبناء البرره

يا قلبي الحافي المتسكّع في سُبُل التاريخ القذره هي ذي تفاحة موتي في متناول أشواقي النازفة على حدّ السكين

تلفحني نار اللهفة في أنغولا يأتيني من قمر تشيلي وردٌ ونحاسُ تتفتح قيرغيزيا في برعم حبّي أشربُ نخباً في نيويورك

اعيد قراءة پوست كارد صيني مختوم بوداعة نوار اللوز

الأبيض مرصود بالتنين

أأحب بهار الهند ؟ ذراع حبيبي اتشحت بالوشم وإني لجريح بالحبّ

جريح بالحب . ضمادة جرحي من نفتا الهند ، ينز الجرح ويرسم بدموع الوجد وماء الورد وتفتا الهند بلاداً تدعى في السرّ فلسطين وتدعى بالجهر فلسطين ..

طوبى لنداء الحب وطوبى للورده

لو صحتُ تعالى : لارتعشت أشجار تزهر في النار وفي الثلج . وأنثى تنتظر رجوعي من أفق وحشيٌ لو صحت تعالى : لانفرجت أوقات الشدَّه .

لكني لا أركض

عرياناً في بيد الشوق وراء كفافي اليوميّ

أحلم بالوردة وأنادي الوردة . لا يشفي جسدي غير الورده .

لا يشفي روحي غير الورده

أحلم بالوردة وأصيح : تعالي

طوبی لي معترفاً أني حين بلغت ديار « سلامان » انقبضت نفسي .

ملحق

صوتي محظور في شرع « سلامان » ووجهي . قد أغدو حياً فيها . لكن لن أُمسي والموت أمان .

صحتُ بنفسي :

حاذري أيتها النفسُ فإنَّ الجبنَ موتُ والرَّدى في الأوجِ صوتُ فانثري في الملأ القاحل بذر التضحياتُ وافتحي للمطر الإنسيّ أبواب الحياةُ واطلبي أنصاركِ الشجعان .. يأتوا ا

ـ النشيد السابع ـ ولو أنهم جزوا من الشاة ضوفها لطاوَعها صفح على البرد والحرِّ والحرِّ ولكنهم جرزوا فؤادا مُدهًا فلاخير، غير الشر، يشفي من الشر فلا خير، غير الشر، يشفي من الشره و الثار ا يصمي قلبهم مل، وَفَضَةٍ

ملحق

وقد حزموا أمراً على كسر شوكتي
وإني على تشميتهم حازمٌ أمري
عا اعتبدوا عنقي أصك صدورهم
بكل مريش قنصه موضع السر
ولا أنتني حتى تصير جسومهم
فرائس تغذو ساغب الوحش والطير
وإن قبضوا مني ذماء أعافهُ
فلا غير الرماد من الجمر
ولا خير في عيش على القيد سابغ

### - النشيد الثامن -

على رسلهِ انطلق الشنفرى يجوس وهاد العذاب السحيق ويلطم كِبْرُ الذرى ذراعاه جسران ، جسر إلى يقظة الوجد يفضي

وجسر إلى سكرات الكرى
ومن حوله فتية كالسراحين،
أغربة مثله في الورى
تناوشهم ألم لا يكلُّ
وأخنى نهارٌ وليلُ
ونكُّل بالجسم والروح منهم،
عدو وأهلُ
فلا مات حقدٌ
هو الثار يقسم لن نرجته
هو الثار يقسم لن نرجته
عا يتمونا وما شردونا وما استعبدونا

ـ النشيد التاسع ـ تعلق الشنفرى وفتيته حول ناووس طفولتهم الموؤوده تمتموا، على الجوع، صلوات الغضب المتخم

وانطلقوا عاصفة من الدم والياسمين دسوا عبوات حزنهم الناسفة تحت عروش مطلية بالكذب والذهب الأسود ومرغوا بوحول المذلة وجوها من السختيان الحليق سختيان يتلمَّظُ طبولا ونحاساً في المؤتمرات والخمارات الراقية!

تسلل الشنفرى إلى المطارات الدولية والموانيء وبيدٍ ثابتة القلب

سكب السم على موائد رجال الأعمال في السفن السياحية وجرَّد الطائرات من محركاتها .

على مداخل الأمم المنحدة أشعل دمية كرويَّة (لعلَّها بيضوية!) وأتلع جيده في خطبة صاء:

تفضل حضرة المبعوث الدولي فتناول على ضريح أمي وجبة إفطاره ملتزماً نظام الريجيم الصارم. اختلفت وجهات النظر: أيكون التنديد شديد اللهجة أم نكتفى بأكاليل الزهور ولفت النظر؟

# لم يحسم غير الفيتو ا

مضى العالم في سبيله ومضى القتلى . وعلم مراسلنا ان موسم الزهور كان رائعاً هذا العام . لا خوف على الجنازات وحفلات الكوكتيل . وعليه أيها السادة فانني أحتفظ لنفسي برغبة الصراخ وحق الانتقام من جنازير الدبابات. ها هي ذي الطائرات القاذفة المقاتلة تعترض خطبتي وتقاطع حزتي. لغتي لا تملك الفيتو. أحنج رسمياً على حقارة غواصاتكم، همجية أغانيكم ومخالب الشيفرة.

لأجل من كل هذه المكائد ، المراوغات ، الرحلات السرية المخاطفة ، البيانات التفصيلية والمقتضبة ؟ لمن الحمّى ، الخرائط، الانذار المبكر ورؤوس الأقلام ؟ تصطلون على هشيم دمي . في ضوء عنقي المذبوحة تتفرجون على الأفلام الزرقاء . أو. كي. لم أكن أعلم أن قناطر الرخام والأطفال والزخارف الكوفية تستحق كل هذا القدر من العقاب. وإنني لأبشركم بتحرك الطبقات والطبقات الجوفية . علم الجيولوجيا هو التابع ، ومن ثم يأتي علماء الآثار الملتحون ، بقبعاتهم المضحكة . أفهم كل شيء ومع هذا لا أفهم شيئاً .

أحني رأسي إجلالًا للطيور الأليفة . للسيرك ولمباريات كرة القدم . لكن ماذا أفعل بكل هذه الجثث ؟ الجثث المنتظرة تحت أنقاض جسدي : ماذا أفعل بلائحة الإتهام المحفورة عميقاً على الجلود المكوية بالسجائر . على خرائب المدارس والأغنيات . على أطلال الطفولة المصعوقة . وعلى أغصان الزيتون المدنسة برائحة ثيابكم وبنادقكم . على السيقان والأيدي المبتورة بسيوف أساطيركم . على الوجوه الجامدة الموصدة بالشمع الأحمر وحظر التجول . أكواخ الصفيح المرنة بصيحات النشرد والموت . ماذا افعل بدمي الصارخ في البرية المرشوق على الوصايا العشر كلوحة تجريدية .

ما نفع اللغات التي أتقنها في بابل؟ ما جدرى الشفق الساجي بانتظار الغارة الجوية . لم يبق من دمكم سوى الكيمياء . لم يبق من السيمفونيات والالكترونيكا سوى هذه الشهوة الواحدة ، شهوة القتل القتل . أيها الخنازير السائبة في كروم الفقراء . أيها الصدأ المتراكم على أصص الورد الاصطناعى .

ملحق

#### ستاتيستيكا !

هذه هي كلمة السر كلمة السحر . هنا ينهار كبرياؤكم الكاذب .

#### ستاتيستيكا!

إمتشقوا أقلامكم الذهبية ودوِّنوا في مفكراتكم: ٩٩ قتيلاً حصاد غضبي وانتقامي !

اقتحمت خنادق الديسكو المحصنة بالضياع والقنابل العنقودية .

زعرعت بالحبق والنعناع أكاديميات الكذب والنيترون. ترصدت نواياكم الشريرة حيث الانفاق المفضية إلى ذاتها ، في بؤرة الروح المعتم . لم أدخر وسعا في رد الظواهر إلى كنهها الأرضي حذراً من الشعوذات والأحكام المسبقة. وم هولة .. بما يتمتموني وما استعبدتموني. فلتنتظرني السنابل . الأطفال . الهوايات والأزهار . هناك على صخرة الزمن اللزج بدماء الشهداء والضحايا المساكين . هناك حيث مطالع الأناشيد والجوقات المدرسية . هناك حيث العيون الصافية كدموع كبيرة ، تنتظر الوجه الالهى القادم

# على طريق الشيطان.

آنذاك تخضل الأضرحة وأعواد المشانق. يصبح الأمل مكناً. تنشق البوابات الحديدية الصدئة عن عشبة الفرح. آنذاك تزهو الفراخ بزغبها اللدن. آنذاك ينحني الغريب بأدب جم لسيدات البلدة. تعبّد الطرقات وتوزّع الحلوى على الأولاد الشاطرين. ترف فراشة ملونة على ضفيرة طفلة تحسن الغناء بلغة أخرى. آنذاك يلعب المتقاعدون الورق والنرد وهم ينتهرون الأحفاد المشاغبين باعتزاز أليف. آنذاك تضع الطيور بيوضها على الشبابيك وفي الخربية المهملة.

آنذاك أبعث أنا الشنفرى لأحمل الأطفال على منكبي. ولأهيم على وجهي بأغاني الحب اللاذعة. ناثراً دموع فرحي على أوراق البرقوق والنرجس الجبلي. موقظاً الرعيان من تهويمة العشق الصعب ليكشوا عن أنوفهم نحلة الربيع العفريتة.

آنذاك يصبح انتقامي كتاباً نظيفاً وفق مناهج التدريس ويضربون المثل بوردة غرامي الملتهبة. ملحق

#### \_ النشيد العاشر \_

فجأة يتوقف بث الاذاعات/ ينطفىء التلفزيون/ يصرخ في بحة الموت صوت ولا حنجرة/ أهي قنبلة يدوية ؟/ المذيعون في فرح غامر/ يعلن الصوت للعالم السادر: ألقى الانتربول القبض على ارهابي بدوي يحمل باسبورتا لا شك مزور ويجوب الدول الحرة مقتنصاً أصحاب صناعات الطيران الحربي وأرباب البورصة والفيزياء النووية ، مدعياً ان الله تعالى أوكله بالثأر لأطفال نسفوا في شيء يدعى تل الزعتر

يشتم عالمنا الحر ويجرؤ أن يرسم خارطة العالم باللون الأحمر عُقدت محكمة الميدان وصدر الحكم باعدام الإرهابي القاتل ، رمياً بالغربة والحزن . ووفق القانون الدولي أتيح له أن يوصى .. قال :

لا تقبروني ! غاية الشِّح ذَرى المقابرِ وانني لذو جدىً ، مُقتبلي وآخِري فَخَلُفوني .. واهنأي باليسر « أم عامر » !

ويرى علماء السايكولوجي أن الإرهابي أصيب بمس في العقل وفي الروح ، ولكن الديموقراطية تكفل تنفيذ وصيته بالنص وبالحرف . وبعد الإعدام قذفنا بالجثة في ميدان الحرية حتى يعتبر عبيد الأرض. ابتهجت بالجثة قطط الأحياء الشعبية وكلاب البوليس وعشاق التصوير الفوتوغرافي ... نثرنا ملء جهات الأرض عظام الإرهابي القادم من بيد الشرق على أجنحة البرق ..

فجأة يتوقف بث الإذاعات/ ينطفىء التلفزيون/ يصرخ في بحة الموت صوت ولا حنجره/ أهي ماسورة البندقية ؟/ أهي قنبلة يدوية ؟/ المذيعون في غضب غامر/ يعلن الصوت في العالم الثائر

يؤسفنا أن نعلن للأمم المتحضرة الحرة والأمم الجاهلة العبدة والأمم المبهورة بين العتمة والنور . ان رئيس الكهان الأسمى سيدنا المحبوب تمشى في الفجر سعيداً بين ورود حديقته فارتطم بجمجمة سائبة طرحته على الأرض مدمى مشتعلاً بعذاب جهنم . هرعت سيارات الشرطة والإسعاف ونقل على الفور إلى مستشفى البحرية . وهناك اتضح لنا ان الجمجمة

مسممة بالفكر الثوري فلم يعتم سيدنا ان مات شهيداً للبنك وللبورصة والطيران الحربي . واتضح لنا أن الجمجمة تعود إلى ارهابي بدوي جاء من الشرق على أجنحة البرق ..

ـ النشيد الحادي عشر ـ اخاطبكم من رماد العصور وصحراء أحزانها المجدبه أنا الشنفرى رسول الصعاليك والأغربه بعثت لأنقض مجد الأباطيل من أسّه لأحرق يابس ليل الطواغيت والأخضرا لأسحب ـ من أنفه ـ عالم العسف والمعصيات إلى شمسه أنا الشنفرى أنا الشنفرى حبيب الأناشيد ، طفل المآسي ، يتيم البراءه حبيب الأناشيد ، طفل المآسي ، يتيم البراءه

رفيق شقوق الجدار

وعشب البحار

ملحق

وشوق المدار إلى شرفات السياء المضاءه أنا الشنفري شهيد الصعاليك والأغربه وسر التفجُّر عفواً وروح الهدوء ، وكفارة الأنفس المذنبه أيذكرني الشر بالشر؟ لا بأس مما وُهبت أرد الهبه. نذرتُ لِوَرْدِ الرضا والسلام يميني وسيفي وقوسي وعبوة حزني وبستان شمسي . أنا الشنفري تخيَّرت موتي بحد الحسام لأبعثَ حيّاً بحدِّ الحُسام على كل خارطة شنفرى

وفي كل أغنية شنفرى
ومن كل مجزرة شنفرى
يوت بحد الحسام ويحيا بحد الحسام واني لأنذر من غضبي وانتقامي
ومن غضبي وانتقامي
ومن غضبي وانتقامي

# ـ الأغنية

في قديم الزمان ابتنى ملك قصرة من ركام الشعوب وجهل الرعيه وابتنى عرشه من عظام الضحايا وأتاه جنود المظلات والمدفعيه بألوف السبايا في قديم الزمان ملك مستبد مخاتل صاح في سكرة العنفوان

« تلك صيدون في طرف الصولجان تلك مصر وبابل » ثم دار الزمان في هدير الزلازل في هدير الزلازل وأنطوى في جحيم اللظى والدخان ملك من قديم الزمان ..

# \_ الملاحظة \_

يدَّعي بعضهم أنه سمع الشنفرى منشداً هذه الأغنيه وادعى بعضهم أنهم وجدوا الأغنيه في قميص عتيق يرف على الغَبر الجنحة ؟ أجنحة ؟ علماً ؟ أحجيه ؟

ويقول الرواة الثقات إن من أنشد الأغنيه لم يكن غير جمجمة الشنفرى بعد أن أوفت النفر وأنطلقت في رحاب الحياة ..



#### : المصادر - 1

- \* القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم .
- 1. ابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم : لسان العرب ، نسقه و علق عليه و وضع
- فهارسه : على شيري ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 1408ه/ 1988م .
- 2. ابن طباطبا محمد بن أحمد : عيار الشعر ، تحقيق و تعليق : محمد زغلول سلام ، منشأة دار المعارف ، الاسكندرية ، ط3 ، د . ت .
- ابن قتیبة أبو محمد عبد الله بن مسلم: الشعر و الشعراء ، قدّم له الشیخ: حسن تمیم ، و راجعه و أعد فهارسه الشیخ: محمد عبد المنعم العریان ، دار إحیاء العلوم ، بیروت ، لبنان ، ط3 ، 1407 هـ / 1987 م .
  - 4. الباقلاني القاضي أبو بكر: إعجاز القرآن ، بهامش الإتقان في علوم القرآن لجلال الدين
    - 5. السيوطي ، دار المعرفة ، بيروت ، لبنان ، د . ط ، د . ت .
  - 6. البغدادي بن علي إسماعيل بن القاسم القالي : كتاب ذيل الأمالي والن والر ، دار الآفاق الجديدة ، بيروت ، د . ط ، 1400 هـ / 1980م .
  - 7. البغدادي عبد القادر بن عمر : خزانة الأدب و لبّ لباب لسان العرب ، تحقيق و شرح عبد السّلام هارون ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، ط4 ، 1997 .
    - 8. الجرجاني عبد القاهر: أسرار البلاغة ، تحقيق: ه. ريتر ، دار المسيرة ، بيروت ، ط3 ، 1403 هـ / 1983 م.
    - 9. الجرجاني عبد القاهر: دلائل الإعجاز ، اعتنى به : علي محمد زينو ، مؤسسة الرسالة ناشرون ، بيروت ، لبنان ، ط 1 ، 1426 ه / 2005 م .
  - 10.الزركشي بدر الدين محمد بن عبد الله : البرهان في علوم القرآن ، تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم ، المكتبة العصرية ، صيدا بيروت ، د . ط ، د . ت .
    - 11. السيوطي جلال الدين بن عبد الرحمن : الإتقان في علوم القرآن ، دار
      - المعرفة ، بيروت ، لبنان ، د . ط ، د . ت .
  - 12. الضبي المفضّل بن محمد بن يعلى بن عامر: المفضّليات ، تحقيق : أحمد شاكر و محمد عبد السّلام هارون ، دار المعارف ، القاهرة ،ط6 ، د. ت ، (pdf) .

- 13. القاسم سميح : الأعمالالشعري م الكاملة (ديوان جهات الروح) ، دار سعاد الصباح ، د . ط ، 1993.
  - 14. قباني نزار : من مفكرة عاشق دمشقى ، قصيدة اعتذار لأبي تمام ، منشورات نزار
    - قبايي ، بيروت ، د .ط ، د. ت.
  - 15. القيرواني أبو علي الحسن ابن رشيق: العمدة في محاسن الشعر و آدابه و نقده ، حقّقه و فصّله و علّق على حواشيه محمد محى الدّين عبد الحميد ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان ، ط5 ، 1981 .

# 2 - المراجع:

#### أ - الكتبالعربيّة:

- 1. أبو أحمد حامد : الخطاب و القارئ ( نظريات التّلقي و تحليل الخطاب وما بعد الحداثة) ، مؤسسة اليمامة ، الرياض ، د.ط ،1997 .
  - 2. أبو ديب كمال : في الشّعرية ، مؤسسة الأبحاث العربية ، بيروت ، لبنان ، ط1 ،1987.
  - أبو زيد نصر حامد: إشكاليات القراءة و آليات التأويل ، المركز الثقافي العربي ، المغرب ، ط 3 ،
     1994 .
    - 4. أحمد محمد فتوح: الَّومز والَّومزية في الشُّعر المعاصر ، دار المعارف ، ط2 ، 1978 .
    - 5. أحمد محمد فتوح: الرمز والرمزية في الشّعر المعاصر، دار المعارف، القاهرة ط3، 1984.
      - 6. أدونيس علي أحمد سعيد: زمن الشّعر ، دار العودة ، بيروت ، ط 3 ، 1983 .
  - 7. إسماعيل عَز الدّين : الشّعر العرّبي المعاصر (قضاياه و ظواهرللفيّ ة ولمعنويّ ة ) ، دار العودة و دار الثّقافة ، بيروت ط2 ، 1972 .
  - 8. . الباردي محمد : الحداثة و ما بعدها في الروايةلعربيه ، مركز الرواية العربية ، قابس ، تونس ، ط1 ، 2011 .
  - 9. البازعي سعد: أبواب القصيدة ( قراءات باتجاه الشعر ) ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، بيروت ، ط1 ، 2004 .
- 10. برادة محمد: الإبداع العربي ( الفورة و التراجع و التعبير عن التَّحَولات ... نحو إعادة صولخلاشكاليَّة ) ، تجارب في الإبداع العربي ، كتاب العربي 77 ، يوليو 2009 .
  - 11. البطل على : الصورة في الشعر العربي حتى أواخر القرن الثاني الهجري ( دراسة في أصولها و تطورها ) ، دار الأندلس ، بيروت ، ط3 ، 1984 .

- 12. . بوحسن أحمد : في المناهج النقدية المعاصرة ، دار الأمان ، الرباط ، ط 1 ، 2004 .
- 13. . بوحسن أحمد : من قضايا التلقي و التأويل ، كلية الآداب و العلوم الإنسانية ، جامعة محمد الخامس ، د.ط ، 1995 .
  - 14. .بوحسن أحمد : نظرية التلقي في الأدب العربي الحديث ( نظرية التلقي إشكالات و تطبيقات) ، منشورات كلية الأدب و العلوم الإنسانية ، الرباط ، 1993 .
  - 15. .بوحوش رابح: الأسلوبيات و تحليل الخطاب ، مديرية النشر ، جامعة باجي مختار ، عنابة ، د.ط ، د .ت .
  - 16. . بنيس محمد : حداثة السؤال ( بخصوص الحداثة العربية في الشعر و الثقافة ) ، المركز الثقافي العربي ، لبنان المغرب ، د . ط ، 1988 .
  - 17. . بنيس محمد : الشعر العربي الحديث ، بنياته وإبدالاته ، دار توبقال للنشر ، الدار البيضاء ، المغرب
- 18. تاوريريت بشير : محاضرات في مناهج النقد الأدبي المعاصر ( دراسة في الأصول و الملامح و الإشكالات النظرية و التطبيقية ) ، دار الفجر للطباعة و النشر ، قسنطينة ، ط1 ، 1428 هـ / 2006 م .
  - 19. تبرماسين عبد الرحمان و آمال منصور و علي بخوش فظريّ ة القراءة ( المفهوم و الإجراء) ، منشورات مخبر وحدةالة كوين و البحث ، جامعة محمد خيضر ، بسكرة ، ط 1 ، 2009 .
- 20. . الجيار مدحت سعيد: الصورة الشعرية عند أبي القاسم الشابي ، الدار العربية للكتاب والمؤسسة الوطنية للكتاب ، ليبيا ، 1984 .
  - 21. حمودة عبد العزيز: المرايا المحدبة ، سلسلة عالم المعرفة ، يصدرها المحلس الوطني للثقافة و الفنون و الآداب ، الكويت ، العدد 232 ، د .ط ، أبريل 1998 .
- 22. . الحنصالي سعيد : الاستعارات و الشعر العربي الحديث ، دار توبقال للنشر ، الدّار البيضاء ، ط 1 ، 2005 .
  - 23. .خضر ناظم عودة : الأصول للعرفي للنظري قالة لقي ، دار الشروق ، عمان ، الأردن ، ط 1 ، 1977 .

- 24. الخال يوسف: الحداثة في الشُّعر، دار الطّليعة للطباعة و النشر، بيروت، ط1، 1978.
  - 25. الخبو محمد: مدخل إلى الشعر العربي الحديث (أنشودة المطر) لبدر شاكر السياب نموذجا، دار الجنوب للنشر و التوزيع، تونس، د. ط، 2008.
- 26. خليف يوسف: الشّعراء الصّعاليك في العصر الجاهلي ، دار المعارف ، القاهرة ، ط3 ، د.ت .
  - 27. خليل إبراهيم محمود: النقد الأدبي الحديث ( من المحاكات إلى التفكيك ) ، دار
    - 28. المسيرة ، الأردن ، د . ط ، 2003 .
  - 29. خوري إلياس: دراسات في نقد الشعر، دار ابن رشد، لبنان، ط2، 1981.
- 30. داغر شربل: الشّعرية العربية الحديثة (تحليل نصّي)، دار توبقال للنشر، الدّار البيضاء، المغرب، ط1، 1988.
- 31. دربال ماهر: الصورة الشعرية في ديوان أنشودة المطر لبدر شاكر السياب ، مطبعة التسفير الفني ، د . ط ، 2001 .
- 32. درويش أسيمة : مسار التَّحَولات ( قراءة في شعر أدونيس ) ، دار الآداب بيروت ، لبنان ، ط 1 ، 1992 .
- 33. . الرباعي عبد القادر ، الصوراللفني ة في شعر أبي تمام ، المؤسسالعربي ة للدراسات والنسر ، بيروت ، ط2 ، 1999 .
- 34. . رماني إبراهيم: الغموض في الشعر العربي ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، د .ط ، د .ت.
  - 35. . زايد علي عشري : استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر ، الشركة العامة للنشر والتوزيع ، طرابلس ، ليبيا ، ط1 ، 1978 .
- 36. . السامرائي إبراهيم: لغة الشعر بين جيلين . المؤسسسة العربية للدراسات و النشر ، ط 2 ، 1980 .
- 37. . سحلول حسن مصطفى : نظريات القراءة و التأويل الأدبي و قضاياه . منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ، د .ط ، 2001 .
- 38. . السد نور الدين الأسلوبي ة و تحليل الخطاب . دراسة في النقد العربي الحديث (تحليل الخطاب الشعري و السردي ، دار هومة للطباعة و النشر و التوزيع ، الجزائر ، د . ط ، 1997 .
  - 39. . سعيد خالدة : حركية الإبداع ( دراسات في الأدب العربي الحديث ) . دار العودة ، بيروت ، لبنان ط2 ، 1982 .

- 40. . سقال ديزيريه : الكتابة والخلق الفني . دار الفكر اللبناني ، بيروت ، ط1 ، 1993 .
- 41. . السيد شفيع: قراءة الشعر و بناء الدّلالة . دار غريب للطباعة و النشر ، القاهرة ، د. ط ، 1999 .
  - 42. . السيد علاء الدين رمضان : الظواهر الفنية في لغة الشعر العربي الحديث ، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق (دط) 1996 .
- . شرفي عبد الكريم: من فلسفات الته أويل إلى نظرية القراءة ، الدار العربية للعلوم ناشرون ، بيروت ، ط1 ، 2007 .
  - 44. شكري غالى : أدب المقاومة ، دار الآفاق الجديدة ، بيروت ،ط2 ، 1979 .
  - 45. . شكري غالى : شعرنا الحديث إلى أين ؟ دار الآفاق الجديدة ، بيروت ، ط2 ، 1978 .
  - 46. . الصائغ عبد الإله : الخطاب الشعري الحداثوي والصورة الفنية الحداثة وتحليل النص المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، بيروت ، ط1 ، 1999 .
- 47. . صالح بشرى موسى : نظرية التلقي (أصول ... و تطبيقات) ، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء ، المغرب ، ط1، 2001 .
  - 48. . ضيف شوقى : في النقد الأدبي ، دار المعارف ، مصر ، د. ط ، 1962 .
  - 49. الطربلسي محمد الهادي: تحاليل أسلوبية ، دار الجنوب للنشر ، تونس ،د .ط، د ، ت .
    - 50. عباس إحسان: تاريخ النقد الأدبي عند العرب، دار الثقافة، بيروت، ط2،
- 51. عبد الرضا على : القناع في الشَّعر العربي المعاصر ( مرحلة الواد ) ، آداب المستنصرية ، العراق ، العدد : 7 ، 1983 .
- 52. عبد المطلب محمد : تحولات اللَّغةالشَّعريَّ ة الجديدة ، ( الشَّعر العربي الحديث ) أعمال الذَّدوة الرئيسية لمهرجان القرين الثَّقافي الثَّاني عشر ، الكويت ، 10-12 سبتمبر 2005 .
  - 53. عبد المطلب محمد: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني ، الشركة المصرية العالمية للنشر ، لونجمان ، ط1 ، 1985 .

- 54. عبد الواحد محمود عباس: قراءة النص و جمالية التلقي ، دار الفكر العربي ، ط 1 ، 1417 هـ / 1996 م .
  - 55. عصر حسني عبد الباري: الفهم عن القراءة ، مركز الإسكندرية للكتاب ، د ط، 2000 .
    - . عصفور جابر: نظريات معاصرة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، د . ط ، 1998 .
- 57. . عصفور جابر: نظریات معاصرة ، مهرجان القراءة للجمیع 98 ، مكتبة الأسرة ، برعایة السیدة سوزان مبارك ، د . ط ، د . ت .
- 58. . عصفور جابر : النقد الأدبي و الهوية الثقافية . كتاب دبي الثقافية ، الإصدار 21 ، ط1 ، فبراير 2009 .
- 59. . العقّاعب اس محمود و إبراهيم عبد القادر المازين : الدّيوان ، دار الشّعب ، القاهرة ، ط3 ، د . ت.
  - 60. . علوش سعيد ، المصطلحات الأدبية المعاصرة ، منشورات المكتبة الجامعية ، الدار البيضاء (دط) 1984
    - 61. . عمر أحمد مختار : علم الدلالة ، عالم الكتب ، القاهرة ، ط 5 ، 1998 .
    - 62. . عوض يوسف نور: نظرية النقد الأدبي الحديث ، دار الأمين ، القاهرة ، ط1 ، 1994 .
- 63. .غركان رحمن : موجهات القراءة الإبداعية في نظرية النقد الأدبي عند العرب ، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ، د .ط ، 2007 .
- 64. الغذامي عبد الله: تشريح النص (مقاربات تشريحية لنصوص شعرية معاصرة ) ، دار الطليعة للطباعة و النشر ، بيروت ، ط1 ، 1987 .
- 65. . الغذامي عبد الله : الخطيئة والتكفير ( من البنيوية إلى التشريحية نظرية وتطبيق ) ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، المغرب ، ط 6 ، 2006 .
- 66. الغذامي عبد الله : اليد واللسان .كتاب المجلة العربية ع 172 ، ربيع الآخر 1432هـ /مارس 2011 العدد 411 .
  - 67. الغيث نسيمة : البؤرة ودوائر الاتصال ( دراسة في المفاهيم النقدية و تطبيقاتها )، دار قباء للطباعة و النشر و التوزيع ، القاهرة ، د .ط،2000 .
  - 68. فاضل ثامر: اللّغةالة انية في إشكالية المنهج الهنطّرية و المصطلح في الخطابالنطّة قدي العربي الحديث المركزالة من العربي ، بيروت و الدّار البيضاء ، ط2 ، 1972 .

- 69. فضل صلاح: بلاغة الخطاب وعلمالنس ، سلسلة عالم المعرفة ، يصدرها المجلس الوطني للثقافة و الفنون و الآداب ، الكويت ، العدد 164 ، د . ط ، أغسطس1992 .
- 70. فضل صلاح: شفرات النص ( دارسة سيميولوجية في شعرية النص و القصيد ) . دار الآداب ، ط1 ، 1999 .
  - .71 فضل صلاح: مناهج النه قد المعاصر. إفريقيا الشّرق، المغرب، د.ط، 2002.
  - .72 فيدوح عبد القادر دلائلي قالنص الأدبي . ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، ط1 ، 1993.
  - 73. قاسم أحمد: الرمز. ظواهر أسلوبية في الشعر الحديث في اليمن، مركز عبادي ، ط1، 1996.
    - .74 قاسم سيزا: القارئ والنص ( العلامة والدلالة ) ، المجلس الأعلى للثقافة ، د.ط ، 2002 .
  - 75. قاسم عدنان حسين : الاتجاه الأسلوبي البنيوي في نقد الشعر العربي ، الدار لعربية للنشر والتوزيع ، مصر ، ط1، 2001 .
- 76. قطوس بسام: استراتيجيات القراءة ( التأصيل و الإجراء النقدي ) ، عالم الكتب ، ط 2 ، 1425 هـ / 2005 .
- 77. الكبيسي طراد: في الشّعر العراقي الجديد، منشورات المكتبالعصرية ، بيروت، صيدا، د.ط، د. ت
- 78. كنون أحمد زكي: المقدس الديني في الشعر العربي المعاصر ( من النكبة إلى النكسة ) ، إفريقيا الشرق ، المغرب ، د . ط ، 2006
- 79. كنوني محمد العياشي: شعرية القصيدة العربية المعاصرة ( دراسة أسلوبية ) ، عالم الكتب الحديث ، إربد ، الأردن ، ط1 ، 1431ه / 2010م .
  - 80. لحمداني حميد: القراءة و توليد الدلالة ( تغيير عاداتنا في قراءة النص الأدبي ) ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، المغرب ، ط1 ، 2003 .
    - 81. المبخوت شكري ، جمالية الألفة . بيت الحكمة ، تونس ، د .ط ، 1993 .
    - 82. محمد عبدالنا اصر حسن فظري قالة وصيل و قراءة الناس الأدبي ، المكتب المصري لتوزيع المطبوعات ، القاهرة ، د . ط ، 1999 .
- 83. مرتاض عبد الملك : ألف ياء (تحليل مركب لقصيدة "أين ليلاي لمحمد العيد") ، دار الغرب للنشر و التوزيع ، وهران ، د .ط ، 2004 .

- 84. المسدي عبد السلام: الأدب و خطاب النقد، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، لبنان، ط1، 2004.
- 85. مشوح وليد: الصورة الشعرية عند عبد الله البردوني ، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ط1 1999 .
- 86. مفتاح محمد: تحليل الخطاب الشعري (إستراتيجية التناص)، المركز الثقافي العربي، لبنان المغرب، ط3، 1992.
- 87. المقالح عبد العزيز: الشعر: بين الرؤيا و التشكيل ، طلاس للدراسات والنشر ، دمشق ، ط2 ، 1985.
  - 88. الملائكة نازك: قضايا الشعر المعاصر، دار العلم للملايين، بيروت، ط7، 1989.
- 89. . موسى محمد حير شيخ ، فصول في النقد العربي و قضاياه ، دار الثقافة ، المغرب ، ط1 ، 1984.
  - 90. الميمني عبد العزيز : الطّرائف الأدبية ، مطبعة لجنة التأليف و الترجمة والنّشر ، القاهرة ، د . ط ، (pdf ) 1927
- 91. ناصف مصطفى : دراسة الأدب العربي ، الدّارالقومي ّة للطباعة و النشر ، القاهرة، د . ط .د . ت.
- 92. ناصف مصطفى: اللغة و التفسير و التواصل ، سلسلة عالم المعرفة ، يصدرها المحلس الوطني للثقافة و الفنون و الآداب ، الكويت ، العدد 193 ، د .ط ، يناير 1995 .
- 93. نافع عبد الفتاح صالح: الصورة في شعر بشار بن برد ، دار الفكر للنشر والتوزيع ، د.ط ، 1983 .
  - 94. النويهي محمد قضي ّة الشّعر الجديد ، مكتبة الخانجي ، دار الفكر ، ط2 ، 1971 ،ص 88 .
- 95. هدّارة محمد مصطفى : الاتحاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر ، دارالنهضة العربية للطباعة والنه شر ، القاهرة ، ط2 ، 1401 هـ / 1981 م .
  - 96. هويدي صالح: النقد الأدبي الحديث (قضاياه و مناهجه)، منشورات جامعة السابع من أبريل، الزاوية، ليبيا، ط1، 1426 وفاة الرسول (ص).
- 97. الواد حسين : شيء من اللّغة و الأدب ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ط1، 1425 هـ / 2004م
  - 98. الواد حسين: في مناهج الدراسات الأدبية ، منشورات الجامعة ، الدار البيضاء ، ط2 ، 1995.
    - 99. الواد حسين : المتنبي و التجربة لجمالي ة عند العرب ، دار سحنون ، تونس ، ط1 ، 1987 .

- 100. الورقي السعيد: لغة الشّعر الحديث ( مقوماتحالفنيا ة و طاقاتحالإبداعيا ة ) ، دارالنا هضالعربيا ة للطباعة و النشر ، بيروت ، ط3 ، 1984 .
  - 101. اليازجي نصيف: العرف الطيب في شرح ديوان أبي الطيب ، دار بيروت للطباعة والنشر ، د ، ط ، هـ/1980 .
    - 102. اليافي نعيم : أطياف الوجه الواحد، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ، د .ط
  - 103. اليافي نعيم ، مقدّمة لدراسة الصّور للفنيد " ة . منشورات وزارة الثقافة و الإرشاد القومي ، د. ط ، 1982 .
- 104. يوسف أحمد: القراء للنسقي ّة ( سلطة البنية ) ، دار العربية للعلوم ناشرون ، بيروت ، ط1 ، 2007
  - 105. اليوسفي محمد لطفي : تجلّيات في بنية الشّعر العربي المعاصر ، سرابللنّشر ، تونس ،1985

#### ب - الكتب المترجمة:

- 1 1 إيزر فولفغانغ : فعل القراءة ( نظرية جمالية التجاوب في الأدب ) ، تر : حميد لحمداني و جيلالي الكدية ، مكتبة المناهل ، فاس ، د . ط ، د . ت .
- 2 إيكو امبرتو : التأويل ( بيزالسيميائي ّات و التفكيكية ) ، ترجمة وتقديم : سعيد بن كراد ، المركز الثقافي العربي ، بيروت ، الدّار البيضاء ، ط2 ، 2004 .
  - 3 بارت رولان : لذَّة النصّ ، تر : فؤاد صفا و الحسين سحبان ، دار توبقال للنشر ، الدّار البيضاء ، المغرب ، د . ط ، 1988 .
  - 4 بارت رولان : لذّةالذّص ، تر : محمد خيري البقاعي ، المجلس الأعلى للثّقافة ، القاهرة ، ط1 ، د .ت.
- 5 بك خيري كمال : حركة الحداثة في الشّعر العربي المعاصر ( دراسة حول الإطار الاجتماعيالة مّافي للاتجاهات و البنالأدبي م ) ، تر : جماعة من أصدقاء الكاتب ، دار الفكر ، بيروت ، ط1 ، 1982.
  - 6- بو ثو يلو افانكوس خوسيه ماريا : نظرية اللغة الأدبية ، تر: حامد أبو أحمد ، دار غريب ، القاهرة ، مصر ، د . ط ، د . ت .
- 7- تومبكنزجين : نقد استجابة القارئ ، تر: حسن ناظم و علي حاكم ، مراجعة : محمد الموسوي ، المجلس الأعلى للثقافة ، القاهرة ، د . ط ، 1999 .
  - 6 جاكوبسن رومان : قضايا الشعرية ، تر : محمد الوالي و مبارك حنون ، دار توبقال ، للنشر، الدار البيضاء ، المغرب ، ط 1 ، 1988 .

- 7 الجيوسي سلمى الخضراء: الاتجاهات و الحركات في الشعر العربي الحديث ، تر: عبد الواحد لؤلؤة ،
   مركز دراسات الوحداللعربي " ة ، بيروت ، ط2 ، أكتوبر 2007 .
- 8 دريدا جاك : الصوت و الظاهرة ( مدخل إلى مسألة العلامة في فينومينولوجيا هوسرل ) ، تر : فتحي انقزو ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، المغرب ، ط1 ، 2005 .
- 9 الرويلي ميحان و سعد البازعي: دليل الناقد الأدبي ( إضاءة لأكثر من سبعين تيارا و مصطلحا نقديا معاصرا ) ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، المغرب ، ط3 ، 2002 .
- 10 سلدن رامان : النظرية الأدبية المعاصرة ، تر : جابر عصفور ، دار قباء ، القاهرة ، د . ط ، 1998 .
- 11 سي هولب روبرت فظري ّة الاستقبال (مقدمةقدي ّة ) ، تر : رعد عبد الجليل جواد ، دار الحوار للنشر والت وزيع اللا ذقية ،سوريا ، ط1 ، 1992 .
- 12 كريسطيفا جوليا : علمالنسّ ، تر : فريد الّزاهي و مراجعة عبد الجليل ناظم ، دار توبقال للنشر ، الدّار البيضاء ، المغرب ، ط2 ، 1972 .
  - 13 كوهن جان : بنية اللغة الشعرية ، تر :محمد الولي ومحمد العمري ، دار توبقال للنشر ، الدار البيضاء ، المغرب ط1 ، 1986 .
  - 14 لابلانش جان : و ج . ب . بونتا ليس ، معجم مصطلحات تحليل النه فس ، تر: مصطفى حجازي ، المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع ، بيروت ، ط 2 ، 1985 .
    - 15 لوفيفر هنري : ما الحداثة ؟ تر : كاظم جاهد ، دار بن رشد للطباعة و النشر ، ط1 ، 1983
- 16 نورثروب فراى الماهي ّة و الخرافة (دراسات في الميثولوجيا الشّعرية، ) ، تر : هيفاء هاشم ، وزارةالة ّقافة ، دمشق ، د . ط ، 1992 .
  - 17 هالين فيرناند و فرانك شوير فيحن و ميشال أوتان : بحوث في القراءة و التلقي ، تر : محمد خير البقاعي ، مركز الإنماء الحضاري حلب ، سوريا ، ط1 ، 1998 .

#### ج- الدوريات:

1 أبو حلاوة كريم : الفكر النقدي العربي و ضرورة تصويب الأسئلة ، مجلة عالم الفكر ، مجلد 32 ، عدد يوليو – سبتمبر 2003 .

- 2 إيزر فولفغانغ: فعل القراءة ( نظرية الواقع الجمالي ) ، تر: أحمد المديني ، مجلة آفاق ، المغرب ، العدد 6 ، 1987
- 3 باختين ميخائيل: بصدد منهج علم الأدب، تر: نوفل نيوف، مجلة الآداب العالمية، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، العدد 133 /2004.
  - 4 براهمي عبد الجيد : آراء نقدية في الحداثة الشعرية ، موضوع ضمن ( القصيدة ) ، ملحق تصدره التبيين ، يهتم بالشّعر المغاربي الحديث ، العدد 11 ، 2004 .
- 5 ابن سعيد أحمد بن راشد : قوة الوصف ، دراسة لغة الاتصال السياسي ورموزه ، مجلة عالم الفكر ، المجلد 32 ، يولو -سبتمبر 2003 .
  - 6 حبيبي ميلود : النص الأدبي بين التلقي و إعادة الإنتاج (من أجل بيداغوجيا تفاعلية بين القراءة و الكتابة ) ، مجلة آفاق ، المغرب العدد 6 ،1985 .
    - 7زيدان محمد : بناءات الحداثة ، مجلّة الشعرالقاهريّة ، العدد 105 ، أكتوبر 2002 .
  - 8السليماني أحمد ياسين : تقنية القناع الشعري ، مجلة عمان ، العدد الثالث ، حريف 2007 ، 8
- 9شرفي عبد الكريم : مفهوم التناص ، مجلة دراسات أدبية ، مركز البصيرة للبحوث و الاستشارات و الخدمات التعليمية ، العدد 2 ، جانفي 2008 ، محرم 1430 .
- 10 الشَّريف سمير : نقاد الحداثة و موت القارئ ، مجلَّة أبعاد فصليَّة تصدر عن نادي القصيم الأدبي ) ، العدد 4 ، ربيعالثَّ اني 1430 هـ / أبريل 2009 م.
  - 11 الشمري عبد الهادي بن ظافر : نحو توسيع مفهوم الخطاب : مقاربة سيميائية توصيلية ، مجلة فصول ، ع 77 شتاء -ربيع 2010 .
- 12 طليمات عبد العزيز : فعل القراءة ( بناء المعنى و بناء الذات ، قراءة في بعض أطروحات فولفغانغ إيزر ) ، مجلة آفاق ، إتحاد كتاب المغرب ، العدد 6 ، 1985 .
- 13طليمات عبد العزيز : الوقع الجمالي و آليات إنتاج الوقع عند إيزر ، مجملة دراسات سيميائية أدبية لسانية ، فاس ، العدد 6 . 1992 .
- 14 غزوان عناد : أصول نظرية نقد الشعر عند العرب ، مجلة الأقلام ، وزارة الثقافة و الفنون ، بغداد ، العدد 7 ، نيسان 1978 ، السنة 13 .

- 15 الكبيسي طراد : مدخل مواجهة نقدية للتحربة الأدبية العربية ، مجلة الأقلام ، وزارة الثقافة و الفنون ، بغداد ، العدد 7 ، نيسان 1978 ، السنة 13 .
- 16 كعوان محمد : سلطة الرمز بين رغبة المؤول و ممكنات النص ، محاضرات الملتقى الدولي الخامس، السيمياء و النص الأدبي ، جامعة محمد خيضر ، بسكرة ، 15-17نوفمبر 2008 .
- 17 لحمداني حميد : مستويات التّ للّقي ، مجلّة دراسات سيطئيّ ة ، العدد 6 ، خريف / شتاء 1992
- 18 محمود عبد الرحمن عبد السلام : إشكالية الحداثة (محاولة لوعي المصطلح و المرجعية و التقنية ) ، مجلة عالم الفكر ، وزارة الثقافة الكويتية ، العدد 2 ، مجلّد30 ، أكتوبر / ديسمبر 2001 .
  - 19 مرتاض عبد الملك : القراءة و قراءة القراءة ، خوض في شكاليّ ة المفهوم ، مجلّة ( علامات ) ، مجلد 14 ، الجزء 15 ، مارس 1995 .
  - 20منصور خيري ، عن اللا شعر ، حريدة القدس العربي ، السنة 23 ، العدد 20 ، الأحد 10 أيلول 2011 ، في عمود بعنوان شاهد نفي ، ص 10 .
  - 21هلال عبدالنا اصر نسرديا قالشّعر فيشعريا قالسّود ، محلّة علامات في الناّقد ، صفر 1432 ، فبراير 2011 .

#### د - المواقع الإلكترونية:

- 1. بوعزّة محمد ، WWW .aljabriabed . net / n 2005 buza . htm
  - http ar.wikipidia.org/wiki/ .2



|           | مقدمة                                        |
|-----------|----------------------------------------------|
| 12        | مدخلمدخل                                     |
| 13        | النُّص الحداثي و نظرية القراءة               |
| 15        | مصطلح ( الحديث )                             |
|           | الحديث و الحداثة                             |
| 24        | النقد و القراءة                              |
|           | التأويل                                      |
| 27        | الشّنفري                                     |
| 29        | سميح القاسم                                  |
|           | القسم الأول :نظرية القراءةأصول وملامح        |
| 32        | أصول نظرية القراءة                           |
| 32        | أُولا عند الغرب                              |
| 36        | 1 – روافد نظريةالتّ لَقّي – 1                |
|           | <u>.</u>                                     |
| 38(193    | 1-1 الشكلاني " قالوسي " ة (1915-0            |
|           |                                              |
| 39        | أ-الإدراك الجمالي أو الأساليب                |
| l1        | ر ب التخريب أما الاغتيار                     |
|           |                                              |
| 12 –      | ج- التطّور الأدبي                            |
| 43        | 1 – <b>2</b> – بندرة براغ                    |
| 13        | ع بیویه بل                                   |
| دندن      | 1 - 3 -ظاهرتم له (فينومينولوجيا) رومان أنجار |
|           |                                              |
| ج حادامير | 1- 4 - هرمينيوطيقا قاُويلياَ ۾) هانز جور-ِ   |
| 40        | •                                            |
| 49 –      | 1-5 - سيسيولوجيا الأدب                       |
| 49        | أ — ليولا ونثال : السيسيولوجليلاً فمسي ّة    |
|           |                                              |
| 50        | ب جوليان هيرش: الاستقبال و التأرخة           |

| 51           | ج – ليفن شوكينج : سيسيولوجيا الذّائقة                             |
|--------------|-------------------------------------------------------------------|
| 52           |                                                                   |
| 53           | 1- مدرسة برلين                                                    |
| 53<br>54     | 2- مدرسة كونستانس                                                 |
| 54           |                                                                   |
| 61           |                                                                   |
| 71           |                                                                   |
| 72           |                                                                   |
| 76<br>78     |                                                                   |
| 80           |                                                                   |
| 85           | 5 –النّصّ وبناء المعنى5                                           |
| 88 –<br>97–  | •                                                                 |
| يفة العرب 97 | <ul> <li>1 - القراءة عند النقاد وعلماء اللّغة و الفلاس</li> </ul> |
| 104          |                                                                   |
| ديث          | ثالثا انتقالفظريَّ ة القراءة إلىالنَّ قد العرَّبي الح             |
| 111          | التَّلَّقي و النَّصَّ الحداثّي عند العرب                          |
| 114          | كيف نقرأ نصا أدبيا ؟                                              |
| 118 –        |                                                                   |
| 120          |                                                                   |

| 2 – قراءة ثانية                          |
|------------------------------------------|
| 138                                      |
| 2-2-جمالي" ة الرفض                       |
| 2 – 3هالي ّ ة القناع                     |
| 4-2 جمالية الصورة                        |
| 5-2 جمالية الرمز                         |
| 172 – جمالية التكرار $6$ جمالية التكرار  |
| 2- 7جمالية التناص:                       |
| 3- قراءة تأويلية من خلال العلامات النصية |
| عاتمة                                    |
| ملحق (نص المدونة)                        |
| المصادر والمراجع                         |
| الفصير                                   |