| <ul> <li>تا تعمونة الثنائية</li> <li>كلية دار العلوم</li> </ul> |     |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| النحو والصرف والعروض                                            | قسم |
|                                                                 |     |
|                                                                 |     |
|                                                                 |     |

## التناص بين آي القرآن الكريم وأثره النحوي والدلالي

رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه

إعداد الطالب عبد الله بن مصطفى بن محمد الشنقيطي

П

إشــراف□

الأستاذ الدكتور/ محمد حماسة عبداللطيف أستاذ النحو والصرف والعروض

۲۰۱۲م



#### المقدمة

الحمد لله الذي تكفل بحفظ كتابه, وعلمنا لغة القرآن لتدبر معانيه ووجوه إعرابه, وأوقفنا على محكم آية وفصل خطابه.

الحمد شه حمد الشاكرين الذاكرين, حمداً يليق بجلال وجهه وعظيم سلطانه, وصلى الله وسلم على النبى الأكرم وآله وصحبه أجمعين.

أما بعد..

فإن من أجل العلوم علوم العربية, إذ هي المرقاة إلى فهم كتاب الله الكريم, والوسيلة الأنجع لدعوة الناس إلى شرعه الحكيم, ودلالتهم على خالقهم وسيرهم في طريقه القويم.

ومن المعلوم أن علوم العربية ارتبطت ارتباطًا وثيقاً بالنص القرآني، بل إن أحد أهم أسباب نشأة هذه العلوم هو المحافظة على أسباب فهم كتاب الله قائمة.

«وقد ظهر ذلك جليًا في حفاوة علماء العربية الأوائل بالنص القرآني إعرابًا لتراكيبه، وتفسيرًا لمعانيه، واستشهادًا بنصوصه, وإظهارًا لأوجه إعجازه، وعناية بقراءاته وتوجيهها النحوي, وتجويداً لقراءته, واتصالا لسند القراءة والإقراء إلى يومنا هذا. وقد ألفوا التصانيف الكثيرة التي تطوف جميعها حول كعبة النص المقدس، ولكن جهود أسلافنا ودراساتهم انحصرت في حدود الجملة المفردة فيما برزت الدراسات النصية الحديثة التي تتمتع بنظرة شمولية إلى النص اللغوي, محاولة إبراز أوجه تماسكه واتساقه, وإظهار أبعاده الدلالية في إطار نظرة كلية متوازنة دون إهمال لنحو الجملة، إذ نحو الجملة يقوم بدوره من خلال الحفاظ على المعنى الجُمَلي الذي هو أساس المعنى النصي، ولهذا فلكل منهما حدوده وأدواته، وليس لأحدهما أن يقوم بالغاء الآخر، فهما فرعان لعلم واحد»(۱)، وبالجملة يمكن القول أن الدرس النصي

<sup>(</sup>١) د. أحمد عفيفي نحو النص، نحو النص (اتجاه جديد في الدرس النحوي)، ص ١٣٣.

يمثل دعوة لدراسة «الثابت والمتغير معاً، والثابت هو النظام النحوي، والمتغير هو نصوص اللغة بتراكيبها وجملها، وهو التعبير المكتوب أو المنطوق»(١).

وفد وضع المحدثون مجموعة من المعايير إذا توافرت في حدث لغوي فإنه يُعد نصًا محققًا للغاية التواصلية بين أفراد الجماعة اللغوية، وهذه المعايير هي (السبك، والحبك، والقصدية، والإعلامية، والمقبولية، والتتاص، والمقامية)، ويتعلق المعياران الأوليان بالبنية التركيبية للنص، أما المعايير الخمسة الأخرى فهي تشكل عالم النص, ووجوه تأثيره وتأثره.

وكل هذه المعايير السابقة تعمل متضافرة من أجل تفسير النص، والفصل بينها هو في الحقيقة فصل تنظيري، أما عند التطبيق فيستحيل الفصل بينها، وكل واحد منها يصح اختياره مدخلاً للتحليل النصي، إذ إنه سوف يستدعي تلقائيًا النظر في المعايير الأخرى.

#### نشأة فكرة البحث:

كنت قد عقدت العزم على أن يكون بحث الدكتوراه في حقل الدرس النصيه, بعد اطلاعي على عدد من أهم الأبحاث فيه. وكان أن وجدت أن المعايير النصية العامة, وحتى بعض المعايير الفرعية قد حظيت بدراسات عديدة, فتعددت الرسائل العامية والبحوث التي درست السبك والحبك -كل منهما على حدة, أو مجتمعين تحت مصطلح (التماسك النصبي), كما درست معايير المقامية (سياق الموقف), والمقبولية, والقصدية, والإعلامية كذلك. وبقي معيار (التناص) لم يحظ بأي دراسة إن على مستوى التنظير أو التطبيق مع أنه يعد من أكثر المعايير تعبيراً عن النصية.

<sup>(</sup>١) د. محمد حماسة عبد اللطيف، النحو والدلالة (مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي), ص ٢٣.

حتى إن الرسائل والدراسات التي أشارت إليه ضمن تطبيقها لجملة المعايير النصية, أو لبعض منها, كانت إشارات عامة جمعت جملة من التعريفات الغربية, مع إشارات خافتة لنشأة المصطلح, وعلاقته ب(السرقات) –مع خلط كبير في ذلك, فقد عدّ معظم الدارسين كلما جاء تحت باب السرقات تناصاً وليس الأمر كذلك كما هو مبين في الفصل التمهيدي من هذا البحث تحت عنوان: (براءة التناص من التلاص).

فالتقت هذه الحاجة العلمية لمعالجة هذا المصطلح مع رغبة سابقة لدي في دراسة العلاقات القرآنية وأثرها في تفسير القرآن بالقرآن. ولدى قراءتي لكتاب أستاذنا الكبيرد. تمام حسان (البيان في روائع القرآن), استوقفني مبحث بعنوان: (القرآن يفسر بعضه بعضاً)(۱) فوجدته يقرر أن هذه الظاهرة تعرضت لها الدراسات النصية الحديثة تحت مصطلح التناص، وقرر وجود التناص في القرآن.

ثم انطلق يمثل لهذه الفكرة بجملة من المواضع في القرآن, وعرض لقضايا تفسيرية شائكة طالما أثارت الكثير من الخلاف بين المفسرين حولها, وقدم لها تفسيرياً معتبراً منطلقاً من البعد التناصى.

فما كان مني إلا أن عرضت الفكرة على أستاذي الجليل أ. د. محمد حماسة فاستقبلني بقدر كبير من التفهم -لم أجده عند غيره  $(^{7})$  والانفتاح الفكري على دراسة الجدير, وخوض غمار الجديد, مع قدر من الريث والأناة اللذين يلازمان أمثاله من العلماء, لفحص الفكرة, ومدى صلاحيتها للتطبيق على النص القرآني؛ مما استفز

<sup>(</sup>١) البيان في روائع القرآن ٢ / ٣٢٣.

<sup>(</sup>۲) ليس هذا ضربا من المجاملة لأستاذي , فندر أن ذكرت العنوان (التناص بين آي القرآن) لأحد إلا قوبلت بموجة رفض عارمة, وإغلاقا لباب النقاش, بإدعاء تنزيه القرآن عن مصطلح سيء السمعة يوازي في اذهان البعض (التناص) وهو (السرقات). بينما وجدت من أستاذي ريثا واستماعا للفكرة وأمثلتها , والفرق بين النتاص والسرقات, وأن النتاص أداة تفسير, ومُظْهِر لأنواع من إعجاز القرآن. وما هو إلا أن قرأ بعض الأفكار والأمثلة حتى انشرح صدره للفكرة, وشجعنى على إتمامها.

لديَّ مشاعر التحدي العلمي لإثبات جدارة الفكرة للدراسة. وانطلقت بعدها, أقوم وأتعثر, حتى وجدت أن ظاهرة التناص من ظواهر اللسان الإنساني.

وما قام به الباحثون الغربيون لم يكن سوى الكشف عن بعض تفاصيها, ومحاولة وصفها, وسك بعض مصطلحاتها, وبالتالي فهي لم تكن صناعة غربية.

وهي موجودة بل كثيرة في النص القرآني, وبصور فريدة من صور التناص تصل تخوم الإعجاز بما يتناسب مع أفضلية الكلام الرباني.

ومصطلح التناص المراد في هذه الدراسة هو تناص نصِ قُرآني مع نصِ قُرآني آخر, ووجود تعالق دلالي أو لفظي بينهما. وقد وُجِدَت عناية بهذا النوع من التعالق عند بعض أسلافنا من المفسرين فيما عرف بتفسير القرآن بالقرآن، كما وجد في بعض أبواب علوم القرآن (نحو المتشابه اللفظي والمناسبات ووجوه القرآن وغيرها). وإن كانت دراستي لمعيار التناص توضح بعض أوجه هذا النوع من التفسير, إلا أنها تذهب أيضًا إلى إظهار مدى تقاطع التناص كمعيار من معايير الدراسة النصية مع عدد من المعايير الأخرى, وتأثيره فيها, وتأثره بها؛ إذ التناص يساعد على فهم النص في صورته الكلية حيث «إن مجموعة النصوص التي يُذكرنا بها هذا النص تنطوي على مجموعة من الإشارات، والشفرات التي تُسهم في حل شفرات أخرى، وتفسير إشارات يصعب فهمها بمعزل عن النصوص الأخرى» (۱).

والباحث إذ يلج إلى هذه الدراسة يسأل الله العون في أن تكون إسهامًا في خدمة كتاب الله وامتداداً للجهود السالفة في إظهار وجوه إعجازه، ومحاولة للمشاركة في بلورة نظرية عربية في علم النص من خلال مراكمة الدراسات لمفردات النظرية القائمة, وتطبيقاتها, «ذلك أن النظرية الحقيقية وليدة عمل كثير متكرر من خلال النصوص، ولذلك فنحن بحاجة إلى جهد كبير... حتى تستوي هذه النظرية

<sup>(</sup>١) قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، د. محمد عبد المطلب، لونجمان، ص ١٤٥.

المنشودة»(١).

#### أسباب اختيار هذا الموضوع:

- 1- انطلاق هذه الدراسة من اتجاه جديد في التحليل اللغوي، حيث إن الاتجاه النصي بدأ يبرز بوصفه منهجًا تحليليًا معاصرًا، وقد أخذت الحاجة تشتد إليه؛ ومن هنا بدأت الجامعات العربية في الاهتمام به، والتوصية بضرورة القيام بالعديد من الدراسات النظرية والتطبيقية حوله، وإخضاع النصوص المختلفة للتطبيق النصي، وأجد النص القرآني أحقها بذلك وأكثرها إعطاء للمصداقية، ولعل من أبرز ما ورد في هذا الإطار ما أوصى به المؤتمر الثالث للعربية والدراسات النحوية، الذي عُقد في كلية دار العلوم بعنوان «العربية بين نحو الجملة ونحو النص» في فبراير ٢٠٠٥، حيث أوصى هذا المؤتمر بضرورة الإفادة من معطيات علم النص في قراءة النصوص قراءة متكاملة، وتوجيه الدرس الحديث في ضوء هذه النظرية المتكاملة (٢٠٠٥).
- ٢- عدم الوقوف على دراسة سابقة للتناص القرآني وأثره في تفسير النص
   القرآنى قائمة على الاتجاه النصى فى الدراسات الحديثة.
  - ٣- بيان علاقة المعايير النصية بالتناص داخل النص القرآني.
- ٤- ما يتميز به النص القرآني من إحكام في النسيج التركيبي، وتفرد في النظام البنائي، وهو الأمر الذي يؤمل منه أن يكون قد أسهم في إثراء الدراسة، وخروجها بنتائج جيدة، تسهم في رفد الدرس العربي الحديث.
- ٥- أن هذا الموضوع يصل اللغة بالقرآن في إطار علاقة متجددة، ويجعل النص القرآني ميدانًا للدراسة؛ ومن هنا فإن جوانب التطبيق والتحليل والاستنتاج فيه هي الأبرز، وليس مقصورًا على التنظير.

<sup>(</sup>١) الإبداع الموازي للتحليل النظري للشعر، د. مد هد د اللطيف ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: كتاب المؤتمر الثالث للعربية، توصيات المؤتمر، (الجزء الثاني)، ص٩٨٨-٩٨٩.

- 7- أنه من خلال الدراسة النصية يمكن تجسيد الوظيفة الحقيقية للنحو، وهي الوظيفة التي لا تقف عند بيان الخطأ والصواب، وإنما تتجاوز ذلك إلى عوالم الدلالة، وتفسير البني، وتحليل التراكيب.
- ٧- أن هذه الدراسة تُعد تراثية وحديثة في آن واحد؛ فهي تقوم على تأصيل قضية التناص وعلاقتها بمعايير النصيية من جانب، والنظر إليها كما قدمها الدرس اللساني الحديث من جانب آخر.

#### وتمدف هذه الدراسة إلى أهداف عديدة، منها:

- 1- محاولة الإفادة من معطيات الدرس اللساني النصي الحديث في مجال تحليل النص القرآني، للكشف عن أنماط التناص فيه من خلال ما جاء من آيات ومقاطع متناصة.
  - ٢- رصد صور التناص القرآني, وملاحظة علاقتها بمعايير النصية فيه.
    - ٣- تحديد طرائق العرض القرآني لهذه الوسائل.
    - ٤- دراسة الأثر الدلالي المترتب على هذه العلاقة.
- تناول المعنى الكلي للنصوص المتناصة في القرآن، وتجاوز الدراسة الجزئية القائمة على نظام الجملة.
- ٦- الغوص في أعماق هذه النصوص القرآنية، وكشف مدى تآلفها وتماسكها وانسجامها، وأثر ذلك في البناء الكلى للنصوص.
- ٧- محاولة رصد موقف المفسرين من هذه الظاهرة، وما ورد من إشارات في كتب علوم القرآن، والدراسات المعاصرة، وتوظيف ما ورد من ذلك فيما بخص الدراسة.

#### <u>منـمج الدراسة:</u>

قامت هذه الدراسة في ضوء الاعتماد على الوصف والاستقراء والتحليل، من خلال رصد مظاهر التناص وصوره في القرآن الكريم، مع الاستعانة بما ورد في كُتُب التفسير, وعلوم القرآن, وإعراب القرآن, وإعجازه, والدراسات النصية المعاصرة؛ على أن يكون الجانب التطبيقي التحليلي هو الأبرز والأغلب في الدراسة، وذلك بتقديم الإطار النظري لكل مظهر من هذه المظاهر – بإيجاز, ومن ثم الشروع في تقديم النماذج, وتحليل النصوص القرآنية المتناصة, وتطبيق المعايير النصية عليها وفق الإطار المحدد للدراسة والخطة المقترحة للبحث. وقد راعت الدراسة التطبيقية استحالة استقصاء النصوص فاعتمدت النمذجة منهجا لإيضاح الفكرة.

#### خطـة البحث:

اقتضت طبيعة البحث أن يقع في ثلاثة فصول, يسبقهما مقدمة وفصل تمهيدي, وتقفوهما الخاتمة, ثم الفهارس الفنية.

تتحدث المقدمة عن أهمية الموضوع وسبب اختياره وأهداف الدراسة ومنهجها.

فيما يقوم الفصل التمهيدي بشرح مختصر لظروف نشأة المصطلح, وأهم ملامحه ومضامينه, ودرجاته, وآلياته, وتجلياته في التراث, ووجوده في القرآن.

#### فيما تتوالى فصول البحث، كما يلى:

الفصل الأول: أنماط التناص بين آي القرآن, وفيه مباحث:

- التناص التطابقي.
- التناص التشابهي.
- التناص التكاملي.
- التناص التقابلي.
- التناص التفاعلي.

الفصل الثاني: علاقة التناص بالمعايير النصية في القرآن, وفيه مبحثان:

- علاقة التناص بالسبك في القرآن.
  - علاقة التناص بالسياق.

الفصل الثالث: أثر النتاص بين آي القرآن النحوي والدلالي, وفيه ثلاثة مباحث:

- رفع الإبهام.
- التناسب والعدول.
- ترجيح وجه إعرابي.
  - تقدير المحذوف.

#### <u>الدراسات السابقة:</u>

لم يحظ البحث بدراسات ذات علاقة مباشرة بموضوعه يفيد منها الباحث, إذ الموضوع لم يُطْرَق قبل ذلك, إن على مستوى التناص كمعيار نصي, أم على مستوى التناص الداخلي في القرآن. ومعظم الدراسات ذات العلاقة تتقاطع مع هذه الدراسة في المادة المدروسة (مثل المتشابه اللفظي في القرآن) دون أي تقاطع منهجي ذي بال.

#### <u>ومن أبرز هذه الدراسات:</u>

- أحمد محمود أمين, الخواص التركيبية للآيات المتشابهة لفظا في القرآن الكريم, رسالة ماجستير, جامعة عين شمس.

وهذه الرسالة تختلف في موضوعها عن هذا البحث في أمرين,هما:

1- أن هذه الرسالة تصنف تحت نحو الجملة؛ حيث تتاولت الخواص التركيبية في إطار الجملة الواحدة, بخلاف البحث المراد فهو يصنف تحت نحو النص؛ حيث يتتاول أحد المعايير النصية, وتطبيقاته في القرآن,

وعلاقته بالمعايير الأخرى.

- ٢- أن مصطلح التناص الذي هو أحد معايير النصية- أوسع وأعمق من مجرد التشابه اللفظي, الذي يُعَد نمطا واحدا من أنماط خمسة للتناص في القرآن تناولها البحث, وهو (التناص التشابهي)'.
- إبراهيم موسى، تجليات النتاص في الشعر الفلسطيني المعاصر, دكتوراة, جامعة النجاح, ٢٠٠٥م.
- أحمد زنبير، المعارضة الشعرية عتبات التناص في القصيدة المغربية, دكتوراة, جامعة محمدالخامس, ٢٠٠٦.
- أحمد بَقَار، التعاليات النصية: التناص والمناص, بحث ألقي في مؤتمر الألسنية النصية: واقع ورؤى, جامعة لندن, ٢٠٠٩م.
- أحمد عبدالمنعم فارس، مظاهر النتاص الديني في شعر أحمد مطر, ماجستير, الجامعة الإسلامية,٥٠٠٥م.

(وكل هذه الرسائل والبحوث تتناول التناص في النص الشعري, فيما بحثي يتناول الأمر تطبيقا على النص القرآني, وإن كنت قد أفدت من الجميع في الجانب النظري, والمفهوم العام للتناص).

- المحمدي الإبراهيمي، النتاص الأسلوبي مع القرآن الكريم عند الشعراء الأندلسيين, دكتوراة, جامعة الرباط,٢٠٠٤م.

(وهي رسالة تتناول النتاص الخارجي للنص القرآني وتأثيره في غيره, فيما دراستي عن النتاص الداخلي بين أجزاء النص القرآني.)

- عبد المنعم علي عثمان، التنويع الأسلوبي في صور التكرار القرآني, دكتوراة, دار العلوم, ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>١) انظر المبحث الثاني من الفصل الأول.

(وهذه رسالة تركز في جانب التكرار الذي يعد نوعا من أنوع التناص التطابقي (١) فقط).

هذا, وإن كانت الإشارة إلى صعوبات البحث ضربا من تقرير الواقع؛ فإنه لا يسعني إلا أن أحمد الله على ما يسر من جو علمي مشجع على البحث, وتحفيز ذهني متواصل من لدن مشرفي الفاضل, وتعاون أخوي من زملائي الكرام. وبعد ذلك ربما وسعني ذكر ثلاثة أصناف من التحدي واجهتني, هي:

- 1- أن الحقل النصي يشكل حقلا علميا جديدا بالنسبة لي, بأفكاره, ورموزه, ومصطلحاته, إلا أنه كان جديدا مُحَبَّبا إلا النفس لما فتح لي من آفاق واسعة للنظر العلمي, وحفزني على الاطلاع على كثير من الدراسات والاتجاهات الحديثة في الدرس اللغوي.
- ٢- أما الأمر الذي أخذ مني مأخذا, فهو كون التناص مصطلحا نشأ في حضن الشعر ثم الرواية ردحا من الزمن حتى أصطبغت عدد من مصطلحاته ومفاهيمه بصبغة لا تتناسب مع النص القرآني في بعض تفاصيلها, مما اضطرني إلى اجتراح بعض المصطلحات لتناسب النص القرآني, وتجنب ما لا يليق منها بالنص المقدس.

<sup>(</sup>١) انظر المبحث الأول في الفصل الأول.

وأخيرا يطيب لي أن أتقدم بجزيل الشكر و العرفان، ووافر الحب والتقدير والامتنان, لأستاذي الأجل في نفسي, والأبلغ تأثيرا في فكري, المشرف على هذا العمل أستاذي أ. د. محمد حماسة عبداللطيف, الذي أُحِس بعميق الفخر لدى انتسابي إلى التتلمذ على يديه. وأشكره -متع الله به- فقد أحيى في نفسي ونفوس زملائي الأمل أنه لازال بي ظهرانينا من العلماء القدوات أولو بقية, يجمع بين بذل العلم ثرا نديا, وبسط الوجه واليد بالخير برا سخيا. إذ جئته وقد ضاق بي أفق البحث العلمي, فتلقاني بصدر رحب, وأتاح لي لأستقي من سلسبيله العذب, ومازال بي يُفتِّح مغاليق السؤال, ويغرس أصول الأفكار والأقوال, حتى أينعت فكرا جديدا رشيدا, وأفقا واسعا مديدا.

لقد كان مفهوم النحو في نظري ضيّقًا، حتى تتلمذت على كتبه التي نبهتتي لأبرز ما فيه، وهي دلالته. وتربيت في مدرسته الفكرية التي أسس فيها لنهج الحرية البحثية, والشجاعة العلمية في ريادة المناطق العلمية الوعرة, مما يساعد طلابه على تكوين شخصياتهم العلمية, مستقلة فكريا, ومنضبطة منهجيا. فله مني خالص الشكر وصادق الدعاء.

وأجدني مطوَّقًا بفضلِ مصر وجميلِ دارِ العلوم، هذه الكلية التي كانت وما زالت وستظل -بإذن الله- منارة إشعاعٍ علميً، والتي قدَّمت للعالم الإسلامي رموزًا علميةً يشار إليها بالبنان، فشكرًا مصرُ، وشكرًا جامعة القاهرة، وشُكْرًا دارَ العلوم.

وجديرً بالشكر والعرفان كُلُّ من ساندني طيلة فترة كتابة هذه الرسالة، وفي المقدمة والداي -حفظهما الله- وإخوتي م. عبدالمنعم ومحمد، وزملائي في المملكة العربية السعودية ومصر, وأخص منهم د. مفلح القحطاني ود. إبراهيم المباركي، وزوجتي الغالية التي كانت خلال هذه المسيرة العلمية خير معينٍ لي، وبنياتي «مسرّة» و «رزان» و «أسماء» -جعلهن الله من قرة العين، كما أخص بالشكر جامعتي أم القرى التي أتاحت لي فرصة الابتعاث والدراسة في هذه الكلية العريقة، والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

# التمهيـــد تَحْريرُ المُصْطَلَحِ وَتَحْدَيدُه

وَفِيهِ خَمْسنةُ مَبَاحِثَ, وَهِيَ:

المبحث الأول: نَشْأَةُ المُصْطَلَح وَبَطَوُّرُهُ.

المبحث الثاني: مَلامِحُ المُصْطَلِحِ وآلِيَّاتُهُ وَدَرَجَاتُهُ.

المبحث الثالث: أَنْوَاعُ التَّنَاصِّ وتَقْسِيمَاتُهُ.

المبحث الرابع: تَجَلِّيَاتُ التَّنَاصِّ فِي التُّرَاثِ العَرَبِيِّ.

المبحث الخامس: التَّنَاصُ في القُرْآنِ الكَريمِ.

## الْمَبْدَثُ الأولُ: نشأةُ الْمُصْطَلَح وَتَطَوُرُهُ

حين بدأ التركيز من قبل العلماء والباحثين على النصوص الأدبية بحسبانها أعمالا جديرة بالدراسة, استصحب هذا الاتجاه ضربا من التناول الكلي لجملة مكونات النص، بمعنى تناول دقائق أجزاء النص وكل ما يحيط به، والعناية بالدائرة الكبرى حوله، بوصفه مولودا جديدا، وعملا متفردا، يحمل خصوصية الزمان، وعليه بصمة المكان مضافة إلى بصمة مبدعه، وبدأوا يوسعون اهتمامهم إلى الدوائر ذات العلاقة بالمفهوم.

في تلك الأثناء كانت البذور الأولى لمصطلح (التناص) تحاول الظهور، وتشق طريقها نحو النور (۱) من خلال العناية التي أبداها بعض العلماء والنقاد بدراسة علاقات النص بغيره من النصوص, وتأثره ببعضها شكلا أو مضمونا, ونوع هذا الأثر, وتقييم درجة براعة المبدع في توظيف مخزونه الفكري, وموروثة الثقافي في إيصال فكرته, ومدى ملاءمتها للقالب المختار لإخراجها؛ من خلال رصد الروافد التي جرى ماؤها في نهر نصه وساهمت في تشكيل مجراه الرئيس, سواء أكان ذلك على سبيل الاستدعاء التلقائي غير الواعي من الذاكرة العميقة والعقل الباطن دون قصد, أم كان على سبيل الاستدعاء الواعي والمتعمد الذي يظهر فيه قدر من الصنعة وربما التكلف, حينها بدأ يتبلور (التناص) كمفهوم معبر عن هذا النوع من العلاقات النصية.

وعند التتبع لسياق نشأة مصطلح التاص, والأطوار التي مر بها نجد أن

<sup>(</sup>١) المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك، د. عبد العزيز حمودة، عالم المعرفة، أبريل، ١٩٩٨م، ص٨٦.

الإشارات الأولى لمفهوم التناص قد ظهرت عند العالم الروسي ميخائيل باختين (۱) الإشارات الأولى لمفهوم التناص قد ظهرت عند العالم (فلسفة اللغة) حين اهتم بالوقوف على حقيقة التفاعل الواقع في النصوص عند استعادتها أو محاكاتها لنصوص – أو لأجزاء – من نصوص سابقة عليها (۱). وقد استخدم للتعبير عن هذه العلاقة مصطلح (الحوارية Dialogism) حيث قرر أن «كل تلفظ يرتبط بعلاقة مع التلفظات السابقة خالقا بذلك حوارا معها» (۱). بل تجاوز ذلك حين استخدم الحوارية «مفتاحا لقراءة النصوص يقود إلى القبض على شعريتها, ومفسرا قويا للإجناسية» (أ).

ومع الاعتراف بأسبقية باختين في إشاراته الأولية إلى المفهوم إلا أن قصب Julia Kristeva (°) السبق في هذا المجال كان من نصيب تلميذته جوليا كريستيفا

<sup>(</sup>۱) فيلسوف ولغوي ومنظر أدبي روسي (سوفييتي). ولد في مدينة أريول. درس فقه اللغة ١٩٢٨ وتخرج عام ١٩٢٨. وعمل في سلك التعليم وأسس «حلقة باختين» النقدية عام ١٩٢١. اعتقل عام ١٩٣٦ بسبب ارتباطه بالمسيحية الأرثوذكسية، ونفي إلى سيبيرية مدة ست سنوات، بدأ عام ١٩٣٦ التدريس في كليّة المعلمين في سارانسك، ثم أصيب بالتهاب أدّى إلى بتر ساقه اليسرى عام ١٩٣٨، عاد باختين بعدها إلى مدينة ليننغراد (بطرسبرغ)، وعمل هناك في معهد تاريخ الفن، الذي كان أحد معاقل «الشكلانيين» الروس، ثم عاد إلى «سارانسك», يكتب في مجلات عدة, وخاصة «قضايا الأدب» Voprosy Literatury

<sup>(</sup>۲) الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاتها، محمد بنيس، ص ٣، الشعر المعاصر، درا توبقال، المغرب، ط (۱)، ١٩٩٠م، ص١٨٣–١٨٥.

<sup>(</sup>٣) ميخائيل باختين والمبدأ الحواري, لتودوروف, ص١٢١.

<sup>(</sup>٤) التفاعل النصبي والتناصية, في النظرية والمنهج, نهلة الأحمد, كتاب الرياض(١٠٤) ص١١٣, دار اليمامة, ٢٠٠٨م.

<sup>(°)</sup> فرنسية من أصل بلغاري، من مواليد ١٩٤١م بمدينة سيلفن ببلغاريا، وهي أديبة عالمة لسانيات، وهي محللة نفسية، وفيلسوفة ونسوية، أصبح لكريستفا تأثير في التحليل النقدي الدولي بعد أن نشرت كتابها الأول Semeiotikè في عام ١٩٦٩م، وأنتجت كمية هائلة من الأعمال وتشمل الكتب والمقالات التي تعالج التناص، والسيميائية، وفي مجالات اللسانيات، ونظرية الأدب والنقد، والتحليل النفسي، والسيرة الذاتية. مؤسسة ورئيسة لجنة جائزة سيمون دي بوفوار.

التي هي صاحبة مصطلح التّناصّ Intertextuality حيث وقع أول ذكرله في محاضرتها (الكلمة: الحوار والرواية) في عام ١٩٦٦م (١١), ونشر كمقالة ثم وضعته في كتابها (Sémiotique) تحت اسم التّناص Intertextualité وتعد رائدة الدراسات النقدية للتناص, وأول من استخدمه، في «أبحاث من أجل تحليل سيميائي» في عام ١٩٦٩م، إذ ترى أن التناص إنما هو تقاطع عبارات مأخوذة من نصوص أخرى، وفي كتابها «نص الرواية» عام ١٩٧٦م عادت لتقر بأن التناص هو التقاطع والتعديل المتبادل بين وحدات عائدة إلى نصوص مختلفة، ثم وصلت بعد حين إلى أن كل نص هو تسرب وتحويل من نص آخر (١).

وهي ترى أن النص جهاز عَبْرَ لُغَوي يعيد توزيع نظام اللغة عن طريق ربطه بالكلام التواصلي راميا بذلك إلى الإخبار المباشر عن مختلف أنماط الملفوظات السابقة والمتزامنة (٣).

وإن كان المصطلح قد ظهر في منتصف الستينات وتداوله دارسوا النقد الأدبي الحديث بعد كرستيفا التي أشارت إلى أن «كل نص هو عبارة عن فسيفساء من الاقتباسات» (ئ)، فقد التقى حول هذا المصطلح الجديد الكثير من الباحثين الغربيين، وتداولته الدراسات النقدية تصنفه أنواعا, وتتوسع في تطبيقاته وتتعمق, وتقيم حوله الحلقات العلمية, وتضيف إليه ليتقلب في مراحل التطور، وكان من أبرز الأسماء في هذا الصدد:

<sup>(</sup>١) دليل الناقد الأدبي, ميجان الرويلي وسعد البازعي, ص١٤٧, دار العبيكان, ط١, الرياض, ١٩٩٦م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التناص في الشعر العربي الحديث، حصة البادي، ط(١)، ٢٠٠٩م، دار كنوز المعرفة العلمية للنشر والتوزيع، عمان, رقم (٢٣)، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) علم النص, جوليا كريستيفا, ص١٨, تر: محمد البقاعي. عن كتابه (دراسات النص والتناصية ص٧٨).

<sup>(</sup>٤) السابق ص١٩.

#### - جيرار جينيت (gerard genette) -

هو واحد من أبرز المنظرين للتناص، وله جهد واضح في تشييد هذا المصطلح وبناء إطار واضح له، وفي تحديد مفهومه بما أسهم به من كتابات حول المصطلح، ظهرت في كتابه (أطراس) عام ١٩٨٣م؛ حيث بدأ بوضع اقتراح جديد يضع به تصورا شاملا للمجال النظري الذي يمكن من خلاله حصر الفضاء المميز للتناص من خلال النظر للنص من الخارج، وهذه النظرة الخارجية تمكن بها أن يبلور وجهة نظر موضوعية تتميز بالوضوح أطلق عليها (ما وراء التناصية) ذلك المفهوم الذي يحدد الشاعرية الحقة لدى المبدع، وأصبح معيارا يحدد ما يسميه جينيت (المُتَعالِية النصية) للنص، ويستطيع من خلاله أن يحدد بوضوح مجموعة الأطر التي تحكم علاقة نص ما – سواء كانت علاقة داخلية أو خارجية – بمجموعة من النصوص الأخرى، على فرض أن كل نص يمكن تعالقه مع نصوص أخرى ضمن علاقة ظاهرة أو خفية, ومن هنا فإنه يقترب من مفهوم التناص (كإجراء معملي) خاص بفهم النصوص من الناحية التناصية، كما نجده يتقدم بمبادرة لاتخاذ (التناص) أداة لدراسة العلاقة بين النصوص المكونة لنص معين، وإن هذه العلاقة تخضع لآليات أو عمليات تحويل وصولا إلى أن الأصل أن أي نص يتضمن نصوصًا متعددة (أ.

كما يطلق جينيت على (التتاص) مسمى (التداخل النصبي) ويؤكد معناه الأول، كما عند كريستسفا فيقول عنه: إنه (التواجد اللغوي «سواء أكان نسبيًا أم كاملًا أم ناقصًا» لنص في نص آخر وهذا المفهوم ما يدعوه بـ(النص المتعالي) أو (التعالي

<sup>(</sup>۱) ناقد وأديب ولغوي فرنسي, يعتبر الرائد الثاني للدراسات التناصية, والمنظر الحقيقي لمصطلحات وتقنيات التناص, أحد أعضاء حلقة(تيل كيل) الشهيرة, وأحد رواد مابعد الحداثة, وصاحب نظريات: التعاليات النصية, وعتبات النص, وغيرها.

<sup>(</sup>۲) مدخل لجامع النص، جيرار جينيت، ت: عبد الرحمن أيوب، دار الشؤون الثقافية العامة – بغداد, ص٩٨-١٠٤.

النصبي) ذلك النص الذي يكون في علاقة، خفية أو جلية، مع غيره من النصوص. ومن هذا المنطلق فإن (جينيت) يطلق على النص المتناص أو (النص الجديد) مسمى (جامع النص).

وأخيرا، نجده يتجاوز المفهوم السائد في حينه, ويظهر أكثر تحديدا حين يقرر أن التناص عند الإنتاج هو: «قراءة لنصوص سابقة، وتأويل لهذه النصوص، وإعادة كتابتها ومحاورتها بطرائق عدة على أن يتضمن النص الجديد زيادة في المعنى على كل النصوص السابقة التي يتكون منها»(١).

#### - رولان بارت: (Roland Barthes)

يعد بارت من أبرز من ساهموا في تطوير المصطلح وتعميقه؛ من خلال التوسع في تطبيقاته, وإعادة تعريفه, بل ذهب بعيدا في بعض آرائه, فهو صاحب مقولة: (ليس هناك ملكية للنص أو أبوة نصية؛ لأن الكتاب والمبدعين يعيدون ما قاله السابقون بصيغ مختلفة، فالنص الأدبي يدخل في شجرة نسب عريقة وممتدة، فهو لا يأتي من فراغ، ولا يفضي إلى فراغ)(٣).

ويتمادى في إطلاقاته, فيصف التناص بأنه بحث عن الكتابة في الكتابة بتذويب النصوص وإماتتها تناصيًّا وملكيًّا، من هنا بارت قد ذهب إلى أن ميزة النتاص لا نهائية، أي إن ميزة الأثر الأدبى (النص) هو أنه يفتح آفاقا جديدة، دائما

<sup>(</sup>۱) ينظر: مجلة الأقلام - ع/٤-٥-١٩٩٥/م - دار الشؤون الثقافية العامة، والموقف الثقافي - ع/٤-٥-١٩٩٥/م - دار الشؤون الثقافية العامة، ومدخل لجامع النص، جيرار جينيت، ت: عبد الرحمن أيوب، دار الشؤون الثقافية العامة - بغداد. ص ٩٠٠.

<sup>(</sup>۲) فيلسوف فرنسي، ناقد أدبي، دلالي، ومنظر اجتماعي. وُلد في ۱۲ نوفمبر ۱۹۱٥م، وتُوفي في ۲۰ مارس ۱۹۸۰م، واتسعت أعماله لتشمل حقولًا فكرية عديدة. أثر في تطور مدارس عدة كالبنيوية والماركسية وما بعد البنيوية والوجودية، بالإضافة إلى تأثيره في تطور علم الدلالة. بعد من أهم رموز تيار مابعد الحداثة, وصاحب نظرية (موت المؤلف) المثيرة للجدل. ومن أهم مؤلفاته:

<sup>(</sup>٣) آفاق التناصية, تر: محمد خير البقاعي, ص٧٩.

لنصوص أخرى، فكل أثر أدبي جدي، قابل ليُتناص معه، وكلما كان أكثر انفتاحا كان أكثر قبولا لأن يتناص، أي إنه يوحي، ويحاكي، ويؤثر، وبذلك يتوقف عن دوره كواقعة تاريخية، بل يتحول إلى واقعة أنثروبولوجية، (علم إنسانية) غير قابلة للاستنفاد؛ إذ ننظر إليه من حيث كونه معنى، أما إذا نظر إليه من حيث كونه لغة، وباعتبار لغة الأدب لغة رمزية فإنها تولد معاني متعددة، مما يخلق محيطا إبداعيًّا، قابلا لفرض هيمنته وسلطته على المبدعين الآخرين (١).

ويصنف النصوص إلى نوعين: فـ«المكتوب هو نص ما بعد حداثي يختلف جوهريا عن النص الكلاسيكي، فقد كُتب حتى يستطيع القارئ في كل قراءة أن يكتبه وينتجه وهو يقتضي تأويلا مستمرا ومتغيرا عند كل قراءة، ولهذا فالقارئ منتج وبان، حيث يشارك – إن لم يتجاوز الكاتب – في إنتاج النص. ولا يسعى النص عندئذ إلى إبراز الحقيقة وتمثيلها، وإنما يسعى إلى نشر المعنى وتفجيره، ويتم كل ذلك عبر مفهوم النصوص والنصوصية المتداخلة (التناص) ومفهوم موت المؤلف» $^{(7)}$ . فيعتمد النتاص أداة لقراءة النص, ودليلاعلى تفاوت القراءات وسبب ذلك برأيه أنها مجموعة من عمليات التناص مع النص المقروء تتعدد بتعدد خلفيات وأحوال قارئيها.

<sup>(</sup>١) ينظر: ظواهر فنية في لغة الشعر، د. علاء رمضان السيد، اتحاد الكتاب العرب، دمشق ١٩٩٦م، ص١١٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: النتاص في الشعر العربي الحديث، حصة البادي، ص ١٨، ١٩.

## الْمَبْحَثُ الثَّاني: مَلامحُ الْمُصْطْلَح وَآليَّاتُهُ وَدَرَجَاتُهُ

التناص في اللغة: على وزن (تَفَالٌ) او (تَفَاعُل): أصلها تَنَاصنُص, مشتقة من مادة (ن ص ص).

#### وفي المصطلح:

اجتهد العلماء والباحثون في وصف هذه الظاهرة اللغوية التي لاينفك عنها أي نص كتبه البشر, أو خطاب قالوه, أيًا كان اللسان الذي جاء عليه هذا الخطاب أو كُتِب به ذلك الكتاب. وكانت هناك مجموعة كبيرة من المحاولات لتعريف هذا المصطلح, إلا أنها جميعا لم تعدُ أن تكون مقاربات وصفية لمضامين المصطلح وبعض مفرداته, دون أن تصل إلى صورة (الحد) الجامع المانع.

ويدور معظم ماجاء من محاولات تعريف أو أوصاف أو مقاربات أو إشارات ذلك حول مضامين أساسية، وملامح عامة, ولعل أبرزها:

- ۱- التعالق بين النصوص حتمية تاريخية, فلا يتصور وجود نص منقطع
   النسب, بل لابد أن يكون نتيجة للخلفية التاريخية.
- ٢- انفتاح النصوص على بعضها تأثرا وتأثيرا, فهي دائما عابرة لحواجز الجغرافيا والتاريخ والأيديولوجيا والعِرْق, مما يؤكد أن كل نص هو ترحال بين للنصوص داخل اللغة, مما يؤكد على حيوية اللغة (١).
- ٣- تفاوت الأساليب ليس لتفاوت الموهبة والقدرة الشخصية على الابداع فحسب, بل إن التفاوت في طبيعة التكوين الثقافي، والنشأة الاجتماعية, والموروثات الشعبية, والاتجاه الفكري, والأساليب العالقة بالذاكرة تعد عوامل مؤثرة في إنتاج النص, وأسلوب صياغته.

<sup>(</sup>١) آفاق التناصية, ترجمة: محمد خير البقاعي, ص٨٠.

٤- تتعدد الدلالات بتعدد القراءات؛ والناتج عن تعدد القُرَّاء وبالتالي الخلفية الثقافية لكل منهم، وبيئته المحيطة وموروثه الشعبي، وتكوينه الشخصي، وحالته النفسية لحظة انتاج النص.

## آليَّاتُ التَّنَاصِ (كيفَ يَحْصُلُ التَّنَاصِ؟):

#### ١ – التضمين لأجزاء كاملة:

وذلك بحضور نص داخل نص آخر حضورا كليا اقتباسا أو تضمينا, فتوظف أجزاء كاملة دون ان يطالها أى تأثير.

#### ٢ - التشرب والامتصاص:

ويحصل بالتأثر غير المباشر والذي لايلحظه كل أحد -حتى أن منشيء النص ربما تأثر دون وعي منه- من خلال تكرار المعنى في ثوب لفظي وأسلوبي جديد.

وربما كان بالتقاط جزء من الفكرة, ودمجها مع أفكار أخرى, مع عرضها بألفاظ وتراكيب وأساليب مغايرة لطريقة العرض السابقة.

#### ٣- التحوير:

ويحصل باجراء تحويرات طفيفة أو كبيرة على النص المؤثر لاتطمس الأثر, وذلك بتغيير الاتجاه الدلالي للألفاظ والصيغ بتوظيفها في خدمة اطار دلالي جديد. وربما حصل التحوير في المعاني بجعلها جزءا من فكرة قادمة من حقا دلالي مغاير.

#### ٤ - التحويل:

ويكون بحضور الأسلوب أو الفكرة حضورا معنويا من خلال ذكر ضدها, أو النسج في فكرة مغايرة وبأسلوب مغاير على منوالها دون وجود دليل ملموس عليها. فلا يتسنى لكل أحد أن يلحظ الأثر الحاصل ما عدا الباحث المدقق, والناقد الخِرِّيث.

#### ٥ - التشارك:

ويكون ذلك بالتعاون بين أكثر من فرع نصبي يمثل كل منها نصا سابقا في تكون المجرى العام لنهر النص الجديد.

فربما شارك البيت الشعري والمثل الشعبي والآية القرآنية والحديث النبوي كل منها بجزء من لفظه أو ظل من ظلال معناه في تكوين الدلالة الكلية للنص الناشىء.

#### ٦- التفاعل:

حيث أن النصوص المنشأة لنص ما لاتكتفي أثناء وجودها في النص بالاصطفاف والتجاور, بل تتجاوز ذلك الى التفاعل والتحاور, مكونة نسيجا ينفرد بسمات جديدة, وينتج دلالات فريدة, وربما قطعت أي آصرة نسب بجذورها.

#### ٧- التوارد:

هناك نصوص تتعالق وتتقاطع بمقادير مختلفة مع استحالة إفادة أصحابها من بعض, للبعد المكاني أوالتاريخي أوغيره, وإنما تتقاطع في إحدى مناطق المشترك الإنساني الفكري. ربما لتشابه في شخصيات قائليها. فكما يتشابه بعض البشر المتباعدين مكانيا في أشكالهم وأصواتهم وشخصياتهم؛ فكذلك ربما تشابهوا في أفكارهم وأقوالهم. ومثل هذا كان قد حصل عند العرب فأطلقوا عليه (توارد الأفكار أو وقع الحافر على الحافر)(۱).

<sup>(</sup>۱) هذا ملخص ما وصل إليه الباحث من مفاهيم أساسية مكونة لمصطلح التناص من خلال القراءة في عدد كبير من الكتب والمقالات لرواد التناص مثل: باختين, وكريستيفا, وجينيت, وبارت, ودوتوروف, وما كتبه النقاد العرب مثل: محمد بنيس, والغذامي, وحمودة, وعزالدين مناصرة, ومرتاض, الأحمد, وغيرهم.

## فُوائد التَّناص:

- 1- المساعدة في تحليل النصوص, تحليلا دلاليا, من خلال استحضار النصوص الأصلية, ومدى تأثر الجديد بها.
- ۲- البحث في أنساب النصوص وجذورها المكونة لها. فبقدر ما انتسبت تلك النصوص الى أعمال أدبية راسخة في العراقة, بقدرما أضافت لنفسها من قيمة.
- ٣- المتعة الجمالية: المتأتية من الإبداع في سبك هذا المزيج من النصوص في بوتقة واحدة وإعادة إنتاجها في دلالة كلية جامعة مضخمة بعبق النصوص العتيقة. بل يجعل رولان بارت التناص شرطا أساسيا لإدخال النص في إطار اللذة فيقول: «ومالم يجتمع النص بنص متعة آخر فإنه يقع خارج إطار اللذة وخارج النقد»(١).
- ٤- يساعد على فهم النص وفك شفراته، حيث أن مجموعة النصوص التي يذكرنا بها هذا النص تتطوي هي الأخرى على شفرات وإشارات تسهم في حل شفرات هذا النص، وتفسير إشاراته (٢).

## درَجاتُ التَّناص:

التتاص من المصطلحات التي نالت حظًا وافرًا من الاهتمام فتناولتها الأقلام بالتعريف والتنظير والتطبيق، وأيسر ما يقال في تعريفه أنه تداخل نص مع نص آخر أو تواجد نص من خلال نص آخر، إلا أن هذا التواجد له درجات والعلاقة بين النص الأصلي والنص الفرعي المتداخل معه لها درجات.

<sup>(</sup>١) لذة النص: رولان بارت، ترجمة: منذر عياشي, ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) المفاهيم معالم: نحو تأويل واقعي, ص١٤، د.محمد مفتاح، المركز الثقافي العربي، ط١, المغرب, ١٩٩٩

وفي دراسة للدكتور: محمد مفتاح يتحدث فيها عن «درجات التناص»(١) ويقسمها إلى:

- (أ) التطابق: ويقصد به تساوي النصوص من الناحية البنيوية والنتائج الوظيفية وعلى هذا الفهم فإن التطابق لا يكون إلا في النصوص المستتسخة.
- (ب) التفاعل: ويقصد به أن أي نص ما هو إلا نتيجة للتفاعل مع نصوصً أخرى هذه النصوص يحكم تواجدها في النص أهداف المبدع ومقاصده وكذلك نوع النص المنقول إليه، فالنص الديني قد يحتوي على قرآن وأحاديث وآثار ...، والنص الأدبي، قد يشتمل على أمثال وحكم ونصوص أخرى من نوعه وقد يكون النص مقتبسًا من أجناس كثيرة من الثقافة العربية إلا أن المبدع بمهارته يجعله نصًا واحدًا له دلالاته الخاصة وله إشاراته الخاصة، وهذا دورُ القارئ الفَطِن الذي يفهم انتماء تلك النصوص وإشاراتها.
- (ج) التداخل: ويقصد به أن نصوصًا متعددة تتداخل بعضها في بعضٍ في فضاء نصي عام، وعلى الرغم من عدم تحقق الامتزاج أو التفاعل بينها، بل تبقى دخيلة تحتل حيزًا من النص الأصلي إلا أن هذا التداخل يُحدث صلة من نوع ما بين النص الدخيل والنص الأصلي.
- (د) التحاذي: أما إذا لم توجد صلات بين هذه النصوص المتداخلة فإن وجود بعضها إلى جانب بعض يصير مجرد تحاذٍ، أي تجاورٍ وموازاةٍ في فضاء مع محافظة كل نص على هُويته الخاصة التي تميزه عن النص الآخر، وكثير من الكتب القديمة وكتب الاختيارات قديمًا وحديثًا هي من هذا النوع.
- (ه) التباعد: إذا كان من الممكن تحاذي النص الحديثي والنص القرآني أو النص

<sup>(</sup>۱) ينظر: المفاهيم معالم، نحو تأويل واقعي، د. محمد مفتاح، المركز الثقافي العربي، ط٩٩٩م، ص٤١-

الكلامي والنص الفلسفي، فإن التباعد بأنواعه يتجلى في مجاورة نكتة سخيفة لأية قرآنية كريمة أو لحديث نبوي شريف – أو في محاذاة حديث عن الحمقى حديثًا عن الحكماء والدهاة والصفات الإلهية.

وهناك أمثلة لهذا التباعد بأنواعه المختلفة في كثير من كتب الجاحظ وبعض كتب أبي حيّان التوحيدي.

(و) التقاصي: ويمكن اعتبار هذا التباعد نوعًا أوليًا من التقاصي، إذ يقوم على التقابلات التالية: النصوص الدينية، النصوص السخيفة والفاجرة، النصوص الحكيمة والنصوص الحمقية... وهو ما يبلغ مداه في نقض القرآن الكريم لما ورد في بعض الكتب السماوية، وفي أشعار النقائض، وفي بعض كتب العقائد والكلام والسياسة والفلسفة.

كما أن الدكتور: صلاح فضل قام بتقسيم التناص إلى درجاتٍ ثلاثة، فيقول في هذا المعنى، إن الحد الأدنى للتناص يكون في الخواص الشكلية، مثل الإيقاعات والأوزان والأبنية المقطعية، على اعتبار أنها مرتبطة في استخدامها بمجموعة الأعراف التقليدية المتصلة بكل جنس أدبي، ثم يتحدث عن الدرجة الوسطى من التناص، ويقول: إنها تشمل الإشارات والانعكاسات غير المباشرة سواء كانت بالقبول أو الرفض لنصوص أخرى تتعالق معها.

أما الدرجة القصوى من التناص يمثلها الاقتباس والمعارضات وتقليد النصوص مما يحيل على مجموعة الشفرات الأسلوبية المستخدمة في نصوص سابقة بشكل يمكن القارئ من التعرف على النصوص المقتبسة وارجاعها إلى عالمها(١).

ومن ذلك يبدو أن التناص قد يكون بصورة ظاهرة جلية لا تخفى على القارئ العادي، وقد يكون على شكل تلميح وإشارات، وقد يكون تناصًا خفيًا حيث يتمثل

<sup>(</sup>١) ينظر: بلاغة الخطاب وعلم النص، د. صلاح فضل، لونجمان: ٣٠٩، ٣٠٠.

فيما هو مشترك بين المبدعين من لغة أو إيقاع أو وزن.

## المَفْهُومُ الكُلِّيُ لِلتَّنَاصِّ من وُجْهَةِ نَظِرِ البَاحِث

بعد ان قدم الباحث خلاصة وصفية لملامح مصطلح (التناص) عند عدد من أهم رواده ودارسيه؛ فإنه يُقدِّم هذه المحاولة لتعريف مصطلح التناص, ووصف الصورة التي يقصدها في هذا البحث عند إيراده لهذا المصطلح, حيث يَخْلُص فيها إلى أن المفهوم الكلي للتناص هو التعالق والتفاعل بين النصوص من خلال حضور بعض ألفاظها أو معانيها أو أساليبها أو أفكارها في بعض, سواء أكان ذلك على سبيل التأثر غير المقصود, أم التطويع والتوظيف المقصود.

## الْمَبْحَثُ الثَّالثُ: أَنْوَاعُ التَّنَاصِّ وَتَقْسِيمَاتُهُ

نظرا لأن التناص يعد مصطلحا ينطلق من دائرة العلاقات بين النصوص إذ تمثل البعد الأولي المتبادر للذهن عند تناول المصطلح, فإنه يشكل مسبارا راصدا لطبيعة العلاقات الحاصلة بين النصوص والمقاطع المتناصة, ويتأثر تبعا لذلك بالتقسيمات واسعة الطيف وبالغة التنوع التي وضعها العلماء للعلاقات النصية, والتي تختلف باختلاف القواعد التي انطلقوا منها, وزوايا الرؤية التي ينظرون من خلالها.

ففي إطار التطور الذي شهده المصطلح على يد الفرنسي جيرار جينيت نراه قد قدم تصنيفًا للتناص، جعله في خمسة أنواع؛ فقد «ميز جينيت سنة ١٩٨٢، بين خمسة أنواع لما للتناص, هي:

١- التناص الأصلي الذي يعني حضور نص في نص آخر دون تحويل له أو محاكاة.

٢- المُنَاص (Paratexte) الذي يجمع بين مختلف النصوص، والذي يتجلى من
 خلال العناوين، والعناوين الفرعية، والمقدمات، والذيول، والصور، وكلمات الناشر.

٣- المِيتَانَصُ (Métatextualité) الذي يعني تضمين النص وحدات نصية سابقة عليه دون تنصيص عليها.

٤- النص اللَّاحِق (Hypertexte) الذي يعني تحويل نص سابق أو محاكاته.

٥- مِعْمَارِيَّة النص التي تحدد الجنس الأدبي للنص: شعر، رواية، قصة. وبتتبع هذه الأنماط يمكن تحديد نوعين أساسيين فحسب: هما «التناص»، و «الميتانص»، كما يمكن إجمال هذه الأنماط على النحو التالي:

ويحصر جنيت التناص في حالات حضور فعلي لنص في نص آخر. أما المناص أو البارانص (النصية الموازية) فهي العلاقة التي يقيمها النص مع

محيطه النصبي المباشر، ويتكون من إشارات تكميلية مثل العنوان، المدخل، التعليقات... إلخ.

والميتانص (العلاقة النقدية) هي العلاقة الواصفة، علاقة التفسير والتعليق التي تربط نصا بآخر يتحدث عنه دون الاستشهاد به.

والهيبرنصية (النصية المتفرعة): علاقة تجمع نصا لاحقا (متفرع أو متسع) مع نص سابق (أصل أو منحسر) في إطار جامع.

والنصية الجامعة (معمارية النص): وهي علاقة بين إشارة واحدة من النص الموازي، وهي إشارة الانتماء التصنيفي لصنف عام مثل (رواية، شعر...) إلخ.

والنصية الجامعة التي هي النمط الخامس هي التي تتناول التفاعل النصي في النص الواحد، وتضم ما يسمى بالمصاحبة النصية، أي العلاقات المتبادلة في النص والصورة المتكاملة له، من حيث بناؤه المعماري، أو ما يطلق عليه «جيرار جينيت» التعاليات النصية «التي تدرس شعرية النصوص عبر علائقها»(1)، وقد كان عدد من العلماء يحلم بجنس عام للنص وقد تحقق حلمهم على يد «جينيت» الذي انتهى إلى اقتراح «النص الجامع» أو النصية الجامعة، أو جامع النص(1).

<sup>(</sup>١) ينظر: التفاعل النصي والتناصية النظرية والمنهج، نهلة الأحمد، ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق، ص١٩٣.

## التَّقْسيمَاتُ الثُنَائيَّةُ للتناص:

بما أن التناص ينتمي لحقل العلاقات اللغوية؛ فهو يتأثر بقدر كبير بأفكار هذا الحقل وتقسيماته, ومن ذلك ما شاع من اعتماد التقسيم الثنائي لكثير من أنواع العلاقات اللغوية. ولذا خضع التناص في كثير من تقسيماته إلى هذه الثنائيات المبنية على طبيعة العلاقة القائمة بين النصوص والمقاطع المتناصة, ولعل أبرز تلك التقسيمات ما يلى:

#### ١ – التناص الكلى والجزئي:

ويقصد بـ «التناص الكلي» هو حضور أجزاء كاملة من نصوص سابقة في النص الجديد على سبيل التضمين أو الاقتباس مع تباين القدرة والمكنة في توظيفها.

أما التناص الجزئي فهو «اقتراب النص الجديد من نص آخر في بعض ملامحه، فيتقاطع النص مع غيره في جزء أو جانب من جوانبه دون الاتكاء كليًا على بنية النص السابق أو التطابق معه»(١)، وهذا اللون يكون فيه نوع خفاء؛ حيث إنه يحدث أحيانا دون قصد أو وعي من المبدع، وإنما تكون للمخيلة أو الذاكرة القرائية دور فيه.

#### ٢ - التناص الداخلي والخارجي:

ويطلق التناص الداخلي على ما هو قائم من علاقات تناصية بين أجزاء العمل الواحد, ويظهر بشكل جلي بين قصائد الديوان الواحد, بل وربما في القصيدة الواحدة. ومن صوره تناص الكاتب مع نفسه في أعماله المختلفة ويطلق عليه البعض «التناص الذاتي». كما يقع مع مجموعة النصوص الداخلية التي توضع ضمن النص وتحافظ على استقلاليتها دون أن تمتزج بالنص، فكل كاتب يحاول جاهدا أن يكسب قوله مصداقية ويقينا ببعض النصوص الموثوق بها ليعزز فكرة ما أو يستشهد

<sup>(</sup>١) أثر التناص في الشعر, لفاضل الدليمي, ص١١, دار الثورة, الموصل, ط١, ١٩٩٥.

على رأي بعينه، ويحاول المبدع أن يعضد فكرته، فيضع النص السابق بين علامتي التنصيص؛ ليصبح نصا موازيا ويبقى متميزا مستقلا عن المتن الأصلي.

أما التناص الخارجي فيقصد به علاقة النص الجديد بالنصوص المؤثرة في تكوينه من خارج إنتاج منشئه. ويعد أكثر أنواع التناص شيوعا في الدراسات ويدخل البعض في هذا الصنف مجموعة التعليقات الخارجية التي توطيء الولوج إلى النص متمثلة في مجموعة العناوين التي تقع تحتها الفقرات السردية، كما ينضم إليها ما يوضع في الهوامش من تعليقات، وإشارات يحتاجها النص للتوضيح أو التفسير أو التعليق لبيان شيء لا بد منه، من هنا فإنها تعد ضرورية لتحليل النص، وهي لا شك توحي بدلالات ربما يعجز النص ذاته عن الإيحاء بها(۱).

ويمكن القول بأن: «التناص الداخلي والخارجي من قبيل ذلك اللون الذي أطلق عليه «جينيت» الموازي والجامع»<sup>(٢)</sup>.

#### ٣- التناص المقصود وغير المقصود (الواعي واللاواعي):

والتناص المقصود هو ذلك التأثر المباشر بين النص الجديد وما سبقه من نصوص، ويكون عن وعي وقصد من المبدع، ويندرج تحته مجموعة من المفاهيم مثل الاقتباس والتضمين. وهو واضح ومحدد ومع ذلك يستطيع المبدع أن يوظفه ضمن صياغات إبداعية فريدة تصل حد الإدهاش.

<sup>(</sup>١) ينظر: النتاص: النظرية والممارسة, مصطفى بيومي, ص١٣٠, نادي الرياض الأدبي.,ط١, ٩٦٤١هـ.

<sup>(</sup>٢) التفاعل النصبي, ص١٩٤.

أما التناص غيرالمقصود فهو ذلك الضرب من التأثر الحاصل في النص الجديد بنصوص سابقة يقوم منشيء النص باستدعائها لاشعوريا من ذاكرته دون أن يتعمد ذلك, بل يكون الأمر محظ عمل لا إرادي منطلقه الرغبة في التعبير عن الأفكار فيحصل استدعاء تلقائي من المخزون الثقافي ومحفوظات الذاكرة, ولا يكون المبدع على وعي بحضور نص آخر في النص الذي يبدعه (۱).

#### ٤ - التّناص الظّاهر والخفى:

التناص الظاهر وهو مايكون فيه النص السابق ظاهرا وواضحا في حضوره في النص الجديد ويمكن اكتشافه بسهولة، من قبل قارئ يمتلك ثقافة جيدة، ولأن صاحب النص أعاد النص السابق بشكل حرفى ولم يعمد لإخفائه ببعض التغييرات.

أما التناص الخفي فهو ما لاتتأتى ملاحظته إلا بالتدقيق وإمعان النظر, فصاحب النص يعمد لإخفاء النص السابق في اللاحق ببعض التغييرات التي تطمس معالمه، ولا يدرك هذا إلا صاحب نظرة بعيدة ويمتلك حسا فائقا في المقارنة والاستحضار ذلك التأثر الخفي غير المباشر، ويمكن وصفه بالتأثر اللاشعوري، أو التناص المستتر (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: التناص في شعر المقاومة, مجاهد المصري, ص١٩, دار اليرموك, عمان، ط١, ١٩٩٨م.

<sup>(</sup>٢) السابق, ص ٢١.

## الْمَبْحَثُ الرَّابِعُ: تَجَلِّيَاتُ التَّنَاصِّ فِي التُّرَاثِ الْعَرَبِيِّ

إذا كان مفهوم التناص ذو النشأة الغربية قد أخذ طريقه في الذيوع والانتشار، وتبعه الاستخدام العربي – كما هو المعتاد, فإن التناص هو مصطلح جديد لظاهرة أصيلة في أدبنا القديم، وقد تتبع المصطلح كثير من الباحثين في أدبنا القديم، وكشفوا عن وجوده وإن اختلف المسمى، وقد كانت محاولة د. محمد بنيس في كتابه «الشعر المغربي المعاصر» من أبرز تلك المحاولات، فقد أظهر أن آلة النقد القديمة قد أدركت علاقة النصوص وتداخلها منذ وقت مبكر، حيث كانت البداية من العصر الجاهلي، وقد ضرب مثلًا للمقدمة الطللية، والتي تعكس شكلًا لسلطة النص و «قراءة أولية لعلاقة النصوص ببعضها وللتداخل النصي بينها» فكون المقدمة الطللية – كنقليد شعري متبع – حيث الوقوف والبكاء وذكر الدمن، هي من العام المشترك، فهذا النقليد يفتح الباب واسعا أمام التداخل النصي وتلاقي المعاني والأفكار والأسلوب، فالمناخ مهياً ومتشابك؛ ليتيح ذلك النفاعل النصي» (۱).

#### ظواهر تناصية تراثية (النقائض - المعارضات - الموازنات):

إن الدارسين لتجليات هذا المصطلح في تراثنا لايمكنهم تجاوز ما يسمى ب (النقائض الشعرية) التي شاعت في الشعر العربي وبلغت أوجها في العصر الأموي, والتي تمثل تجليا واضحا للتناص في التراث العربي, حيث احتفى بها النقاد واعتنوا بدراستها.

ولا يخفى على أحد تلك المعارك التي دارت رحاها من منافسات وخصومات يسجلها تاريخنا الأدبي، والتي استدعت بروز ظاهرتين: إحداهما شعرية وهي (المعارضات الشعرية), والأخرى نقدية وهي (الموازنات بين الشعراء), فلا يخلو النقد الذي تتناوله الموازانات الأدبية والخصومات النقدية من دليل على ذيوع وانتشار

<sup>(</sup>١) الشعر المغربي المعاصر، د. محمد بنيس، ص١٨٢.

التفاعل النصبي، فالوساطة بين المتتبي وخصومه للجرجاني (۱)، والموازنة بين البحتري (۲) وأبى تمام ( $^{(7)}$  للآمدي (٤).

#### ابن سلام رائد التناص:

لقد عرف محمد بن سلام معنى «التناص» وإن لم يكن قد عرف مصطلحه, وعلى أساس فكرة التناص كانت طبقات ابن سلام التي بناها على مبدأين هما التجانس والكثرة ويعني بالكثرة الخبرة، وبالتالي فإن الشاعر المكثر أكثر خبرة من الشاعر المقل، ومن هنا صنفهم إلى طبقات يقول د. يوسف عوض الأستاذ بجامعة سالفورد بإنجلترا: «لا يخالجنا شك في أن محمد بن سلام كان يدرك جوهر فكرة

<sup>(</sup>۱) هو: علي بن عبد العزيز بن الحسن الجرجاني، أبو الحسن: قاض من العلماء بالأدب، ولد بجرجان وولي قضاءها، وتوفي بنيسابور سنة اثنتين وتسعين وثلاثمائة وهو دون السبعين، من كتبه: الوساطة بين المتنبي وخصومه، وتفسير القرآن.

ينظر: وفيات الأعيان ٢/٤/١، يتيمة الدهر ٢٣٨/٣، شذرات الذهب ٥٦/٣.

<sup>(</sup>٢) هو: الوليد بن عبيد بن يحيى الطائي، أبو عبادة البحتري، شاعر كبير، كان مع المتتبي وأبي تمام أشعر أهل زمانهم، ولد سنة ست ومائتين ه وتوفي سنة أربع وثمانين ومائتين هجرية.

ينظر: معجم الشعراء، للمرزباني، بمصر، ١٣٥٤ه، (٤٦١)، والأعلام، للزركلي: خير الدين، دار العلم للملابين، بيروت، ط (٧)، ١٩٨٦م، ١٢١/٨.

<sup>(</sup>٣) هو: حبيب بن أوس بن الحارث الطائي، أبو تمام، الشاعر، الأديب، أحد أمراء البيان، ولد في قرية «جاسم»، ورحل إلى مصر، واستقدمه المعتصم إلى بغداد، فأجازه وقدمه على شعراء وقته، فأقام في العراق حتى توفي سنة ٢٣١ه. من تصانيفه: ديوان الحماسة، مختار أشعار القبائل، نقائض جرير والأخطل.

ينظر: وفيات الأعيان ١٢١/١، وشذرات الذهب ٧٢/٢، والنجوم الزاهرة في تاريخ مصر والقاهرة، لابن تغري بردي، المؤسسة المصرية العامة ٢٦١/٢.

<sup>(</sup>٤) هو: الحسن بن بشر بن يحيى الآمدي، أبو القاسم، عالم بالأدب، راوية، من الكتاب، له شعر، أصله من آمد ومولده ووفاته بالبصرة، من تصانيفه: المؤتلف والمختلف، والموازنة بين البحتري وأبي تمام، ومعاني شعر البحتري، وغير ذلك. توفي سنة سبعين وثلاثمائة هـ.

ينظر: معجم الأدباء ٧٥/٨، وإنباه الرواة على أنباه النحاة، لعلي بن يوسف القفطي، دار الكتب المصرية، ١٣٧٤هـ، ٢٨٥/١.

«التناص» Intertextuality والتي نقول بها في وقتنا الحالي والتي تعني في مفهومنا المبسط أن الإبداع الأدبي إنما يستند على الخبرة الأدبية السابقة، ذلك أن الأدب الجديد انزياحُ عن الأدب القديم»(١).

ومن هذا نرى أن دماء التناص كانت تجري في عروق المبدعين، والنقاد القدامى، وكانوا يعللون له بطول ما عانى الأديب من قراءة واطلاع وما علق بذاكرته من معلومات وقراءات قديمة يتم استدعاؤها بعد ذلك عن طريق التناص الذي تحدثنا عن صوره، وكان منها التذكر.

#### حضور التناص عند أبى هلال العسكري:

كما أن لأبي هلال العسكري فصل تفوح منه رائحة التتاص تحدث فيه عن حتمية أخذ اللاحق من السابق – وهذا أمر طبعي، فالطفل لا ينطق إلا بعد استماعه للبالغين – ثم يتحدث عن شروط هذا الأخذ حتى يكون الآخذ أولى بالنص من صاحبه، إلا أنه وضع هذا الكلام تحت مسمى (حُسْن الأخذ) «ذهب فيه إلى أنه ليس لأحد من أصناف القائلين غني عن تتاول المعاني ممن تقدمهم، والصب على قوالب من سبقهم»(۱).

ثم يكمل أبو هلال العسكري حديثه عن الشروط التي تجعل الآخذ أولى بالنص من صاحبه، ولكن بيت القصيد عندنا هو المعنى الواضح لـ«التناص» والذي يجعله شاملاً بمعنى أنه يمكن أن يكون الأخذ أو التقليد في المعنى فقال: (تناول المعاني ممن تقدمهم) ثم يجعل الأخذ في طريقة رصف الكلمات أو أسلوب المبدع فقال: (والصب على قوالب من سبقهم) وكأنه يقصد بها طريقتهم في رصف الكلمات

<sup>(</sup>۱) التناص القرآني في شعر أمل دنقل. د. عبد العاطي كيوان – الناشر: مكتبة النهضة المصرية، ٣٧، نقلاً من: نظرية النقد الأدبي الحديث، دار الأمين للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٩٤م، ص١١٨.

<sup>(</sup>٢) السرقات الأدبية: ٤١، ٤٢. نقلاً عن: أبو هلال العسكري، الصناعتين، الفصل الأول من الباب السادس: ١٩٦.

ونظمها.

ونخلص مما تقدم إلى قولٍ واحدٍ، وهو أن الحس النقدي القديم قد عرف معنى «التناص» وتحدث عنه كثيرًا، ووضع له صورًا كثيرة، وأقر وجوده وأنه لا يستطيع مبدع أن يكتب شيئًا قبل أن يقرأ كثيرًا في إبداع سابقيه، فإذا أراد أن يبدع استحضر شيئًا من هذه المعاني أو العبارات المخزونة في ذاكرته، إلا أنه كان على قناعة بأن «اتّكال الشاعر على السرقة بلادة وعجز، وتركه كل معنى سُبِقَ إليه جهل، ولكن المختار له عندى أوسط الحالات»(١).

فالتأثر بالقديم لا شيء فيه إلا أنهم يرفضون أن يكون المبدع ما هو إلا ببّعاء يردد فقط ما قاله سابقوه بل يكون المبدع صاحب قلم متفرد وطريقة خاصة في رصف ألفاظه ليعبر عن المعاني التي تجيش بداخله، وإن شاركه فيها غيره، إلا أنه يعبر عنها بطريقته الخاصة، وهكذا يكون للتناص أثره الفعّال في الإبداع والنقد الأديبين.

من المؤكد أن النقد العربي قد عرف «التناص» قديما في عباءة «التضمين» وكان التناول بلاغيًّا، وأشار إليه العلماء بقولهم: «ويسمى ما تسبب إلى ذكره من القصص المتقدمة المأثورة بذكر قصة أو حال معهودة الإحالة؛ لأن الشاعر يحيل بالمعهود على المأثور»(٢).

#### براءة التناص من التلاص (علاقته بالسرقات الأدبية):

لا يمكن لراصد لتجليات التناص في التراث العربي تجاوز ما سجلته كتب الأدب والنقد من بروز لمصطلح (السرقات الأدبية) على اختلاف أنواعها، وتتبع النقاد للشعراء لكشف ما اعتور أشعارهم من أبيات مسروقة أو قصائد منحولة, أو

<sup>(</sup>١) العمدة: ٢/١٨٢.

<sup>(</sup>٢) منهاج البلغاء وسراج الأدباء، حازم القرطاجني، ص١٨٩.

حضور لأفكار ومعانٍ سبقوا بها, وهو بذلك يقدم رصدا نقديا لتأثر الشعراء بعضهم ببعض ينطلق في معظم أحواله من منطلق تناصى لاتخطؤه العين.

لقد تناول نقادنا القدماء ألوائًا من التأثير والتأثر بين الشعراء تحت مسمى (السرقات), وفي إطار ذلك التناول تعددت المصطلحات والمسميات، وظهرت مفاهيم هي بالفعل تقترب كثيرا – إن لم تكن هي بالفعل – مفاهيم التناص كما عرفه نقاد الغرب، وقد ساق النقد العربي القديم العديد من الأمثلة التي تفوق الحصر تظهر درجات التأثر من أقصاها إلى أقصاها، منها ما هو بالفعل سرقة حقيقية، ومنها ما هو من قبيل الشائع العام المشترك، كما تناولوا ما يعرف بتوارد الخواطر، كما تجدهم قد وصفوا بعض السرقات بأنها سرقة حسنة أو سرقة جميلة، ليمنحوها شرعية البقاء، بل أشد من ذلك حين تندرج بعض هذه المصطلحات ضمن علم البديع كشكل من أشكال البلاغة ودليل براعة من مبدع النص، وهذا ما أقرته كتب التراث البلاغي (۱) حين اعتبرت السرقات الشعرية أساليب فنيّة وتم إلحاقها ضمن أبواب البديع في الدراسات البلاغية.

# ظروف نشأة المصطلح:

ولاريب أن ظروف نشأة المصطلح قد اقتضت من علمائنا الأفذاذ سكه على هذا النحو بما يتناسب مع ما كان سائدا في حينه من فرط عناية بالتدقيق في مصادر الشاعر, وأمانته في ما ينسب لنفسه من الأشعار, وتزامن ذلك مع شيوع انتحال قصائد الشعراء المغمورين, والإغارة على أبيات الشعراء الصغار, أو أخذ الأفكار السابقة وتحويرها. إلى غير ذلك من أشكال السرق, حتى إنهم نسبوا للفرزدق أنه «كان يُصلِتُ على الشعراء، ينتحل أشعارهم، وكان يقول: خير السرقة، ما لم تُقطع فيه اليد»(۱)؛ مما استدعى مزيد عناية بهذه الظاهرة, وتعمّد اختيار

<sup>(</sup>١) عيار الشعر لابن طباطبا, ص٩٨. والتلخيص للقزويني, ٢٤٤/٢.

<sup>(</sup>٢) الموشِّح للمَرزُباني, ص٧٦. تحقيق: على محمد البجاوي، دار نهضة مصر، القاهرة، ٩٥٥م.

المصطلح المنفر منها, والجارّ للخزي لمتعاطيها, فاختير مصطلح (السرقة) على سبيل الردع عن هذا الفعل المشين. ثم أصبح هذا الأمر منهجا أصيلا في تعاطيهم مع الشعراء في كل العصور السابقة واللاحقة. وهذا الاتجاه العلمي أمر نفخر بتسجيله كسابقة تاريخية لتراثنا في حفظ حقوق المؤلفين والمبدعين, ومراعاة الأمانة العلمية والتاريخية.

# التوسع في اطلاق المصطلح وآثاره:

ورغم هذه الظروف المبررة لصياغة المصطلح, إلا أن توسعا كبيرا حصل بعد ذلك في استخدامه, إذ تم سحبه على كل صور التأثر والتأثير بين الشعراء والمبدعين, حتى غدا الشعراء والمبدعون فسطاطين: سابقون مبدعون, ولاحقون مقلدون. وازداد البعض إيغالا في استخدام المصطلح ليشملوا به أنواعا مما لا يقع حتى في دائرة اشتباه السرقة من العلاقات النصية, بل هو محض تعالق معنوي, أو تشابه لفظي, أو تشابه في الصياغات مع استبعاد تعمد السرقة, مع أن طائفة من أئمة النقد العربي قد وصفوا بعض هذه الصور ب(حُسن السَّرْق), و (تداول المعاني) فنجد أباهلال العسكري يقول: «ليس لأحد من أصناف القائلين غنى عن تناول المعاني ممّن تقدّمهم والصبّ على قوالب من سبقهم؛ ولكن عليهم إذا أخذوها أن يكسوها ألفاظا من عندهم، ويبرزوها في معارض من تأليفهم، ويوردوها في غير حليتها الأولى، ويزيدوها في حسن تأليفها وجودة تركيبها وكمال حليتها ومعرضها؛ فإذا فعلوا ذلك فهم أحقّ بها ممّن سبق إليها...»(۱). مما يشير إلى ملاحظتهم للأبعاد الجمالية, والبراعة الصياغية الكامنة في هذه الصور.

وترتب على التوسع في استخدام مصطلح (السرقة) في وصف أي علاقة تأثر بين نصين أياً كان مستوى المتأخر وتفوقه في التعبير والتوظيف لمادة التناص,

<sup>(</sup>١) الصناعتين، أبو هلال العسكري، ص١٩٦.

وإدخال كثير من صور الإبداع والتميز تحت مظلة هذا المصطلح الذي استخدم لوصف فعل سلبي, وقُصد به الإدانة والردع عن مثله, مما يلزم معه إعادة تحرير المصطلح وتحديد ما يندرج تحته من صور التفاعل النصبي بين النصوص, وما يجب إخراجه وتحريره من قيد مصطلح لايمثله, بل ربما ألقى عليه بظلال سلبية وأحاطه بحواجز نفسية تمنع الكثيرين من مجرد التعاطي معه.

### مصطلح سيء السمعة:

كما أن الانطباع الأولي الذي يتركه المصطلح في الذهن من كونه يشكل وصفا جنائيا يقتضي معاقبة صاحبه أوربما اقتياده للسجن,مما يستدعي بالضرورة موقفا أخلاقيا منه, قد أحاط كثيرا من الصور الإبداعية وما تحمله من الأبعاد الجمالية بهالة من النفور والصدود, لاذنب لها فيها سوى نسبتها لهذا المصطلح الذي وصفه البعض برسيء السمعة). فنجد شوقي ضيف معبرا عن هذا بقوله: «اضطرب النقاد في بحث هذه الوسيلة ووقفوا يسمونها سرقة وغصبًا ونحو ذلك من أسماء لا تعبر تعبيرًا واضحًا عن حقيقتها، ومن أجل ذلك كنت أوثر أن ننحي التسمية القديمة ونضع مكانها اسم «التحوير»؛ إذ يأخذ الشاعر معنى مسبوقًا أو مطروقًا فيديره في ذهنه، وما يزال به يحور فيه حتى يظهر في هيئة جديدة تخالف الهيئة القديمة»(۱).

ولم يعد هناك شك في أن جُلَّ ما اصطلح على تسميته بالسرقات من قبل النقد الأدبي قديما هو عينه المراد بالتفاعل النصبي أو التناص كمصطلح جديد، بعدما وصفت السرقات بأنها شائعة بحيث لا يخلو منها نص، وقد وُصف كبار الشعراء وما أخذوه معنى أو لفظا أو كليهما معا بأنها من باب السرقات، وهو الشائع المشترك، حتى قيل عن شاعر في مكانة «أبي تمام» بأنه: «كثير السرق جدًّا»، «وأنه لم ينفرد ويبتدع إلا في ثلاثة معان!!» (٢).

<sup>(</sup>١) الفن ومذاهبه في الشعر العربي، د. شوقي ضيف، ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) الموازنة بين أبي تمام والبحتري، للآمدي، تحقيق: السيد أحمد صقر، دار المعارف، ط (١)، ١٩٩٤م،

# وعي الأسلاف بتفاوت دلالة المصطلح:

فالسرقة بهذا المفهوم ليست بالمعنى الأوليّ للكلمة، وقد فطن القدماء أنفسهم إلى هذا المفهوم حين أشار بعضهم إلى أنه قد آن الأوان لأن يخرج مفهوم السرقة من ذلك الإطار الأخلاقي، فيرفع الحرج عن المبدع، كما أنه عاد ليؤكد دون استثناء أن التأثر في باب المعاني لم يسلم منه أحد من المبدعين, فيقول: «وكان ينبغي ألا أذكر السرقات فيما أخرجه من مساوئ هذين الشاعرين؛ لأنني قدمت القول في أن من أدركته من أهل العلم بالشعر لم يكونوا يرون سرقات المعاني من كبير مساوئ الشعراء، وخاصة المتأخرين؛ إذ كان هذا بابًا ما تعرى منه متقدم ولا متأخرين؟ إذ كان هذا بابًا ما تعرى منه متقدم ولا متأخرين؟ أد

ومن أبرز المعنى النادر في عبارة أشرف من الأولى، فقد قاسم الأول الفضل؛ إذ الفضل في اختراع المعنى للمتقدم، والفضل في تحسين العبارة للمتأخر. والقول الثاني الذي حسنت فيه العبارة بلا شك أفضل من الأول؛ لأن المعنى لا يؤثر فيه التقدم ولا التأخر شيئا، وإنما ترجع فضيلة التقدم إلى القائل لا إلى القول.

فبشار بن برد حين ظفر «سَلْم الخاسِر» بفكرته في بيت أخف لفظا، لم يستطع رغم تغيُّظه أن يطلق عليها سرقة، فقول بشار (٢):

مَنْ راقَبَ النَّاسَ لمْ يظفر بحاجته \*\* وفازَ بالطَّيبات الفاتِكُ اللَّهجُ (٦)

<sup>.1 47/1</sup> 

<sup>(</sup>۱) السابق ۱/۱۳۱.

<sup>(</sup>٢) هو: بشار بن برد العقيلي بالولاء، أبو معاذ، أشعر المولدين على الإطلاق، نشأ في البصرة، وقدِمَ بغداد، وأدرك الدولتين: الأموية والعباسية، وشعره كثير متفرق، من الطبقة الأولى، اتهم بالزندقة فمات ضربًا بالسياط، ودفن بالبصرة سنة سبع وستين ومائة ه.

ينظر: وفيات الأعيان ٨٨/١، وتاريخ بغداد ١١٢/٧، ومعاهد التنصيص على شواهد التلخيص، لعبد الرحيم بن أحمد العباسي، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، عالم الكتب، بيروت، ١٩٤٧م، ٢٨٩/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأغاني، لأبي الفرج الأصفهاني، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٩٢م، ١٩٦٣، والبديع في نقد الشعر، لأبي المظفر مؤيد الدولة مجد الدين أسامة بن مرشد بن على بن منقذ الكناني، دار الكتب

أخذه سَلْمُ الخاسر (١) فقال:

مَنْ راقبَ النَّاس ماتَ غمًا \*\* وفازَ باللذة الجسور (٢)

فلما سمع بشار هذا البيت قال: «يعمد إلى معاني التي أسهرت فيها ليلي، وأتعبت فيها فكري، فيكسوها لفظًا أخف من لفظي، فيروى شعره، ويترك شعري، والله لا أكلت اليوم ولا صمت»(٣).

وفي هذا إقرار يبيح فيه التأثر ويعطيه شرعيته، رغم وضوحه، وأكثر من ذلك حين يقر بحسن البيت الجديد، حين يشير إلى جمال الفكرة مع خفة اللفظ.

# مراتب الشعراء في التأثر:

صنف النقاد الشعراء أصنافا أربعة، وجُعل معيار كل مرتبة منها هو مدى التأثر بغيره, أو الانفراد بالابتكار, وجُعلت مراتب الشعراء من حيث التأثر النصوص السابقة كما يلى:

١- الاختراع: وهو انفراد وابتداع يتفرد به المبدع، ويوصف بأنه غاية في الاستحسان.

٢- الاستحقاق: وهو مبدع تأثر، لكنه تفوق على الأول فيأتى تاليا في

العلمية، ص٤٢، والمنصف للسارق والمسروق منه، ص٣، والصناعتين الكتابة والشعر ٢١٤/١.

<sup>(</sup>۱) هو: سلم بن عمرو بن حماد، شاعر خليع، ماجن، من أهل البصرة، من الموالي. سكن بغداد. له مدائح في المهدي والرشيد العباسيين، وأخبار مع بشار بن برد وأبي العتاهية. وشعره رقيق رصين. قيل: سمي الخاسر، لانه باع مصحفا واشترى بثمنه طنبورا، توفي ١٨٦ه.

ينظر: وفيات الأعيان ١٩٨/١، وتاريخ بغداد ١٣٦/٩.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الأغاني ۱۹٦/۳، والمنصف للسارق والمسروق منه، ص۳، ولباب الآداب، لأبي منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل الثعالبي النيسابوري، تحقيق: أحمد حسن لبج، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ۱٤۱۷هـ ۱۹۹۷م، ۱۷٦/۱، والإعجاز والإيجاز، لأبي منصور عبد الملك إسماعيل الثعالبي، دار الغصون، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

<sup>(</sup>٣) العمدة، لابن رشيق ١٠٤/١.

الاستحسان.

٣- الشركة: متأثر لم يزد عما جاء به سابقه، فهو مساو له ولا عيب فيه.

٤- السرقة: هي انحطاط المتأثر عن المؤثر، فهو أقل من سابقه، وهي سرقة معيبة (١).

هذا التقسيم يكاد يلخص القضية في هذا الإطار, وأهم ما وراء هذا التقسيم هو إقرار الناقد بأن هناك ثلاثة من أربعة أشكال لتأثر الشاعر بسابقيه مباحة.

### الفروق بين التناص والسرقات:

يمكن للمتأمل أن يلاحظ جملة من الفروق الجلية بين مفهومي التاص والسرقات, لعل أظهرها:

- السرقة هي ظاهرة غير مشروعة بل تعد اتهاما يسيء إلى النص ومنشئه وتلبسهما لبوس النقص, أما التتاص فظاهرة مشروعة, هي نتاج لتفاعل بين النصوص, وتمنح قيمة إضافية للنص بقدر براعة استخدامها.
- التناص ينطلق من نظرة كلية للنص, بينما السرقة تنطلق من نظرة جزئية لبعض أجزاء النص دون بعض.
- التناص هو سعي دءوب للبحث عن شاعرية النص, ومدى تعانقه مع نصوص أدبية أخرى, والسرقة توجه نحو الذات «ذات المبدع» والانتقاص من قدر صاحب النص.
- السرقة يعمد إليها الناقد غير المنصف من أجل التجريح وإنكار الإبداع على المبدع, وادانته, أما التناص فهو دراسة متأنية للنص بكليته تنم عن خبرة

<sup>(</sup>١) ينظر: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، حازم القرطاجني، ص١٩٥، ١٩٦.

- الناقد وثقافته، كما تدل على سعة اطلاع المبدع ومهارته.
- السرقة عملية قصدية واعية يتعمدها صاحبها, أما التناص فيغلب عليه أن يكون فعلا لاواعيا يتسرب فيه المعنى أو اللفظ من الذاكرة, أو يكون تضمينا ظاهرا.
- السرقات تتكئ على المنهج التاريخي، فالمفاضلة بين النصوص فيها تكون على أساس الزمن، فالسابق مبدع، واللاحق متأثر سارق. أما التناص فيتناول النص بمنهج تحليلي يتكئ على النص الجديد وحده، ذلك المولود الذي هو الحفيد الشرعي لتلك النصوص السابقة، ففيه بعض الشبه منها، ولكن تبقى له شخصيته المستقلة.
- كثير من المصطلحات التي وضعت تحت مظلة السرقات لاتعبر عن الوضع الأصلى للمصطلح بل هي إلى النتاص أقرب.

### علاقة ما نسب إلى السرقات بالتناص

فإذا كان التّناصّ -بمفهومه العام - هو تداخل النصوص، أو حضور نص داخل نص بطريقة ما، وجاءت آراء نقادنا القدماء في تتاولهم للسرقات الشعرية - كما أطلقوا عليها - لتؤكد تداخل النصوص ومدى تأثر النصوص وتأثيرها، وكيف أن تلك المصطلحات المستخدمة قديما تلتقي في أغلبها مع مفهوم التناص، وهذه المصطلحات والمفاهيم قد تكون أوضح تقسيما، وأكثر تفصيلا من المصطلحات الغربية، فيسعنا تقسيمها إلى مجموعتين: مصطلحات تنتمي إلى التناص وأخرى لا تتتمي إلى التناص (أقرب إلى وصف السرقات, وهذا لون من الإنصاف يعيد لمثل هذه المصطلحات شأنها ومكانتها بعيدا عن مسمى السرقات ويمكننا أن نجمل تلك المصطلحات كالتالى:

### أولا: مصطلحات لا تنتمى إلى التناص, ومنها:

#### السرقة:

وقد توسع القدماء – كما أسلفنا – في إشارتهم إلى شمول السرقة لكل تأثر بشاعر سابق (أخذ كامل اللفظ والمعنى أو أخذ بعض المعنى، أوكامل اللفظ وبعض المعنى) فيقول ابن رشيق: «والسرق أخذ بعض اللفظ أو بعض المعنى، كان ذلك لمعاصر أو قديم»(۱). إذًا فالسرقة بحق أخذ النص بكامله أو معظم أجزائه أوأفكاره وادعاء الأبوة لها.

#### الغصب:

وهوأخذ النص غلبة على قائله في حياته؛ فينسب الشاعر لنفسه شعر غيره عنوة ويغلبه في أخذه رغم قيام الحجة للشاعر الأصلي، ويضطر لترك روايته. ومن ذلك ما صنعه الفرزدق حين اغتصب بيتا من (اليربوعي)(٢) حيث قال الفرزدق: «والله لتدعَنَّهُ، أو لتدعنَّ عرضك»، فقال اليربوعي: «خُذه، لا بارك الله لك فيه».

### الإغارة:

وهو أن يصنع الشاعر بيتًا ويخترع معنى مليحًا فيتناوله من هو أعظم منه ذكرًا وأبعد صوتًا، فيروى له دون ذكر قائله، كما فعل الفرزدق بجميل وقد سمعه ينشد: ترى الناس ما سرنا يسيرون خلفنا \*\* وإن نحن أومأنا إلى الناس وقفوا(")

<sup>(</sup>١) العمدة ٢/٤٨٢، ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) هو: الأبيرد بن المعذر بن عبد قيس الرياحي اليربوعي، من تميم، شاعر فصيح بدوي، وكان هجّاء، جيد الربّاء، أدرك دولة بني أمية، توفي سنة ٦٨ هـ.

ينظر: الأغاني ٩/١٢، المؤتلف والمختلف للحسن بن بشر الآمدى، تحقيق: ف. كرنكو، ط القدسى، القاهرة، ١٣٥٤هـ، ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: جمهرة أشعار العرب، لمحمد بن أبي الخطاب القرشي، تحقيق: محمد علي الهاشمي دار القلم، دمشق، ١٩٨٦م العرب ٢٦٤/١، الشعر والشعراء ١٢/١، الزهرة لأبي بكر محمد بن داود الأصبهاني، تحقيق: د/ إبراهيم السامرائي، ط (٢)، ٤٠٦هـ-١٩٨٥م، مكتبة المنار، الزرقاء، الأردن ٢٣٢/١.

فقال: متى كان الملك في بني عذرة؟ إنما هو في مضر وأنا شاعرها، فغلب الفرزدق على البيت، ولم يتركه جميل ولا أسقطه من شعره (١).

وهو لا يختلف عن الغصب كثيرا، إلا أن صاحب النص الأصلي لا يترك روايته في شعره.

#### الإختلاس:

وهو استعمال المعني القديم في غرض جديد. أو تحويل المعنى من غرض إلى غرض آخر،. كأن يتحول المعنى من نسيب إلى مدح. (ويُسمّى أيضًا، نقل المعنى).

ومن الاختلاس قول أبي نواس من الكامل:

مَلِكٌ تَصَوَّرَ في القُلوبِ مِثالُهُ \*\* فَكَأَنَّهُ لَم يَحْلُ مِنهُ مَكانُ (٢)

<sup>(</sup>١) العمدة ٢/٢٨٢.

<sup>(</sup>۲) ديوان الحسن بن هانئ، ص ٢٤، العقد الفريد، لأبي عمر أحمد بن محمد بن عبد ربه، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط(٣)، ٢٠٠١هـ – ١٩٩٩م، ١٨/١.

اختلسه من قول كثير (١):

أُريدُ لأَنسي ذِكرَها فَكَأَنَّما \*\* تَمَثَّلُ لي لَيلي بكُلِّ سَبيلِ(٢)

#### الاصطراف:

هو أن يُعجب الشاعر ببيتٍ من الشعر، فيصرفه إلى نفسه, ويلحقه بشعره دون علم صاحبه, ويغلب أن يكون مع الشعراء الأقدم.

وهو وليد الإعجاب بالسابق، والأخذ به، ويكون ذلك بإحدى طريقتين: أن يعتبره مثلا له فهو «اجتلاب» و «استلحاق». وإن لم يكن على سبيل المثل فهو انتحال، وهو أقرب إلى السرقة وإن ورد على غير ذلك.

#### الانتحال والادّعاء:

وهو أن يدعي شعرا لغيره، وليس بشاعر. وقد فرقوا بين الادّعاء والانتحال، فإذا ادّعى إنسان شعرًا لغيره، وهو ليس بشاعر، فهو ادعاء، وإن كان شاعرا فهو انتحال.

هو أن ينتحل الشاعر قولا لغيره وهو يقول الشعر، فيدَّعِي الشاعرُ البيتَ أو الأبياتَ جُملةً لنفسه, وهي بلفظها كله, أو جُلِّه لشاعر آخر. ومن ذلك قول جرير من الكامل:

إِنَّ الَّذِينَ غَدُوا بِلُبِّكَ غادَروا \*\* وَشَلاً بِعَينِكَ ما يَزالُ مَعينا

<sup>(</sup>۱) كثير عزة هو: أبو صخر كثير بن عبد الرحمن بن الأسود، الخزاعي، القحطاني، شاعر متيم من أهل المدينة أكثر إقامته بمصر ووفد على عبد الملك بن مروان فازدرى منظره، ولما عرف أدبه قربه إليه، وكان مفرط القصر دميمًا وهام بحب عزة بنت جميل الضمرية، واشتهر بها وأخباره معها كثيرة، وتوفي بالمدينة سن خمس ومائة ه.

ينظر: خزانة الأدب ٣٨١/٢، ومعجم الشعراء ص٥٠٠، والأعلام ٧٢/٦.

<sup>(</sup>٢) العمدة ٢/٧٨-٨٨٨.

غَيَّضن مِن عَبَراتِهِنَّ وَقُلنَ لي ماذا لَقيتَ مِنَ الهَوى وَلَقينا؟ (١)

فإن الرواة مجمعون على أن البيتين للمُعَلُّوط السَّعْدي انتحلهما جرير، وانتحل البيتين للمُعَلُّوط السَّعْدي انتحلهما جرير، وانتحل أيضًا – قول طُفَيل الغَنَوي (٢) من الطويل:

وَلَمّا التَقَى الحَيّانِ أُلقِيَتِ العَصا \*\* وَماتَ الهَ وَى لَمّا أُصيبَت مَقاتِلُه (٣) المواردة (توارد الخواطر):

وهي تطابق قول الشاعرين الغالب على الظن عدم التقائهما أو تسامعهما ببيت أو أكثر. وتصدق إذا صح أن الشاعر، لم يسمع بقول الآخر، وكانا في عصر واحد. ويسميه بعض النقاد (وقع الحافر على الحافر). وهنا تتفي السرقة, كما ينتفي التناص, لاقتضائه لحضور النص في النص الآخر.

#### الاجتلاب:

قد عُرف بأن يجتذب الشاعر بيتًا لشاعر آخر ، لا على سبيل السَّرق ، بل على سبيل التَمَثُّل به, وقد يسمى (الاستلحاق), ومن الاجتلاب قول النابغة الذبياني:

وَصَهِباءَ لا تُخفي القَذى وَهيَ دُونَهُ \*\* تُصنفَّقُ في رَاوُوقِها ثُمَّ تُقطَبُ تَمَزَّزْتُهَا وَالديكُ يَدعو صَباحَهُ \*\* إذا ما بَنُو نَعشِ دَنوا فَتَصَوَّبوا

<sup>(</sup>۱) ديوان جرير، ص٦٣٧، طبقات فحول الشعراء ٢١٢/٢، الزاهر في معاني كلمات الناس ٢١٩/٢، الصناعتين الكتابة والشعر ٤/١، محاضرات الأدباء ٨٥/٢، ديوان الحماسة، شرح الشيخ محمد عبد القادر سعيد الرافعي، مطبعة التوفيق، مصر، ١٣٢٢هـ، ١٤٧/٢، خزانة الأدب ١٤٢/٦.

<sup>(</sup>٢) هو: طفيل بن عوف بن كعب، من بني غني من قيس عيلان، شاعر جاهلي فحل، من الشجعان وهو أوصف العرب للخيل، عاصر النابغة الجعدي، وزهير بن أبي سلمة، توفي نحو سنة ثلاث عشر ه. ينظر: رغبة الآمل من كتاب الكامل، وهو شرح لكتاب الكامل للمبرد، لسيد بن علي المرصفي، طبع بمصر، ١٤٢/٨ه، ١٤٦/٢، وخزانة الأدب ٦٤٣/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: العمدة ٢/٢٨٣-٢٨٤.

فاستلحق البيت الأخير , فقال:

وَإِجّانَةٍ رَيّا الشَروبِ كَأَنَّها \*\* إِذَا اِعْتُمِسَت فيها الزُجاجَةُ كَوكَبُ وَإِجّانَةٍ رَيّا الشَروبِ كَأَنَّها \*\* إِذَا مَا بَنُو نَعْشِ دَنُوا فَتَصَوَّبُوا(١) تَمَزَّرْتُهَا وَالديكُ يَدعو صَباحَهُ إِذَا مَا بَنُو نَعْشِ دَنُوا فَتَصَوَّبُوا(١)

وبعضهم لا يعدون ذلك من باب السرقة. قال الأصمعي: ربّما اجتلب الشاعر البيت ليس له، فاجتذبه من غيره، فيورده شعره على طريق التمثيل، لا على طريق السّرق له.

### ثانيا: مصطلحات تنتمي إلى التفاعل النصي, مثل:

### السلخ:

وهو أخذ المعنى وبعض اللفظ، وسماه البعض (الإلمام). وهو: أن يكون التأثر مقصورا على المعنى لا غير، من غير إيراد لفظ المتناص معه. أو أن يكون التأثر بأخذ المعنى، وشيء يسير من اللفظ، ومسمى الإلمام مأخوذ من الإلمام بالشيء أي معرفته، وتجيء بمعنى أنه لم يتعمق فيه، قال القزويني: (وإن كان المأخوذ المعنى وحده، سُمِّى: إلمامًا وسلخًا)(٢).

#### الاهتدام:

وذلك إذا كان الأخذ فيما دون البيت ، ويُسمّى النسخ- أيضًا- وهو أن يأخذ الشاعر البيت أو البيتين , وهو بمعنى التضمين. ومن الاهتدام قول النجاشي:

<sup>(</sup>۱) الكتاب، لسيبويه: أبي بشر عمرو بن عثمان بن قنبر، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، ١٩٦٨م، ٢/٧٤، المقتضب، للمبرد، تحقيق: د. محمد عبد الخالق عضيمة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة، ١٣٨٢ه، ٢٢٦٦، دلائل الإعجاز، لعبد القاهر الجرجاني، تحقيق وتعليق: أ. محمود محمد شاكر، مكتبة الأسرة، ٢٠٠٠م، ص١١٥، الحماسة البصرية ٢/٤٧، خزانة الأدب ٨٣/٨.

<sup>(</sup>٢) الإيضاح, ص١١٢.

وَكُنْتُ كَذِي رِجْلَيْنِ رِجْلٍ صَحِيحَةٍ \*\* وَرِجْلِ رَمَتْ فِيهَا يَدُ الْحَدَثَان (١)

فأخذ (كُثيِّر) الشطر الأول , واهتدم باقي البيت , فجاء بالمعنى في غير اللفظ، أتم البيت , فقال: وَرجْلِ رَمَى فِيهَا الزَّمَانُ فَشَلَّتِ<sup>(٢)</sup>.

# الْمُوَازَبَةُ:

وهي الإتيان بنص (بيت) يوازي تماما البيت المتوازى معه بالتفعيلات والإيقاع، وليس ضرورة أن يتشابها في المعنى, بل يقتصر الشاعر على أخذ أبنية الكلمات فحسب, مثل قول كثير:

تَق ولُ مَرِض نا فَم ا عُدتَنا \*\* وَكَيْفَ يَعُودُ مَريضٌ مَريضً مَريضًا (٣) وازن في الشطر الأخير قول نابغة بني تغلب:

بَخِلنا لِبُخلِكَ قَد تَعلَم بِنَ \*\* فَكَيفَ يَعِيبُ بَخيلٌ بَخيلٌ بَخيلا (٤)

#### التضمين:

هو أن يضمن المبدع كلامه شيئا من مشهور الشعر أو النثر لغيره من الأدباء والشعراء.

<sup>(</sup>١) خزانة الأدب ٥/٢١١.

<sup>(</sup>٢) العمدة ٢/٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) ديوان كثير عزة، شرحه: عدنان زكي درويش، دار صادر، بيروت، ط(١)، ١٩٩٤م، ص٩٦، الحماسة البصرية ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٤) العمدة ٢/٨٨٦-٩٨٦.

#### الاقتباس:

وهو تضمين آية أو حديث شريف، أو أن يأخذ المبدع من القرآن والسنة ويدرجه في كلامه بطريقة صريحة أو غير صريحة.. والاقتباس: هو الأخذ والاستفادة، وعرّفه الرازي<sup>(۱)</sup> فقال: (هو أن تدرج كلمة من القرآن أو آية منه في الكلام، تزيينًا لنظامه وتفخيمًا لشأنه).

وقال ابن قيم الجوزيّة (٢): (ويُسمَّى التضمين، وهو أن يأخذ المتكلم كلامًا من كلام غيره، ويدرجه في لفظه، لتأكيد المعنى الذي أتى به أو ترتيب، فإن كان كلامًا كثيرًا أو بيتًا من الشعر، فهو تضمين، وإن كان قليلًا أو نصف بيت، فهو إيداع).

وقال الحلبي: هو أن يضمّن الكلام شيئًا من القرآن أو الحديث، ولا ينبّه عليه، للعلم به.

<sup>(</sup>۱) هو: محمد بن عمر بن الحسين بن الحسن بن علي، العلامة سلطان المتكلمين في زمانه، فخر الدين أبو عبد الله، القرشي، البكري، التيمي، الطبرستاني الأصل، ثم الرازي ابن خطيبها، المفسر، المتكلم، إمام وقته في العلوم العقلية، وأحد الأئمة في علوم الشريعة، صاحب المصنفات المشهورة, أتقن علومًا كثيرة وبرز فيها. من تصانيفه: التفسير الكبير سماه «مفاتيح الغيب»، و «كتاب المحصول»، و «المنتخب»، وغير ذلك. توفي بهراة يوم عيد الفطر سنة ست وستمائة.

ينظر: طبقات الشافعية لابن قاضي شهبة ٢/٥٦، طبقات الشافعية الكبرى، لعبد الوهاب بن علي السبكي، تحقيق: د. محمود محمد الطناحي، د. عبد الفتاح محمد الحلو، دار هجر، القاهرة، ط(٢)، ١٤١٣هـ – ١٤١٣م، ٨١/٨.

<sup>(</sup>٢) هو: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعى ابن القيم، شمس الدين من أهل دمشق، ولد سنة إحدى وتسعين وستمائة، أحد كبار علماء الحنابلة، تتلمذ على شيخ الإسلام ابن تيمية. من تصانيفه: الطرق الحكمية، وزاد المعاد، ومفتاح دار السعادة، والفروسية، ومدارج السالكين. توفي سنة إحدى خمسين وسبعمائة. ينظر: الدرر الكامنة ٢٠٠/٣.

### الإلمام:

هو أخذ استعارة اكتشفها شاعر أو مبدع قبله ، وهو في موقف الملم بها.

أو أن يعمد إلى تضاد المعنيين ؛ بحيث يدل أحدهما على الآخر ، وهو ضرب من النظر ، وهو مثل قول أبى الشيص:

أَجِدُ المَلامةَ في هَواكِ لَذيذَةً

وقول أبي الطيب:

أَأُحبُهُ وَأُحِبُ فيه مَلامَةً الْبِيت (١)(٢).

وتتدرج تحته مصطلحات تفصيلية, نحو:

التناسب: وهو اختلاف الألفاظ واتفاق الأغراض.

والنقض: وهو نقض معنى من سبقه.

والنقل: وهو أخذ المعنى من فن إلى فن.

والزيادة: وهو زيادة المعنى, وقد أورد «ابن رشيق» الكثير من أمثلة هذا اللون قول النابغة يذكر طول ليله:

كِلين ي لِهَ مِّ يا أُمَيمَ قَ ناصِبِ \*\* وَلَيلٍ أَقاسيهِ بَطيءِ الكَواكِبِ تَطاوَلَ حَتَى قُلتُ لَيسَ بِمُنقَضٍ \*\* وَلَيسَ الَّذي يَرعى النُجومَ بِآيِبِ(٢) وقال أبو الطيب في وزنه ورويه:

أَعِيدُوا صَباحي فَهوَ عِندَ الكَواعِبِ \*\* وَرُدُّوا رُقادي فَهوَ لَحظُ الحَبائِبِ

<sup>(</sup>١) شرح ديوان المتنبي، ص٢٥٥، الواضح في مشكلات شعر المتنبي، لعبد الله بن عبد الرحمن الاصبهاني، دار الكتب العلمية، ص٧، معجز أحمد ٢٩٣/١، الوساطة بين المتنبي وخصومه، ص٥٩.

<sup>(</sup>٢) العمدة ٢/٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) الصناعتين الكتابة والشعر، ص٤٥٣، زهر الآداب ١٤٥/٢، خزانة الأدب ٢٨٤/٢، ٢٣٦/٣.

فَانَ نَهارِي لَيلَةٌ مُدلَهِمَّةٌ عَلى مُقلَةٍ مِن فَقْدِكُم في غَياهِبِ (١) (٢) فَاللَّهُ مُدلَهِمَّةً مُدلَهِمَّةً اللَّهِبِ (١) التعريض:

ومن التعريض والزيادة معا ما أورده «ابن رشيق» من «تلويح» وهو لون من التعريض قول المجنون قيس بن معاذ العامري:

لقد كنتُ أعلو حبَّ ليلي فلم يزَلْ \*\* بي النقضُ والإبرامُ حتى عَلانيا(١)

فلوح بالصحة والكتمان، ثم بالسقم والاشتهار تلويحًا عجيبًا، وإياه قصد أبو الطيب بعد أن قلبه ظهرًا لبطن فقال:

كَتَم تُ حبك حتى منك تَكْرُمَ ةً \*\* ثم استوى فيك إسراري وإعلاني لأنه زاد حتى فاض عن جَسَدي \*\* فصار سُقْمِي به في جِسْم كِتْماني (٤) إلا أنه أخفاه وعقده كما ترى، حتى صار أحجية يتلاقاها الناس.

### التوليد اللفظى:

وهو أن يقتدي الشاعر بشاعر آخر مولدا من اللفظ معنى أو إضافة عليه، ومما أورده «ابن رشيق» في هذا قول أمية بن أبي الصلت (٥) يمدح عبد الله بن

<sup>(</sup>١) شرح المشكل من شعر المتنبي، ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) العمدة ٢/١٤٢.

<sup>(</sup>٣) محاضرات الأدباء ٤٨/٢، الحماسة البصرية ٢١٨/٢.

<sup>(</sup>٤) ديوان المنتبي ٢/٤، شرح المشكل من شعر المنتبي، ص٤٢.

<sup>(°)</sup> هو: أمية بن عبد الله بن أبي الصلت الثقفي: شاعر جاهلي حكيم، من أهل الطائف، قدم دمشق قبل الإسلام، وكان مطلعًا على الكتب القديمة، وهو ممن حرَّموا على أنفسهم الخمر، ونبذوا عبادة الأوثان في الجاهلية. قال الأصمعي: ذهب أمية في شعره بعامة ذكر الآخرة. توفي سنة خمس ه. ينظر: جمهرة الأنساب، ص٢٥٧، خزانة الأدب ١١٩/١، تهذيب تاريخ ابن عساكر، لابن بدران، المكتبة العربية، دمشق، ط (١)، ١١٥/٣.

جدعان<sup>(۱)</sup>:

لِكُ لِ قبيل في الله عمر بن عبد العزيز: فقال نصيب (٢) لمولاه عمر بن عبد العزيز:

فأنت رأسُ قريشٍ وابنُ سيدِّها \*\* والرأسُ فيه يكون السمعُ والبصرُ (٤) فولد هذا الشرح وإن كان مجملًا في قول أمية بن أبي الصلت.. ثم أتى علي بن جبلة (٥) فقال يمدح حميد بن الحميد:

فالناسُ جسم، وإمامُ الهدى \*\* رأسُ، وأنت العينُ في الرأسِ<sup>(۱)</sup> فأوقع ذكر العين على مشبه معين، ولم يفعل نصيب كذلك، لكن أتى بالسمع والبصر على جهة التعظيم؛ لأن من ولد عمر هو ولي عهد، ففي قول علي بن جبلة زيادة.. وجاء ابن الرومي<sup>(۷)</sup> فقال:

(۱) هو: عبد الله بن جدعان سيد بنى تيم، وهو ابن عم والد أبى بكر الصديق - رضي الله عنه -، وكان من الكرماء في الجاهلية وكان في بدء أمره فقيراً مملقاً وكان شريراً يكنز من الجنايات حتى أبغضه قومه. ينظر: البداية والنهاية ٢١٧/٢.

<sup>(</sup>۲) نسب قریش لمصعب بن عبد الله الزبیری، ۱۹۵۳م، طبع بمصر ۲۹۲/۸.

<sup>(</sup>٣) هو: أبو الحجن نصيب بن رباح، مولى عبد العزيز بن مروان، شاعر مقل، مقدم في النسيب والمدائح، كان عبدا فاشتراه عبد العزيز بن مروان واعتقه، وتنسك في أواخر عمره، وتوفي سنة ثمان ومائة ه. ينظر: الشعر والشعراء، ص١٥٣، وطبقات الجمحي ٢٧٥/٢، والأعلام ٨١٨٨.

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد ٥/٢٥٧، الأغاني ٩٦/١٣.

<sup>(°)</sup> هو: علي بن جبلة بن مسلم بن عبد الرحمن الابناوي، من أبناء الشيعة الخراسانية، أبو الحسن، المعروف بالعكوك: شاعر عراقي مجيد، واستنفد أكثر شعره في مدح أبي دلف العجلي. وقتله المأمون سنة ٢١٣هـ. ينظر: وفيات الأعيان ٣٤٨/١، وتاريخ بغداد ٣٥٩/١١.

<sup>(</sup>٦) الحماسة المغربية مختصر كتاب صفوة الأدب ونخبة ديوان العرب، لأبي العباس أحمد بن عبد السلام الجراوي التادلي، تحقيق: محمد رضوان الداية، دار الفكر المعاصر، بيروت، ١٩٩١م، الطبعة الأولى ١٠/١٠ الحماسة البصرية ١٤٦/١.

<sup>(</sup>٧) هو: علي بن العباس بن جريج، أو جورجيس، الرومي، أبو الحسن، شاعر كبير، من طبقة بشار والمنتبي، رومي الأصل، كان جده من موالي بني العباس، ولد ونشأ في بغداد وتوفي بها سنة ثلاث وثمانين ومائتين هـ.

عين الأمير هي السوزي \*\* ر وأنت ناظرها البصير (١) فرتب أيضًا ترتيبًا فيه زيادة، فهذا مجرى القول في التوليد (٢).

### التوليد المعنوي:

قال عنه «ابن رشيق»: أن يستخرج الشاعر معنى من معنى شاعر تقدمه، أو يزيد فيه زيادة؛ فلذلك يسمى التوليد، وليس باختراع؛ لما فيه من الاقتداء بغيره، ولا يقال له أيضًا سرقة إذ كان ليس أخذًا على وجهه، ومن ذلك قول امرئ القيس:

سَمَوتُ إليها بعد ما نامَ أهلُها \*\* سموَ حباب الماءِ حالًا على حال (٣) فقال عمر بن أبي ربيعة (٤)، وقيل: وضاح اليمن (٥):

فاسْ قط علينا كس قوط الندى \*\* ليل ة لا ناه ولا زاج ر (٦)

فولد معنى مليحًا اقتدى فيه بمعنى امرئ القيس دون أن يشركه في شيء من لفظه، أو ينحو نحوه إلا في المحصول، وهو لطف الوصول إلى حاجته في خفية (٧).

ينظر: وفيات الأعيان ١/٠٥٠، وتاريخ بغداد ٢٢/١٢، ومعجم الشعراء ص٢٨٩.

<sup>(</sup>١) ديوان ابن الرومي، لابن الرومي، دار الكتب العلمية، بيروت ٧٠٨/٢.

<sup>(</sup>٢) العمدة ١/٤٢٢.

<sup>(</sup>٣) الصناعتين الكتابة والشعر، ص ٢٤٩، سر الفصاحة ص ٢٥١، معاهد النتصيص ٨/٢، خزانة الأدب ٣٢٦/١.

<sup>(</sup>٤) هو: عمر بن عبد الله بن أبي ربيعة المخزومي القرشي، أبو الخطاب: أرق شعراء عصره، من طبقة جرير والفرزدق، ولم يكن في قريش أشعر منه، ولد سنة ٢٣ه في الليلة التي توفي بها عمر بن الخطاب، فسمى باسمه، غزا في البحر فاحترقت السفينة به وبمن معه، فمات فيها غرقًا سنة ٩٣ه.

ينظر: وفيات الأعيان ٣٥٨/، ٣٥٨، وشرح شواهد المغنى، للسيوطى، دار مكتبة الحياة، بيروت، ص١١.

<sup>(°)</sup> هو: عبد الرحمن بن إسماعيل بن عبد كلال، من آل خولان، من حمير: شاعر، رقيق الغزل، عجيب النسيب. كان جميل الطلعة يتقنع في المواسم. له أخبار مع عشيقة له اسمها (روضة) من أهل اليمن. قدم مكة حاجا في خلافة الوليد ابن عبد الملك، فرأى (أم البنين) بنت عبد العزيز بن مروان، زوجة الوليد، فتغزل بها، فقتله الوليد. ينظر: النجوم الزاهرة ٢٢٦٦، وتهذيب تاريخ دمشق لابن عساكر ٧٥٥٧، والأعلام للزركلي ٢٩٩٧٣.

<sup>(</sup>٦) الأغاني ٢/٩/٦، الحماسة البصرية ٢/١٣، ديوان المعاني ٢/٢٦.

<sup>(</sup>٧) العمدة ١/٢٦٣.

وقد صنع الصنيع ذاته «ابن شُهيد» مع بيت امرئ القيس في قوله:

سموت إليها بعدما نام أهلها \*\* سمو حباب الماء حالا على حال(۱)
عمد إليه ابن شهيد وولد فيه من المعاني الأخرى، وفصل ما أجمل الأول،
بقول ابن شهيد:

ولمَّا تَمَالُاً مَانُ سُكْرِهِ \*\* فنام ونامت عيونُ العَسَسْ دنـوتُ إليـهِ علـى بُعـدِهِ \*\* دُنَّـوَ رفيـقٍ دَرَى ما الـتَمَسْ أَدُبُ إليـه دبيـبَ الكَرى \*\* وأسمو إليه سُمُوَّ الـنَفَسْ (٢) فقد فصل ابن شهيد المعنى في قالب إيقاعي جديد ومختلف.

#### التكرار:

ضرب ابن رشيق مثلا للتكرار في تناوله للجديد من الشعر، وقد ورد فيه التكرار، وهو أن يعجب الشاعر المتبع بمعنى للشاعر المبتدع فيوظفه، ثم لا يلبث أن يكرره، ومن ذلك ما ساقه ابن رشيق: مما أجاد فيه المتبع على المبتدع قول الشماخ<sup>(۱)</sup>:

إذا بلَّغْتِ عِي وحمل تِ رَحْل ي \*\* عرابة فاشْرَقِي بِدَمِ الـوَتِين (٤)

(٢) رسالة التوابع والزوابع، ابن شهيد الأندلس، ص١٣٢، نفح الطيب ١٩٨/٣.

<sup>(</sup>١) خزانة الأدب ٨/٥٥٠.

<sup>(</sup>٣) هو: الشماخ بن ضرار – وقال البغدادي وآخرون: اسمه معقل بن ضرار، والشماخُ لقبُه – ابن حرملة بن سنان المازني الذبياني الغطفاني، شاعر مخضرم، أدرك الجاهلية والإسلام، وهو من طبقة لبيد والنابغة، وكان أرجز الناس على البديهة. شهد القادسية، وتوفي في غزوة موقان سنة اثنتين وعشرين ه.

ينظر: طبقات فحول الشعراء ١٢٣/١، والحماسة المغربية ٢٠٦/١، والإصابة ٣٥٣/٣، والوافي بالوفيات، للصفدي، تحقيق: أحمد الأرنئوط، وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م، ١٠٣/١٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ديوان الشماخ بن ضرار ص٦٩، ومجاز القرآن لأبي عبيدة معمر بن المثنى، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤٠١هـ ١٩٨١م، ١٢٤/١، والحماسة البصرية ١٢٢/١، وخزانة الأدب ٣٨/٣.

فقال أبو النواس:

أق ولُ لن اقتي إذا بَلَّغْتِنِ ي \*\* لقد أصبحتِ مني باليَمين فلَ مْ أَجْعَلْ كِ للغِرْبانِ نِحْ للّ ولا قلتُ «اشْرَقِي بدم الوَتِين»(١) وكرّره فقال:

وإذا المُطِيُّ بنا بَلَغْنَ محمدًا \*\* فظُهورُهن على الرجال حَرامُ قُرَّبَننا مِن خيرِ مَن وَطِئ الحَصَى فلها علينا حُرْمَةٌ وذِمامُ (٢)

#### التوسع:

وهو أن يلتقط المبدع لفظا فيتوسع فيه استخداما وتوظيفا في السياق، أو يتوسع في مدلوله ومعناه، ومن ذلك ما قاله التبريزي $\binom{7}{}$  في قول القائل:

وتجهلُ أَيْدِينَا ويحلُمُ رَأَيُنَا \*\* ونَشْتُمُ بالأفعالِ لا بالتَّكلُّمِ (٤)

وعلق التبريزي على هذا بقوله: وتجهل أَيْدِينَا.. أَفعَال الإِنْسَان كلهَا منسوبة إلَى جوارحه عَلى التَّوَسُع، فَلذَلِك نسب الجَهْل إلَى الأَيْدِي والحلم إلَى الرَّأْي والمعْنى: أَن أَيْدِينَا تَجْهَل فِي ضرب الْأَعْدَاء وَفِي رَأينَا الْإصنابَة ولسنا نشتم أعداءنا بالتكلم بل

<sup>(</sup>١) ينظر: الزهرة ٢٠٩/١، والموازنة، ص٩٧، والصناعتين ص٢١١، وخزانة الأدب ٣٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ديوان الحسن بن هانئ ص٨٣٤، ومحاضرات الأدباء ٢٦٣١، والحماسة المغربية ٢٧٩١، والحماسة البصرية ٢/٣١١.

<sup>(</sup>٣) هو: يحيى بن علي بن محمد الشيباني، المعروف بالخطيب التبريزي (أبو زكريا) أديب، نحوي، لغوي، عروضي، ولد سنة ٢١١ه ونشأ ببغداد، ورحل إلى بلاد الشام، فقرأ على أبي العلاء المعري وأخذ عنه، من تصانيفه: شرح سقط الزند لأبي العلاء المعري، شرح ديوان الحماسة لأبي تمام، تهذيب إصلاح المنطق لابن السكيت، الملخص في إعراب القرآن في أربع مجلدات. توفي سنة ٢٠٥ه.

ينظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرين، مؤسسة الرسالة، ط(٣)، ١٤٠٦هـ - ١٤٨٦م، ١٩٨٩م، ٢٦٩/١٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ديوان الحماسة ص٢٥٢، والصناعتين الكتابة والشعر ص٤٩، وديوان المعاني ص٨٠، ونهاية الأرب في فنون الأدب ١٩١/٣.

نشتمهم بِالْفِعْلِ وَهُوَ قتلنَا لَهُم (١).

ولقد عده ابن الأثير مفهوما يذكر للتصرف في اللغة لا لفائدة أخرى، ولهذا نراه يضعه ضمن المجاز جنبا إلى جنب مع التشبيه والاستعارة، ورد على من يحكم بأنه شامل لأنواع المجاز كلها بوصفها جميعا تعد توسعا في الاستخدام، فالتوسع في التشبيه والاستعارة جاء ضمنًا وتبعًا، وإن لم يكن هو السبب الموجب لاستعمالهما.. وقد جعل ابن الأثير التوسع على ضربين:

أحدهما: يرد على وجه الإضافة، واستعماله قبيح، لبعد ما بين المضاف والمضاف إليه؛ وذاك لأنه يلتحق بالتشبيه المضمر الأداة، وهذا الضرب كما وصفه لا يستعمله إلا جاهل بأسرار البلاغة، أو ساه غافل، وعد منه قول أبي تمام: وكمْ أحْرزتُ منكم على قبحِ قدِّها \*\* صُروف النَّوى من مُرهِ في حسن القَدِّ(٢) الاحتباك:

وهو أن يحذف من الأول مَا أثبت نَظِيره فِي الثَّانِي ويحذف من الثَّانِي مَا أثبت نَظِيره فِي الثَّانِي ويحذف من الثَّانِي مَا أثبت نَظِيره فِي الأول، وقد مثلوا له بقول أبو صخر الهذلي:

إِذَا ذُكِرَتْ يرتاح قَلبِي لـذِكرها \*\* كَمَا انتفضَ العُصفورُ بَلَّلَه الْقَطْرُ (٣) فَإِن التَّقْدِيرِ فِيهِ: وَإِنِّي لتعروني لذكراك هزة وانتفاضة كهزة العصفور وانتفاضته.

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح ديوان الحماسة ٢٥٢/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الموازنة، ص٦٠، والصناعتين الكتابة والشعر، ص٣٠٥، وسر الفصاحة، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: العين، للخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق: د. مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط(١)، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٨م، ٢٩٨٧، والبرهان في علوم القرآن، لبدر الدين الزركشي، تحقيق: يوسف المرعشلي وآخرين، دار المعرفة، بيروت ط (١)، ١٤١٠هـ لبدر الدين الزركشي، تحقيق: يوسف من جواهر القاموس «شرح القاموس»، للإمام اللغوى محب الدين أبي الفيض السيد محمد مرتضى الزبيدي، تحقيق: مجموعة من المحققين، حكومة الكويت، ١٤٠٨هـ الفيض السيد محمد مرتضى الزبيدي، تحقيق: مجموعة من المحققين، حكومة الكويت، ١٠٥/١٨هـ ١٩٨٧م، ١٩٨٧م، ١٠٥/١٨م، ١٩٨٧م، ١٠٥/١٨

فَحذف من الأول<sup>(١)</sup>.

وقول الحارث بن حلزة (٢):

والعيشُ خيرٌ في ظِلا \*\* لِ النَّوكِ ممن عاش كَدّا(٢)

أورد القزويني بعد شرح البيت في الهامش تعليق السيوطي عليه بقوله: «أنه لا إخلال فيه، بل فيه نوع بديعي هو الاحتباك؛ حيث حذف من كل ما أثبت مقابله في الآخر فما ذكر في كل محل قرينة معينة للمحذوف من المحل الآخر»(٤).

وعد من قبيل الاحتباك قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِتَتَيْنِ اللَّهِ وَأَخْرَىٰ كَافَرَةٌ يَرَوْنَهُم مِّشْلَيْهِمْ رَأْى الْعَيْنِ وَاللّهُ يُؤَيِّدُ الْتَقَارَةُ يُوَيِّدُ وَعَالَى اللّهِ وَأُخْرَىٰ كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُم مِّشْلَيْهِمْ رَأْى الْعَيْنِ وَاللّهُ يُؤَيِّدُ اللّهُ يُؤَيِّدُ يَخْرِهِ مَن يَشَاكَهُ إِن فَي ذَلِك لَعِبْرَةً لِأُولِى الْأَبْصَدِ ﴾ (٥).

فَحُذِف الوصف وهو لفظ «مؤمنة» في الأوائل لدلالة مقابله في الأواخر لفظ «كافرة» وحُذِف من الأواخر جملة «تقاتل» في سبيلِ الطاغوت لدلالة مُقَابِله في الأوائل، وهي جملة ﴿ تُقَتِلُ فِ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾.

وَهذا الحذف من الأوائل لدلالة الأواخر، ومن الأواخر لدلالة الأوائل يُسمَّى

<sup>(</sup>١) ينظر: خزانة الأدب ٢٥٧/٣، ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) هو: الحارث بن حلزة بن مكروه بن يزيد اليشكري الوائلي، شاعر جاهلي، من أهل بادية العراق، وهو أحد أصحاب المعلقات، كان أبرص فخورًا، ارتجل معلقته بين يدي عمرو بن هند الملك بالحيرة، وجمع بها كثيرًا من أخبار العرب ووقائعهم، له ديوان شعر. توفي نحو سنة خمسين ق ه.

ينظر: الأغاني ٢/١١، وخزانة البغدادي ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ديوان الحارث بن حلزة، ص١٦، وجمهرة اللغة ٢/١٠٠٠، والأغاني ٢/١١، والصناعتين الكتابة والشعر ص١٨٨.

<sup>(</sup>٤) الإيضاح في علوم البلاغة ١٧٤/٣.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران الآية: ١٣.

«الاحْتبَاكَ» إذا اجتمع الحذفان معًا(١).

### الإيداع:

وهو أن يعمد الشاعر أو المتكلم إلى نصف بيت لغيره يودعه شعره سواء أكان صدرًا أم عجزًا، وأما الناثر فإن أتى في نثره بنصف بيت لغيره سمى إيداعًا، وإن كان لنفسه سمى تفصيلًا. وقد عده بعضهم من باب التضمين وهو خاص بالنثر، وأن يكون المودع نصف بيت إما صدرا أو عجزا(٢). وعدوا منه قول على المعاوية:

ثم زعمت أنّي لكلّ الخلفاء حسدت، وعلى كلّهم بغيت، فإن يكن ذلك كذلك فلم تكن الجناية عليك، حتى تكون المعذرة إليك وتلك شكاة ظاهر عنك عارها<sup>(٣)</sup>.

وقد مثلوا له في الشعر، وهذا العجز من البيت ذاته تمثل به عبد الله بن الزبير حين عيره أهل الشام بقولهم: يا ابن ذات النطاقين على سبيل المعيرة لها بذلك، يقصدون على طريقة الجاهلية أنها كانت خادمة لا مخدومة، فأنشد من الطويل:

وعَيَّرَها الواشونَ أني أحبُها \*\* وتلكَ شِكاةٌ ظاهرٌ عنكَ عارُها (٤)

لأن هذا الاسم من فخر أسماء رضي الله عنها، فإنه سماها به رسول الله على عندما أخرجت له ولأبيها على زاد الهجرة، فأخذ الإمام عجز هذا البيت فأودعه كلامه

<sup>(</sup>١) البلاغة العربية، الميداني الدمشقي ٣٤٧/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: نهاية الأرب في فنون الأدب ١٦٤/٧.

<sup>(</sup>٣) أسرار البلاغة ١٦٦٦١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: جمهرة اللغة ٢/٨٧٨، وتهذيب اللغة، للأزهري، محمد بن أحمد، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط(١)، ١٣٩٦هـ – ١٩٧٦م، ١٣٨/٦، ومعجم مقاييس اللغة، لأحمد بن فارس، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الجيل، بيروت، ط(١)، ١٩٩١م، ٣/٢٧٤، ودرة الغواص، الحريري، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار نهضة مصر، القاهرة، ١٩٧٥م، ١/١٤٨، ولسان العرب للعلامة أبى الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور، بتحقيق: عبد الله على الكبير وآخرون. ط دار المعارف ٤١/١٤٨.

بعد أن وطأ له توطئة لائقة به. ملائمة له<sup>(۱)</sup>.

#### الاستعانة:

سئل العتابي عن «الاستعانة» في بلاغة الخطيب فقال: أن يقول عند مقاطع كلامه: اسمع مني، وافهم عني؛ أو يمسح عثنونه، أو يفتل أصابعه، أو يكثر التفاته من غير موجب، أو يتساعل من غير سعلة أو ينبهر في كلامه (٢).

وفي الشعر قيل: «أن يستعين الشاعر ببيت لغيره، في شعره بعد أن يوطئ له توطئة لائقة به هنا بحيث لا يبعد ما بينه وبين أبياته، وخصوصًا أبيات التوطئة له، وقد شرط بعض النقاد التنبيه عليه، إن لم يكن البيت مشهورًا، وبعضهم لم يشترط ذلك، وهو الصحيح, ومنه:

شَــتَّانَ مــا يَــومِي علـــى كورِهــا \*\* ويــومِ حيّــانَ أخــي جــابرِ »(٣) فهذا البيت للأعشى استعان به على على اللهاء.

وتعد «الاستعانة» بهذا المفهوم لونا من التضمين، حتى قيل إن التضمين يشمل الاستعانة والإيداع والرفو، يقول: الميداني الدمشقي: «فإذا بلغ مقدارُه تضمين بيت فأكثر، فقد يُطْلَق عليه لفظ «الاستعانه». وإذا كان مقدارُهُ شَطْرَ بيتٍ أوْ دونه، فقد يُطْلَق عليه «الإيداع» إذ الشاعر قد أودع شعره شيئًا من شعر غيره، وقَدْ يُطْلَقُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: تحرير التحبير، لابن أبي الإصبع المصري، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية القاهرة، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م، ١٩١١م، ١٨١/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: العقد الفريد ٢/٢٦، والعمدة ١/٢١٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ديوان الأعشى الكبير، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط(١)، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م، ص١٠٠، وإصلاح المنطق، لابن السكيت، تحقيق: أحمد محمد شاكر، وعبد السلام هارون، دار المعارف، مصر، ط(٤)، ص٢٨٢، وأدب الكاتب، لعبد الله بن مسلم بن قتيبة، تحقيق: محمد الدالي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط(١)، ١٩٨٢م، ١٢/١،

عليه «الرَّفْوُ» لأنّ الشاعر «رَفَا» خَرْقَ شِعْره بشيءٍ من شعر غيره»(١).

#### الاحتذاع:

اعلم أن الاحتذاء عند الشعراء وأهل العلم بالشعر أن يبدأ الشاعر في معنى له وغرض أسلوبًا - والأسلوب ضرب من النظم والطريقة فيه - فيعمد شاعر آخر إلى ذلك الأسلوب، فيجيء به في شعره. وجملة الأمر أنهم لا يجعلون الشاعر محتذيًا، إلّا بما يجعلونه به آخذًا ومُسترقًا.

وعد من قبيل ذلك: قول امرئ القيس:

كَأْنِيَ لِم أُركِب جوادًا لِلَـذَّةِ \*\* ولم أتبطَّنْ كاعبًا ذاتَ خِلْخالِ ولم أسْبَأ الزّقَ الرويَّ ولم أقُلْ لخيليَ كُرّي كَرَّةً بعد إجفالِ

قد أخذه، عبد يغوث الحارثي:

كأني لم أركب جوادًا ولم أقُلْ لِخيلي كُري نَفِّسي عن رجاليا وَلَمْ أَقُلْ وَلَمْ أَقُلْ وَلَمْ أَقُلْ وَلَمْ أَقُلْ لِأَيْسَار صِدْق: أَعْظِمُوا ضَوْءَ ناريا

### التلميح:

إشارة المتكلم في كلامه إلى آية أو حديث أو شعر مشهور أو مثل سائر أو قصة.

وذلك نحو قول أبي تمّام:

لعمرو مع الرّمضاء والنّار تلتظي \*\* أرق وأحفى منك في ساعة الكرب

<sup>(</sup>١) البلاغة العربية، الميداني المشقي ٢/٥٤٠.

أراد البيت المضروب به المثل: المستجير بعمرو عند كربته، كالمستجير من الرّمضاء بالنار.

الحل: تحويل الشعر إلى نثر.

العقد: تحويل النثر إلى شعر.

وقال أبو العتاهية(١) في ذلك:

وكانت في حياتك لي عِظَاتٌ \*\* فأنت اليوم أوعظُ منك حيًا (٢)

قال عيسى عليه السلام: تعملون السيئات وترجون أن تجازوا عليها بمثل ما يجازى به أهل الحسنات؛ أجل لا يجنى الشوك من العنب. فقال ابن عبد القدوس<sup>(۱)</sup>: إذا وَترت امراً فاحذر عداوتَه \*\* من يرزع الشوك لا يحصد العنبا<sup>(٤)</sup> كشف المعنى: وهو إظهار المعنى الذي تحدث فيه الأول من طرف الأخير. فأما كشف المعنى فنحو قول امرئ القيس:

<sup>(</sup>۱) هو: إسماعيل بن القاسم بن سويد العيني، العنزي بالولاء، أبو إسحاق الشهير بأبي العتاهية، ولد سنة ثلاثين ومائة ه، شاعر مكثر، سريع الخاطر، كان ينظم المائة والمائة والخمسين بيتًا في اليوم، توفي في بغداد سنة إحدى عشرة ومائتين ه.

ينظر: معاهد التنصيص ٢٨٥/٢، لسان الميزان ٢٦٢٦، تاريخ بغداد ٢٥٠/٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الحيوان ٩١/٣، والبيان والتبيين ١/١١، وعيار الشعر ١٣١/، والعقد الفريد ٣/٥٠، والأمالي في لغة العرب ٣/٣، والصناعتين الكتابة والشعر ١/٥١، وزهر الآداب ٨١/٢.

<sup>(</sup>٣) هو: صالح بن عبد القدوس بن عبد الله بن عبد القدوس الأزدي الجذامي، مولاهم، أبو الفضل، شاعر حكيم، كان متكلمًا، يعظ الناس في البصرة، له مع أبي الهذيل العلاف مناظرات، وشعره كله أمثال وحكم وآداب، اتهم عند المهدي العباسي بالزندقة، فقتله ببغداد نحو سنة ستين ومائة هـ.

ينظر: نكت الهميان في نكت العميان، لصلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي، مصر، ١٣٢٩هـ ١٩١١م، ص ١٧١، وأمالي المرتضى ١/٠٠١، وفوات الوفيات ١/١١١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الأمثال لابن سلام ٥٠/١، والزهرة ٢٢٠/١، وجمهرة الأمثال ١٠٥/١، والحماسة المغربية ١٨٤١/٢، والحماسة البصرية ٢/٩٥، نهاية الأرب في فنون الأدب ٢٧/٣.

نُمَشِّ عِي بِأَعرافِ الجِيَادِ أَكُفَنَا \*\* إذا نحن قُمْنا عن شِواءٍ مُضَهَّبِ<sup>(۱)</sup> وقال عبدة بن الطبيب<sup>(۲)</sup> بعده:

ثَمَـةَ قُمْنِا إلـى جُرْدٍ مُسَوَّمَةٍ \*\* أعرافُهنَ الأيدينا مَنَادِيلُ (٣) فكشف المعنى وأبرزه (٤).

المجدود: وهو أن يشتهر المعنى ويظل جاريا على الألسنة في جدة متميزة. أما المجدود من الشعر فنحو قول عنترة العبسى (٥):

وكما عَلِمْتَ شَمائلي وتَكَرُّمي \*\* وحَلِيلِ غَانِيةٍ تَرَكْتُ مُجدَّلاً على قول امرئ القيس:

وشَـمًائلي ما قدْ علمت، وما \*\* نبَحَتْ كِلابُكَ طارقًا مِثْلِي

<sup>(</sup>۱) ينظر: ديوان امرئ القيس، لامرؤ القيس، دار الكتب العلمية بيروت، ص١٦، والبديع في نقد الشعر، ص٠٥، والعين ٢/٥٥٦، إصلاح المنطق ٤٢٤/١، والشعر والشعراء ١/٥٥/١،

<sup>(</sup>٢) هو: عبدة بن يزيد الطبيب بن عمرو بن علي، من تميم، شاعر فحل، من مخضرمي الجاهلية والإسلام، كان أسود شجاعًا، شهد الفتوح، وقتال الفرس مع المثنى بن حارثة، والنعمان بن مقرن، بالمدائن وغيرها. توفى نحو سنة خمس وعشرين هـ.

ينظر: الأغاني ١٦٣/١٨، والشعر والشعراء، ص٢٧٩، ومعاهد التنصيص ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المفضليات، للمفضل الضبي، تحقيق: أحمد شاكر، وعبد السلام محمد هارون، دار المعارف، القاهرة، ط(٦)، ص١٤١، والعقد الفريد ١٤٣/١، والأغاني ٢٢/١٠، وثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ص٢١٩، والحماسة البصرية ٢٢٤/٢، ومعاهد التنصيص ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٤) العمدة، لابن رشيق ٢/٠٩٠.

<sup>(°)</sup> هو: عنترة بن شداد بن عمرو بن العبسي: أشهر فرسان العرب في الجاهلية، ومن شعراء الطبقة الأولى، من أهل نجد. يوصف بالحلم على شدة بطشه، وفي شعره رقة وعذوبة، قتله الأسد الرهيص أو جبار ابن عمرو الطائي. ينسب إليه ديوان شعر، أكثر ما فيه مصنوع. توفي سنة اثنتين وعشرين ق. ه.

ينظر: الأغاني ٢٣٧/٨، والشعر والشعراء ص٧٥.

<sup>(</sup>٦) ينظر: ديوان امرؤ القيس ص٧١، والأغاني ٣٠١/٣، وتهذيب اللغة ٥/٧، والحلل في شرح أبيات الجمل، لابن السيد البطليوسي، تحقيق: د. مصطفى إمام، الدار المصرية للطباعة والنشر، القاهرة، ط(١)، ١٩٧٩م، ١/٤٧.

ومنه أخذ عنترة، والمخترع معروف له فضله، متروك له من درجته، غير أن المتبع إذا تتاول معنى فأجاده بأن يختصره إن كان طويلًا، أو يبسطه إن كان كأن كأو يبينه إن كان غامضًا، أو يختار له حسن الكلام إن كان سفسافًا، أو رشيق الوزن إن كان جافيًا فهو أولى به من مبتدعه، وكذلك إن قلبه أو صرفه عن وجه إلى وجه آخر (۱).

#### المرافدة:

أن يعين الشاعر صاحبه بالأبيات، يهبها له. والشاعر يستوهب البيت والبيتين والثلاثة، وأكثر من ذلك، إذا كانت شبيهة بطريقته، ولا يُعدّ ذلك عيبًا، ولا يجوز ذلك إلاّ للشاعر الحاذق المبرّز. أن يقدم الشاعر لزميله أبياتا على سبيل المعونة تتمة لمعنى كان قد بدأ فيه ولم يكمله «أو الاسترفاد» بأن يرفد بها شاعرًا آخر، ليغلب خصمًا له في الهجاء كما قال جرير (٢)

لذي الرمة (٢): أنشدني ما قلت لهشام المرئي، فأنشده قصيدته: نَبَتْ عيناك عن طلَل بَحزْوَى \*\* مَحَتْهُ الرِّيحُ وامْتَنَحَ القِطَارا(٤)

<sup>(</sup>١) العمدة ٢/٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) هو: جرير بن عطية بن حذيفة الخَطَفَى بن بدر الكلبي اليربوعي، من تميم: أشعر أهل عصره، ولد سنة ثمانٍ وعشرين ه، ومات سنة عشر ومائة ه في اليمامة، وعاش عمره كله يناضل شعراء زمنه ويساجلهم، وكان هَجًاءً مُرًّا؛ فلم يثبت أمامه غير الفرزدق والأخطل. وكان عفيفًا.

ينظر: وفيات الأعيان ١٠٢/١، خزانة الأدب للبغدادي ٣٦/١.

<sup>(</sup>٣) هو: أبو الحارث غيلان بن عقبة بن نهيش بن مسعود العدوي، من مضر، ولد سنة سبع وسبعين ه، شاعر من فحول الطبقة الثانية من عصره، قال أبو عمرو بن العلاء: فتح الشعر بإمرئ القيس، وختم بذي الرمة، توفي بأصبهان سنة ١١٧ه. ينظر: الشعر والشعراء، ص٢٠٦، ودائرة المعارف، للبستاني، دار الحياة، بيروت ٩٢/٩، والأعلام ١٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ديوان ذي الرمة، عالم الكتب، لبنان، بيروت، ص١١٩، والأمالي في لغة العرب ١٤٢/٢، والأغاني ٦٢/٨، وتاج العروس ٢٢/٣٧.

فقال: ألا أعينك؟ قال: بلي بأبي وأمي، قال: قل له:

يَعُدُ الناسِبون إلى تَمِيمٍ \*\* بيوت المجدِ أربعة كَبَارا يَعُدُ وَن الرَّبَابَ وَآلَ سَ ْعدٍ \*\* وعَمْرًا ثم حنظلة الخِيارا ويَعْلَفُ بينها المَرْئِي فَي لَغْوًا \*\* كما ألغيتَ في الدِّي ِ قِ الحِوارا(١)

فلقيه الفرزدق، فلما بلغ هذه قال: جيد، أعده، فأعاده، فقال: كلا والله، لقد علكهن من هو أشد لحيين منك، هذا شعر ابن المراغة (٢).

### الالتقاط والتلفيق:

إذا ألّف البيت من أبيات، قد رُكّب بعضها من بعض. وبعضهم يسميه: الاجتذاب والتركيب. ومن هذا الباب كشف المعنى والمجدود من الشعر، وسوء الاتباع، وتقصير الآخذ عن المأخوذ منه (٣).

أما الالتقاط والتلفيق فمثل قول يزيد بن الطثرية (٤):

إذا ما رآني مقبلًا غض طرفَهُ \*\* كأنَ شُعاعَ الشمسِ دونِي مُقَابِلُهُ (٥) فأوله من قول جميل:

<sup>(</sup>۱) ينظر: الأمالي في لغة العرب ٢/٢، والأغاني ٢٠/٨، والإنباه على قبائل الرواة، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي، تحقيق: إبراهيم الأبياري الرواة، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ – ١٩٨٥م، ٢/٥٠.

<sup>(</sup>٢) العمدة ٢/٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) العمدة ٢/٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) هو: يزيد بن سلمة بن سمرة، ابن الطثرية، من بني قشير بن كعب، من عامر بن صعصعة: شاعر مطبوع. من شعراء بني أمية، مقدم عندهم، وله شرف وقدر في قومه بني قشير. كنيته «أبو المكشوح» ونسبته إلى أمه من بني «طثر» من عنز بن وائل. وفي اسم أبيه خلاف. كان حسن الشعر، حلو الحديث، شريفا، متلافا للمال، صاحب غزل وظرف وشجاعة وفصاحة. توفي سنة ١٢٦ه

ينظر: إرشاد الأريب ٢٩٩/٧، وفيات الأعيان ٢٩٩/٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البديع في نقد الشعر، ص٤٦.

إذا ما رأوني طالعًا من ثنية \*\* يقولون: من هذا؟ وقد عرَّفُوني (١) ووسطه من قول جرير:

فغُضَّ الطرفَ إنك من نُمَيرٍ \*\* فلا كعبًا بلغت ولا كلابا (٢) وعجزه من قول عنترة الطائى:

إذا أبصررَتْني أعرَضَتْ عني \*\* كأنَّ الشمسَ من حولي تَدور أُ(") الإلتقاط والتغليف: وهو بناء البيت من أبنية أبيات عديدة.

# تجليات التناص في صور أخرى:

وقد يتجلى التناص في صور معرفية وأدبية أخرى - خارج معركة السرقات, ويقوم أساسا لبعض الاتجاهات المعرفية, ومن ذلك:

### الاتفاق:

المراد الاتفاق في الغرض، وهو على لونين: عام وخاص، أما العام فهو اتفاق ما يشترك في معرفته الناس ويوصف بأنه مستقر في العقول والعادات.

والخاص: مما ينتهي إليه المتكلم بنظر وتدبر، ويناله بطلب واجتهاد، ويعد المعنى العقلى عامًا، والتخييلي خاصًا، و «الجرجاني» ينفى تهمة السرقة عن المعنى

<sup>(</sup>۱) ينظر: ديوان جميل بثينة، ص۱۱۰، ومجالس ثعلب، لأبي العباس أحمد بن يحيى النحوي الشيباني، المعروف بثعلب، تحقيق: عبد السلام هارون، دار المعارف، القاهرة، ط(٥)، ۱۹۸۷م، ص٣٩، والأمالي في لغة العرب ٢٠٧/١، وزهر الآداب ٣٨٢/١.

<sup>(</sup>۲) ينظر: ديوان جرير، تحقيق: د. نعمان محمد طه، دار المعارف، القاهرة، ص٧٣، وجمهرة أشعار العرب ١/١٧، والعين ٢/٤١، وطبقات فحول الشعراء ٣٧٩/٢، والمقتضب ١/٥٠١، والأغاني ٩/٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ديوان الحماسة، ص٧٣، والبديع في نقد الشعر، ص٤٧، والمؤتلف والمختلف في أسماء الشعراء ٦٨/١، والواضح في مشكلات شعر المتنبي ١٤/١.

<sup>(</sup>٤) العمدة، لابن رشيق ٢/٢٨٩، ٢٩٠.

العقلى، ويثبتها للمعنى التخييلي.

التعريب: نقل النص من لغة أجنبية إلى العربية والتصرف في بعض ملامحه باستبدال بعض الأحداث أو الأفكار أو الأماكن والأعلام بما يلائم الصبغة العربية.

الترجمة: نقل النص من لغة إلى أخرى.

«وهو من وجهة نظر البحث نص آخر يتعلق به النص المترجم، فالنص المترجم هو قراءة ثانية وإنتاج آخر فيها احترام للنص السابق، وفيها خرق يعتري القوافي والإيقاع، وفيها إكمال وتمطيط بسيط للموقف، فهي فعل قراءة وإعادة كتابة، ومشروع استيراد وتطبيع يخضع متنه وإنشاؤه من جديد لخيارات ذات طبيعة لغوية وأسلوبية وجمالية وأيديولوجية»(۱).

<sup>(</sup>١) التفاعل النصبي، ص٢٧٢.

#### النقل:

من لغة إلى لغة مع الإشارة إلى النص الأصلي.

الاستدعاء والاستحضار والاستلهام والتوظيف: وليس بينها اختلافا ذا بال، ويمكن أن تنطوي تحت التناصية (١).

#### المحاكاة:

يلتجئ المبدع إلى توظيف المقتبس أو المستنسخ بطريقة حرفية دون أن يبدع فيها.

### الإحالة:

غالبا ما نجد الكاتب يوظف بعض الكلمات أو العبارات التي توحي بإشارات أو إحالات مرجعية رمزية أو أسطورية (٢).

<sup>(</sup>١) السابق ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) آفاق التناصية ص٣.

# الْمَبْحَثُ الْخَامِسُ: التَّناصُّ بَيْنَ آي الْقُرْآنِ الْكَريم

القرآن الكريم كتابُ الله المعجز الذي أيد الله به نبيه محمدًا وجعله معجزته لقوم كانت صنعتهم الأولى هي الكلام، يتنافسون فيه ويتبارون ويجعلون للكلمة سوقًا تُلقى فيه وتُقَيَّم، وقد احتوى القرآن الكريم معجزاتٍ كثيرة لا تستطيع الأذهان إحصاءها إلا أن الله – تعالى – يُبدي لكل عصر شيئًا منها، ومن هذا الإعجاز القرآني، أنك تجد بين آي القرآن ضروبا من التعالق والتعانق لاتتأتّى لأي نص بشري, حتى أنك تجد بعضه يفسر بعضا.

## التناص القرآني بين التطبيق والتنزيه:

يجد المسلم نفسه مترددا إزاء تطبيق بعض المفاهيم والنظريات اللغوية على النص القرآني لما يحمله من القداسة , وما ينبغي له من التنزيه عن أي نقص قد يشوب أصل المفهوم أو النظرية أو مفرداتهما مما لا يليق بنص شأنه الكمال المطلق من كل وجه , وحقه الاحترام التام لجنابه الكريم: كونه كلام الله الذي (لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد). إلا أن هذا الحال من استحضار الهيبة, والتخوف من الجرأة على حياض القدسية, والقول على الله بغير علم, يترافق مع استشعار للواجب المتعلق بالباحث المسلم في هذا الحقل من التعبد لله بإظهار وجوه جديدة لإعجاز هذا الكتاب العظيم , أو السير على منوال سلفنا من علماء العربية الذين أقاموا النص القرآني محوراً حاكما لما استجد من دراساتهم , وجعله المرجعية ذات المصداقية الكبرى لتطبيقاتهم , فكانوا يكتفون بالشاهد القرآني الواحد لإقامة القاعدة أو قبول النظرية .

# إشكالان يواجهان دارس التناص في القرآن:

يحاول الباحث هنا أن يسير في هذا الحقل الشائك مسيرا حذر؛ فيتجنب التتبع الأعمى لأصول مفهوم التناص في صورته الأولية, وما يتبعها من تفاصيل. ويستحضر في ذات الوقت ما ينبغي للنص القرآني من التنزيه عن كل ما يجر له شبهة تتقص, أو احتمال عيب, مراعياً لتحديين حقيقين بالتوقف عندهما ومحاولة الإجابة على مايطرحانه في الذهن من تساؤلات, ومعالجة ذلك, وهما:

# ١ - النشأ الغربية للمصطلح في صورته الراهنة .

وما يتبع ذلك من تصور أولي لكون الفهوم المندرج تحت هذا المصطلح صناعة غربية وابن بار لبيئنه الأولى, وكل ما يجيء بعد ذلك هو تابع.

ولكن دراسة هذا التساؤل, ووضعه على طاولة البحث هو السبيل العلمي للوصول إلى الإجابة شافية, وحل واضح لهذا الإشكال, وقد كان.

فكان من العوامل الرئيسة المشجعة على التعاطي مع هذا المفهوم, ثم الوصول إلى نتيجة مخالفة لذلك التصور الأولى جذريا, مايلى:

أ- حتمية تواجدالنتاص في كل اللغات الانسانية فهو ظاهرة من ظواهر اللسان الانساني, وكلما حصل من الدارسين الغربيين هو أسبقية الكشف عن وجوده - لا إيجاده- ومحاولة وصفه, وبالتالي فهو لم يكن قط صناعة غربية محضة.

ب-وفرة شواهد حضوره في الواقع اللغوي العربي, وشيوع استخداماته المتكررة والمتنوعة في حقولها المختلفة .

ج- رصد علماء العربية لأجزاء كبيرة من هذه الظاهرة اللغوية في لغتنا العربية , ودقة وصفهم لها , وعنايتهم بها سبرا وتقسيما , وتقصيا للشواهد , وإقامة للدراسات المختلفة حولها .

د-عناية علماء التفسير والدراسات القرانية بعدد من القضايا التى يحضر فيها البعد التناصي بشكل جليً, وبدا ذلك واضحا في عدد من الظواهر اللغوية -مثل المتشابه اللفظي , والأساليب التفسيرية - مثل تفسير القرآن بالقرآن , وصولا إلي نشأة بعض العلوم القرآنية -مثل علم المناسبات .

وقد توسع العلماء في التعاطي مع هذه القضايا وأقاموا حولها المؤلفات والدراسات, وعند التأمل في تفاصيل ذلك نجد أن واحد من أهم الأصول التى اعتمدوا عليها هو استخدام التناص كمسبار راصد لعدد من هذه الظواهر, وأداة رئيسة لتطبيق بعضها, وبحثه.

٢ - نشأة المصطلح مرتبطاً بالشعر والرواية والدراسات النقدية المحيطة بهما
 مما أثر على المصطلحات الفرعية .

ولذلك بعد أن قمت بوصف ملامح المصطلح عند كبار دارسيه قدمت التصور الذي وصلت اليه واقصده في هذه الدراسة<sup>(۱)</sup>. متخلصاً من بعض رواسب المصطلح وظلاله التي لا تليق بالقرآن, وقد اقتضى هذا الأمر أن أبدأ بتقرير ما يلي:

أ- رفعة القرآن وقدسيته دون غيره من نصوص اللغة, فهو المعيار الأول في ثقافتنا للقبول والرفض, ويترتب على ذلك أن ما أقوم به ليس استخذاء امام المصطلح الغربي ومحاولة لالصاق القرآن به , بل هي محاولة لعرض التناص على النص المحوري في الدراسات العربية لأخذ ما يناسب لغتنا وقرآننا من مفرادات هذا المفهوم , واطراح ما يتتاقض معها .

كما أن هذه الدراسة تمثل أقوى طريق يمكن أن يعطي لهذا المفهوم قدرا أكبر من المصداقية وقابلية التطبيق , أو ينزعهما عنه .

ب- أن ما أقوم به هو محاولة لتطوير المصطلح, وتطويعه بما يتناسب مع أصول لغتنا , فرغم أن أصل المصطلح يدخل تحت ظواهر اللسان الإنساني , ولها تجلياتها في التراث العربي , إلا أنني أحاول رصد الظواهر والمصطلحات التي قررها اسلافنا مما يدخل تحت المفهوم العام لهذا المصطلح أو يستخدمه كأداة عملية, واستخدمه —تأسيسا لقائمة مصطلحاتنا الخاصة في هذا المجال .

<sup>(</sup>١) ينظر: ص ١٤ من هذا البحث .

ج-تنزيه القرآن عما يمكن أن توصف به نصوص أخرى - مما يقع تحت مصطلح التناص -بما يفهم منه نقصها واحتياجها لغيرها . مثل ما يقرره رواد التناص من عدم انفكاك أي نص عن التأثر بغيره والأخذ مما سبقه: حتى ذهبوا إلى أن «كل نص هو فسيفساء نصوص سابقة», ولا ريب أن هذا الوصف لا ينطبق على القرآن , فهو المعين المؤثر في غيره, والمثل الأعلى للأسلوب اللغوي في العربية يقتبس منه المبدعون , ويضمنون معانيه واساليبه في أعمالهم.

د-أن البحث ركز على استخدام المصطلحات التى استخدمها علماؤنا فى وصفهم لتجليات التناص واستخدامته في القرآن , مع بعض المصطلحات التى استحدثها الباحث مما يتطلبه البحث .

### التناص القرآني بين الداخلي والخارجي

شاع في عدد من الدارسات مصطلح (التناص القرآني) وكل هذه الدارسات ركزت على مفهوم تأثر الشعراء والمبدعين بالنص القرآني اقتباسا وتضمينا لألفاظه ومعانيه وأساليبه, بل وحتى معارضة بعض الملحدين المنحرفين لنصوصه, مثل القصيدة المشهورة لأمل دنقل التي يقول فيها:

المجد للشيطان معبود الرياح

من قال لا في وجه من قالوا نعم

فنلاحظ أن هذا الابتسار لمفهوم (التناص القرآني) وجعله حكرا على علاقة النص القرآني بغيره من النصوص , وتأثيره فيها مما يعد ضربا من (التناص الخارجي) ؛ تسبب فيه اقتصار الدراسات السابقة على دائرة العلاقات الخارجية بين النص القرآني وغيره من النصوص , دون الالتفات للعلاقات التناصية الداخلية بين

أجزاء النص القرآني التى يمكن وصفها باله (التناص الداخلي)<sup>(۱)</sup>. مع أنها ربما كانت أكثر تعبيرا عن مصطلح التناص القرآني .

وهذا البحث يركز على دراسة العلاقات التناصية بين آي القرآن , ويقدم محاولة لسد هذا الفراغ المصطلحي ؛ مما قد يؤثر على استخدام مصطلح (التناص القرآني) مستقبلاً , ويجعل الباحثين أكثر دقة في وصف ما يريدون دراسته من فرعي التناص القرآني .

والتناص بهذا المفهوم يمكن أن يكون تابعا لمجموعة نصوص سابقة يتفاعل ويتعالق معها بكيفيات مختلفة, ويمكن أن يكون «علاقة تقوم بين أجزاء النص بعضها ببعض كما تقوم بين النص والنص كعلاقة المسودة بالتبييض, وعلاقة المتن بالشرح, وعلاقة الغامض بما يوضحه, وعلاقة المحتمل بما يحدد معناه, وهذه العلاقة الأخيرة هي المقصودة بعبارة: (القرآن يفسر بعضه بعضا)»(٢).

فالتناص في هذه الحالة « يحمل خصوصية التطبيق فبدلا من أن تكون هذه المفاهيم والصور المطروحة بين نص حاضر ونصوص أخري غائبة, فإن التناص المقصود هنا ينصب علي النص الواحد دون نصوص أخري»(٣).

وبذلك يكون النتاص عنصرا مهما من عناصر النص, حيث يؤدي دورا أساسيا في الربط بين أجزائه, فحينما يتضمن النص الواحد عبارة غامضة ثم يذكر ما يوضحها,أو يتضمن أمرا مجملا, ثم يذكر ما يفصله, أو يتضمن تركيبا يحتمل أكثر من احتمال دلالي, ثم يذكر ما يعين أحد هذه الاحتمالات, أو يتضمن سؤالا, ثم

<sup>(</sup>۱) يتسخدم البعض لوصف العلاقات التناصية بين أجزاء النص الواحد مصطلح (التناص الذاتي) واخترت استبداعه لما فيه من استحضار لذات منشئ النص، تنزيها للذات العليا، واكتفيت بمصطلح (التناص الداخلي) لكونه معنيا بالمستوى اللغوي داخل النص.

<sup>(</sup>٢) نحو الجملة ونحو النص ص٢.

<sup>(</sup>٣) نحو النص: اتجاه جديد في الدرس النحوي د/ أحمد عفيفي ص ٨٣.

يذكر جوابه, فإن ذلك كله يحدد المعنى ويؤكده.

ونخلص من ذلك إلي أن للتناص في القرآن مفهومين رئيسين:

أحدهما: التناص مع نص خارجي بتداخل نصوص غائبة في نص حاضر تتفاعل وتعالق معه على المستوي النحوي وعلى المستوي الدلالي.

والآخر: التناص مع نص داخلي, وهو ما أشار إليه الدكتور / تمام حسان من أنه تفسير لشيء غامض, أو تفصيل لمجمل أو جواب عن سؤال, أو تحديد لمعني محتمل, وإلي غير ذلك من هذه الوجوه, وعلاقة هذا بنحو النص أوثق من سابقه, والحق أن نحو النص يفتح بابه لقبول التناص بهذين المفهومين معا, فلا مانع من تحيق التناص بمفهومه الأول, أو مفهومه الثاني, أو بالمفهومين معا, والنصوص العربية الفصيحة, وفي مقدمتها القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف حافلة بالتناص بالمفهومين جميعا.

## - من صور التناص القرآني مع نص خارجي:

مما وقع في القرآن الكريم من التناص بمفهومه الأول ما أطلق عليه السيوطي وغيره التضمين, وعدوه من أنواع البديع، وهو إدراج كلام الغير في أثناء الكلام لقصد تأكيد المعنى أو ترتيب النظم.

قال أبن أبي الأصبع (١): «ولم أظفر في القرآن بشيء منه إلا في موضوعين تضمنا فصلين من التوراة والإنجيل, قوله تعالى: ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْمُدَّنِ وَالْمِسْنِ وَالْمُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ وَالْمُعَيِّنِ وَالْمُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ وَالْمُدَّةُ: وَالْمِسْنَ بِالسِّنِ وَالْمُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ (المائدة: ٤٥)». وقوله تبارك اسمه: ﴿ يُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ وَالْمَائِدة فَي وَجُوهِهِم مِّنَ أَثَرُ اللهُ وَرِضْوَنَا سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِّنَ أَثَرُ اللهُ جُودُ ذَلِك وَلَا اللهُ عَن اللهُ عَن اللهِ وَرِضْوَنَا سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِّنَ أَثَرُ اللهُ جُودُ ذَلِك

<sup>(</sup>١) الإِتقان في علوم القرآن ٣/٢١٤-٢١٥.

مَثُلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَعَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُ، فَعَازَرَهُ، فَأَسْتَغَلَظَ فَأَسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ عَيْجِبُ ٱلنُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارُ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (الفتح: ٢٩).

فآية المائدة من التوراة، وآية الفتح من التوراة والإنجيل.

ومن ذلك أيضا قولة تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّىٰ ﴿ وَذَكَرَ اُسْمَ رَبِّهِ عَصَلَىٰ ﴿ بَلْ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ وَالْأُولَى ﴿ مَعُفِ اللَّهُ وَالْأُولَى ﴿ مَعُفِ اللَّهُ مُونَى ﴾ وَالْأُولَى ﴿ مُعُفِ اللَّهُ مُوسَىٰ ﴾ (الأعلى: ١٤-١٩).

فذهب الضحاك إلى أن الإشارة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ﴾ إلى القرآن والمعنى أن هذا القرآن كان في الصحف الأولى: ﴿ صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾، أي الكتب المنزلة عليهما، ولم يرد أن هذه الألفاظ بعينها في تلك الصحف, وإنما هو علي المعنى, أي أن معنى هذا الكلام وارد في تلك الصحف.

وروى الآجري عن أبي ذر أنه سأل رسول الله على: هل في أيدينا شيء مما كان في يد إبراهيم وموسي مما انزل الله عليك؟ قال: «نعم، أقرأ يا أبا ذر: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن تَرَكَّى ﴾... الآيات».

«ومَثْلُ له - أي التضمين - ابن النقيب وغيره بإيداع حكايات المخلوقين في القرآن, كقوله تعالي حكاية عن الملائكة: ﴿ أَجَعُكُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ (البقرة: ٣٠)، وعن المنافقين: ﴿ قَالُوٓا أَنُوْمِنُ كُمّا ءَامَن السُّفَهَاءُ ﴾ (البقرة: ١١١)، ﴿ وَقَالَتِ النَّصَرَىٰ ﴾ (البقرة: ١١٣) وكذلك ما أودع الله فيه من اللغات » (١).

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ٢/٤/٢-٢١٥.

ومنه أيضا ما ورد علي ألسنه الأنبياء والمؤمنين, نحو قوله تعالي على لسان عيسى – عليه السلام – وهو في المهد: ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَىٰنِي ٱلْكِئَبَ وَجَعَلَنِي نِبَيّا الله وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا الله وَبَرُّا بِوَلِدَتِي وَلَمْ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا الله وَبَرُّا بِوَلِدَتِي وَلَمْ يَعْمَلُنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا الله وَبَرُّا بِوَلِدَتِي وَلَمْ يَعْمَلُنِي جَبَّارًا شَقِيًّا الله وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيًّا ﴾ (مريم: ٣٠- ٣٣).

ونحو قولة تعالى على لسان المؤمنين: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَو أَخْطَأُناً وَلَا تُحْمِلُ عَلَيْ نَاۤ إِلْ الْطَاقَةَ لَنَا بِهِ اللَّهِ وَكَنَّا وَلَا تُحْمِلُ عَلَيْ نَاۤ إِلْصَرًا كُمَا حَمَلْتَهُ وَعَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ۚ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَاطَاقَةَ لَنَا بِهِ اللَّهِ وَالْمَعْ فَلَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْ فِي اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَّةُ ا

ومنه ما ورد علي ألسنه بعض الحيوانات والطير, نحو قوله تعالى: ﴿ قَالَتْ نَمْلَةٌ مُودَهُ وَهُو لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (النمل: ١٨) يَتَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْمَسَكِنَكُمْ اللَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُو لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (النمل: ١٨) وقوله تعالى: ﴿ فَمَكَثُ عَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ يَحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِن سَيَإٍ بِنَبًا يقِينٍ وقوله تعالى: ﴿ فَمَكَثُ عَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ يَحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِن سَيَإٍ بِنَبًا يقِينٍ اللهِ وَجَدَتُ ٱمْرَأَةً تَمْلِكُ هُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ (النمل: ٢٢- ٢٣)

وقول تعالى: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْمِ مَ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَاَّبَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُ هُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ عِلَيْمِ مَا خُرَجْنَا لَهُمْ دَاَّبَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُ هُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ عِنْهُ إِنْ كَالْمُ النَّاسَ عَالَهُمْ مَا اللهُ وَقُول اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

وهكذا فإن التناص بمفهومة الأول وهو يحدث بين النص الحاضر ونصوص غائبة من تفاعل وتعالق وتداخل في اللفظ.

والتناص بمفهومه الثاني – وهو تفسير لشيء غامض, أو تفصيل لمجمل, أو جواب عن سؤال, أو تحديد لمعنى محتمل, أو تفسير لمطلق – فإن القرآن يفسر بعضه بعضا.

قال أبو بكر بن العربي: «ارتباط آي القرآن بعضها ببعض حتى تكون كالكلمة الواحدة متسقة المعاني, ومنتظمة المباني علم عظيم»(١).

ومن ثم لا ينبغي تفسير الآية والوقوف علي المراد منها بمعزل عن سياقها أو بمعزل عن النص القرآني كله بل ينبغي معرفة المراد من الآية في ضوء آيات أخر توضحها وتزيل أبهامها, أو تفصل مجملها, أو تخصص عمومها, أو تقيد مطلقها, أو تكون إجابة عن سؤال إلى غير ذلك من وجوه التفسير والتوضيح, وقد عُنِيَ القدماء بالنظرة الشاملة إلى النص القرآني كله عند تفسيرهم للآية.

# مقاصد التناص بين آي القرآن وغاياته:

والتناص القرآني لا يأتي هباءً ولكنه يأتي لأغراضٍ ومقاصد كثيرة نعد منها ولا نعددها، ما يلي:

- (أ) أن يكون في الكلام لبسٌ وخفاء؛ فيأتي التناص ليزيل هذا اللبس.
- (ب) أن يكون ظاهر الآيات مُشكل؛ فيأتي التناص ويكشف هذا الإشكال، ويوضحه.
- (ج) أن يوجد ضمير، ولا يوجد مرجع له؛ فيأتي النتاص ليذكرنا بآية أخرى بها العائد.
- (د) أن يوجد في الآية إجمال يحتاج إلى تفصيل؛ فيأتي القرآن بآية أخرى أو آيات أخرى تفصل ما سبق إجماله.
- (ه) أن يكون هناك قول مُنْكر أو تساؤل ويحتاج إلى إجابة؛ فيأتي التناص ليذكرنا بآية أخرى هي إجابة عن هذا التساؤل أو رد على هذا القول.

وأول هذه الغايات والمقاصد - كما سلف - أن يكون في الكلام لبس وخفاء؟

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن ٣٦/١.

فيأتي (التناص) ليزيل هذا اللبس, ومن أمثلته: ما نجده في قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَاذِهِ وَاَعْمَى فَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٧] فإن الأول اسم منه والثاني «أفعل» تفضيل، بدليل قوله بعده: ﴿ وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٢] ولهذا قرأ أبو عمرو الأول بالإمالة لأنه اسم، والثاني بالتصحيح ليفرق بين ما هو اسم وما هو «أفعل» منه بالإمالة وتركها»(١).

وهي لمحة نحوية دلالية رائعة لعب فيها التناص دورًا كبيرًا فبدون قوله تعالى: ﴿ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴾ كان من الصعب فهم ﴿ أَعُمَىٰ ﴾ الثانية على أنها «أفعل» تفضيل أما عن كونها غير قابلة للتفاوت ولا يأتي منها «أفعل» تفضيل، فالرد على ذلك هو أن العمى المقصود هنا ليس عمى البصر ولكنه عمى البصيرة، ومما لا شك فيه أن عمى البصيرة متفاوت، ومن هنا صح أن يأتي منها «أفعل» تفضيل.

ومن ذلك ما في آيات متباعدة من نفس السورة, وربما كانت في سور مختلفة, ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٤٥] فسره في آية الفتح: ﴿ أَشِدَآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِرُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ ۗ ﴾ [الفتح: ﴿ أَشِدَآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِرُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ ۗ ﴾ [الفتح: ﴿ أَشِدَآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِرُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ ۗ ﴾

فجاء التفسير بعد فارق اثنتين وأربعين سورة، فسورة المائدة رقمها خمسة في المصحف الشريف وسورة الفتح رقمها ثمانٍ وأربعون، وهذا من الإعجاز القرآني ومن دلائل التماسك الشديد في النص القرآني.

ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ يُحَكَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَلُوْلُوًا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ ﴿ وَقَالُواْ إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [الحج: ٢٣-٢٤]، وقد فسره في سورة فاطر: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي آذَهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنِّ إِنَّ رَبِّنَا لَعَفُورٌ شَكُورً ﴾

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن: ٢٠٤/٢.

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن: ٢/٥٠٢.

[فاطر: ٣٤](١)، فيقول الله تعالى في الآية الأولى: ﴿ وَهُدُوۤا إِلَى الطّيّبِ مِن الْقَوْلِ ﴾ ولم يذكر هذا القول الطيب إلا بعد اثنتي عشرة سورة حيث يقول تعالى في سورة فاطر: ﴿ وَقَالُوا الْخَمَدُ لِلّهِ اللّذِي الْذَهِ الْفَوْلُ الْخَوْرُ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الذي هدوا إليه.

ومن ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ مَلِكِ بَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤] وبيانه في سورة الانفطار، بقوله: ﴿ وَمَا أَدْرَىكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ أَدُرَىكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ يَوْمَ لاَتَمْلِكُ نَفَسُ الانفطار، بقوله: ﴿ وَمَا أَدْرَىكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ يَوْمَ لاَتَمْلِكُ نَفَسُ لِنَفْسِ شَيْئًا وَالأَمْرُ يَوْمَ لِلِي يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الانفطار: ١٧-١٩](٢)، فيقول تعالى: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِينِ ﴾ وتفصيل وترتيب سورتها الأولى في المصحف الشريف ويأتي بيان ﴿ يَوْمِ الدِينِ ﴾ وتفصيل القول فيه في سورة (الانفطار) وترتيبها الثانية والثمانون، وذلك مما يثبت (التناص القرآني) خلال آيات القرآن ولا يشترط لذلك توالي الآيات أو توالي السور التي بها هذه الآيات.

أما الغاية الثانية: وهي أن يكون ظاهر الآيات مشكل، لكن عندما تقارن بآية أخرى تزيل هذا الإشكال وتوضح الأمر جليًا، ومن ذلك «قوله تعالى: ﴿ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦] وكثير من الناس يدعون فلا يُستجاب لهم، وبيانه بقوله تعالى: ﴿ بَلْ إِيَّاهُ تَدُعُونَ فَيَكُشِفُ مَاتَدُعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ ﴾ [الأنعام: ٤١] فبين أن الإجابة متعلقة بالمشيئة»(٣).

فالآية الأولى فيها من العموم ما يجعل أي إنسان يدعو الله ولا يُستجاب له في حيرةِ من أمره وفي شك، إلى أن تأتي آية الأنعام لتحدد له وتوضح له الشرط

<sup>(</sup>١) السابق: ٢/٥/٢.

<sup>(</sup>٢) السابق: ٢/٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن: ٢٠٦/٢

الأساسي في الاستجابة وهو المشيئة، وبذلك يطمئن قلبه ويعلم أن الله لم يشأ بعد.

وفي هذا المعنى نجد قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَدْبِ بُ كَفَارً ﴾ [الزمر: ٣] فإن ظاهره مُشْكِل، لأن الله تعالى قد هدى كفارًا كثيرًا وماتوا مسلمين، إنما المراد: لا يهدي من كان في علمه أنه قد حقت عليه كلمة العذاب، وبيانه بقوله تعالى في السورة: ﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كِلْمَةُ الْعَذَابِ أَفَائَتَ تُنقِذُ مَن فِ النَّارِ ﴾ [الزمر: ١٩]. وقوله في سورة أخرى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ أَنَ وَلَوْجَآءَ تُهُمْ كَلُمْ مُ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ أَنَ اللَّهِ مَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

فالآية الأولى -أيضًا- فيها من العموم ما يشير إلى أن الله لا يهدي كافرًا أبدًا إلا أننا نعلم أن الله تعالى قد هدى كفارًا كثيرين وماتوا مسلمين، ولكن الفارق هنا بين علم الله وعلم البشر، فالمقصود في الآية إنه ﴿ كَندِبُ كَفَارًا ﴾ في علم الله الأزليّ أي أنه سيموت على كفره؛ لذلك حقت عليه كلمة العذاب، وهذا ما تؤكده الآيتان الأخريان، اللتان حل بهما هذا الإشكال.

ومن الآيات التي يفك رموزها التناص القرآني قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ اَعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ اللَّهِ اللَّهُ فَأُورًا إِلَى اَلْكُهْفِ يَنشُرُ لَكُمْ رَبُكُم مِّن رَّحْمَتِهِ، وَيُهَيِّئُ لَكُمْ مِّنْ أَمْرِكُمْ مِّرْفَقًا ﴾ يعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهُ فَأُورًا إِلَى اَلْكُهْفِ يَنشُرُ لَكُمْ رَبُكُم مِّن رَّحْمَتِهِ، وَيُهَيِّئُ لَكُمْ مِّنْ أَمْرِكُمْ مِّرْفَقًا ﴾ [الكهف: ١٦].

فعند قراءة هذه الآية يختلط فهم (ما) هل هي نافية؟ أم موصولة؟ ولكن عند العودة للآية السابقة لها نجد قوله تعالى: ﴿ هَمُولَآ عَوَمُنَا اَتَّخَذُوا مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَّولَا العودة للآية السابقة لها نجد قوله تعالى: ﴿ هَمَوْلَآ عَوَمُنَا اَتَّخَذُوا مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَّولَا يَا العَهف : ١٥]. فتأتي يَأْتُونَ عَلَيْهِ مِيسُلُطَن بِيَنِ فَمَن أَظْلَمُ مِمَن اَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا ﴾ [الكهف: ١٥]. فتأتي هذه الآية لترجح كون (ما) موصولة، لا نافية، وهكذا يلعب النتاص القرآني دوره في فك هذا الغموض.

<sup>(</sup>١) السابق: ٢/٦٠٢.

أما الغاية الثالثة للتناص القرآني: وهي أن يوجد ضمير ولا نعرف على من يعود، وأمثلة ذلك في القرآن الكريم كثيرة نذكر منها، قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلا ٓ إِنْ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٨٢].

لا نستطيع تفسير الضمير في (بينهم) وعلى من يعود؟ إلا إذا رجعنا إلى الآية (مائة وثمانين) من نفس السورة، والتي يقول الله تعالى فيها: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيرًا ٱلْوَصِيّةُ لِلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعُرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [البقرة: البقرة: معلى أن الضمير يعود على (الوالدين والأقربين).

وعندما نقرأ قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَنَفَرَّقَا يُغَنِ اللّهُ كُلّامِن سَعَتِهِ وَكَانَ اللّهُ وَسِعًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٣٠] نقف حائرين أمام الضمير في (يتفرقا) إلى أن نعود إلى الآية (ثمان وعشرين بعد المائة) من نفس السورة فنجد قوله تعالى: ﴿ وَإِنِ اَمْرَاةً خَافَتَ مِنْ بَعَلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا ﴾ [النساء: ١٢٨] وعندئذ يتضح عود الضمير، وأنه يعود على (المرأة وزوجها).

وكذلك عندما نقرأ قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ يَتَأَرَّضُ ٱبْلَعِي مَا مَكِو وَيَكْسَمَا مُ أَقَالِعِي وَغِيضَ ٱلْمَا مُ وَقُضِي ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتَ عَلَى ٱلْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ ٱلظّٰلِمِينَ ﴾ [هـود: ٤٤]. فالضـمير فـي (واستوت) لا يُعلم على أي شيء يعود إلى أن نرجع إلى الآية ثمان وثلاثين، والتي قول الله تعالى فيها: ﴿ وَيَصَّنَعُ ٱلْفُلُكَ وَكُلّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاً مِّن قَوْمِهِ عَسَخِرُوامِنَهُ ﴾ [هود: ٣٨]. وعندئذ نعلم أن الضمير في (واستوت) يعود على الفلك، وهكذا يبدو لنا دورُ التناص القرآني في معرفة صاحب الضمير الذي يُذكر منقطعًا عن من يعود عليه، وبذلك نتأكد من أن القرآن يفسر بعضه بعضًا.

أما الغاية الرابعة للتناص القرآني فهي أن يكون هناك إجمال يحتاج إلى تفصيل فتأتى آية أخرى لتفصل ما أُجمل في الآية الأولى ومن ذلك ما قاله الرازي

في تفسيره للآية (إحدى وثلاثين) من سورة البقرة حيث يقول: «اعلم أن الملائكة لما سألوا عن وجه الحكمة في خلق آدم وإسكانه تعالى إياهم في الأرض وأخبر الله تعالى عن وجه الحكمة في ذلك على سبيل الإجمالي بقوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِيَ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ أراد تعالى أن يزيدهم بيانًا وأن يفصل لهم ذلك المجمل، فبين تعالى لهم من فضل آدم عليه السلام ما لم يكن من ذلك معلومًا لهم، وذلك بأن علم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم عليهم ليظهر بذلك كمال فضله (...) فيتأكد ذلك الجواب الإجمالي بهذا الجواب التفصيلي الذي يقول فيه الله تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلُهُمْ عَلَى ٱلْمَلَيْكِكَةِ ﴾ [البقرة: ٣٦] وبهذا التناص القرآني ينجلي الخفاء المستور خلف هذا الإجمال في ﴿ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ وَتَكَد أَيْكَ الْمَلَيْكَة كُلُها ﴾ فاتضح هذا الإجمال وتأكد أيضًا، وهذا ما أراده الرازي من قوله: (فيتأكد ذلك الجواب الإجمالي بهذا الجواب الإجمالي بهذا الجواب الإجمالي بهذا

ومنه قوله تعالى في أول سورة المائدة: ﴿ أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَكِم إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ المائدة: ١] فأحل الله تعالى أكل الأنعام بشكل عام إلا أنه تعالى استثنى منها مجموعة أجْمَل الإخبار عنها بقوله: ﴿ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُم ﴾ وبعد فاصل طوله آية كاملة رقم (٢) يفصل الله تعالى هذا الإجمال بقوله: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُم المَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْمِنْدِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهَ يَعالى هذا الإجمال بقوله: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُم المَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْمِنْدة: ٣].

وبذلك يفصل الله تعالى الإجمال الموجود في الآية الأولى والذي لا يفهم منه إلا أن هناك بعض الأنواع محرمة ولكن ما هذه الأنواع؟ هذا ما لم يُعرف إلا من

<sup>(</sup>۱) لسانيات النص، مدخل إلى انسجام الخطاب. د. محمد خطابي، ط۱، المركز الثقافي العربي: ۱۸۸. نقلاً من: التفسير الكبير، الفخر الرازي، دار الفكر، بيروت، ط۱، ۱۹۸۱م، مج۱، ۲/۱۹۰

خلال الآية الثالثة من نفس السورة، وبذلك يفسر القرآن بعضه بعضًا.

وفي هذه الآية يبدو التناص القرآني وأثره العظيم في ذكر هذه الأقوال ثم الرد عليها، وفي هذه الحالة، وعندما يُطْرَح هذا السؤال: ﴿ وَمَا ٱلرَّمْنَ ﴾ يرد الله تعالى عليهم بسورة كاملة اسمها ﴿ ٱلرَّمْنَ ﴾ ثم تبدأ بقوله تعالى حردًا على هذا التساؤل-: ﴿ ٱلرَّمْنَ ﴾ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ خَلَقَ ٱلْإِسْدَنَ ﴿ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ ثم تتحدث السورة عن خصائص وصفات لا ينبغي أن تكون إلا لله وكيف أنه خلق السماء ورفعها ووضع الميزان، وكيف أنه وضع الأرض للأنام، وخلق الإنسان من صلصال كالفخار، وخلق الجان، من مارج من نار، وهكذا يذكر الله تعالى أعمالاً وصفاتٍ لا

<sup>(</sup>١) البرهان: ٢/٩/٢.

<sup>(</sup>٢) السابق: ٢/٩/٢.

تكون إلا شه، حتى إن أول كلمة في السورة لا تكون إلا شه فالفعل منها يوصف به البشر أنه يرحم بعضهم بعضًا وكذلك (الرحيم) وُصِفَ بها الرسول على أما (الرحمن) إذا ذُكِرَت فلا (رحمن) إلا الله.

هذه بعض غايات النتاص القرآني التي تؤكد أن القرآن يفسر بعضه, سواء أكان ذلك بإزالة الإيهام والخفاء, أم بإزالة الإشكال الظاهري لبعض الآيات، أم بالتعرف على صاحب الضمير وإن كان مقطوعًا عنه, أم بالرد على الأقوال والتساؤلات.

# الفَصْـلُ الْأَوْلُ

# أَنْمَاطُ الْتَنَاصُ بِينَ آيَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ

وَفْيِهِ خَمْسَةُ مَبَاحِثْ, وَهِيَ:

الْمَبْحَثُ الْأُوَلْ: التَّنَاصُّ الْتَطَابُقي

الْمَبْحَثُ الْثَانِي: التَّنَاصُّ التَّشَابُهِي

المَبْحَثُ الْثَالِث: التَنَاصُ التَكَامُلِي

المَبْحَث الرَابِع: التَنَاصُ التَقَابُلِي

المبحث الخامس: تناص التفاعل الخفي

# أُنْمَاطُ التَّناصِّ في القُرْآن

# مهـَــادُ:

لما كان التناص ظاهرة لغوية تنظم جميع النصوص البشرية, ومنها تلك المنضوية تحت لواء اللسان العربي, ويُعْنَى بطبيعة العلاقة التي تربط النص بغيره من النصوص ترابطا خارجيا, أو تربط وحداته النصية ببعضها ترابطا داخليا, تأثرا وتأثيرا, ولما كان القرآن الكريم هو النص الأفصىح ومثال البلاغة الأوضىح في منظومة العربية؛ وسيرا على سنن سادتنا علماء العربية في عرض ما يفترضون وجوده من قاعدة مطردة أو ظاهرة ملحوظة أو علاقة مشاهدة على النص القرآني من خلال التنقيب عن الشاهد أو الدراسة التطبيقية للفكرة, نسجل هاهنا محاولة متواضعة لرصد ظاهرة التناص بين آي القرآن, وطبيعة وجودها في القرآن؛ من خلال عرض الفرضية على النص القرآنى والبحث عن الشواهد.

ويجد الباحث أن التناص بين آي القرآن يعد ضربا فريدا من ضروب التناص الداخلي, ومعيارا راصدا لأشكال من العلاقات ذات الأبعاد الدلالية الكلية التي تشكل خيوطا ناظمة لعدد وافر من الآيات في زُمَر متنوعة الوظائف والدلالات. وإن مسبار البحث بعد تطوافه داخل النص القرآني نجده يكشف لنا عن أنماط جامعة لصور متعددة من التناص القرآني بكل مستوياته؛ سواء أكان في (مستوى الممارسات التقابسية – الظاهرة)(۱) والمباشرة, أوماعرف عند السلف بالمتشابه القرآني أم في (مستوى الإشارات – والعلاقات – والإنعكاسات غير المباشرة سواء أكانت بالقبول – والتوافق التكاملي أم بالمقابلة – لنصوص أخرى تتعالق معها)(۱). ونجد أن هذه الأنواع من التناص تتجلى في صور من العلاقات قد رصد معظمها أسلافنا من

<sup>(</sup>١) بلاغة الخطاب, صلاح فصل ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

المفسرين واللغويين أو استخدموها دون سلكها ضمن تصنيف نوعي كلي؛ مع ما اتسمت به جهودهم الحثيثة لسبر وجوه إعجازه, وكمال إحكام نظمه, وتفوقه من كل وجه؛ من نظرة تأملية عميقة, ابتداءً من إشاراتهم لبعض هذه الأنواع في كتب التفسير والإعجاز وعلوم القرآن, وصولا إلى إفرادها في مؤلفات مستقلة مثل كتب متشابه القرآن والأشباه والنظائر ووجوه القرآن ومناسباته.

ويقدم البحث هنا محاولة لتصنيف الآيات المتناصة بناء على طبيعة العلاقات الجامعة والدلالات الكلية الناتجة عن وجود نوع من التناص بين كل زمرة من الآيات أو المقاطع.

ومن أهم الأنماط التي جاء عليها التناص بين آي القرآن مايلي:

# الْمَبْحَثُ الْأَوْلُ: التَّناصُّ التَّطَابُقِيُّ

ويمثل هذا الضرب من التناص العلاقة بين ماجاء من الآيات أو أبعاضها متطابقا تطابقا كليا في اللفظ وترتيب الورود على سبيل التكرار غير المتتابع. وهذا النوع من التناص بين آي القرآن يسير على طريقة مشابهة لما كان من سنن العرب في كلامهم وأشعارهم من التضمين والاقتباس, فتغدو كل آية من هذا الضرب وكأنها تقتبس من صاحبتها أو تضمن بعض أجزائها نصا في نظيرتها, وربما كانت إحداهما تكرارا كليا للأخرى, مما يحقق بعضا مما أكده العلماء من أن «التكرار اللفظي والمعنوي لا يخلو عن فائدة لا تحصل من غير تكرار كبيان اتساع العبارة وإظهار البلاغة وزيادة التأكيد والمبالغة إلى غير ذلك مما قد أمعن المفسرون في تحقيقه وبيانه.. وأما ما يتوهم فيه أنه من قبيل إيضاح الواضحات فليس يخلو عن درء احتمال ورفع خيال»(۱).

## من صور التناص التطابقي:

لقد تجلى التناص التطابقي بين آي القرآن في صور متعددة ومواطن متنوعة من النص القرآني, لعل أبرزها:

### ١ – التناص بين مطالع السور:

ومطالع السور يراد بها هنا الحروف المقطعة التي افتتحت بها بعض السور القرآنية، وقد عرض لها المفسرون، وتناولها الباحثون وفيها الكثير من الأقوال، وأثير حولها الكثير من الجدال.

ويلاحظ أن مجموع الفواتح بدون تكرار هو أربع عشرة فاتحة، وتتكون من أربعة عشر حرفًا من الأحرف الهجائية. والاستفتاح بالحروف المقطعة في أوائل السور يعد شكلا جديدا في الاستخدام، لا يعرفه العرب في لغتهم، ولا يألفونه، حتى أن العلماء

<sup>(</sup>١) ينظر: روح المعاني، للألوسي ٣١/١.

اختلفوا بشأن تفسير هذه الحروف في مطالع السور على قولين:

- أحدهما: أن هذا علمٌ مستورٌ وسر محجوبٌ استأثر الله به.

- والثاني: أن المراد منها معلومٌ وذكروا فيه ما يزيد على عشرين وجهًا فمنها البعيد ومنها القريب<sup>(۱)</sup>. وهذان الوجهان اللذان أشار إليهما «صاحب البرهان» يكاد يجمع عليهما كل من تتاول الحروف المقطعة في أوائل السور..

والاتجاه الثاني هو رأي الجمهور، فالله تعالى أمر بتدبر آياته، وخاطب العقول والألباب، ووصف القرآن بأنه نزل بلسان عربي مبين، وأنه جاء تبيانا لكل شيء، وأنه هدى للناس وبينات، وهذه الأوصاف لا تتفق مع كون الحروف في أوائل السور تعد سرا مغلقا، ومن هذا المنطلق شمر كثير من العلماء والمفسرين للكشف عن تفسير لهذه الفواتح، كما عد «الفخر الرازي» نحو واحد وعشرين تفسيرا لها(٢).

وهذا ما أشار إليه صاحب «ملاك التأويل» حيث يقول: «القول بتأويلها على مقتضى اللسان وهذا مسلك الجمهور، وهذا الذي نعتقد أنه الحق؛ لأن العرب تحديت بالقرآن وطلبت بمعارضته أو التسليم والانقياد وبمعرفتهم أنه بلسانهم ومعروف تخاطبهم وعجزهم مع ذلك عنه قامت الحجة عليهم وعلى كافة الخلق، وإذا سلم هذا فكيف يرد في شيء منه خطابهم بما لا طريق لهم إلى فهمه، فلو كان هذا لتعلقوا به ووجدوا السبيل إلى التعلل في العجز عنه وهذا مبسوط في كتب الناس وغير خاف.»(٣).

والثابت بشأن هذه الحروف الفواتح في موضوعنا أنها بلغت من التناسب والتناسق ما يجعلها موضع إعجاز، وأوجه الإعجاز فيها متعددة. وممما ساقه

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان في علوم القرآن، للزركشي ١٧٣/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفاتيح الغيب، للرازي ١/٦٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ملاك التأويل، لابن الزبير ص٢٢.

صاحب «البرهان في علوم القرآن» حول أوجه الإعجاز في الحروف المقطعة في فواتح السور مع تصنيفها وعنونتها - مما له علاقة بهذا البحث - وفق ما يحتويه كل وجه كالتالي (۱):

- مناسبة الحرف للسورة لفظيا، فإنك تجد السورة مبنية على كلمة ذلك الحرف فمن ذلك: ﴿ قَ وَالْقُرْءَانِ الْمَجِيدِ ﴿ قَ وَالْ السورة مبنية على الكلمات القافية من ذكر القرآن والخلق وتكرار القول ومراجعته مرارًا والقرب من ابن آدم وتلقي الملكين وقول العتيد وذكر الرقيب وذكر السابق والقرين والإلقاء في جهنم والتقدم بالوعد وذكر المتقين وذكر القلب والقرن والتتقيب في البلاد وذكر القتل مرتين وتشقق الأرض وإلقاء الرواسي فيها وبسوق النخل والرزق وذكر القوم وخوف الوعيد وغير ذلك.

- مناسبة الحرف المعنى في السورة، فإن كل معاني السورة في (ق) مثلا مناسبة لما في حرف القاف من الشدة والجهر والقلقلة والانفتاح، وتأمل ما اشتملت عليه سورة (ص) من الخصومات المتعددة فأولها خصومة الكفار مع النبي وقولهم: ﴿ أَجَعَلَا لاَيْهَا وَحِدًا ﴾ إلى آخر كلامهم ثم اختصام الخصمين عند داود، ثم تخاصم أهل النار ثم اختصام الملأ الأعلى في العلم وهو الدرجات والكفارات، ثم تخاصم إبليس واعتراضه على ربه وأمره، بالسجود ثم اختصامه ثانيًا في شأن بنيه وحلفه ليغوينهم أجمعين إلا أهل الإخلاص منهم. وكذلك سورة: ﴿ رَبَّ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَضَمُنُونَ ﴾ فإن فواصلها كلها على هذا الوزن مع ما تضمنت من الألفاظ النونية (٢).

ونلحظ هنا أن عددا من هذه السور قد تسمى بحرف المطلع, وهذا النوع من العلاقة بين اسم السورة أو مطلعها وأجزائها يمكن ان نصنفه تحت ضرب من

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان في علوم القرآن، للزركشي ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البرهان في علوم القرآن، للزركشي ١٧٣/١.

التناص يطلق عليه (العتبات النصية) «وتشير إلى حزمة العلاقات التي تكون بين العنوان وما يمثله من إيحاء وتكثيف والمادة الواقعة تحته»(١).

كما نلحظ أن ثم تناصبا تطابقيا بين بعض هذه المطالع تَمثل في تطابقها في بعض السور «على الرغم من أن هذه السور ليست جميعها متجاورة إلا أن الترابط والتآلف بين الموضوعات التي تتاولتها ظاهر »(٢) وقد تنبه العلماء إلى أنك «إذا تدبرت في السور التي تشترك في الحروف المفتتح بها مثل.. الطواسين والحواميم وجدت في السور المشتركة في الحروف تشابه المضامين وتتاسب السياقات ما ليس بينها وبين غيرها من السور »(<sup>۳)</sup> ف(آلم) تكررت في مطالع ست سور من القرآن هي: البقرة وآل عمران والعنكبوت والروم ولقمان والسجدة, وقد دارت موضوعات هذه السور حول ذكر الأنبياء, ووعد الله لنبيه على بالنصر, والدعوة إلى التوحيد, والتذكير بالمبدأ والمعاد, وإقامة الحجة على المنكرين(٤). ونجد على سبيل المثال أن بين سورتى البقرة وآل عمران من العلاقة ما جعلهما يجتمعان تحت اسم (الزهراوان) بصيغة المثنى وما تحمل من دلالة التعالق؛ ففي الحديث: «تعلموا البقرة وآل عمران فإنهما الزهراوان يظلان صاحبهما يوم القيامة كأنهما غمامتان أو غيايتان أو فرقان من طير صواف»(°), «وسورة البقرة تضمنت قواعد الدين فهي بمنزلة الدليل من الحكم, وآل عمران مكملة لمقصودها فهي بمنزلة الجواب عن شبهات الخصم»<sup>(٦)</sup> وذكر السيوطي أن (الم) جمعت المخارج الثلاث: الحلق واللسان والشفتين على ترتيبها، وذكر اشارة الى البداية التي هي بدء الخلق، والنهاية التي هي بدء الميعاد

<sup>(</sup>١) التفاعل النصبي, نهلة الأحمد, ص٣٦.

<sup>(</sup>٢) التناسب ودوره في الإعجاز القرآني, إقبال نجم, ص١٥٤, ط١, جامعة الكوفة, ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٣) الميزان في تقسير القرآن، محمد الطبطبائي ٨/١٨, ط١, الأعلمي للمطبوعات, بيروت, ٢٠٠٣م.

<sup>(</sup>٤) التناسب ودوره في الإعجاز القرآني, ص١٥٥.

<sup>(</sup>٥) صحيحالترغيب والترهيب, للألباني ٢/٨٨, رواه الحاكم وقال صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٦) تناسق الدرر في نناسب السور, للسيوطي ص ٦٥.

الذي هو المعاش من التشريع بالاوامر والنواهي، وكل سورة افتتحت بها فهي مشتملة على الأمور الثلاث.

وأما سورة الاعراف فقد زيد فيها (الصاد) على (الم) لما فيها من شرح القصص كقصة ادم عليه السلام فمن بعده من الانبياء ولما فيها من قوله تعالى: ﴿ فَلاَ يَكُن فِى صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ لِلْنُذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ بينما زيد في سورة الرعد (راء) لأجل قوله (رفع السموات)، ولأجل ذكر البرق والرعد وغيرها (۱).

### ٢ - التناص بين المقاطع المتكررة:

وقد وردت في القرآن مواطن عديدة ظهر بينها النتاص النطابقي في أجلى صوره, حيث يتكرر المقطع أو الآية تكرار كليا, وقد تتبه العلماء إلى هذا الأمر وفصلوا القول فيه, فنجد السيوطي يقول: «قد يكون التكرير غير تأكيد صناعة وإن كان مفيدًا للتأكيد معنى. يعني: التكرار أو التكرير يستعمل للتوكيد... فحينما تكرر شيئًا فأنت تريد التوكيد، لكن أحيانًا يراد به شيء غير التأكيد، وإنما وقع فيه الفصل بين المكررين, فإن التأكيد لا يفصل بينه وبين مؤكده... وعد منه قوله تعالى: ﴿ فَإِ أَيّ ءَالاَء رَبِّكُمَا تُكَذِبانِ ﴾. فإنها وإن تكررت نيفًا وثلاثين مرة فكل واحدة تتعلق بما قبلها، ولذلك زادت على ثلاثة، ولو كان الجميع عائدًا إلى شيء واحد لما زاد على ثلاثة؛ لأن التأكيد لا يزيد عليها» (٢). وقد وردت ﴿ فَإِ أَيّ ءَالاَء رَبِّكُمَا تُكَذِبانِ ﴾ في سورة الرحمن وتكررت الآية إحدى وثلاثين مرة، ويشير الكرماني إلى أن هناك سرا في تكرار الآية بهذا الشكل، وأن للرقم مغزى فقد تكررت الآية إحدى وثلاثين مرة ثمانٍ منها ذكرت عقيب آيات فيها تعداد عجائب خلق الله وبدائع صنعه ومبدأ الخلق ومعادهم ثم سبع منها عقيب آيات فيها ذكر النار وشدائدها على عدد أبواب جهنم ومعادهم ثم سبع منها عقيب آيات فيها ذكر النار وشدائدها على عدد أبواب جهنم

<sup>(</sup>١) ينظر: السيوطي، الاتقان في علوم القران ١/٣٦٣

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإتقان في علوم القرآن، للسيوطي ٢٢٦/٣.

وحسن ذكر الآلاء عقيبها لأن في صرفها ودفعها نعما توازي النعم المذكورة أو لأنها حلت بالأعداء وذلك يعد أكبر النعماء وبعد هذه السبعة ثمانٍ في وصف الجنان وأهلها على عدد أبواب الجنة ثمانية أخرى بعدها للجنتين اللتين دونهما فمن اعتقد الثمانية الأولى وعمل بموجبها استحق كلتا الثمانيتين من الله ووقاه السبعة السابقة. (١) ووافقه ابن الزبير (٢).

ومن ذلك الباب: قول الحق تعالى: ﴿ وَيَلِّ يُومَ نِلِكَ الباب: قول الحق تعالى: ﴿ وَيَلِّ يُومَ نِلِ الْمَكَذِبِينَ ﴾ (٢) فقد تكررت الآية في في «سورة المرسلات» عشر مرات، «لأن كل واحد منها ذكرت عقيب آية غير الأولى فلا يكون تكرارا مستهجنا ولو لم يكرر كان متوعدا على بعض دون بعض، وقيل: إن من عادة العرب التكرار والإطناب كما في عادتهم الاقتصار والإيجاز، ولأن بسط الكلام في الترغيب والترهيب أدعى إلى إدراك البغية من الإيجاز».

وقد عدها «الزركشي» كذلك من هذا النوع، وعلل تكرارها بقوله: «لأنه سبحانه ذكر قصصًا مختلفةً وأتبع كل قصةٍ بهذا القول فصار كأنه قال عقب كل قصةٍ ويلٌ للمكذبين بهذه القصة، وكل قصة مخالفة لصحابتها، فأثبت الويل لمن كذب بها. ثم يعقب برأي آخر، يقول: «ويحتمل أنه لما كان جزاء الحسنة بعشر أمثالها وجعل للكفار في مقابلة كل مثلٍ من الثواب ويلٌ (٥).

ومذهب سيبويه في هذا الشأن يظهر حين يقول - تعليقا على آية المطففين: «لا ينبغي أن يقال دعاء بالويل ههنا لأن الكلام بذلك قبيح ولكن العباد إنما كلموا بكلامهم، وجاء القرآن على لغتهم وعلى ما يعنون، فكأنه - والله أعلم - قيل لهم:

<sup>(</sup>١) ينظر: أسرار التكرار في القرآن، لبرهان الدين الكرماني ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ملاك التأويل، لابن الزبير ٢/٤٦٣ - ٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المرسلات آية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: أسرار التكرار في القرآن، برهان الدين الكرماني، ص٤٤٧- ٢٤٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البرهان في علوم القرآن، الزركشي ١٩/٣.

﴿ وَيُلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ ، و ﴿ وَيُلُّ يُومَ إِلَهُ كَذِيبِنَ ﴾ أي هؤلاء ممن وجب هذا القول لهم لأن (هذا) الكلام إنما يقال لصاحب الشر والمهلكة فقيل هؤلاء ممن دخل في المهلكة ووجب هذا» (١). كما أشارابن الزبير إلى أن «سورة التطفيف لم تبن على التفصيل المقصود هنا – يقصد في المرسلات – فلم تتكرر فيها آية الدعاء» (١).

### ٣- التطابق بين المقاطع دون تكرار:

ويقع التناص بين ما جاء من الآيات متطابقا في صدورها مع اختلاف ربما لحق بعجزها. ويغلب على هذا الصنف من التناص أن يجيء لتعداد صور المعنى الذي جاء في صدور الآي وطرائق حصوله, أو بين أجزاء من الآيات متطابقة, ومن ذلك تناص قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِللَّهِ بَلْ أَكْتُرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴿ لا يَعْقِلُونَ ﴿ لا يَعْقِلُونَ ﴾ (العنكبوت: ذلك تناص قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْتُرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (القمان: ٢٥) بينما تطابقت كليا مع قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْتُرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (الزمر: ٢٨), والملحظ أن هذه الآيات التي فيها أمر مباشر بالحمد قد جاءت كلها إثر ما قص سبحانه وتعالى على رسوله ﴿ من قصص الأنبياء المذكورين وأخبارهم الناطقة بكمال قدرته تعالى وعظم شأنه سبحانه وبماخصهم به من الآيات القاهرة والمعجزات بكمال قدرته تعالى وعظم شأنه سبحانه القصص من فنون المعارف الربانية.. وأنوار الملكات السبحانية الفائضة من عالم القدس، أمره ﴿ أن يحمده بأتم وجه على تلك النعم, وإلى إلزامهم وإلجائهم إلى الاعتراف بما يوجب بطلان ما هم عليه من إشراك غيره تعالى به في العبادة التي لا يستحقها غير الخالق والمنعم الحقيقي (۱۳).

وكما جاء التطابق بين المقطع في قوله تعالى: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَكُم وَإِلَى ٱللَّهِ

<sup>(</sup>۱) الكتاب, لسيبويه, ۲/۲۲.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ملاك التأويل، لابن الزبير ٢٨٦/٢، ٤٩٩.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني، للألوسي ٦/٥١.

اَلْمَصِيرُ اللهِ عمران: ٢٨), ونظيرتها في نفس السورة ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَاللّهُ نَفْسَهُ وَاللّهُ ولَا لَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وعدد صاحب البرهان ما جاء في وصف الجنة مثل قول الحق سبحانه: ﴿ جَنَّتٍ تَجَرِى مِن تَحَتِهَا ٱلْأَنْهَا رُ ﴾ ليس فيها خالدين في سورة البقرة موضعان، وفي آل عمران والمائدة والرعد والنحل والحج موضعان، وفي الفرقان والزمر والقتال والفتح والصف والتحريم والبروج (٣).

# ٤ - التطابق في الفواصل:

وقد تتناص الفواصل تطابقيا دون اختلاف في أكثر من آية، وفي سور متعددة، ومن ذلك على سبيل المثال: أن ترد ﴿ إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (أ) مبدوءة بـ(إن) وبأسلوب التوكيد في ثلاث عشرة مرة، منها ثلاث بالبقرة وثلاث بالتوبة، ومرتين بالمائدة، ومرة واحدة بالأنفال والنور والحجرات والممتحنة والمزمل. كما وردت بنفس العدد ثلاث عشرة مرة في فواصل الآي ﴿ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٥) وردت مرتين في آل عمران، ومرتين في التوبة، ثم مرة واحدة في البقرة والنساء والمائدة والأنفال والنور الحجرات والحديد والممتحنة والتحريم. وختمت ثلاث عشرة آية من كتاب الله بلفظ عَرَيرُ حَكِيمٌ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز, لابن عطية ١/١٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البرهان في علوم القرآن، للزركشي ١٥١/١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية: ١٧٣.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة آية: ٢١٨.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة آية: ٢٩.

## ومن النتاص في هذا اللون ما جاء متكررا في سياقات مختلفة:

حيث ترد بعض الآيات متكررة في سور مختلفة، فتبدو كأنها لون من التضمين، فهي تتكرر ذاتها داخل السياق دون زيادة أو نقصان، ومنه قول الحق تعالى: ﴿ وَلَاكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴾ (١) فقد ختم به سبع آيات كالتالي:

في سورة البقرة الآية (٥٧) قال تعالى: ﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوكَ كُلُواْ مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَقَطَّعْنَهُمُ ٱثِّنَتَى عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أُمُمّا وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىۤ إِذِ ٱسۡتَسْقَـنُهُ قَوْمُهُۥ آنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرُ ۖ فَٱلْبَجَسَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّشْرَبَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَىٰ ۖ كُلُواْ مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقَنَكَ مُ وَمَا ظُلَمُونَا وَلَكِن كَانُواً أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ إِلَّا عِراف: ١٦٠)، وفي التوبة الآية (٧٠) قال: قَالَ ﴿ أَلَمْ يَأْتِهِمْ نَبَأُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَقَوْمِ إِبْرَهِيمَ وَأَصْحَبِ مَدْيَنَ وَٱلْمُؤْتَفِكَتُ أَنَاهُمُ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾ (التوبة: ٧٠) وفي النحل في الآيتين (٣٣) (١١٨) قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمُ ٱلْمَكَيْكَ أَوْ يَأْتِيَ أَمْرُ رَبِّكَ كَذَلِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ١٣٣ ﴾ (النحل: ٣٣) قال تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلِّ وَمَا ظَلَمْنَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ النحل: ١١٨) وفي العنكبوت الآية (٤٠) قال تعالى: ﴿ فَكُلَّا أَخَذُنَا بِذَنْبِهِ عَلَى اللَّهُ الْحَذُنَا بِذَنْبِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّه فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتْهُ ٱلصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ خَسَفْنَا بِهِٱلْأَرْضَ 

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية: ٥٧.

(العنكبوت: ٤٠) وفي الروم الآية (٩) قال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ أَشَدَ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهِمَا أَكَثَرُ مِمّا عَمَرُوهَا كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ أَشَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهِمَا أَكَثَ مُرُوهَا وَمَاكُوا أَنفُهُمْ مِاللَّهُمْ بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَاكَاكَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُهُمْ يَظْلِمُونَ اللَّهُ (الروم: ٩).

# المَبْحَثُ الثَّاني: التَّنَاصُّ التَشَابُهيُّ

وهو التناص الحاصل من العلاقة بين الآيات أو أبعاضها التي تكررت في القران وألفاظها متفقة في نظمها, ولكن وقع في بعضها زيادة أوحذف, أوتقديم أو تأخير, أو إبدال حرف مكان حرف أو غير ذلك مما يوجد اختلافا بين الآيتين أو الآيات المتقاربة. ويعد معظم ما سجله العلماء من أوجه التشابه القرآني في كتب متشابه القرآن من هذا القبيل من التناص الجلي الواقع بين آي لقرآن.

#### - من صور التناص التشابهي:

وقد ذكر العلماء وجوها كثيرة لتشابه الآي من أظهرها وأكثرها شيوعا في القرآن مايلي:

### ١ – التقديم والتأخير:

وهو «ما قدم في آية وأخر في أخرى»(١), أو كان على نظم أو ترتيب مطرد في القرآن ثم خرج عنه إلى غيره, وتقديم الألفاظ على بعض له أسباب عديدة يقتضيها المقام وسياق القول, والتقديم إنما يكون للعناية والاهتمام؛ فما كانت به عنايتك أكبر قدمته في الكلام؛ فتقدم كلمة في موضع ثم تؤخرها في موضع آخر لأن مراعاة مقتضي الحال تقتضي ذاك. والقرآن أعلى مثل في ذلك فإننا نراه يقدم لفظة مرة ويؤخرها مرة أخرى على حسب المقام في تناسب وتناسق عجيبين, ومن صور ذلك:

### - المتشابه بعكس النظم:

أن يكون في موضع على نظم وفي آخر على عكسه وهو يشبه رد العجز على الصدر ووقع في القرآن منه كثيرٌ ففي البقرة: ﴿ وَٱدۡخُلُوا ٱلْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) كشف المعاني في المتشابه والمثاني, لابن جماعة ١٢/١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية: ٥٨.

وفي الأعراف: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ وَادْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَّكًا ﴾ (١).

ومثله في (المؤمنون) ﴿ لَقَدُّ وُعِدْنَا نَعُنُ وَءَابَآؤُنَا هَنَدَامِن قَبْلُ ﴾ (٢) وفي النمل ﴿ لَقَدُ وُعِدْنَا نَعُنُ وَءَابَآؤُنَا هَنَدَامِن قَبْلُ ﴾ (٣).

### - المتشابه بعكس الترتيب:

وذلك بأن يطرد في القرآن ترتيب ثم يقع في بعض الايات عكس له, فمن ذلك تقدم لفظ (الضرر) على (النفع) وبالعكس قالوا: إنه حيث تقدم النفع على الضر فانقدم ما يتضمن النفع، قال تعالى الرَّحِيمِ ( قُل لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَضَرًا إِلّا مَا شَآءً فاتقدم ما يتضمن النفع، قال تعالى الرَّحِيمِ ( قُل لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَضَرًا إِلّا مَا شَآءً اللهُ فَهُو الأعراف آية: ١٨٨ ] فقدم النفع على الضرر وذلك لأنه تقدمه في قوله تعالى في سورة [ الأعراف آية: ١٧٨ ] فقدم الهداية على الضلال، وبعد ذلك فأُولَيَكِكُ هُمُ المُؤسِرُونَ اللهُ والأعراف آية: ١٨٨ ] فقدم الهداية على الضلال، وبعد ذلك قال تعالى في سورة [ الأعراف آية: ١٨٨ ] فقدم الهداية على الضلال، وبعد ذلك الشَّوَّ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبُ لاَسْتَكَثَرُتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِي السُّوَةُ إِنْ أَنَا إِلَّا مَل الله على الضرر الشفع على الضرر المناسب السياق.

وق ال تعالى: ﴿ قُل لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرَّا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ﴾ [يونس: ٤٩] فقدم الضرر على النفع وقد قال قبل هذه الآية في سورة [يونس آية: ١١] ﴿ ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهَ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَّ ٱستِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِى إِلَيْمِمْ أَجَلُهُم أَفْذَرُ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية: ١٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون آية: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل آية: ٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف آية: ١٨٨.

لِقَاءَنَا فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ ﴿ إِيونِسَ اللَّهِ اليونِسَ اللهَ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى فِي سورة [يونِس آية: ١١] ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ٱلضَّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ اللَّهِ قَاعِدًا أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَاعَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن اللَّهُ مُرَّ كَأَن اللَّهُ مَرَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

فقدم الضرعلى النفع في الآيتين. ويأتي بعد هذه الآية قوله تعالى في سورة [ يسونس: ٥٠] ﴿ قُلُ أَرَءَيْتُمُ إِنَّ أَتَكُمُ عَذَابُهُ بَيْنَا أَوْ نَهَارًا مَّاذَا يَسَتَعَمِّ لِمُنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ ﴿ يُكُالِ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ ﴾ ليونس: ٥٠] فكان المناسب تقديم الضرر على النفع ههنا.

وقال تعالى في سورة [الرعد آية: ١٦] ﴿ قُلْ مَن رَبُّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ اللَّهُ مَن دُونِهِ الْوَلِيَاءَ لا يَمْلِكُونَ لِأَنفُهِمْ نَفْعًا وَلا ضَرَّا قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ سَتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ سَتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ سَتَوَى ٱلْفَاقُونُ كُلِ شَيْءِ وَهُو ٱلْوَنِودُ ٱلْقَهَّرُ ٱلظَّالُهُمْ مِاللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو ٱلْوَنِودُ ٱلْقَهَّرُ الْفَع على الضرر، قالوا: وذلك لتقدم قوله تعالى في سورة [الرعد: ١٦] فقدم النفع على الضرر، قالوا: وذلك لتقدم قوله تعالى في سورة [الرعد آية: ١٥] ﴿ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرَّهَا وَظِلَالُهُمْ مِالِّغُدُو وَٱلْأَصَالِ الْ

وجعلوا من ذلك تقديم السمع على البصر قوله تعالى في سورة [ الشورى آية: الشورى آية: علم الله على البصر قوله تعالى في سورة [ الشورى آية: ١١، غلور الله السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان ١/ ١٢٢، البرهان للكرماني ١٩٧ وما بعدها ٣٤٩، درة التنزيل ٢٠٩.

أَزْوَرَجًا يَذْرَؤُكُمْ فِيةٍ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْ يَ أَهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ اللهِ [الشورى: ١١]، ﴿ وَٱللَّهُ يَقَضِى بِٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عَلا يَقَضُونَ بِشَيْءٍ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞ ﴾ [غافر: ٢٠] وقال في سورة [ الإسراء آية: ١، غافر: ٥٦ ] ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِيَّ أَسْرَيْ بِعَبْدِهِ - لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَكَرَّكْنَا حَوْلَهُ, لِنُرِيَهُ مِنْ ءَايَنِنَا ۚ إِنَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ اللهِ الإسراء: ١]، ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي عَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَنْهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُصًا هُم بِسَلِغِيهُ فَأَسْتَعِذُ بِٱللَّهِ إِنَّكُ، هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾ [غافر: ٥٦]. وفي سورة [الإنسان آية: ٢] ﴿ إِنَّاخَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ١٠ ﴾ فقدم السمع على البصر. وقال تعالى في سورة [ الفرقان آية: ٧٣ ] ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِ مْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴿ الفرقان: ٧٣]. فقدم الصم وهم فاقدو السمع على العميان وهم فاقدو البصر. قالوا: لأن السمع أفضل (١). قالوا: والدليل على ذلك أن الله لم يبعث نبياً أصم، ولكن قد يكون النبي أعمى كيعقوب عليه السلام فإنه عمى لفقد ولده (٢). والظاهر أن السمع بالنسبة إلى تلقى الرسالة أفضل من البصر، ففاقد البصر يستطيع أن يفهم ويعى مقاصد الرسالة فإن مهمة الرسل التبليغ عن الله $(^{7})$ .

ومن ذلك قوله في فاتحة الكتاب: ﴿ الْمَالُدُ الْمَالُدُ الْمَالِيةِ الْمَالُدِةِ الْمَالُدِةِ الْمَالُدِةِ الْمَالُدُ الْمَالُولِ جَاءَ على الأصل والثاني على تقدير الجواب للمُالُدُ المَّالُدِةُ وَعَلَى الأمر لمن الحمد ومن أهله؟ فجاء الجواب على ذلك، نظيره:

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان ٣/ ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: كشف المعانى في المتشابه والمثاني، لابن جماعة الكناني، ص٨٨، ٨٩.

<sup>(</sup>٣) التعبير القرآني, فاضل السامرائي, ص٥٥, ط٦, دار عمار, عمان, ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية آية: ٣٦.

﴿ لِّمَنِ ٱلْمُلُّكُ ٱلْيُوْمَ ﴾ (١) ثم قال: ﴿ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ﴾ [إبراهيم: ٤٨].

### التشابه مع التقديم والتأخير واستبدال الفعل:

المقصود أن ترى بين الآيتين من التشابه في الصياغة وبينهما اختلاف في التركيب، ويكون الاختلاف في تقديم بعض اللفظ على بعض، واستبدال فعل بفعل غيره، ومن ذلك الشكل قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمًا لَا جَرِي نَفْشَ عَن نَفْسِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا نَفْعُهَا شَفَعَةٌ ﴾.

يقول صاحب «كشف المعاني»: ما فائدة التقديم والتأخير والتعبير بقبول الشفاعة، تارة، والنفع أخرى؟ «أن الضمير في (منها) راجع في الأولى إلى (النفس الأولى، وفي الثانية راجع إلى (النفس) الثانية؛ كأنه بيّن في الآية الأولى أن النفس الشافعة الجازية عن غيرها لا تتقبل منها شفاعة، ولا يؤخذ منها عدل. ولأن الشافع يقدم الشفاعة على بذل العدل عنها. ويبين في الآية الثانية أن النفس المطلوبة بجرمها لا يقبل منها عدل عن نفسها، ولا تتفعها شفاعة شافع فيها، وقد بذل العدل للحاجة إلى الشفاعة عند رده. فلذلك كله قال في الأولى: لا يقبل منها شفاعة، وفي الثانية: ولا تتفعها شفاعة لأن الشفاعة؛ إنما تقبل من الشافع، وإنما تنفع المشفوع له»(٢).

<sup>(</sup>١) سورة غافر آية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: كشف المعانى في المتشابه والمثاني، لابن جماعة الكناني، ص٩٤- ٩٥.

#### ٢ - ما يشتبه بالزيادة والحذف:

وهو أن يذكر في موطن ما لا يذكره في موطن آخر متناص معه، وليس عدم ذكره من باب الحذف، وإنما قد يزيد لفظاً أو أكثر مراعاة لما يقتضيه السياق أو يستدعيه المقام. وقد يحذف لفظا أو أكثر في موطن ويبقى عليها في موطن آخر.

#### - زيادة حرف:

فقد يزاد حرف في مكان ولا يذكره في مكان آخر حسبما يقتضيه موطن الكلام. ففي البقرة: ﴿ وَسَوَآءٌ كَالَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمُ لَمُ تُنذِرُهُمْ ﴾ (١) وفي يس ﴿ وَسَوَآءٌ ﴾ (٢) بزيادة واو لأن ما في البقرة جملة هي خبرٌ عن اسم إن وما في يس جملة عطفت بالواو على جملة.

وفي البقرة ﴿ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّشَلِهِ ﴾ (٣) وفي غيرها بإسقاط ﴿ مِن ﴾ لأنها للتبعيض ولما كانت سورة البقرة سنام القرآن وأوله بعد الفاتحة حسن دخول ﴿ مِن ﴾ فيها ليعلم أن التحدي واقع على جميع القرآن من أوله إلى آخره بخلاف غيرها من السور فإنه لو دخلها ﴿ مِن ﴾ لكان التحدي واقعًا على بعض السور دون بعضٍ ولم يكن ذلك بالسهل.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيٓءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرُعًا وَقَالَ هَذَايَوْمٌ عَصِيبٌ ﴿ ﴾ [هود: ٧٧].

وقول تعالى: ﴿ وَلَمَّا أَن جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطَاسِي ، بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ ذَرْعَاوَقَالُواْ لَا تَخَفُ وَلَا تَحَزَنً إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ ٱلْعَابِينَ ﴿ آَنَ الْعَنكِبِينَ ﴿ آَنَا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ ٱلْعَابِينَ ﴿ آَنَ اللَّهُ الْعَنكِبِينَ وَتَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية: ٦.

<sup>(</sup>۲) سورة يس آية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية: ٢٣.

.[٣٣

فقد زاد (أن) بعد (لما) في سورة العنكبوت بخلاف سورة هود والقصة واحدة، وذلك أن سياق القصة في العنكبوت بقتضي هذه الزيادة من عدة أوجه، بخلاف سياقها في هود. فإنه أفاض في ذكر القصة في سورة العنكبوت أكثر مما هو في هود (۱). فلما كان المقام هود، فقد ذكر فيها من صفات قوم لوط السيئة ما أجمله في هود (۱). فلما كان المقام مقام إطالة وتفصيل في سورة العنكبوت ذكر (أن) لمناسبة سياق الإطالة والتفصيل بخلاف سورة هود. ومن ناحية أخرى أن برم لوط بقومه وضيقه بهم في سورة العنكبوت كان أظهر وأشد مما في سورة هود. كما يبدو أن ترقب لوط للخلاص من قومه في سياق العنكبوت كان أظهر مما في هود. يدل على ذلك عدة مواضع في القصة. منها قوله في سورة العنكبوت: ﴿ وَلَمَا أَنْ حَاتَ ثُرُسُلُنَا لُوطاً سِي وَضَافَ القصة. منها قوله في سورة العنكبوت: ﴿ وَلَمَا أَنْ حَاتَ ثُرُسُلُنَا لُوطاً سِي وَمَا أَنَهُ بِعُمْ وَضَافَ ﴿ وَالْمَا لَيْكُمْ بِهِ اللّهُ إِن شَاءَ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَالْمَا لَيْكُمْ بِهِ اللّهُ إِن شَاءَ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَالْمَا لَيْكُمْ بِهِ اللّهُ إِن شَاءَ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَلَمَا لَوْلَا لاَ تَعَفَ وَلا تَعْرَبُ اللّهُ الله وَلا العنكبوت قوله ﴿ وَقَالُوا لَا تَعْفُ وَلا تَعْرَبُ أَنِهُ العنكبوت قوله ﴿ وَقَالُوا لَا تَعْفُ وَلا تَعْرَبُ الله في أَلَهُ الله ولا في قوله ﴿ وَقَالُوا لَا تَعْفُ وَلا تَعْرَبُ الله في أَلَهُ الله ولا العنكبوت قوله ﴿ وَقَالُوا لَا تَعْفُ وَلا تَعْرَبُ الله في أَلَهُ الله ولا العنكبوت قوله ﴿ وَقَالُوا لَا تَعْفُ وَلا تَعْرَبُ الله في أَلُولُ الله ولا القولِه في أَلَهُ الله ولا العنكبوت قوله ﴿ وَقَالُوا لَا تَعْفُ ولا العنكبوت قوله الله المؤلِق الله المؤلِق الله القول المؤلِق المؤلِق الله المؤلِق المؤلِ

ومنها دعاؤه ربه أن ينصره على قومه بعدما كذبوه وتعجلوا العذاب قائلين ﴿ وَمَنهَا دِعَاؤه ربه أَن يَنصره على قومه بعدما كذبوه وتعجلوا العذاب قائلين ﴿ قَالَ رَبِّ انصُرِّ فِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُر كذلك في هود فإنهم لم يصرحوا بتكذبيه ولم يدع لنفسه بالنصر. ولذا حسن ذكر (أن) في العنكبوت دون هود مراعاة للتبسط في ذكر القصة والإفاضة فيها وللدلالة على استطالة الوقت وطول الترقب والانتظار (٢).

ومن هذا الوجه ما ورد في زيادة حرف في الفاصلة دون الفاصلة المتناصة

<sup>(</sup>١) لم يزد في هود على أن قال: ﴿ وَمِن قَبَلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّ َاتِ ﴾ وفصل في الآيتين ٢٨و ٢٩ من العنكبوت.

<sup>(</sup>٢) التعبير القرآني ص١٠٩.

معها كما في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَنُونٍ ﴾ (١) والمتناص مع: ﴿ فَلَهُمْ أَجُرُ عَيْرُ مَنُونٍ ﴾ (١). وذلك لأن «الاستثناء في سورة التين متصل، فتم الكلام به. والاستثناء في ﴿ إِذَا السَّمَآءُ اَنشَقَتُ ﴾: منقطع بمعنى (لكن) فلم يتم الكلام به؛ لأن المراد بـ ﴿ أَسَفَلَ سَفِلِينَ ﴾ هرمه وضعفه وضعف حواسه وعدم قدرته على الأعمال فصار تقديره: لكن من كان يعمل صالحا فإنا لا نقطع ثوابهم وأجورهم بسبب ضعفهم كما ورد في الحديث (١).

# - زيادة المبنى في الفعل:

﴿ فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ ﴾ (٤)، وفى طه: ﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا ۖ بَعْضُكُم لِبَعْضٍ عَدُوُّ أَ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِ لُّ وَلَا يَشْقَىٰ ﴿ اللهِ ﴾ (٥).

يقول صاحب (كشف المعاني): يحتمل والله أعلم أن: فعل التي جاء على وزنها: (اتبع) لا يلزم منه مخالفة الفعل قبله. وافتعل التي جاء على وزنها: (اتبع) يشعر بتجديد الفعل. وبيان قصة آدم هنا لفعله، فجيء بر (أتَّبَعَ هُدَاى ﴾ وفي طه جاء بعد قوله: ﴿ وَلَمْ نَجَدُ لَهُ عَرْمًا ﴾ (٦) وقوله ﴿ وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبَّهُ فَعُوى ﴾ (١) فناسب ﴿ مَنِ اتَّبَعَ ﴾ (١) أي: جدد قصد الاتباع (٩).

<sup>(</sup>١) سورة الانشقاق آية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التين آية: ٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: كشف المعاني في المتشابه والمثاني، لابن جماعة الكناني، ص٣٧٦، ٣٧٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) سورة طه آية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٦) سورة طه آية: ١١٥.

<sup>(</sup>٧) سورة طه آية: ١٢١.

<sup>(</sup>٨) سورة المائدة آية: ١٦.

<sup>(</sup>٩) ينظر: كشف المعانى في المتشابه والمثاني، لابن جماعة الكناني ٩٥، ٩٦.

# زيادة كلمة أو أكثر:

وقد يزيد كلمة أو أكثر في موضع، ولا يذكرها في موضع آخر متناص معه، كل ذلك حسبما يقتضيه المقام.

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَ آؤُكُم مِنَ ٱلنِسَآءِ إِلَّا مَا قَدُ سَكَفَ إِنَّهُ، كَانَ فَحِشَةً وَمَقْتَاوَسَآءَ سَكِيلًا ﴿ النساء: ٢٢].

وقوله: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبَلُغَنَّ عِندَكَ الْكِجَبَرَ الْحَسَنَا ۚ إِمَّا يَبَلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ الْحَبَرَ الْحَمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَمُّمَا أَنِّ وَلَا نَنَهُرَهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا الله ﴿ الْإِسراء: ٢٣].

فقد زاد قوله (ومقتا) في آية النساء وذلك أن (متزوج امرأة أبيه فاعل رذيله يمقت فاعلها ويشنأ وتستخسه الطباع السليمة، فوصفت فعلته بالمقت، وساوت الزنى فيما وراء ذلك(١).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُو لِيَوْمِ الْجَمْعُ ذَاكِ يَوْمُ النَّعَالُنُ وَمَن يُؤْمِنَ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّ اللهِ وَيُدِّخِلَهُ جَنَّتِ بَحْرِى مِن تَحْهَا الْأَنْهَا رُخَالِا يَنَ فَيها أَبُدا ذَلِكَ الْفَوْرُ اللّهِ عَلَيْهُ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدَخِلُهُ مَيْنَتِ لِيُخْجَ اللّهِ يَ اللّهُ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلُهُ مَيْنِتِ لِيُخْجَ اللّهِ يَعْمُلُوا الصَّلِحَتِ مِن الظَّامُتِ إِلَى النُّورُ وَمَن يُؤْمِنَ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتِ بَعْرِى مِن عَمْهُوا الصَّلِحَةِ مِن الظَّامُتِ إِلَى النُّورُ وَمَن يُؤْمِنَ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتِ بَعْرِى مِن عَمْهُ اللّهُ اللّهُ وَيَعْمَلُ صَلّاحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتِ بَعْرِى مِن عَمْهُ اللّهُ اللّهُ وَيَعْمَلُ صَلّاحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتِ بَعْرِى مِن عَمْهُ اللّهُ اللّهُ وَيَعْمَلُ صَلّاحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتِ بَعْرِى مِن الطّلَاقِ وَلَكُ اللّهُ اللّهُ الطّلاقِ : ١١]. فقد زاد في التغابن قوله (يكفر عنه سيئاته) دون الطلاق وذلك أن آية التغابن خطاب للكافرين وقد دعاهم إلى الإيمان فقال ﴿ زَعَمُ الّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن يُبْعَثُوا قُلُ بِلَى وَرَقِي لَنْبَعُثُنَ ثُمُ لَئُنْبَونُ بِمَاعَمِلَتُمْ وَدَلِكَ عَلَى الْإِيمَانِ فَقَال ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ إِلّلْهُ مِنْ وَلِكَ اللّهِ يَالّا يَعْمُ اللّهِ يُعْمُ اللّهِ يَعْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمِن يُومِ اللّهِ يَوْمُ النّعَابُنُ وَمَن يُؤْمِن بِاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ إِلّهُ يَوْمُ النّعَابُنُ وَمَن يُؤْمِن بِاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَمِن يُؤْمِن يَاللّهُ وَاللّهُ يَعْمُ اللّهُ عَلَاكُ يَوْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَاكُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ١/ ٢٠٠.

وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَانِهِ وَدُدِخِلَهُ جَنَّتِ بَحِّرِى مِن تَحْنِهَ الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَأَ ذَلِكَ الْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ اللهِ ﴾ [التغابن: ٩].

فكان ذكر تكفير السيئات مع الكافرين الذي هم في معصية مستديمة وسيئاتهم غير منقطعة أولى من ذكرها مع المؤمنين<sup>(۱)</sup>.

### ٣- التشابه مع اختلاف التعريف والتنكير:

المراد أن ترى بين الآيتين تناصا وتجد اختلافا بين لفظين في التعريف والتنكير، كأن يأتي اللفظ في إحداهما معرفة ويأتي مكررا في الثانية لكنه منكَّر، وهكذا فإن التناص في أداة التعريف (الـ) ذكرا وحذفا, بحيث تذكر في موطن وتحذف في آخر متناص معه مراعاة لما يقتضيه المقام، وقد يدل اقترانها باللفظ على تحدد مدلوله، بينما يدل سلبها عنه على شيوع ذلك المدلول وعمومه، ولكل من هذين المقامين ما يقتضيه من سياقات، وما يتناسب معه من حروف وأدوات (٢).

ومن هذا اللون قوله تعالى: ﴿ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ (٣). وقد قال في آل عمران: ﴿ بِغَيْرِ

<sup>(</sup>١) التبير القرآني ١١٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ملاك التأويل ٢/٤٣٥, والمعنى في البلاغة العربية، د.حسن جاد طبل, ط١، دار الفكر العربي، القاهرة ١٩٩٨م، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية: ٦١.

حَقِ ﴾ (١). فعرف هنا ونكر هناك، يقول صاحب «كشف المعاني»: «إن آية البقرة: نزلت في قدماء اليهود بدليل قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِاللّهِ ﴾ (١). والمراد ﴿ بِغَيْرِالْحَقِ ﴾ الموجب للقتل عندهم، بل قتلوهم ظلما وعدوانا. وآيات آل عمران: في الموجودين زمن النبي ، بدليل قوله تعالى: ﴿ فَبَشِرَهُم بِعَذَابٍ عَمران: في الموجودين زمن النبي ، بدليل قوله تعالى: ﴿ فَبَشِرَهُم مِعَذَابٍ الثانية: ﴿ لَن يَضُرُوكُمْ إِلّا آذَكَ ﴾ (١) وبدليل قوله تعالى في الثانية: ﴿ لَن يَضُرُوكُمْ إِلّا آذَكَ ﴾ (١)؛ لأنهم كانوا حرصاء على قتل النبي ، ولذلك سموه، ولكن الله تعالى عصمه منهم فجاء (منكرا) ليكون أعم فتقوى الشناعة عليهم والتوبيخ لهم؛ لأن قوله تعالى: ﴿ بِغَيْرِحَقِ ﴾ (١) بمعنى قوله (ظلما وعدوانا). وهذا هو جواب من قال: ما فائدة قوله: بغير الحق، أو: بغير حق والأنبياء لا يقتلون إلا بغير حق (١).

ومن ذلك الاختلاف بين قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا بَلَدًا عَامِنَا وَارْزُقَ اَهَا وَمِنَ كُفُرَ فَأَمْتِعُهُ وَلِيهِ لَا ثُمَّ أَضْطَرُّهُ وَإِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِنُسَ اَهْلَهُ مِنَ النَّمَ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمْتِعُهُ وَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُ هُ وَإِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِئُسَ الْمَصِيرُ (١٠٠٠) ﴾ [البقرة: ١٢٦] وقوله تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ مِنْ رَبِّ اجْعَلُ هَذَا الْبَلَدَ عَامِنَا وَالْجَنْبَنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ (١٠٥٠) ﴾ [إبراهيم: ٣٥].

يقول الرازي وتقديره: «اجعل هذا البلد آمنا كقولك: كان اليوم يوما حارا، وهذا

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية: ٦١.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران آية: ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية: ٢١.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران آية: ١١١.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران آية: ٢١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: كشف المعانى في المتشابه والمثاني، لابن جماعة الكناني، ص٩٩-١٠٠٠

للمبالغة في وصفه بالحرارة، لأن التنكير يدل على المبالغة، فقوله: ﴿ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا بَلَدًا وَالله على المبالغة في وصفه بالحرارة، لأن البلدان الكاملة في المن، وأما قوله تعالى: ﴿ رَبِّ اَجْعَلُ هَنَذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنًا ﴾ فليس فيه الاطلب الامن، لاطلب المبالغة».

وهذا الرأي مناسب لسياق الحال ففي البداية – في البقرة – كان إبراهيم قلقا على أهله فبالغ في الدعاء ولكنه في سورة إبراهيم اطمأن فلم يبالغ لأن مكة كانت قد عمرت بعد ذلك نوعا ما. وهناك رأي آخر يعتمد على فكرة السياق الكلي للقران وهو: أن النكرة إذا تكررت صارت معرفة، بمعنى أنها لما وردت أولا – حسب ترتيب المصحف – نكرة في سورة (البقرة) تعرفت في (سورة ابراهيم).

فلما جاءهم الرسول الذي سماه لهم عيسى بالبينات والدلائل القاطعة والتصديق لما بين يديه من حالهم ﴿ وَمَنَ أَظْلَرُ مِمَّنِ أَفْتَرَكَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ وَهُو يُدْعَى إِلَى الْإِسْلَامِ وَاللّهُ لاَيَهُدِى الْقَوْم الْفَالِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَظْلَرُ مِمَّنِ أَفْتَرَكَ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ ولا توقف ولما لم يرد لسان العرب: حتى كأن قد قيل: هذا الكذب الذي لا امتراء فيه ولا توقف ولما لم يرد في الآي الأخر ماتقدم هنا كان الوجه أن يرد منكرًا (١).

# - التناوب في التعريف بين (أل) والإضافة:

<sup>(</sup>١) ينظر: ملاك التاويل ١/٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: درة التنزيل ٢٥٢, وملاك التأويل ٧/٥٨٧.

<sup>(</sup>٣) التعبير القرآني ٣٠٨.

#### - التشابه بين الإظهار والإضمار:

فقد يرد الاسم في موطن ظاهرا, ويكتفى بالضمير الدال عليه في موطن متناص معه, ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَ اللّهَ لا يُخَلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ (١). وفي آخر السورة ٱلرَّحِيمِ ﴿ إِنَّكَ لَا تُخَلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ (٢) «الأول: خبر من الله تعالى بتحقيق البعث والقيامة. والثاني: في سياق السؤال والجزاء، فكان الخطاب فيه أدعى إلى الحصول» (٣).

#### ١ – اختلاف الضمائر:

يتكرر في القرآن أن يتناص موضعان ويكون الاختلاف في الضمائر, حيث يرد الضميرا مذكرا في موضع منها ومؤنثا في الآخر, ومن ذلك مجيء الضمير مذكرا في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُرُ فِي الْأَنْعَمِ لَعِبَرَةً شَعِيكُم بِمَا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لِبَنَا خَالِصًا مَذكرا في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُرُ فِي الْأَنْعَمِ لَعِبَرَةً شَعِيكُم مِمَّا فِي بُطُونِها ﴾ مَا يَغِا لِلشَّنرِيِينَ ﴿ آ ﴾ [النحل: ٦٦], ومؤنثا في قوله: ﴿ نُسْقِيكُمْ مِمَّا فِي بُطُونِها ﴾ المؤمنون: ٢٢], وقد ذهب ابن الزبير إلى أن تأنيث الضمير في سورة المؤمنون يناسب تأنيثه في كلمات الآية (فيها – منها – عليها). أما تذكيره في النحل فالمراد به الجنس (٤). أما الإسكافي ومن تبعه فقد بنوا توجيههم على أن النحاة يرون أن الضمير المؤنث يؤتى به للدلالة على الكثرة دون الضمير المذكر (٥)؛ فقالوا: إن المراد بالأنعام في آية النحل هو بعضها لأن الكلام فيها على إسقاء اللبن من بطونها, واللبن لايخرج من جميع الأنعام بل يخرج من بعض إناثها. وليس كذلك في آية المؤمنون لأن الكلام فيها منافع الأنعام من لبن وغيره. فجاء بالضمير المذكر المذكر المذكر المؤنث أية المؤمنون لأن الكلام فيها منافع الأنعام من لبن وغيره. فجاء بالضمير المذكر

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آية: ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: كشف المعانى في المتشابه والمثاني، لابن جماعة الكناني، ص١٢٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ملاك التأويل ٢/١١٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر معانى القرآن للفراء ٢/٥٥١, والمساعد في تسهيل الفوائد ٩٣/٢, والبحر المحيط ٤٩٢/٤.

مع الأنعام التي يستخلص منها اللبن لأنها أقل من عموم الأنعام. وجاء بالضمير المؤنث مع عموم الأنعام (١).

ومن المقاطع المتناصة ما يختلف فيها الضمير بروزا واستنارا, نحو قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَعُعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوهِم أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ٓ ءَاذَانِهمْ وَقُرَا كُون يَرَوا صُكَلَ ءَايَةٍ لَا يُونِكُ يَعُولُ الَّذِينَ كَفُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسْطِيرُ الْأَوْلِينَ ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَعُعُونَ إِلَيْكُ أَفَانَتَ مَا عَلَى النافط في المنتر ضمير الفاعل, فيما ظهر في قوله: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَعُعُونَ إِلَيْكُ أَفَانَتَ لَمُ عَلَى النافظ في آية الأنعام هو أنه قد اقترن بها مايبين أن المستمعين جماعة وذلك على اللفظ في آية الأنعام هو أنه قد اقترن بها مايبين أن المستمعين جماعة وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاعَلَى قُلُوهِم أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ فأمن اللبس وارتفع الاحتمال, ولهذا جاء بصيغة الإفراد. أما آية يونس فلم يقترن بها ما يبين أن المستمعين غيره من العلماء إلى أن سبب ذلك هو أن آية الأنعام نزلت في قوم قليلي العدد هم غيره من العلماء إلى أن سبب ذلك هو أن آية الأنعام نزلت في قوم قليلي العدد هم أبوسفيان والنضر بن الحارث وعتبة بن شيبة وأمية بن خلف – كما في سبب النزول – فحمل على اللفظ لقلتهم. وأما آية يونس فإنها نزلت عامة في حميع الكفار فحمل على المعنى لكثرتهم (آ).

<sup>(</sup>١) ينظر: درة التنزيل ٣٦٨, والبرهان للكرماني ١٦٢, وبصائر ذوي التمييز ١/٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ملاك التأويل ٢/٣٠٧.

<sup>(</sup>٣) درة التنزيل ١١٧, ومعترك الأقران ٣٢٢/٣, وروح المعانى ١٢٥/١.

# الْمَبْحَثُ الثَّالثُ: التَّناصُّ التَّكَامِلُيُّ

وهو ما يمثل العلاقة الحاصلة بين الآيات والمقاطع التي ينتظمها موضوع جامع وتتكامل مع بعضها عن طريق جمع أجزائها لتتتج الصورة الكلية أو القصة الكاملة أوالموضوع المترابط الأجزاء أو المتكامل الأنواع في القرآن.

يتميز القرآن بأنه كتاب متكامل، بمعنى أن ما أجمل في موضع قد فصل في موضع آخر، وما قصه الله في موضع أتى بجانب ورؤية مكملة لقصته في موضع آخر حتى تكتمل الرؤية وتصل العظة والعبرة المرجوة، وتتضح في الذهن الصورة الكاملة لكل موضوع من موضوعات القرآن؛ فينتفى العذر وتقوم بذلك الحجة.

#### ومن صور التناص التكاملي:

لقد تعددت صور التكامل بين ما تناص من آي القرآن؛ فنجد القصة القرآنية وقد تكاملت أحداثها من خلال الآيات المتناصة الواقعة في سياقها, ونجد رصدا موثقا للتدرج التشريعي في فرض الأحكام من خلال جولة على ما تناص من آيات الموضوع محل النظر, وتتكامل الأطوار ويظهر تعدد الأنواع لقضية من خلال جمع ماتناص من الآيات ذات الصلة. وفيما يلي جملة من صور هذا الضرب من التناص:

### ١ – التكامل القصصي:

تختلف سور القرآن في تناولها القصيص، فبعضها يميل إلى الإطناب والتفصيل، وبعضها يميل إلى الإيجاز أو الإشارة إلى القصة، وذلك من باب التناسق والتناسب، فكل سورة لها مبنى خاص، وطبيعة لغوية، وكذلك طبيعة إيقاعية، وترد قصيص القرآن في السور وفق تلك الطبائع مجتمعة، لتنسجم في أسلوب القرآن، وتتسق في مبناه، وقد وردت قصص أنبياء الله (نوح وهود وصالح ولوط وموسى) صلوات الله وسلامه عليهم في سورة الأعراف وتكرر ذكرها في سورة هود، ووردت

القصص الخمس في سورة القمر، فكانت تميل إلي الإطناب والتفصيل في (الأعراف وهود), وتميل إلى الإيجاز في (القمر) فتناولت سورة القمر هذه القصص في أبلغ إيجاز، وأوفى مقصود، وقد جاءت سورة إبراهيم في مبناها تميل إلى الإيجاز عند ذكر قصص الأنبياء كما نجد في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذَكُرُواْ نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ سُوءَ ٱلْعَذَابِ وَيُذَيِّعُونَ أَبْنَاءَكُمْ ﴾ (١) إلى قوله تعالى: ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ ٱلْعَذَابِ وَيُذَيِّعُونَ أَبْنَاءَكُمْ ﴾ (١).

وأشهر القصص القرآني وأكثرها انتشارا في ثنايا الكتاب العزيز قصة نبي الله موسى – عليه السلام – ثم قصص أنبياء الله آدم وإبراهيم وعيسى عليهم وعلى نبينا صلوات الله وسلامه.

وفي قصة «موسى» عليه السلام من الإجمال والتفصيل الكثير، ومن ذلك قول الحق تعالى: ﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكً فَلَمّا رَءَاهَا هَمَرُ كُا فَهَا كَانَ مُثْلِيرًا ﴾ (آ). فشبهت العصى بالجان، والجان اسم عام لكل ما كان متشيطنا من الجن، دون ذكر لجهة الشبه أو طبيعة العلاقة. لكن هذا الوصف يتضح أكثر ويأتي مفصلا في سورة طه بقوله سبحانه: ﴿ فَأَلْقَنْهَا فَإِذَاهِي حَيَّةٌ شَعَىٰ ﴾ (أ) فاتضح من الآية أنها حية على جهة التحقيق لامجرد التشبيه، ثم يدق الوصف في (الأعراف) ﴿ فَأَلْقَنَ عَصَاهُ فَإِذَاهِي ثُعُبَانٌ مُّبِينٌ ﴾ (أ) والثعبان نوع مخيف من الحيات، وبتأمل الصورة مكتملة، تجدها كل هذه اللقطات، فهي ﴿ ثُعُبَانٌ مُّبِينٌ ﴾ في آية الشعراء وهي ﴿ حَيَةٌ تَسْعَىٰ ﴾ في آية الشعراء وهي ﴿ حَيَةٌ تَسْعَىٰ ﴾ في آية المعالي في آية المعالية فهي اسم الجنس وفي آية القصص ﴿ كَأَنّهَا جَانَ أُنْ مَا الرازي عن ذلك: «أما الحية فهي اسم الجنس

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم آية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم آية: ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص آية: ٣١.

<sup>(</sup>٤) سورة طه آية: ٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف آية: ١٧.

ثم إنها لكبرها صارت ثعبانًا، وشبهها بالجان لخفتها وسرعتها فصح الكلامان، ويحتمل أنه شبهها بالشيطان لقوله تعالى: ﴿ وَٱلْجَآنَ خَلَقْنَهُ مِن قَبَلُ مِن نَارِ السَّمُومِ ﴾ (١) (٢).

ويقول القرطبي: «كأنها جان، وهي الحية الخفيفة الصغيرة الجسم. وقال الكلبي: لا صغيرةً ولا كبيرةً. وقيل: إنها قلبت له أولًا حيةً صغيرةً فلما أنس منها قلبت حيةً كبيرةً. وقيل: انقلبت مرةً حيةً صغيرةً، ومرةً حيةً تسعى وهي الأنثى، ومرةً ثعبانًا وهو الذكر الكبير من الحيات. وقيل: المعنى انقلبت ثعبانًا تهتز كأنها جان لها عظم الثعبان وخفة الجان واهتزازه وهي حيةٌ تسعى»(٣).

والآيات تتكامل في القصة، ولا تتناقض، ولكنه التكامل في أركان القصة والوصف الدقيق للحدث كاملا متكاملا، فمن الثابت أنها لم تظهر بمظهر واحد في كل المرات، وإنما اختلفت وفق سبب ظهورها، ففي بدايتها حية خفيفة ليألفها صاحب المعجزة، وهكذا حتى تكتمل أركان المعجزة بالتهامها ما يأفك القوم.

وتأتى آية «القصص» وفيها التفصيل لما أجمل هنا، يقول الحق سبحانه:

<sup>(</sup>١) سورة الحجر آية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفاتيح العيب، لتفسير الرازي ١/٢٤.٥٠

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي ١٦٠/١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة طه الآيتان: ٣٨، ٣٩.

﴿ وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَى أُمِّرُمُوسَى أَنَ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلْقِيهِ فِ ٱلْيَمِ وَلَا تَخَافِى وَلَا تَخَافِى وَلَا تَخَافِى وَلَا تَخَافِى وَلَا تَخَافِى وَلَا تَخْافِ وَلَا يَعْمَا وَلَا يَهُ هَا تَفْسَحُ لَلْمَزِيدُ مَنْ مَشَاعِرُ الْأُمُومَةُ فَالْرَضِاعِ وَمَشَاعِرُ الْخُوفُ والْحِزْنُ (٢).

في سورة طه آية (٩٤): ﴿ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَقِ وَلَابِرَأْسِيَّ ﴾، وفي الأعراف (١٥٠): ﴿ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُۥ ﴾، وفي طه: ﴿ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُۥ ﴾، وفي طه الأعراف: ﴿ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُۥ ﴾، وفي طه لم ﴿ وَالْ يَبْنَوُمَ ﴾، وفي الأعراف: ﴿ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِ وَكَادُواْ يَقَنُلُونَنِي ﴾، وفي طه لم يذكر هذا العذر بل قال: ﴿ إِنِّ خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقَتَ بَيْنَ بَنِيَ إِسْرَءِ يلَ وَلَمْ تَرَقُّبُ قَوْلِي ﴾.

فبالنظر إلى السياقين معًا تتضح صورة الحوار بين موسى وهارون عليهما السلام، بشكل أفضل وأكمل، وبخاصة فيما جرى بينهما من معاتبة واعتذار (٣).

ويتجلى التكامل بين الآيات المتناصة الواصفة لمشهد العبور كمايلي:

ففي طه ﴿ وَلَقَدُ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَمُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبُسَا لَا يَخْفُ دَرَكًا وَلَا تَخْتَىٰ ﴿ فَا أَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمَدَابِنِ حَشِرِينَ ﴿ فَا رَسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمَدَابِنِ حَشِرِينَ ﴿ فَا رَسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمَدَابِنِ حَشِرِينَ ﴿ فَا رَبّا الله عراء: ٣٥], وفي الدخان آية (٣٦، ٢٤): ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِى لَيُلا إِنَّكُم مُتَبَعُونَ ﴿ وَأَتُرُكُوا أَلْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ جُندُ مُغَرَوُنَ ﴿ وَلَى الله عراء: قَالَ تَعَالَى: وَاتَرُكُوا أَلْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ جُندُ مُعْرَونُ وَ وَالدَّانَ الله عراء: قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا الله عراء: قَالَ مَعَى رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴿ وَلَى الله عراء: قَالَ مَعَى رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴿ وَلَا الله عراء: ١٦ - ٢٤] وفي الشعراء أيضًا ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ الله فَانَكُنُ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ ٱلْمَظِيمِ ﴿ وَلَا الشعراء: ٣٦] وقد وردت قصة نبي الله فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ ٱلْمَظِيمِ ﴿ وَلَا الله المُورِ عَلَيه السلام - في القرآن الكريم في نحو تسعة عشر موضعًا، وتختلف في موسى -عليه السلام - في القرآن الكريم في نحو تسعة عشر موضعًا، وتختلف في

<sup>(</sup>١) سورة القصص آية: ٧.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن, لسيد قطب ٤/ ٨٧.

<sup>(</sup>٣) التكامل السياقي، عبدالوهاب أبوصفية, ص٧٧.

كل موضع منها من حيث الإجمال والتفصيل أو الذكر بالإشارة إليها، ونشير إلى بعض مواضع القصة في الآيات على سبيل المثال لا الحصر، حيث يمكن تناول القصة وفق ترتيبها في سور القرآن كما هي عليه في ترتيب المصحف، ففي سورة البقرة – على سبيل المثال – يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَجَيَّنَكُم مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ لِسَاءَكُم مُوءَ ٱلْعَذَاكِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُم وفي ذَلِكُم بَلاً مُّ مِّن رَبِّكُم عَظِيم في الله عَلِيم المؤلفان الله عَلَيم الله عَلَيم مَن الله عَلِيم الله عَلَيم الله المثال المثال المثال الله عليم الله المؤلف الله عَلَيم الله عَلَيم الله المؤلف المؤل

- ﴿ وَإِذْ فَرَقَنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنجَيْنَكُمُ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ لَنظُرُونَ ﴾ (٢).
- ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَى ٓ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ ٱتَّخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ (٣).

إلى أن يختم بقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِى كَأَلِحِ جَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً وَإِنَّ مِنْ اللهِ عَمَّا لَمَا يَشَوَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَوَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَوِطُ مِنْ فَاللهِ وَمَا ٱللهُ بِغَلْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (٤).

# الموضع الثاني:

الآيات التي جاءت في سورة النساء، والتي تبدأ بقوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُكَ أَهْلُ الْكِنْكِ أَهْلُ الْكَيْمِ مَكِنْبًا مِّنَ السَّمَآءِ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَىٰ أَكْبَرَ مِن ذَالِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةً وَلَكِنْكِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِنْبًا مِّنَ السَّمَآءِ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَىٰ أَكْبَرَ مِن ذَالِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخُذُواْ الْعِجُلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ فَعَفَوْنَا عَن ذَالِكَ وَءَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلُطَنَا مُّبِينًا ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية: ٥١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء آية: ١٥٣.

إلى قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُولَ النَّاسِ بِٱلْبَطِلِ وَأَعَدُنَا لِلْكَفِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِي عَلَى اللَّهِ اللَّهِ إِلَّا اللَّهِ (١).

نلاحظ من عرض النماذج القرآنية السابقة أنها تتأى عن التكرار، فهي مواضع تتكامل ولا تتكرر، وتعرض في النهاية لوحة مكتملة الجوانب، متفقة الأركان متاسقة المعنى، لتقدم القصة في صورة لمحات تحض على التدبر والتفكر، وتحث على الدرس والتمحيص، والعجيب أن كل لمحة تقدم في اتساق وتتاغم وتوافق مع السورة التي وردت ضمن آياتها، فلا تحظى بالتناسب في غير موضعها، ولا تحظى بالانسجام إلا بين أخواتها من نفس السورة التي وردت فيها, فهي تتناسب معنى ولفظا وفاصلة ثم تتسق من جديد مكونة علاقة أخرى جديدة في إطار القصة الكلية في النهاية، فسبحان الذي أنزل الكتاب وأحكم آياته، ولم يجعل له عوجا..

وفي قصة «ثمود» جاءت مجملة في سورة الحاقة: ﴿ فَأَمَاثَمُودُ فَأُهُلِكُواْ بِالطَّاغِيَةِ وَعَدِد ﴾ (٢) وجاء التوضيح بأن الطاغية المقصودة هي الصيحة، فعين نوع العذاب وعدد مراته (واحدة), ثم النتيجة التي آل إليها حال المعذبين: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَحِدَةً فَكَانُواْ كَهَشِيمِ ٱلمُخْطَرِ ﴾ (٣).

وتظهر صحة عقيدة المسلمين في عيسى عليه السلام وأنه لم يُقتل ولم يُصلب، في الآيات المتناصة في قصته فجاء قوله تعالى: ﴿إِنِّ مُتَوَفِّيكَ ﴾ ليدل على بشريته, ثم حصل نفي الصلب المزعوم وهذا واضح في آية (١٥٧) من سورة النساء: ﴿ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾، كما أنه يُفهم ضمنيًا من آية (١١٠) المائدة المجاورة للنساء التي فيها: ﴿ وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِيٓ إِسْرَءِيلَ عَنكَ ﴾، والتي تشبه ما

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية: ١٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة آية: ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة القمر آية: ٣١.

ورد في حق سيدنا محمد ﷺ: ﴿ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾، وهما يشهدان لما في آية (١٥٩) النساء، من عود الضمير في كلمة (موته) ﴿ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ عَبْلَ مَوْتِهِ ﴾ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ عَبْلَ مَوْتِهِ ﴾ إلى عيسى عليه السلام.

## ومن تكامل القصص (العام):

قوله تعالى: ﴿ وَٱضْرِبُ لَهُم مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ ﴾ (١) قال صاحب «الإتقان»: هما (تمليخا) وهو الخير, و (فطروس) وهما المذكوران في سورة الصافات (٢)

يشير إلى قوله تعالى في الصافات: ﴿ قَالَ قَايِلٌ مِّنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِي قَرِينٌ ﴿ آ يَقُولُ أَءِنَكَ لَمِنَ ٱلْمُصَدِّقِينَ ﴿ آ أَهُ فَا مَنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظُمًا أَءِنَا لَمَدِينُونَ ﴿ قَالَ هَلَ أَنتُم مُّطَّلِعُونَ ﴿ قَا مَنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظُمًا أَءِنَا لَمَدِينُونَ ﴿ قَا لَهُ لَا أَنتُم مُّطَّلِعُونَ ﴿ قَا مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّلَهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّلْ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّل

وقد أشار القرطبي في تفسيره لآيات الصافات إلى ما رواه سعيد بن جبير، عن علاقة الآيات في الصافات بآية الكهف بقوله عن القرين المذكور: «قال سعيد بن جبيرٍ: قرينه شريكه. وقد مضى في الكهف ذكرهما وقصتهما والاختلاف في السميهما مستوفًى عند قوله تعالى: ﴿ وَأَضْرِبُ لَهُمْ مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ ﴾ (٤) وفيهما أنزل الله عز وجل: ﴿ وَاللَهُ مِنْ اللهُ عَرْبِينُ ﴾ (٥) إلى ﴿ مِنَ المُحْضَرِينَ ﴾ (١)» (٧).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف آية: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإتقان في علوم القرآن، للسيوطي ١٠٢/٤. وبه قال القرطبي في تفسيره ٥١/٨٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات الآيات ٥١ - ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف آية: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات آية: ٥١.

<sup>(</sup>٦) سورة الصافات آية: ٥٧.

<sup>(</sup>V) ينظر: القرطبي في تفسيره (V)

#### - التكامل في التدرج التشريعي:

يتجلى التكامل التشريعي في قضيتين تناولهما القرآن بشيء من التدرج، وقد بدا التكامل فيهما واضحا نعرض لهما في السطور التالية وهما (تحريم الخمر ووجوب القتال) فنتناول أمر تحريم الخمر والتدرج في ذلك التحريم، وكذلك وجوب القتال والتدرج فيه بداية من الأمر بالصبر ثم الإذن بالقتال ثم وجوبه على النحو التالي..

## - تكامل التشريع في تحريم الخمر:

لما كانت الخمر أحد الأمور التي تعلقت بها قلوب العرب في الجاهلية, وكانت مكونا رئيسا في المشهد الجاهلي أداروا كؤوسها في منتدياتهم, وأكثروا من ذكرها في أشعارهم, حتى إن مطلع إحدى المعلقات كان خمريا بامتياز, حين يبدؤها عمرو بن كلثوم بقوله:

ألا هبي بصحنك فاصبحينا \*\* ولاتبقى خمور الأندرينا

فقد سلك القرآن معهم مسلك التدرج في تحريمها فجاءت الآيات المتناصة في شأن تحريمها على النحو التالى:

- بدأت بقول الله تعالى واصفا لها بـ (الإثم الكبير): ﴿ يَسَّعُلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِ وَالْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن نَفْعِهِمَا ﴾ (١).
- ثم نزل النهي عن إتيان الصلاة حال السكر في قوله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقَدَرُبُواْ ٱلصَّكَلَوٰةَ وَأَنتُمْ شُكَرَىٰ حَتَّى تَعَلَمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾ (٢).
- ثم نزل التصريح بتحريمها في قوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَضَابُ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية: ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية: ٤٣.

وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنَ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمُ تُفَلِحُونَ ﴿(١). ثم يشرح بعض أسباب التحريم في وَالْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنَ عَمَلِ ٱلشَّيْطِنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَبْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ فَعَي اللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْةِ فَهَلَ ٱنكُم مُّنهُونَ ﴾ (١).

هذه آيات ثلاث ورد فيها ذكر الخمر صراحة، وقيل نزلت في الخمر أربع آيات، ففي تفسير الرازي: «نزلت في الخمر أربع آيات، نزل بمكة قوله تعالى: ﴿ وَمِن ثَمَرَتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَبِ نَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ﴾ (٣). بــذكر (السَــكر) دون التصريح بالخمر ».

ويظهر التدرج في التحريم وفق نزول الآيات فيما روي من أن فريقا من المسلمين، منهم عمر ومعاذ ونفر من الصحابة قالوا: يا رسول الله أفتنا في الخمر، فإنها مذهبة للعقل، مسلبة للمال، فنزل فيها قوله تعالى: ﴿ قُلْ فِيهِماۤ إِثّمُ كَبِيرُ وَمَنَفِعُ لِلنّاسِ ﴾ (٤)، فشربها قومٌ وتركها آخرون، ثم دعا عبد الرحمن بن عوفٍ ناسًا منهم، فشربوا وسكروا، فقام بعضهم يصلي فقرأ: قل يا أيها الكافرون أعبد ما تعبدون، فنزلت: ﴿ لاَ تَقَرّرُوا الصّكوة وَ أَنتُم مُكرَى ﴾ (٥) فقل من شربها، ثم اجتمع قومٌ من الأنصار وفيهم سعد بن أبي وقاصٍ، فلما سكروا افتخروا وتناشدوا الأشعار حتى أنشد سعد شعرًا فيه هجاءً للأنصار، فضربه أنصاري بلحي بعيرٍ فشجه شجةً موضحةً، فشكا إلى رسول الله ﷺ فقال عمر: اللهم بين لنا في الخمر بيانًا شافيًا

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية: ٩١.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية: ٢١٩.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء آية: ٤٣.

فنزل: ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ ﴾ (١) إلى قوله: ﴿ فَهَلَ أَنَّهُمُّنَّهُونَ ﴾ (٢) فقال عمر: انتهينا يا رب (٣).

ففي آية البقرة وصفت الخمر مع الميسر بالإثم، وقيل إن أول عيب وصفت به الخمر أن فيها إثما كبيرا، ففي (تفسير الطبري) عن مجاهد: ﴿ قُلُ فِيهِ مَآ إِثَّمُ كَبِيرٌ ﴾، قال: هذا أول ما عيبت به الخمر. وقيل الإثم المراد: «زوال عقل شارب الخمر إذا سكر من شربه إياها حتى يعزب عنه معرفة ربه، وذلك أعظم الآثام».

وقد روي عن ابن عباس قوله: ﴿ وَإِثْمُهُمَاۤ أَكَبَرُمِن نَفَعِهِماً ﴾ (١)، يقول: ما يذهب من الدين والإثم فيه أكبر مما يصيبون في فرحها إذا شربوها (٥).

وقد ذكر السيوطي أن عيوب الخمر جمعت في قول الحق سبحانه: ﴿ لَاللَّهُ وَلَا يُنزِفُونَ ﴾ (٦) فوصف الحق سبحانه «جمع فيه جميع عيوب الخمر من الصداع وعدم العقل وذهاب المال ونفاد الشراب» (٧).

ووصف الخمر في آية البقرة بالإثم كان التمهيد لتحريمها، فقيل إن قوما كرهوها بعد هذا الوصف وقد أورد الطبري «عن سعيد بن جبير أنه قال: «لما نزلت: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ النَّاسِ ﴾ (^) فكرهها قوم لقوله:

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية: ٩١.

<sup>(</sup>۳) ينظر: تفسير الرازي ٣٩٦/٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية: ٢١٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير الطبري ٣٣٠/٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الواقعة آية: ١٩.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الإتقان، للسيوطي ١٨٣/١.

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة آية: ٢١٩.

﴿ فِيهِ مَآ إِثْمُّ كَبِيرٌ ﴾ وشربها قوم لقوله: ﴿ وَمَنْفِعُ لِلنَّاسِ ﴾ حتى نزلت: ﴿ يَثَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقَرَبُواْ الصَّكَلُوةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ حَقَّى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾ (١) ، قال: فكانوا يدعونها في حين الصلاة ويشربونها في غير حين الصلاة، حتى نزلت: ﴿ يَثَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا الْخَمُّرُ وَالْأَصَابُ وَالْأَزَانُمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ (١) فقال عمر: ضيعةً لك! اليوم قرنت بالميسر! (١)

فقال رسول الله ﷺ: حرمت الخمر (٧).

وتدرج التحريم من الخالق سبحانه - وهو أعلم بحال الخلق وطبيعة النفس البشرية - سنة الله التي أنزل بها الشريعة، فقد أخرج البخاري عن عائشة قالت: إنما نزل أول ما نزل منه سورة من المفصل فيها ذكر الجنة والنار حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام ولو نزل أول شيء: «لا تشربوا الخمر» لقالوا: لا

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٤/٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية: ٢١٩.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء آية: ٤٣.

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة آية: ٩٠.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الإتقان، للسيوطي (٩/١).

ندع الخمر أبدًا ولو نزل: «لا تزنوا» لقالوا: لا ندع الزنا أبدًا. ثم رأيت هذه الحكمة مصرحًا بها في الناسخ والمنسوخ لمكي (١).

ويؤكد ذلك ما ذكره الرازي في تفسيره من الحكمة من وراء الترتيب والتدرج بقوله: «والحكمة في وقوع التحريم على هذا الترتيب أن الله تعالى علم أن القوم قد كانوا ألفوا شرب الخمر، وكان انتفاعهم بذلك كثيرًا، فعلم أنه لو منعهم دفعة واحدة لشق ذلك عليهم، فلا جرم استعمل في التحريم هذا التدريج، وهذا الرفق، ومن الناس من قال بأن الله حرم الخمر والميسر بهذه الآية، ثم نزل قوله تعالى: ﴿ لاَ تَقَرَبُوا الصَكَاوَةُ وَأَنتُم سُكَرَى ﴾ (٢) فاقتضى ذلك تحريم شرب الخمر وقت الصلاة، لأن شارب الخمر لا يمكنه أن يصلي إلا مع السكر، فكان المنع من ذلك منعًا من الشرب ضمنًا، ثم نزلت آية المائدة فكانت في غاية القوة في التحريم، وعن الربيع بن أنس أن هذه الآية نزلت بعد تحريم الخمر (٢).

فكانت الآيات الثلاث مجتمعة فيها تدرج التحريم بداية من التنفير منها بوصفها إثما، ثم تجنبها وقت الصلاة طلبا للإدراك والوعي، ثم وصفها بالرجس من عمل الشيطان ليكون القطع في التحريم.

#### - التدرج في تشريع القتال:

التدرج في تشريع القتال يعتبر من مظاهر النتاص التكاملي، فهناك آيات كثيرة متناصة تأمر بالجهاد والقتال في سبيل الله، وليس من الحكمة والصواب أن يُؤخذ حكمُ القتال في الإسلام من آيةٍ واحدة أو حتى آيتين من هذه الآيات، ولابد من النظرة الشاملة إلى جانب الإحاطة بأسباب النزول كلما وجدت، كما لا ننسى الواقع

<sup>(</sup>١) ينظر: الإتقان، للسيوطي (١/٥٥١).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية: ٤٣.

<sup>(</sup>۳) ينظر: تفسير الرازي (۲/۲۹۳).

المراد إنزال الحكم عليه فإنه معين على تفسير هذه الآيات، فمثلاً قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا انسَلَخَ الْأَشَهُرُ الْخُرُمُ فَا قَنْلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقَعُدُواْ لَهُمْ فَإِذَا انسَلَخَ الْأَشَهُرُ الْخُرُمُ فَاقَنْلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاخْدُوهُمْ وَاقَعُدُواْ لَهُمْ اللَّهِ عَفُورُ رُحِيمُ اللَّهِ صَلَّا فَإِن تَابُوا وَاقَامُوا الصَّلُوةَ وَءَاتَوا الزَّكُوةَ فَخَلُواْ سَيِلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ عَفُورُ رُحِيمُ اللَّهِ التوبة: ٥] ستجد أنها خاصة بسبب أو ظرف معين، وكذا لو أخذت آية [٣٦] التوبة: ﴿ وَقَدَنِلُوا اللَّمُشُرِكِينَ كَافَتَ ﴾ [التوبة: ٣٦]، وآية (٤١): ﴿ انفِرُوا لَيْورُوا اللَّهُ وَقِينَا لَهُ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فاستنتاج مراحل التشريع القتالي ومعرفة التدرج في ذلك من خلال الآيات المنتاصة يقودنا إلى أهم المراحل التي مر بها الحكم, وهي:

- ١- ما قبل الجهاد القتالي؛ وهو الإعداد الروحي، ففي هذا العهد لا نجد ذكرًا للجهاد القتالي في القرآن الكريم، وإنما جهاد النفس الإيماني في قوله:
   ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمُ سُبُلَناً ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، وفي أولها: قَالَ تَعَالَى:
   ﴿ وَمَن جَهَدَ فَإِنَّما يُجُهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ ﴾ [العنكبوت: ٦].
- ٢- بعد بيعة العقبة الثانية؛ حيث وردت أول آية تأذن بالدفاع عن النفس إذنًا مشفوعًا بكل المبررات المشروعة؛ وهي آية [٣٩ الحج]: قَالَ تَعَالَى: ﴿ أُذِنَ لِللَّذِينَ يُقَنّ تَلُونَ عِأَنَّهُم طُلِمُواً ﴾ [الحج: ٣٩]، ونلاحظ الدلالة الحاصلة من فتح التاء في «يقاتلون» وضم الظاء في «ظُلموا»؛ ولا تنس ما ورد على لسانه على ضمن مداولات البيعة، حين استأذنه أحد الحاضرين في قتال المشركين في عقر دارهم ولكن النبي على قال له: لم نُؤمر بعد. وهي عبارة المشركين في عقر دارهم ولكن النبي على قال له: لم نُؤمر بعد. وهي عبارة

تحمل كل معاني الاستشراف للمراحل القادمة؛ وتشير إلى التدرج.

- ٣- قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّرِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ ﴾ وهو أمر خاص، إذ لم يُع أن قاتل النبي ﷺ المنافقين، وقد جاءت في سورتين مدنيتين (التوبة والتحريم).
- ٤ قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ٱلَّذِينَ يُقَتِلُونَكُو وَلَا تَعَلَّدُواً ﴾ الآيه الآيه (١٩٠) من سورة البقرة، وهي شبيهة بآية الحج مع الاختلاف في العبارة بين الإذن في آية الحج والأمر بالقتال الدفاعي في آية البقرة.

قال أبو جعفر الرازي عن الربيع بن أنس عن أبي العالية في قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ آية البقرة (١٩٠): هذه أول آية نزلت في القتال بالمدينة، فلما نزلت كان بي يقاتل من قاتله ويكف عمن كف عنه حتى نزلت سورة التوبة، وكذا قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم حتى قال: هذه منسوخة بقوله: ﴿ فَاقَنْلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُم ﴾. قال ابن كثير: وفي هذا نظر لأن قوله: ﴿ اللّينَ يُقَتِلُونَكُم الله الله الله الله عنه وإغراء بالأعداء الذين همتهم قتال الإسلام وأهله؛ أي كما يقاتلونكم فاقتلوهم أنتم، كما في ﴿ وَقَنْلِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَةً كَما ﴾، ولهذا قال في هذه الآية: ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ أَخْرُجُوكُمْ الله الله الله التي همتكم منبعثة على قتالهم كما أن همتهم منبعثة على قتالكم وعلى إخراجهم من البلاد التي أخرجوكم منها قصاصاً (١).

٥- معظم ما ورد في القرآن من آيات تتضمن موضوع الجهاد والقتال تدخل ضمن هذه المرحلة بهدف التنظيم والتدريب، وكسب الخبرة، ومعرفة الآداب والأسباب والحِكَم ونحو ذلك مما يتعلق بأهداف القتال في الإسلام.

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۱/۲۲٦.

- ٦- مرحلة المبادرة للقتال أو الجهاد لغايات منها:
- (أ) إرهاب العدو، أو ما يسمى بالقتال الوقائي ﴿ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّ مَن الأنفال، وَعَدُوَّ حَمْمُ وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ نَعْلَمُونَهُمُ ﴾ الآية (٦٠) من الأنفال، وآية (٥٧) ﴿ فَشَرِّدُ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَذَكَرُونَ ﴾.
- (ب) حماية الدعوة والدعاة وإزالة المعوقات من طريقها وقطع دابر كل فتنة ﴿ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةُ وَيَكُونَ الدِينُ لِلَّهِ ﴾ (١٩٣) البقرة، و (٣٩) الأنفال، ثم تدبر قوله تعالى: ﴿ فَإِنِ اننَهُ وَافَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١٩٢) البقرة، وقوله: ﴿ فَإِنِ اننَهُ وَافَإِنَ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١٩٢) البقرة، وقوله: ﴿ فَإِنِ اننَهُ وَافَلِهِ مِن اللهِ فَإِن اللهِ وَاللهِ عَلَى الطَّالِمِينَ ﴾ (١٩٣) البقرة.
- ٧- المبادرة السابقة (عامة)، وهذه المبادرة خاصة بأهل الكتاب: ﴿ قَائِلُواْ الْكَتَابِ: ﴿ قَائِلُواْ اللَّهِ وَلَا يُكُرِّمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا اللَّهِ وَلَا يُكُرِّمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا اللَّهِ يَدِينُونَ وَيَنَ اللَّحِقِّ مِنَ اللَّذِينَ أَوْتُواْ اللَّهِ حَتَى يُعَطُواْ الْجِزْيَة ﴾ الآية يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُواْ اللَّهِ حَتَى يُعَطُواْ الْجِزْيَة ﴾ الآية (٢٩) التوبة، فأنت ترى أن القتال فيها ينتهي بالتسليم بإعطاء الجزية، ولا يطلب منهم ترك دينهم.
- ٨- مرحلة نقل الجهاد إلى خارج أرض العرب بدءًا بالأقرب فالأقرب ﴿ قَائِلُوا اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ الآية (١٢٣) من التوبة، وهو ليس قتال عقيدة يطلب به حمل هؤلاء الكفار على تغيير دينهم، وإنما هو قتال ردعي كما هو ظاهر من عبارة ﴿ وَلْيَجِدُواْ فِيكُمْ غِلْظَةً ﴾.

#### ومن صور التناص التكاملي:

### ١ - تكامل أطوار الخلق:

الكثير من آيات القرآن تحدثت عن خلق الإنسان، وتكتمل صورة أطوار الخلق في الآيات المتناصة في هذا الباب منذ بدء خلق الإنسان من تراب ثم سلالة من طين وحتى نهاية المطاف، هذه التفاصيل منثورة متفرقة في كتاب الله يجتمع بعضها ويتفرق في كتاب الله لتكتمل في النهاية سلسلة الخلق، فيذكر القرآن أن الإنسان خلق من تراب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ءَأَنْ خَلَقَكُم مِن تُرَابِ ثُمَ إِذَا أَنتُم بَشُرُ وَبَنَ وَكُور الْمَرْن مَن الله وَمُوا الله وَمَا الله وَلَق مَن أَلُه وَمُوا الله وعلا: ﴿ وَلَقَدُ الله وَمُوا الله وعلا: ﴿ وَلَقَدُ الله وَمُوا الله وعلا: ﴿ وَلَقَدُ الله وعلى التكامل في المؤمنون: ١٢]، فهذا هو عين التكامل في الآيات التي نزلت منجمة مفرقة ثم تنسجم وتكتمل وتعطي الحقيقة واضحة.

ومن طور الطين يذكر القرآن المراحل التالية في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً مُضَعَّدَةً فَخَلَقَنَا النَّطْفَةَ عَظَمًا فَكَسَوْنَا الْعِظْنَمَ لَحَمًا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلُقًا الْعَلَقَةَ مُضَعَّدَةً فَخَلَقًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وبعدما جاء ذكر أطوار الخلق من النطفة إلى العلقة إلى المضغة إلى العظام إلى آخر الأطوار، فهناك ذكر لتفاصيل، بعض المراحل بدقة وبراعة وإعجاز، فتصف الآية بصورة دقيقة أمشاج النطفة، يقول الحق سبحانه: ﴿ إِنَّا خَلَقُنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ ﴾ [الإنسان: ٢].

وفي آية السجدة يذكر القرآن الأطوار من بدء الخلق من طين، إلى خلق السمع والأبصار والأفئدة؛ في نقلة سريعة تشعر بفيض المنعم وتستحث في النفس مشاعر

وفي آية الحج تعدد أطوار الخلق لكنها تتخذ منحى آخر حيث تحصي مراحل العمر في حياة الإنسان من مبدأ التراب إلى النطفة ثم العلقة ثم المضغة وحتى يرد إلى أرذل العمر، يقول تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن أَلْفَةِ ثُمَّ مِن تُطَفَةٍ ثُمَّ مِن مُنْعَفِقٍ عُعَلَقَةٍ وَغَيْر مُخَلَقَةٍ وَغَيْر مُخَلَقَةً وَنَعْر مُخَلَقَةً فِي الْمُرَّعِلِ مُن المُؤَلِّ فَي الله وَمِن مُن المُؤَلِّ أَشُدَكُم مَن يُوفَّ مَن يُكُوفُ وَمِن مَن يُروفَى المناسل الم

وفي الآية ما أشار إليه آية السجدة، من خلق السمع والبصر، يقول الزَّمَخْشَرِيُّ: عن قوله تعالى: ﴿ وَنُقِرُّ فِ ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآهُ ﴾:

(الْقَرَارُ: الْمُسْتَقِرُّ، وَالْمُرَادُ بِهِ: الرَّحِمُ وُصِفَتْ بِالْمَكَانَةِ الَّتِي هِيَ صِفَةُ الْمُسْتَقِرِّ فِي هَذِهِ فِيهَا، أَوْ بِمَكَانَتِهَا فِي نَفْسِهَا ; لِأَنَّهَا مُكِّنَتْ بِحَيْثُ هِيَ وَأُحْرِزَتْ، وَقَوْلُهُ تَعَالَى فِي هَذِهِ الْآيَةِ: ﴿ ثُمُّ أَنشَأْنَهُ خُلُقًاءَاخَرَ ﴾ [المؤمنون: ١٤] قالَ الزَّمَخْشَرِيُّ أَيْ: خَلْقًا مُبَايِنًا لِلْخَلْقِ الْأَوَّلِ مُبَايِنًا مَا أَبْعَدَهَا حَيْثُ جَعَلَهُ حَيَوَانًا وَكَانَ جَمَادًا، وَنَاطِقًا وَكَانَ أَبْكَمَ، وَسَمِيعًا وَكَانَ أَصَمَّ، وَبَصِيرًا وَكَانَ أَكْمَهَ وَأَوْدَعَ بَاطِنَهُ وَظَاهِرَهُ، بَلْ كُلُّ عُضْوٍ مِنْ أَعْضَائِهِ وَجُزْءِ مِنْ أَجْزَائِهِ عَجَائِبُ فِطْرَةٍ، وَغَرَائِبُ حِكْمَةٍ، لَا تُدْرَكُ بِوَصْفِ)(١).

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في إيضاح القرآن ٣٢٤/٥.

وتتقلب الآيات لتصور الأمر من زاوية أخرى في قوله سبحانه: ﴿ يَغَلُقُكُمُ فِي بُطُونِ أُمَّهَ عَرَامُ الآيات لتصور الأمر من زاوية أخرى في قوله سبحانه: ﴿ يَغَلُقُكُمُ فِي بُطُونِ أُمَّهَ عَرَامُ مَ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمَتِ ثَلَثِ كَ الزمر: ٦]. ﴿ أَيْ: ظُلْمَةِ الْبَطْنِ، وَظُلْمَةِ الْمَشِيمَةِ. فَقَدْ رَكَّبَ تَعَالَى عِظَامَ الْإِنْسَانِ بَعْضَهَا بِبَعْضٍ، وَظُلْمَةِ الرَّحِم، وَظُلْمَةِ الْمَشِيمَةِ. فَقَدْ رَكَّبَ تَعَالَى عِظَامَ الْإِنْسَانِ بَعْضَهَا بِبَعْضٍ، وَكَسَاهَا اللَّحْمَ، وَجَعَلَ فِيهَا الْعُرُوقَ وَالْعَصَبَ، وَفَتَحَ مَجَارِيَ الْبُولِ وَالْغَائِطِ، وَفَتَحَ مَجَارِيَ الْبُولِ وَالْغَائِطِ، وَقَتَحَ الْعُمُونَ وَالْآذَانَ وَالْأَفُواهَ وَفَرَّقَ الْأَصَابِعَ وَشَدَّ رُءُوسَهَا بِالْأَظْفَارِ إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنْ الْعُلُونَ وَالْآذَانَ وَالْأَفُواهَ وَقَرَّقَ الْأَصَابِعَ وَشَدَّ رُءُوسَهَا بِالْأَظْفَارِ إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنْ غَرَائِبِ صُنْعِهِ وَعَجَائِبِهِ، وَكُلُّ هَذَا فِي تِلْكَ الظُلُمَاتِ الثَّلَاثِ، لَمْ يَحْتَجُ إِلَى شَقِّ بَطْنِ أُمِّ وَإِزَالَةِ تِلْكَ الظُلُمَاتِ، لَمْ يَحْتَجُ إِلَى الظُلُمَاتِ» (١).

وقد توقف العلم الحديث مشدوها وفاغرا فاه أما هذا التصوير الدقيق لطوار خلق الإنسان, وكان بوابة لدخول طائفة من علماء الأحياء والأجنة إلى الإسلام.

#### تكامل الوصف: وصف الجنة والنار:

التكامل المراد هنا هو أن يورد القرآن وصفا ثم يتم هذا الوصف في آية أخرى أو سورة أخرى، حتى يتكامل الوصف، وتكتمل أجزاء الصورة، لمن ينظر إليها نظرة كلية، ومن ذلك في وصف الجنة المبثوث في القرآن، مما يسمح للمؤمن أن يرسم في بقعة بعيدة من خياله صورة أولية عن الدار التي يتمنى أن يكون من سكانها؛ فيعيش مع تفاصيل هذا النعيم المقيم في أجواء مضمخة بالأشواق والحنين, مما لايتأتى له إلا باستحضار ما تناص من الآيات في وصفها. وهذا مما يصبر المؤمن ويثبته في طريق الإيمان.

فتبين هذه الزمرة من الآيات المتناصة تفاصيل هذه الدار وأحوال الناس فيها - جعلنا الله وإياكم من سكانها, فنجدها تصف الولوج إلى أبوابها حين يقول تعالى: ﴿ جَنَّتِ عَدْنِ مُفَنَّحَةً لَمُ الْأَبُوبُ ﴾. يقول «الطبري» في هذه الآية: (أن أبوابها تفتح لهم بغير فتح سكانها إياها، بمعاناة بيد ولا جارحة، ولكن بالأمر فيما ذُكر ...وروي:

<sup>(</sup>١) البيان في إيضاح القرآن ٢٧٠/٤.

(أبواب تكلم، فتكلم: انفتحي، انغلقي)(١).

وقيل المراد بذلك: (أي إذا جاءوها لا يلحقهم ذلّ الحجاب، ولا كلفة الاستئذان، تستقبلهم الملائكة بالترحاب)<sup>(٢)</sup>.

وهذا يتممه معنى قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتُ أَبُوبُهَا ﴾ [الزمر: ٧٣].

فقيل: (إِنَّ زِيَادَةَ الْوَاوِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْأَبْوَابَ فُتِحَتْ لَهُمْ قَبْلَ أَنْ يَأْتُوا لِكَرَامَتِهِمْ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى، وَالتَّقْدِيرُ حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَأَبْوَابُهَا مُفَتَّحَةٌ، بِدَلِيلِ قَوْلِهِ: ﴿ جَنَّتِ عَدْنِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى، وَالتَّقْدِيرُ حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَأَبْوَابُهَا مُفَتَّحَةٌ، بِدَلِيلِ قَوْلِهِ: ﴿ جَنَّتِ عَدْنِ عَلَى مُفَنَّحَةً لَمُمُ ٱلْأَبُورَبُ ﴾ [ص: ٥٠] وَحَذْفُ الْوَاوِ فِي قِصَّةٍ أَهْلِ النَّارِ، لِأَنَّهُمْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ وَفُتِحَتْ بَعْدَ وُقُوفِهِمْ إِذْ لَالًا وَتَرْوِيعًا لَهُمْ)(٣).

# وقد وصفت الجنة بصفات ثلاث رئيسة:

الأولى: أنها تجرى من تحتها الأنهار, والثانية: دوام أكلها وثمارها, والثالثة دوام ظلها. ﴿ أُكُلُهَا دَآيِمٌ وَظِلُهَا ﴾.

وترد هذه الأوصاف في أكثر من موضع، وفي غير سورة متفرقة، فالصفة الأولى أكثر الصور تكرارا، وترددا في سياقها القرآني وفق الموضع الذي ترد فيه، فمن وصف الأنهار، على سبيل المثال لا الحصر قول الحق تعالى: ﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ وَالْمَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُكُم الله [البقرة: ٢٥].

﴿ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّكُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَ نَرُ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ [آل عمران: ١٥]. وفي الصفة الثانية والثالثة: يقول الحق تعالى: ﴿ ٱلْمِهَادُ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَنَ

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ٢٢٢/٢١.

<sup>(</sup>٢) لطائف الإشارات للقشيري ٣/٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١٥/١٥.

تُغْنِي عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلا آَوْلَالُهُم مِنَ ٱللَّهِ شَيْئاً وَأَوْلَكِيكَ هُمْ وَقُودُ وَبِئْسَ ﴾ [الرعد: ٣٥].

ثم نجد التكامل في وصف تفصيل الأنهار التي وردت مجملة فيرد تفصيل عن أنواعها وما يجري فيها في قول الحق سبحانه: ﴿ مَّثُلُ الْمُنَّةُ وَاللَّهُ وَعَدَ الْمُنَّقُونَ فِيهَا آنَهُ رُّمِن مَّآ إِللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْهُ وَاللَّهُ وَاللَلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

ويقتصر القرآن في أغلب الآيات على ذكر الأنهار دون غيرها من الصفات، ويسوق الرازي تعليلا لهذا بقوله: «كثيرا ما يقتصر القرآن على ذكر الأنهار في وصف الجنة، لأن النهار يتبعها الأشجار، والأشجار تتبعها الثمار، ولأنه سبب حياة العالم، والنار سبب الإعدام، وللمؤمن الماء ينظر إليه وينتفع به، وللكافر النار يتقلب فيها ويتضرر بها»(۱).

ثم توصف بدوام أكلها وثمارها «أي: لا ينقطع ثمرها ونعيهما بخلاف جنات الدنيا» (٢). فنرى وصف الأكل والثمار الدائمة غير المقطوعة، فالإشارة إليها في قوله سبحانه: ﴿ وَفَكِهَةٍ كَثِيرَةٍ ﴿ اللهُ مُقَطُوعَةٍ وَلَا مَنْوُعَةٍ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ الهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

#### - ثم يصفها المولى تعالى بدوام الظل:

وقد قال اللهُ تعالى في صفةِ أهل الجنة: ﴿ مُتَّكِينَ فِهَا عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ لَا يَرُوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَ رِيرًا ﴿ الْإِنسان: ١٣].

فنفى عنهم شدة الحر وشدة البرد، لأن كليهما يؤذي، يقول الطبري عن هذه الآية: «لا يرَوْن فيها شمسا فيؤذيهم حرّها، ولا زمهريرا، وهو البرد الشديد، فيؤذيهم

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي ٢٨/٤٤.

<sup>(</sup>٢) اللباب في علوم الكتاب ٢١٥/١١.

بردها»(۱). وهذا القول يفسر دوام الظل بعيدا عن الضدين الحر والبرد، يقول النسفي في تفسيره لهذه الآية: ﴿ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَ رِيرًا ﴾:

«لا شمس فيها ولا زمهرير، فظلها دائم وهواؤها معتدل، لا حر شمس يحمي، ولا شدة برد تؤذي، وفي الحديث هواء الجنة سجسج لا حر ولا برد»(٢).

ووافقه في ذلك ابن عادل: ﴿ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَ بِرًا ﴾ وقال عليه السلام: «لا صباح عند ربك ولا مساء بل هم في نور أبداً»(٣).

وتصف الآيات حال أهلها، وما عليهم من آثار النعمة، يقول تعالى: ﴿ وُجُوهُ وَجُوهُ يَوْمَ لِنَا النعمة، يقول تعالى: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَ لِنَا عَمَدُ اللهُ النَّالِيَةِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

وتتوالى أوصاف الجنة وتفاصيلها وحال أهلها وما يجدونه من نعيم مقيم فيها، فترد الآية مجملة ﴿ وَجَزَعْهُم بِمَاصَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾ [الإنسان: ١٢].

ثم تتكامل الأوصاف، وتتجمع أجزاء الصورة لتكون شكلا له هيئته الكاملة، من الخارج والداخل، من النتعم بالنظر إلى الأنهار والثمار, إلى الظل الدائم واعتدال الجو, إلى الإمعان في الترف والترويح فقطوفها دانية، إلى تفاصيل الأواني والأباريق، إلى تفاصيل الملبس من الحرير والإستبرق، في ذلك كله يورد المولى سبحانه في تصوير الجنة، وتفصيل أشكال النعيم الآيات التالية:

﴿ مُتَكِدِينَ فِهَا عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ لَا يَرُوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَ بِيرًا ﴿ الْإِنسان: ١٣].

﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلِّلَتْ قُطُوفُهَا نَذِّلِيلًا ١٤ ﴾ [الإنسان: ١٤].

﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِعَانِيَةٍ مِن فِضَّةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتْ قَوَارِيرُا ١٥ ﴾ [الإنسان: ١٥].

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٢٤/٢٤.

<sup>(</sup>۲) النسفي ۲/۹۷۵.

<sup>(</sup>٣) اللباب في علوم الكتاب ٩٦/١٣.

- ﴿ قَوَارِيرًا مِن فِضَّةٍ قَدَّرُوهَا نَقَدِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّالَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا
- ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِنَ اجُهَا زَنْجَبِيلًا ﴿ ﴾ [الإنسان: ١٧].
  - ﴿ عَنَّافِهَا تُسَمَّىٰ سَلْسَبِيلًا ﴿ ﴾ [الإنسان: ١٨].
- ﴿ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُّ مُّخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْهُمْ حَسِبْنَهُمْ لُوْلُؤًا مِّنثُورًا ﴿ ﴾ [الإنسان: ١٩].
  - ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ۞ ﴾ [الإنسان: ٢٠].

ثم يورد الحق سبحانه تفصيل الحرير والزينة:

﴿ عَلِيهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضِّرٌ وَإِسْتَبْرَقُ وَخُلُّواْ اَسَاوِرَ مِن فِضَّةٍ وَسَقَنْهُمْ رَبَّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا اللهُ ﴿ عَلِيهُمْ مِنْ فِضَةٍ وَسَقَنْهُمْ رَبَّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا اللهُ ﴾ [الإنسان: ٢١].

ثم يفصل الحق سبحانه استقرار أهل الجنة بعيدا عن الصخب والنصب، فيقول تعالى ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَاتُ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ثم يصف الحق سبحانه حال الدخول بأمان، والاطمئنان بدوام البقاء، وبين هذا وذاك نفوس راضية نزع منها ما كان من غل، وهم متقابلون في سرور يقول تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونٍ ﴿ اَدُخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴿ اَنَ مُلُورِهِم مِّنَ عَلِّ الحَرِي الْحَرَا الْحَرَا عَلَى سُرُرٍ مُّنَقَدِ بِلِينَ ﴿ اَلَا يَمَسُّهُم فِيهَا نَصَبُ وَمَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴿ الحجر: وَكَا عَلَى سُرُرٍ مُّنَقَد بِلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى سُرُرٍ مُّنَقَد بِلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّالِ الللَّالْمُ اللَّهُ الللَّلْمُ الللَّالِي الللللَّلَالَةُ الللّه

ومن قبيل التكامل أيضا تكامل وصف النار بما يقابل وصف الجنة من وصف أحوال أهلها وكيف يكون استقبالهم فيها وما يأكلون وما يشربون وطريقة جدالهم وتخاصمهم – نسأل الله السلامة من حالهم ومآلهم...

#### ٢ - تكامل درجات التحدى:

ثم نراه يتنزل معهم في التحدي؛ فيحدد التحدي بعشر سور مثله، في سورة هـود حـين يقـول: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَكُم قُلُ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ عَمُفْتَرَيْتٍ وَادْعُواْ مَنِ السَّطَعْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنْتُم صَدِقِينَ ﴿ آَلُ فَأَتُوا بعشر سور مثله.

ثم ينتقل التحدي ليتخذ طورا جديدا فيتحدى في الإتيان ولو بسورة واحدة من مثله: في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّثَلِهِ عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَّاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَا لَا مِنْ اللّهُ وَلَّا لَا لَا مِنْ فَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَّا لَا لَا مِنْ مِنْ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهِ

وكذلك جاء التحدي في سورة يونس قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَكَهُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن وَكُذلك جاء التحدي في سورة يونس قَالَ تَعَالَى: ﴿ آَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَكُهُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن وَكُن اللّهِ إِن كُن مُ صَدِقِينَ ﴿ آَمْ ﴾ [يونس: ٣٨].

يقول الزركشي: «وَجْهَ الْإِعْجَازِ الْفَصَاحَةُ وَغَرَابَةُ الْأُسْلُوبِ وَالسَّلَامَةُ مِنْ جَمِيعِ الْعُيُوبِ وَغَيْرُ ذَلِكَ مُقْتَرِنًا بِالتَّحَدِّي وَاخْتَارَهُ الْإِمَامُ فَخْرُ الدِّينِ وَهُو قَرِيبٌ مِمَّا سَبَقَ وَقَدْ الْعُيُوبِ وَغَيْرُ ذَلِكَ مُقْتَرِنًا بِالتَّحَدِّي وَاخْتَارَهُ الْإِمَامُ فَخْرُ الدِّينِ وَهُو قَرِيبٌ مِمَّا سَبَقَ وَقَدْ قَالَ تعالى: ﴿ قُل لَيْنِ اَجْتَمَعَتِ الْإِنشُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ } قال تعالى: ﴿ قُل فَأَنُوا بِمِثْلِ مَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ } وقَوْلُ إِلْمِن قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ } وقَوْلُ مَن قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ عَوْلِهِ مَا لَهُ عَالَى الله ضعيف بقوله: ﴿ مِعَشْرِ سُورٍ مَنْ مِثْلِهِ عَلْدَ على الله ضعيف بقوله: ﴿ مِعَشْرِ سُورٍ مَنْ مِثْلِهِ عَائِد على الله ضعيف بقوله: ﴿ مِعَشْرِ سُورٍ مَنْ مِثْلِهِ عَلْهُ عَلْهُ اللهِ صَعيف بقوله: ﴿ مِعْشُرِ سُورٍ مِنْ مِثْلِهِ عَلْهُ عَلْهُ اللهِ صَعيف بقوله : ﴿ وَاللّٰهُ عَالَى اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَالَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللّٰهُ عَلْهُ اللهُ عَلَاهُ اللّٰهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ الْعَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَاهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَاهُ اللهُ اللهُ عَلَالَهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الل

مِّثْلِهِ، ﴾ وَالسِّيَاقُ وَاحِدٌ»(١).

ونجد ان القرآن قد أمعن في تحديهم، من خلال هذا التدرج والتنزل في التحدي؛ مما ألجم ألسنتهم وحير عقولهم.. ونستفيد ونحن نستقريء الأمر من خلال ما تناص من آياته, نزداد يقينا بكمال هذا الكتاب, وبعجز البشر وضآلتهم أمامه, إذ التحدي لازال قائما من لدن نزول الوحى إلى يوم الناس هذا.

<sup>(</sup>١) الزركشي: البرهان في علوم القرآن ٩٨/٢.

# المَبْحَثُ الرَّابِعِ: التَّنَاصُّ التَّقَابِلِي

ويقصد به ما جاء من آي القرآن أو أبعاضها حاملا لمعان متقابلة أو متضادة ويتتج عند تقابلها صورة مشتركة أعمق في الدلالة. ويحقق هذ الاتجاه التناصي درجة عالية من تمكن المعنى ووضوح الفكرة, عند وضعها في مقابل نظيرتها بما لايحققه إفرادها بالذكر. وهو قد يكون بين آيتين أو مقطعين متباعدين, وقد يكون بين وحدتين نصيتين متتاليتين. والتقابل القرآني يقع بين معانيه كما يقع بين ألفاظه, وهو بين الألفاظ يزيدها لذة وإثارة, وبين المعاني يزيدها وضوحا وجلاء (۱).

يجد المتأمل في صور التقابل القرآني أنها تقوم – في جل أمرها – على الآيات والمقاطع المتناصة التي تحمل قدرا من التعارض والتضاد, وربما انتفى التوافق في البعد اللفظي بينها؛ فكانت العلاقة على شاكلة المعارضة في الشعر, وإن كانت بالجملة أقرب إلى فكرة «الحوارية» عندما يقرر أن كل ملفوظ يدخل في علاقة حوارية مع ملفوظات أخرى سواء على جهة التوافق أم على جهة المخالفة والتضاد؛ تأثرا وتأثيرا (۲).

### - جمالية التقابل في القرآن:

V(2,2,1) لاريب أن كلام الله – جل شانه – كله جميل, فهو سبحانه وتعالى «جميل يحب الجمال» ( $^{(7)}$ , وهو جمال ظاهر أو باطن في هذا الكون هو من آثار صنعته. وجمالية النص القرآني ربانية المصدر «فإنك لن تسمع كلاما غير القرآن منظوما ولا منثورا, إذا قرع السمع خلص له إلى القلب من اللذة والحلاوة في حال, ومن الروعة والمهابة في أخرى, ما يخلص منه إليه, تستبشر به النفوس وتتشرح له الصدور» ( $^{(2)}$ ).

<sup>(</sup>١) أسلوب التقابل في القرآن, عماري عزالدين, ص١٠٨.

<sup>(</sup>٢) المبدأ الحواري، تودوروف, ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم, كتاب الإيمان, كتاب التحذير من الكبر.

<sup>(</sup>٤) ثلاث رسائل في الإعجاز, الخطابي, ص٧٠.

والجمال هنا انبهاري «قائم على البديع الرائع في النظم واللفظة, والاتساق والالتئام والنظام والتقابل المبهر للعقول»<sup>(۱)</sup>. ويرى حازم القرطاجني أن «للنفوس في تقارن المتماثلات وتشافعها والمتشابهات والمتضادات, تحريكا وإيلاعا بالانفعال إلى مقتضى الكلام.. ومثول الحسن إزاء القبيح, القبيح إزاء الحسن, مما يزيد غبطة بالواحد, وتخليا عن الآخرلتبين حال الضد إزاء ضده, فلذلك كان موقع المتقابلات من النفس عجيبا»<sup>(۱)</sup>.

## - حقيقة التقابل في القرآن:

فرق البلاغيون والمفسرون بين المقابلة والطباق، فعدوا الطباق لونا من المقابلة وفرقوا بينهما على وجهين: «الأوَّلُ: أَنَّ الطِّبَاقَ لا يكون إلا بَيْنَ الضِّدَيْنِ غَالِبًا وَالْمُقَابَلَةَ تَكُونُ لأَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ غَالِبًا.

وَالثَّانِي: لا يَكُونُ الطِّبَاقُ إِلا بِالْأَصْدَادِ وَالْمُقَابَلَةُ بِالْأَصْدَادِ وَغَيْرِهَا وَلِهَذَا جَعَلَ ابْنُ الأَثِيرِ (٣) الطِّبَاقَ أَحَدَ أَنْوَاعِ الْمُقَابَلَةِ.

الثَّانِي: فِي أَنْوَاعِهَا.

وَهِيَ ثَلَاثَةٌ: نَظِيرِيٌّ، وَنَقِيضِيٌّ، وَخِلَافِيٌّ. وَالْخِلَافِيُّ أَتَمُّهَا فِي التَّشْكِيكِ وَأَلْزَمُهَا بِالتَّأْوِيلِ وَالنَّقِيضِيُّ ثَانِيهَا وَالنَّظِيرِيُّ ثَالِثُهَا (٤).

<sup>(</sup>١) الظاهرة الجمالية في القرآن, نذير حمدان, ١٤.

<sup>(</sup>٢) منهاج البلغاء وسراج الأدباء ٤٤.

<sup>(</sup>٣) هو: نصر الله بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، الجزري، أبو الفتح، ضياء الدين، المعروف بابن الأثير الكاتب، من العلماء الكتاب المترسلين، ولد في جزيرة ابن عمر سنة ثمان وخمس وخمس مئة، من تصانيفه: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، كفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب، البرهان في علم البيان توفي سنة سبع وثلاثين وست مئة.

ينظر: وفيات الأعيان ١٥٨/٢، ومفتاح السعادة ١٧٨/١، وآداب اللغة ٣٠/٥، والأعلام ٣١/٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البرهان في علوم القرآن، للزركشي، ط١ ١٩٥٧م، ٣/ ٤٥٨.

ونعرض هنا للتقابل فقد يرد في الآية الواحدة: ﴿ فَلاَصَدَّقَ وَلَاصَلَىٰ ﴿ آَ وَلَكِنَكُذَّبَ وَتَوَلَّلُ وَالْمَ

فقابل ﴿ صَدَّقَ ﴾ بـ ﴿ كَذَّبَ ﴾ و ﴿ صَلَى ﴾ الَّذِي هُوَ أَقْبَلَ بِ ﴿ وَتَوَلَّى ﴾ وهناك مقابلة الشيء بمثله وجعلت على ضربين:

التقابل اللفظي: وهو أن يرد مقابل اللفظ دون المعنى ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَكَرُواْ مَكْرًا وَمَكَرُنَا مَكْرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (٢).

وهذا ما يطلق عليه البلاغيون المشاكلة، فمن المؤكد أن هؤلاء يمكرون لكن الحق سبحانه لا يكون هذا فعله، وقد أورد الطبري عن ابن إسحق بخصوص هذه الآية: (أي: فمكرت لهم بكيدي المتين، حتى خلصك منهم) (٣). وقال القرطبي في تفسيرها: «وَالْمَكْرُ: التَّدْبِيرُ فِي الْأَمْرِ فِي خِفْيَةٍ. ﴿ وَٱللَّهُ خَيْرُالْمَكْرِينَ ﴾ ابْتِدَاءٌ وَخَبَرٌ. وَالْمَكْرُ مِنَ اللَّهِ هُوَ جَزَاؤُهُمْ بِالْعَذَابِ عَلَى مَكْرِهِمْ مِنْ حَيْثُ لَا يشعرون» (١٠).

ونخرج من هذا العرض أن المكر الأول ليس هو نفسه المكر الثاني، فاختلاف المعنى المراد من اللفظين هو لون من التقابل اللفظي الذي هو لون من التقابل التقابلي.

تقابل المعنى: ومقابل يرد في المعنى دون اللفظ ومنه قول الحق سبحانه: ﴿ قُلْ إِن صَلَلْتُ فَإِنَّما أَضِلُ عَلَى نَفْسِيٌّ وَإِنِ ٱهْتَدَيْتُ فَيِما يُوحِيَّ إِلَىَّ رَبِّتَ ﴾ (٥) فإنه لو كان التقابل

<sup>(</sup>١) سورة القيامة، الآيات: ٣١- ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ١٩/١٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي ٣٩٧/٧.

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ، الآية: ٥٠.

هنا من جهة اللفظ لكان التقدير: وإن اهتديت فإنما اهتديت لها<sup>(۱)</sup>.

وقد عدد الدارسون من تقسيمات التقابل الكثير، منها مقابلة اثنين باثنين: ﴿ فَلَيْضَحَكُواْ قَلِيلًا وَلْيَبَكُواْ كَثِيرًا ﴾ (٢). ومقابلة ثلاثة ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَى ﴾ (٣) الآيات.

ومن مقابلة خمسة بخمسة قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَسْتَحِي ٓ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ۚ ﴾ (٤) للدلالة على الحقير والكبير، وقيل إنه من المقابلة الخفية الثانية: ﴿ فَأَمَّا ٱلّذِينَ عَامَنُوا ﴾ (٥) ﴿ وَأَمَّا ٱلّذِينَ كَ فَرُوا ﴾ (١) الثالث (يضل) و (يهدي) به، وَالرّابِعُ ﴿ يَنقُضُونَ عَهْدَاللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِهِ عَهُ (٧) الْخَامِسُ (يَقْطَعُونَ) وَ (أَنْ يُوصَلَ).

ومن مقابلة ست بست ومنه قوله تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنِّكَ اللَّكَ وَٱلْكَرُثِّ وَٱلْمَنْظِيرِ ٱلْمُقَنظرةِ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَةِ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَامِ وَٱلْحَرْثِ وَٱلْحَرْثِ وَٱلْحَرْثِ الْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَامِ وَٱلْحَرْثِ اللَّهُ الْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَامِ وَٱلْحَرْثِ اللَّهُ الْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَامِ وَٱلْحَرْثِ اللَّهُ الْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُسَالَّةُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْعُلُمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الل

ثُمُّ قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلُ أَوُنَيِّكُمُ بِخَيْرٍ مِّن ذَلِكُمُّ لِلَّذِينَ اَتَّقَوْاْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن ثَلِّكُمْ فَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلُ أَوْنَبِكُمُ بِخَيْرٍ مِّن ذَلِكُمُّ لِلَّذِينَ اللَّهِ الْمَاتُ عَلَيْكُمُ خَلِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَجُ مُّطَهَّكُرَةٌ وَرِضُورَتُ مِّنَ اللَّهِ ﴿ وَالْمُناعُ لَلَهُ اللَّهِ الْمَاءُ فَي الدنيا وختم بالحرث, والأنهار والخلد والأزواج والتطهير والرضوان, بإزاء النساء في الدنيا وختم بالحرث,

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان في علوم القرآن ٣/٢٦١ - ٤٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الليل، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٨) سورة آل عمران، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٩) سورة آل عمران، الآية: ١٥.

وهما طرفان متشابهان وفيهما الشهوة والمعاش الدنيوي وأخر ذكر الأزواج كما يجب في الترتيب الأخروي وختم بالرضوان (١).

## - من صور التناص التقابلي في القرآن:

التقابل كثير في القرآن, لاتكاد تخلو منه سورة, ومن عجيب ما توصل إليه بعض الدارسين: أن الألفاظ المتقابلة في القرآن متساوية في عدد مرات ورودها. فنجد أن كلمة (الدنيا) تكررت في القرآن بقدر (الآخرة), فقد تكرر كل منهما ١١٥ مرة. وأن (الملائكة) تكررت بقدر (الشياطين), فقد تكرر كل منهما ١٤٥ مرة. وأن الموت ومشتقاته تكرر بقدر (الحياة), فقد تكرر كل منهما ١٤٥ مرة. وأن (الصيف والحر) تكررا بقدر لفظ (الشتاء والبرد), فقد تكرر كل منهما خمس مرات. وأن لفظ (السيئات) ومشتقاتها تكرر بقدر لفظ (الصالحات) ومشتقاتها, فقد تكرر كل منهما ١٦٧ مرة. وأن لفظ (قالوا) تكرر ٣٣٢ مرة (ومن عجب أن يتساوى هذا مع لفظ (قل) الذي هو أمر من الله إلى خلقه، فسبحان من قال (قل) ٣٣٢ مرة فكان القول ٣٣٢ مرة أن ينصافا للمخالف وإثباتا لنص رأيه على ما فيه من فساد.

### - سور مبنية على التقابل:

هناك سور عديدة في القرآن تقوم في بنائها العام على التقابل. مثل سور: الزمر, والذاريات, والطور, والرحمن, والواقعة, والحاقة, والقيامة, والإنسان والغاشية, والشمس, والليل, والكافرون.

ولعل من أكثر السور تمكنا في التقابل سورة الواقعة؛ التي تتشكل في بنائها العام من مشهدين رئيسين متقابلين, يمثلان أهل النعيم وأحوالهم, في مقابل أهل العذاب وأحوالهم, وفي المشهدين تتقابل كثير من الصور الجزئية. فتبدأ السورة بعد

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان في علوم القرآن ٣/٤٦٤ - ٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) الإعجاز العددي في القرآن, عبدالرزاق نوفل, ١٥/١-٢٥, ديوان المطبوعات الجامعية, ٩٨٩ م.

مطلعها بذكر صنفين من أهل النعيم, أولهما: السابقون في قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّنِفُونَ ٱلسَّنبِقُونَ ١٠٠ أُولَيَهِكَ ٱلْمُقَرِّبُونَ ١١٠ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ ١١٠ ثُلَّةُ مِّنَ ٱلْأَوَّلِينَ ١١٠ وَقِلِيلٌ مِّنَ ٱلْأَخِرِينَ ١١٠ عَلَى شُرُرٍ مَّوْضُونَةٍ ١١٠ مُّتَكِعِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ ١١٠ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُّ مُخَلَّدُونَ ١١٧ بِأَكُوابٍ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسٍ مِن مَّعِينِ ١ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ اللَّهُ وَفَكِهَةٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُوك اللَّهُ وَلَا يُنزِفُونَ اللَّهُ مَهُونَ اللهِ وَحُورٌ عِينٌ اللهُ كَأَمْثُ لِ ٱللَّوْلُمِ ٱلْمَكْنُونِ اللهُ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهَ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا تَأْثِيمًا الله قَيلًا سَلَمًا سَلَمًا سَلَمًا الله [الواقعة: ١٠ - ٢٦] والثاني: أصحاب اليمين في قوله: ﴿ وَأَصْحَبُ ٱلْيَمِينِ مَا أَصْحَبُ ٱلْيَمِينِ ١٧ فِي سِدْرِ مَّغْضُودٍ ١١ وَطَلْحٍ مَّنضُودٍ ١١ وَظَلِّ مَّدُودٍ ١٦ وَمَآءٍ مَّسْكُوبِ اللَّهِ وَفَكِهَةِ كَثِيرَةِ اللَّهُ لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَنْوُعَةٍ اللَّهُ وَفُرْشٍ مَّرْفُوعَةٍ اللَّ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَاءً اللَّهُ مَسْكُوبِ اللَّهُ وَفَكُم اللَّهُ اللّ غَعَلْنَهُنَّ أَبْكَارًا ﴿ ثَنَّ عُرُبًا أَتَرَابًا ﴿ ثَنَ لَا شَكَ لِأَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ ثُلَّةُ مِّنَ ٱلْأَوْلِينَ ﴿ ثَالَا مُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهِ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ ال [الواقعة: ٢٧-٢٠], ونرصد أن ثمة تقابلا حاصلا بين هذين النوعين من أهل النعيم, مع أن التقابل الرئيس يتحقق مع أهل العذاب, حين تدلف السورة إلى ذكر أصحاب الشمال في مقابل الصنفين الأولَين, في قوله: ﴿ وَأَصَّعَبُ ٱلشِّمَالِ مَا أَصَّعَبُ ٱلشِّمَالِ اللهُ فِي سَمُومِ وَحَمِيمِ اللهُ وَظِلِّ مِن يَعْمُومِ اللهُ لَا بَارِدِوَلَا كَرِيمٍ اللهُ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُو وَكَانُواْ يُصِرُّونَ عَلَى ٱلْحِنثِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللَّهِ وَكَانُواْ يَقُولُونَ أَيِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَمًا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ اللَّهُ الْمُبْعُوثُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُبْعُوثُونَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ أُوَءَابَأَوْنَا ٱلْأُوَّلُونَ ١ فَلَ إِنَّ ٱلْأَوَّلِينَ وَٱلْآخِرِينَ ١ اللَّهُ لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَتِ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ ١ أَمُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا ٱلضَّآ أَلُونَ ٱلْمُكَذِّبُونَ ﴿ ۚ كَاكِلُونَ مِن شَجَرِمِّن زَقُّومِ ﴿ فَالْكُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ﴿ فَشَرِيُونَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْخَمِيمِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْخَمِيمِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْخَمِيمِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ فَشَارِبُونَ شُرْبَ ٱلْهِيمِ (٥٠) هَذَا نُزُلُمُمْ يَوْمَ ٱلدِّينِ (٥٠) ﴿ [الواقعة: ١٥٦-٥].

وفي المقابلة الأولى يتجلى التفاوت في الدرجة مع الشبيه حيث تتحقق المقابلة في قوله سبحانه: ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْأُولِينَ ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْأُولِينَ ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْأَولِينَ ﴿ ثُلَّةً مِّنَ ٱلْأَولِينَ ﴾ مع قوله: ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْأَولِينَ ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ في العدد من القلة إلى الكثرة دليل على تفاوت في المكانة. ثم يذكر أصنافا من نعيم السابقين ليس لها مايقابلها عند أصحاب اليمين

كالسرر, وتقابلهم متكئين, وطواف الولدان, والأكواب والأباريق والكأس. ثم يقابل بينهم في قوله: ﴿ وَفَكِهَةِ كِثِيرَةٍ ﴾ والتباين ثم بينهم في قوله: ﴿ وَفَكِهَةِ كَثِيرَةٍ ﴾ والتباين ثم ظاهر, كما هو ظاهر في وصف الحور بين الطرفين, بين قوله: ﴿ وَحُورً عِينُ ﴿ اللَّهُ لُو اللَّهُ اللَّهُ لُو المَّكَنُونِ ﴾, وقوله: ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَ إِنشَاءً ﴾.

## أما المقابلة الثانية فبين النقيضين في كل شيء:

- فيصف الجو والظل عند الطرفين بقوله: ﴿ فِ سِدْرِ مَعْضُودٍ ﴾ وقوله: ﴿ فِ سَمُومِ وَمِهِ مَهُمِ مِ مَهُمِ مِ مَهُمِ مَهُم مُهُم مَهُم مُعْم مُهُم مُعْمِم مُعُمّ مَهُم مُعُمّ مَهُم مَهُم مَهُم مَهُم مَهُم مَهُم مَهُم مُعُمّ مَهُم مُعْم مُعُم مُعْم مُعْم

- ويصف طعامهم بقوله: ﴿ وَفَكِهَةٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴿ وَلَكِهَةٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴾ وفي ويصف طعامهم بقوله: ﴿ وَفَكِهَةٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴾ وفي طعام أهل العذاب فيقول: ﴿ لَأَكِلُونَ مِن شَجَرِمِّن زَقُورٍ ﴿ الْمُؤْمِن فَهُ الْمُؤْمِن كُم البون شاسع والفرق واسع بين الفريقين.

- ويصف شراب أهل النعيم وتنوعه بين ماء جار من عيون الجنة: ﴿ وَمَآءِ مَسْكُوبٍ ﴾ وخمر لذيذة المشرب, ولايعتري شاربها أي عارض مكدر مما يخالط خمر الدنيا من صداع ونحوه: ﴿ وَكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَلَا يُنزِفُونَ ﴾ بينما الفريق الآخر شرابهم عذابهم, ماء, يرغمون على شربه إمعانا في عذابهم: ﴿ فَشَرِبُونَ مَا عَلَيْهِ مِنَ الْمَهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ م

ثم تعود السورة في مقطع الختام لعرض أحوال الأصناف السابقة ولكن في تصوير لمشهد الموت عند كل فريق. فبينما يقابل المقربون بالروح والريحان والبشارة بالنعيم المقيم: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلمُقَرِّبِينَ ﴿ فَرَحُ وَرَيْحَانُ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾, ويكون إستقبال أصحاب اليمين بالسلام والطمأنينة: ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ فَسَلَامُ المُعارِبُ المُعارِبُ النجاة جسد التقابل الفوري المفارقة الهائلة أليَمِينِ ﴾. وبعد أن ذكر أحوال حزب النجاة جسد التقابل الفوري المفارقة الهائلة

وعمق من الأثر المنشود من معرفة هذه الأحوال حيث جاء حال الفريق الهالك غاية في الفظاعة والشناعة بصورة أكبر وأبلغ منها لو افردت بالذكر دون ماقبلها.

## - تقابل المعاني في الآيات:

ويقع التقابل بين معنين في زمرة من الآيات المتناصة, ومن ذلك قوله تعالى: 
﴿ فَيُضِلُ اللّهَ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: ٤] وفي السورة المجاورة ﴿ فَيُضِلُ اللّهَ يُضِلُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن أَنَابَ ﴿ اللّهِ مَنْ أَنَابَ ﴿ اللّهِ الرعد: ٢٧]، ثم آية (٢٨) التي بينت صفات من أناب.

فالتكامل هنا قد أضاء لنا حقيقة مهمة وهي أن للهداية أسبابا, كما أن للضلال أسبابا، مما يبين أن الهداية والضلال ليسا مخلوقين ومكتوبين على الإنسان إلزاماً من غير أن يكون منه ما يستوجب ذلك في علم الله الأزلي سبحانه, وقد اجتهدت في استقصاء الأسباب التي أوردها القرآن للأمرين من خلال ما تناص من الآيات في هذين المعنيين المتقابلين, على أنها ستكون أمهات الأسباب كلٌ في بابها.

كما تستحضر في هذا الصدد آية الزمر: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوكَٰذِبُ كَفَّارُ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوكَٰذِبُ كَفَّارُ اللَّهُ اللَّ

أَضَلَ اللهُ ﴾ [الروم: ٢٩]، فتجد الكذب يتكرر سببا أصيلا للضلال, فكيف إذا امتزج بكفران نعم الله؟. ثم تجد التصريح بأن الذين أضلهم الله هم الذين اتبعوا أهواءهم بغير علم، أي من غير دليل أو بحث، فاستحقوا الخذلان ومنع العون عنهم.

# - وعند استعراض الآيات المشتملة على أسباب الهداية في القرآن:

تستوقفك الآية الكريمة: ﴿ وَاللَّهَ وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَانْضَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِبِّنْلُوا بَعْضَكُم بِبَعْضِ وَاللَّذِينَ قُلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلَكُمْ ﴿ اللَّهِ مَلَكُمْ اللَّهُ لَمْ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وبهذا الجمع بين هاتين الزمرتين من الآيات المتناصة, ويالتقابل الحاصل

بينهما, يتكامل مفهوم الهداية والإضلال في ذهن المسلم بلا قدرية ولا جبرية صارمتين، بل إيمان ومجاهدة لتحقيق أسباب الهداية, وصبر ومجالدة لأسباب الضلال. والاستعانة بالله في الحالين.

ومن تقابل الآيات قول الحق سبحانه: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنَّمَ رُمُلًّ حَتَى الَّذِينَ كَمُ مُ وَالِكَ جَهَنَّمَ رُمُلً مِنكُم يَتْلُونَ عَلَيْكُم عَايَكُم عَايَكُم عَلَيْكُم عَايَكُم عَايَلُوا عَلَيْ وَلَكِنَ حَقّتُ كِلَمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَنفِرِينَ ﴾ (١).

وقال سبحانه: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ۖ حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتُ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَمُدْ خَزَنَهُم اللَّمُ عَلَيْحَمُ طِبْتُمْ فَأَدُخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ (٢).

فقد جاء التقابل بين الآيتين في حال دخول النار ودخول الجنة، ومقابلة التقريع في استقبال الذين كفروا، ومقابلة ذلك بحال الذين اتقوا وكيفية الترحيب بهم.

ويشكل لفظ (زمرا) في الآيتين لونا من التقابل اللفظي الذي أشار إليه البحث، حيث ترد زمرا في حال أهل الكفر ويراد بها: العنف والتعب والدفع كما يبين الطبري<sup>(٣)</sup> يفسره قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَىٰ نَارِجَهَنَّمَ دَعًّا ﴾ قال: يدفعون دفعا. وزمرا في حال الذين اتقوا يراد بها «جماعات» كما قال سبحانه: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَىٰ الرَّحْمَنِ وَفَدًا ﴾. فهؤلاء وفد الله.

وكذلك يكون التقابل بين الفعلين (سيق وسيق) في صدر الآيتين، فالسوق مختلف في الحالين، قيل في قوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ ﴾

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الطبري ٢١/٣٨٣.

إسراعاً بهم إلى دار الكرامة، وقيل سيقت مراكبهم إذ لا يُذهب بهم إلا راكبين (١).

وعن الفرق بين السوق في الحالين يقول صاحب اللباب: «المراد بسوق أهل النار طردهم إليها بالهوَان والشدّة كما يفعل بالأسير الذي يساق إلى الحبس والقتل، والمراد بسوق أهل الجنة سوق مراكبهم لأنه لا يُذْهب بهم إلا رَاكِبينَ (٢).

ومن قبيل هذا التقابل قوله تعالى ﴿ الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيتُقَ ﴿ وَالَّذِينَ يَوْفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيتُقَ ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ عَ أَن يُوصَلَ وَيَخْشُونَ حَرَبُهُمْ وَيَخَافُونَ شُوّءَ الْخِسَابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللّ

فهذا يقابله قوله سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعَدِمِيثَقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَآ أَمَرَ اللهُ بِهِ اللهُ وَصَلَوَيُفَسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْلَيْهِكُ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ (٤).

تتناول الآية الأولى الذين يحرصون على طاعة الله وتنفيذ ما أمر به من وفاء بالعهد معه ومع خلقه, وصلة الرحم، وما لديهم من تقوى وخوف مناقشة الحساب. في مقابل الذين نقضوا عهد الله وأوامره، بأن قطعوا ما أمر الله به تعالى أن يوصل، قيل أيضا في هذه الآية أنها الرحم، كما بين الطبري: «قال أبو جعفر: والذي رَغب الله في وَصله وذمّ على قطعه في هذه الآية: الرحم..» (٥)

فالنص القرآني يعرض حال الفريقين أمام أوامر الله تعالى وما عهد به إلى بني آدم من مواثيق أولى بالوفاء وأحق بالأداء..

ومنه قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي ٱلنَّارِ لَهُمْ فِهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ لَنَّ خَلِدِينَ فِيهَا

<sup>(</sup>١) تفسير البضاوي ٥٠/٥.

<sup>(</sup>٢) الحنبلي الدمشقي: اللباب في علوم الكتاب ١٦/٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ١/٥١٥.

مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ ۚ إِنَّ رَبُّكَ فَعَالٌ لِّمَا يُرِيدُ }

في مقابلة قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَآءً عَيْرَ مَجْ ذُوذٍ ﴾ (٢).

في الآية الأولى عرض سبحانه حال الذين شقوا: ﴿ فَفِي ٱلنَّارِ لَهُمُ فِهَا رَفِيرٌ وَسَهِيقٌ ﴾. الزفير إخراج النفس والشهيق رده، واستعمالهما في أول.. وآخره والمراد بهما الدلالة على شدة كربهم وغمهم وتشبيه حالهم بمن استولت الحرارة على قلبه وانحصرت فيه روحه (٣).

وفي ورود المشيئة في الحالين ﴿ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ ﴾ يقول القيرواني عن زيد بن أسلم: ﴿ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ ﴾ استثناء في الزيادة من العذاب الأهل النار، والزيادة من النعيم الأهل (٤).

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآيات: ١٠٦ – ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي ٣/٩٩١.

<sup>(</sup>٤) النكت في القرآن، القيرواني، ص٢٧٥.

وهكذا يحرص النص القرآني على تكامل الصورة التقابلية بين حالين، لما للتقابل من أثر في النفوس، حيث يطلع العبد على أحوال أهل الشقاء، ويطلع على نعيم أهل الرضوان، فيبلغ النص مبلغه من النفس البشرية حيث الترهيب ببيان حال أهل النار والترغيب فيما يؤول إليه أهل الجنة، وتكتمل الصورة التقابلية بما تحدثه من توضيح فالضد يظهر حسنه الضد.

# الْمَبْحَثُ الخَامِسُ: تَنَاصُّ التَّفَاعُلِ الخَفيِّ (أَو التَفَاعُليَّ)

وهو ما يحصل من علاقة غير مباشرة بين الآيات أو المقاطع التي لايظهر بينها علاقة مباشرة ابتداء, أو كان ظاهرها التناقض. بينما تربط بينها في الحقيقة علاقات عميقة, لاتدرك إلا بالتأمل والتدقيق.

فهذا الباب من النتاص والتعالق بين الآيات في معظم أحواله خفي ولايظهر من أول وهلة, بل ربما بدا تناقضا أو اضطرابا, فلايهتدي لجملة حقائقه إلا الراسخون من النُظَّار والمجتهدين, الذين يتمتعون بعمق النظر ودقة التأمل, وسعة الاطلاع, وشمولية النظرة. فإننا وإن فهمنا بعض أمثلته إلا أننا ربما لن نتمكن من إعادة تطبيقها على مسألة لم تُنْظَر بعد. قَالَ تَعَالَى: ﴿ بَلُ هُوَءَايَنَ أُبِيّنَتُ فِ صُدُورِ الّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمُونَ ﴿ بَلُ هُوَءَايَتُ اللّهَ الْعَكِلِمُونَ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

# - من صور التناص التفاعلي:

يقع التناص التفاعلي بين آي القرآن عبر نظرات العلماء للعلاقة بين مقطعين أو أكثر بالجمع بينها لاستخراج حكم فقهي, أو ترجيح الخلاف القائم حول معلومة, أو تفسير مفردة, أو الرد على شبهة موجهة لكتاب الله كتنقصه وادعاء اضطرابه.

## - التناص التفاعلي كأداة لحسم الخلاف التفسيري:

<sup>(</sup>۱) مفهوم النتاص هنا في جملة الأحوال يختلف عن مجرد مفهوم (التداخل النصبي) بالمعنى الدقيق المتعارف على خطه العام عند (كريستيفا) والذي يقصد به التواجد اللغوي لنص داخل نص آخر. ولكنه يتقاطع مع مفهوم (جينيت) عن (التعالي النصبي) الذي يتمثل في معرفة كل ما يجعل النص في علاقة خفية أو جلية مع غيره من النصوص.

انظر: مدخل لجامع النص, تر:عبدالرحمن أيوب, دار توبقال, الدار البيضاء, ط١, ٥٨٥م.

ومن ذلك الخلاف الكبير بين المفسرين حول تحديد الذبيح من ابني إبراهيم. فقد اختلفوا في ذلك، فقيل: إِسْحَاق. وهو قول عمر، وعليً، وابن مسعود، وكعب الأحبار، وقتادة، وسعيد بن جبير، ومسروق، وعكرمة والزهري، والسدي، ومقاتل.

وعند التجول بين الآيات المتناصة في هذه القصة كآية الأنبياء (٧٢): ﴿ وَاللَّهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ﴾ وآية هود (٧٢): ﴿ قَالَتْ يَوَيْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَانَا بَعْلِي شَيْخًا ﴾ بعد قوله: ﴿ فَبَشَرْنَهَ إِبِالسَحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ .

فآية هود أوضحت ما في آية الأنبياء (نافلة)، كما أننا نجد عند المقارنة بينهما أن إسحاق جاء بعد إسماعيل وبدون أن يُسبق مجيئه بطلب متل ما سُبق مجيء إسماعيل في آية (١٠٠) الصافات: ﴿ رَبِّ هَبُ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴾ وكانت البشارة بهذا الغلام الحليم بعد أن عزموا على إلقاء إبراهيم عليه السلام في النار وأبطل الله كيدهم ﴿ فَأَرَادُواْ بِهِ كَيْدًا فَجْعَلْنَاهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴾ آية (٩٨) الصافات؛ بأن أخرجه من بينهم ﴿ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴾.

وهناك تكامل توضيحي بين آيات الصافات هذه، وبين ما في سورة مريم، مما يوقع في إشكال ربما أثر على بعض المفسرين ممن رجح أن إسحاق عليه السلام هو الذبيح، ومن هؤلاء الطبري، وذلك في قوله في سورة مريم: ﴿ فَلَمَّا اَعْتَرَهُمُ مَومَا هو الذبيح، ومن هؤلاء الطبري، وذلك في قوله في سورة مريم: ﴿ فَلَمَّا اَعْتَرَهُمُ مَومَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبٌ ﴾ النج الآية (٤٩)، مع أن آية هود (٢٢) واضحة في أن تبشيرهما بإسحاق كان وهما عجوزان، وأما خروجه من العراق المشار إليه في آية مريم (٤٩) – فكان وهو شاب، مما يقتضي أن لا تكون الفاء في قوله ﴿ فَلَمَّا اَعْتَرَهُمُ ﴾ تعقيبية، مع أنه يمكن أن يكون من أسرار استعمالها بما يوهم التعقيب – أن اعتزالهم وما يعبدون كان له أثر في التبشير بإسحاق، ولو بعد زمان طويل، كما في قوله: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمُ اَصَلِحًا ﴾، ثم لا تنس أن التعقيب هو

في كل شيء بحسبه، فقد يأتي بعد فترة طويلة، بل قالوا إنها تقع أحيانًا بمعنى ثم، ومنه الآية: ﴿ فَخَلَقُنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضَعَكَ ﴾ فهذه الفاء والفاءات بعدها بمعنى ثم لتراخي معطوفاتها، كما قالوا أنها قد تأتى بمعنى الواو (١).

جاء الشنقيطي بما يحسم الخلاف من داخل النص القرآني, فقد اشار إلى «أن القرءان قد دلّ في موضعين، على أن الذبيح هو إسماعيل لا إسحاق أحدهما في «الصافّات»، والثاني في «هود». أمّا دلالة آيات «الصافّات» على ذلك، فهي واضحة جدًا من سياق الآيات، وإيضاح ذلك أنه تعالى قال عن نبيّه إبراهيم: ﴿ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَبِي سَيَهْدِينِ ( ) رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصّلِحِينَ ( ) فَبَشَرَنَهُ بِعُلَامٍ عَلِيمٍ ( ) فَامَا بَلَغَ مَعَهُ السّعْيَ قَالَ يَنبُنَيَ إِنِي آرَيٰ فِي الْمَنامِ أَنِي آَرَيٰ فَانظُر مَاذَا تَرَوَتُ قَالَ يَنبَّتِ افْعَلَ مَا تُوْمَرُ السّعْيَ فَالَ يَنبَّتِ افْعَلَ مَا تُومَرُ الصّافات: ٩٩ - ٢٠١] إلى قوله: ﴿ سَلَمُ عَلَى مَا لَسُعْيَ بَيتَا بِنَ المَنْ اللّهُ عَلَى السّارة الأولى ﴿ وَبَثّرَنِهُ بِإِسْحَقَ نِبِيًا بِنَ المَسْرِبِينَ ( ) ﴾ [الصافات: ٩٩ - ٢٠١]، قال بعد ذلك عاطفًا على البشارة الأولى ﴿ وَبَثّرَنِهُ بِإِسْحَقَ نِبِيًا بِنَ المَسْرِبِينَ ( ) ﴾ [الصافات: ١٠١٠]، قدل لا يجوز حمل كتاب اللّه على أن البشارة الأولى شيء غير المبشر به في الثانية؛ لأنه لا يجوز حمل كتاب اللّه على أن معناه:

فبشرناه بإسحاق، ثم بعد انتهاء قصة ذبحه يقول أيضًا: ﴿ وَبَشَرَنَهُ بِإِسۡحَقَ ﴾ فهو تكرار لا فائدة فيه ينزّه عنه كلام اللَّه، وهو واضح في أن الغلام المبشر به أوّلاً الذي فدي بالذبح العظيم، هو إسماعيل، وأن البشارة بإسحاق نصّ اللَّه عليها مستقلّة بعد ذلك. ومعلوم في اللغة العربية، أن العطف يقتضي المغايرة، ويستأنس لهذا بأن المواضع التي ذكر فيها إسحاق يقينًا عبر عنه في كلّها بالعلم لا الحلم، وهذا الغلام الذبيح وصفه بالحلم لا العلم.

<sup>(</sup>١) ينظر: مغنى اللبيب، ص١٦١، ١٦٢.

وأمّا الموضع الثاني الدالّ على ذلك الذي ذكرنا أنه في سورة «هود»، فهو قوله تعالى: ﴿ وَامْرَأَتُهُ وَآبِمَةُ فَضَحِكَتَ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ ﴿ وَامْرَأَتُهُ وَآبِمَةٌ فَضَحِكَتَ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ ﴾ [هود: ٧]؛ لأن رسل اللّه من الملائكة بشرتها بإسحاق، وأن إسحاق يلد يعقوب، فكيف يعقل أن يؤمر إبراهيم بذبحه، وهو صغير، وهو عنده علم يقين بأنه يعيش حتى يلد يعقوب» (١).

# - التناص التفاعلي دافعا لوهم الاضطراب عن آي الكتاب:

ومن المسائل التي تصدى لها العلماء ورفعوا لواءها ما شاع عند بعض الجهلة والمغرضين من ادعاء اضطراب القرآن في أكثر من موضع, ومن ذلك كتاب الشنقيطي (دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب)، فقد تناول فيه هذا التفاعل بين الآيات وما يرد على ظاهرها من أنه نوع من التناقض. وبشيء من التبصر، ودراسة ما تناص من الآيات يظهر التفاعل لا التضارب، وسبحان القائل: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبُّرُونَ مَا تَنَاصَ مِن عَنْ عِنْدِغَيْرًا لَهُ وَجَدُواْفِيهِ ٱخْنِلَا فَا صَحْمِيرًا ﴾ وسبحان القائل: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبُّرُونَ الْقَرْءَانُ وَلَوَكَانَ مِنْ عِنْدِغَيْرًا لَهُ وَجَدُواْفِيهِ ٱخْنِلَا فَا صَحْمِيرًا ﴾ (٢).

نرصد من هذه النماذج التي عرضها «الشنقيطي» ما أورده حول قول الحق تعالى: ﴿ أَوَلَوْ كَاكَ ءَاكِ أَوُهُمْ لَا يَعْفِقُوكَ شَيْعًا وَلَا يَهْ تَدُونَ ﴾ (٣).

يقول عن هذه الآية أنها تدل بظاهرها على أن الكفار لا عقول لهم أصلا، لأن قوله: «شَيْئًا» نكرة في سياق النفي، فهي تدل على العموم، وَقَدْ جَاءَتْ آيَاتٌ أُخَرُ تَدُلُ عَلَى أَنَّ الْكُفَّارَ لَهُمْ عُقُولٌ يَعْقِلُونَ بِهَا فِي الدُّنْيَا كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَزَيِّنَ لَهُمُ الشَيْطَنُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَن السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ ﴾ (أ).

<sup>(</sup>١) أضواء البيان, الشنقيطي ٣١٧/٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٧٠.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت، الآية: ٣٨.

وَالْجَوَابُ أَنَّهُمْ يَعْقِلُونَ أُمُورَ الدُّنْيَا دُونَ أُمُورِ الْآخِرَةِ، كَمَا بَيَّنَهُ تَعَالَى بِقَوْلِهِ: ﴿ وَعُدَ اللَّهُ اللَّهُ وَعُدَهُ, وَلَكِكَنَّ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ لَا يُعْلَمُونَ ظَلِهِ رَا مِّنَ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ اللَّهُ لَا يُعْلَمُونَ ظَلِهِ رَا مِّنَ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ اللَّهُ لَا يُعْلَمُونَ ﴾ (١)(١).

وأورد من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَى يُؤْمِنَ ۚ وَلَا مَنْ حَيْ مِن اللَّهُ مُؤْمِنَ أَوْلَا مَنْ مُثَرِكِينَ حَتَى يُؤْمِنُوا ۚ وَلَا مَنْ مُثْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ ۗ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُم ۗ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُم ۗ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُم ۗ أَوْلَا لَنَاسِ لَعَلَمُ مَن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُم ۗ أَوْلَا يَنْ عَوْنَ إِلَى النَّارِ وَاللّهُ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [3].

فقال عن هذه الآية أنها تدل بظاهرها على تحريم نكاح كل كافرة، ويدل على ذلك أيضا قول الحق تعالى: ﴿ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِرِ ﴾ (٤).

وَقَدْ جَاءَتْ آيَةٌ أُخْرَى تَدُلُ عَلَى جَوَازِ نِكَاحِ بَعْضِ الْكَافِرَاتِ وَهُنَّ الْحَرَائِرُ وَالْكِتَابِيَّاتُ وَهِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمَّمْ حِلُّ لَمَّمْ حِلُ لَمَّمْ مَلَ الْمُؤْمِنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَالْكَنْبَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَالْكَنْبَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ ﴾ (٥).

وَالْجَوَابُ أَنَّ هَذِهِ الْآيَةَ الْكَرِيمَةَ تُخَصِّصُ قَوْلَهُ: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى وَالْجَوَابُ أَنْ هَذِهِ الْآيَةَ الْكَرِيمَةَ تُخَصِّصُ قَوْلَهِ: ﴿ وَٱلْخُصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ ﴾ ((١) فَوْلِهِ: ﴿ وَٱلْخُصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ ﴾ و(٤) وَحَكَى ابْنُ جَرير الْإِجْمَاعَ عَلَى هَذَا.

وَأُمَّا مَا رُوِيَ عَنْ عُمَرَ مِنْ إِنْكَارِهِ عَلَى طَلْحَةَ تَزْوِيجَ يَهُودِيَّةٍ وَعَلَى حُذَيْفَةَ تَزْوِيجَ

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٦- ٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب، للشنقيطي، ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة الممتحنة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ٢٢١.

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة، الآية: ٥.

نَصْرَانِيَّةٍ، فَإِنَّهُ إِنَّمَا كَرِهَ نِكَاحَ الْكِتَابِيَّاتِ لِئَلَّا يَزْهَدَ النَّاسُ فِي الْمُسْلِمَاتِ، أَوْ لِغَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْمُعَانِيَّةِ، فَإِنَّهُ إِنَّمَ كَرِهِ (١). الْمَعَانِي، قَالَهُ ابْنُ جَرِيرِ (١).

#### - التناص التفاعلي سلاحا في المناظرات:

ومن صور التناص التفاعلي ما أبدع علماء الأمة في تتبعه من العلاقات العميقة بين بعض نصوص القرآن التي لاتتأتى ملاحظة العلاقة بينها حتى لبعض الأكابر من العلماء؛ لما يتطلبه إدراكها من وفرة العلم, وعمق الفهم, ووتتزل التوفيق. ومن ذلك ما ظهر على ألسنة سادتنا العلماء من نوادر الاستدلال وعجائب الاستدراك – نصرة لدين الله ولكتابه – في مناظراتهم مع من خالفهم من الفرق المنتسبة للإسلام.

## مناظرة خلق القرآن:

لما قويت شوكة الإعتزال في الأمة بوصول المأمون إلى الخلافة؛ بدأ المعتزلة بنشر واحدة من أخطر الشبهات والفتن التي مرت على الأمة متمثلة في ما عُرف برفتنة خلق القرآن) حين ادعوا أن القرآن مخلوق, وحملوا الناس بالقوة الجبرية على القول بذلك, وسجنوا وعذبوا من خالفهم من العلماء وعلى رأسهم الإمام أحمد بن حنبل, وفي هذه الأجواء القمعية ذهب العالم المكي عبدالعزيز الكناني للعراق, وتعمد التهكم في مساجدها بمقولة خلق القرآن؛ ليسمع به المأمون فيجلبه لمجلسه, وقد كان. فوجد بشر المريسي – وهو رأس الإعتزال وقتئذ, فطلب مناظرته في مجلس الخليفة, فاضطر بشرالقبول, فخيره بين أن تُبني المناظرة على القرآن أو العقل والمنطق, فاختار بشر القرآن ابتداء فلما غلب طلب الرجوع إلى المنطق ولم تسعفه قوته المنطقية أيضا. وكان كلما سأله الكناني سؤالا يحجه يحيد عن الإجابة عنه, ويطلب الانتقال إلى غيره حتى اشتهرت هذه المناظرة باسم (الحيدة).

<sup>(</sup>١) ينظر: دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب، للشنقيطي ص٢٧.

ومن أبرز مادار في المناظرة مما استخدم فيه التناص التفاعلي القرآني:

أن بشرا بنى فكرته على جملة آيات متناصة. حيث بدأ بسؤال الكناني: هل القرآن شيء من الأشياء, فقال: نعم هو شيء. ثم اتكا على قول الله تعالى: ﴿ إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ﴾, وقوله: ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾, وأن (شيء) نكرة في سياق العموم, و (كل) أدلُ الألفاظ على العموم.

فقال بشر: يا أمير المؤمنين، قد أقرّ بين يديك أنّ القرآن شيء، فليكن عنده كيف شاء، فقد اتّفقنا على أنه شيء، وقد قال الله تعالى بنص التنزيل أنه ﴿ خَلِقُكُلِّ مَيْءِ ﴾ (١)، وهذه لفظة لم تدع شيئا من الأشياء إلاّ أدخلته في الخلق، ولا يخرج عنه شيء يُنسب إلى الشيء؛ لأنها لفظة استقصت الأشياء كلها، وأتت عليها مما ذكرها الله تعالى، ومما لم يذكرها، فصار القرآن مخلوقا بنص التنزيل، بلا تأويل، ولا تفسير.

قال عبد العزيز: فقلت يا أمير المؤمنين علي ً أن أكسر قوله، وأكذبه فيما قال بنص التنزيل، وأدحض حجته حتى يرجع عن قوله، ويقف أمير المؤمنين على كسر قوله وكذبه وبطلان ما ادّعاه، فقال: هاتِ يا عبد العزيز، فقلت: يا أمير المؤمنين قال الله تعالى: ﴿ تُدَمِّرُكُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِرَبِّهَا ﴾ (٢)، يعني الريح التي أرسلت على قوم عاد، فهل أبقت الريح يا بشر شيئا لم تدمّره، قال: لا، لم تبق شيئا إلاّ دمّرته كما أخبر الله تعالى، لا لم يبق شيء إلاّ وقد دخل في هذه اللفظة، فقلت: قد والله أكذب الله تعالى من قال هذا القول بقوله ﴿ فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى ٓ إِلّا مَسَكِنُهُم الله ﴿ الله عنهم أنّ مساكنهم كانت باقية بعد تدميرهم، ومساكنهم أشياء كثيرة، وقال تعالى: ﴿ مَانَذَرُمِن شَيْءٍ أَنتَ

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٠٢، سورة الرعد، الآية ١٦، سورة الزمر، الآية ٦٢، سورة غافر، الآية ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف، الآية: ٢٥.

عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ (١)، وقد أتت الريح على الأرض والجبال والمساكن والشجر وغير ذلك فلم يصر شيئاً منها كالرميم، وقال تعالى: ﴿ وَأُوتِيَتُ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١)، يعني بلقيس، وكان بقولك يا بشر يجب أن لا يبقى شيء يقع عليه اسم الشيء إلا دخل في هذه اللفظة وأوتيته بلقيس. ومثل هذا في القرآن كثير، مما يبطل قولك (١).

يا بشر أليس تزعم أنّ قوله تعالى ﴿ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ لفظة لا يخرج عنها شيء؛ لأن [كُلِّ] كلمة تجمع الأشياء، فلا تدع شيئا يخرج عنها، وكل شيء داخل فيها، قال بشر: هكذا قلت، وهكذا أقول، وهكذا هو عند الخلق، ولست أرجع عنه بكثرة خُطَبك وهذيانك، فقلت له: أمير المؤمنين شاهد عليك بهذا، ثم قلت له: يا بشر قال الله تعالى: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَكُم اللهُ نَفْسَكُم اللهُ نَفْسَكُم اللهُ نَفْسَكُم اللهُ نَفْسَكُم اللهُ نَفْسِهِ الرَّحْمَة لَي يَحْمَ اللهُ اللهُ اللهُ تعالى: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسِهِ الرَّحْمَة لَي يَحْمَ اللهُ اللهُ اللهُ الله عيسى عليه السلام: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِهِ الرَّحْمَة أَنَهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُم سُوءَ البِحَه الله الله تعالى: ﴿ وَقَالَ له نفسا، أفَتُور يا بشر أن له تعالى نفسا كما أخبر الله في مواطن كثيرة أنّ له نفسا، أفَتُور يا بشر أنّ له تعالى: ﴿ كُلُّ اللهُ تعالى: ﴿ كُلُّ اللهُ تعالى: ﴿ كُلُّ اللهُ تعالى: ﴿ كُلُّ الله تعالى: ﴿ كُلُّ اللهُ تعالى: ﴿ كُلُّ الله تعالى: ﴿ كُلُّ اللهُ تعالى: ﴿ كُلُّ اللهُ تعالى: ﴿ كُلُّ الله تعالى: ﴿ كُلُّ اللهُ تعالَى: ﴿ كُلُّ اللهُ تعالَى: ﴿ كُلُّ اللهُ تعالَى: ﴿ كُلُونُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الحيدة والاعتذار في الرد على من قال بخلق القرآن, عبد العزيز بن يحيى الكناني, ص ٧٦, تحقيق: د.علي بن ناصر الفقيهي, ط١, مكتبة العلوم والحكم, المدينة المنورة.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآيات: ٢٨، ٣٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنعام، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٨) سورة المائدة، الآية: ١١٦.

نَفُسِ ذَآبِهَ أُٱلْمَوْتِ ﴾ (١)، أفتقول إنّ نفس رب العالمين داخلة في هذه النفوس التي تذوق الموت، قال: فصاح المأمون بأعلى صوته، وكان جهير الصوت: معاذ الله، معاذ الله.

قال عبد العزيز: فقلت أنا، ورفعت صوتي: معاذ الله، معاذ الله، أن يكون كلام الله تعالى داخلا في الأشياء المخلوقة، كما أنّ نفسه ليست بداخلة في الأنفس الميتة، وكلامه خارج عن الأشياء المخلوقة، كما أنّ نفسه خارجة عن الأنفس الميتة.

قال بشر: قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَاعَرَبِيًّا ﴾ (٢)، قال عبد العزيز: فقلت: والله لا أعلم أحدا من المؤمنين إلا وهو يؤمن بهذا، ويقرّ به، ويقول إنّ الله تعالى جعل القرآن عربيا، ولا يخالف ذلك، فأين في هذا من الحجة والدليل على خلقه، فقال بشر: وهل في الخليقة أحد يشك في هذا، أو يخالف على أنّ معنى جعلناه خلقناه, كما في قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقَفًا كُما فَي قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقَفًا لَهُ.

قال عبد العزيز: زعمت أنّ معنى ﴿ جَعَلْنَهُ قُرُء نَاعَرَبِيّا ﴾ خلقناه قرآنا عربيا قال: نعم، هكذا قلت، وهكذا أقول أبدا، فقلت له: أخبرني أألله تفرد بخلق القرآن أو شاركه في خلقه أحد غيره، قال: بل الله خلقه، وتفرّد بخلقه، ولم يشاركه في خلقه أحد. قال عبد العزيز: فقلت له أخبرني عمن قال: إنّ بعض ولد آدم خلقوا القرآن من دون الله أمؤمن هو أم كافر؟ فقال: بل هو كافر، حلال الدم. قال عبد العزيز: فقلت وأنا أقول هكذا إنه كافر حلال الدم، قلت: فأخبرني عمن قال: إنّ التوراة خلقها اليهود من دون الله، أمؤمن هو أم كافر؟ قال: بل كافر، حلال الدم، قلت: وأنا أقول أيضا هكذا....

قال عبد العزيز: فأقبلت على المأمون، فقلت: يا أمير المؤمنين، قد أقرّ بشر

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٨٥، سورة الأنبياء، الآية: ٣٥، سورة العنكبوت، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٣.

أنه كافر، حلال الدم، وكل مَن قال بقوله، ووافقه على مذهبه، ثم ندمت على قولي: وكل مَن قال بقوله، ووافقه على مذهبه، وعلمت أني قد أخطأت، وأطرق المأمون إطراق مغضب، ونظر إليه بشر، فقال: يا أمير المؤمنين، أطال الله بقاءك، يُكفِّرنا ويُحِلِّ دماءنا بحضرتك، وفي مجلسك بلا حجة ظهرت...

قال عبد العزيز: فقلت له: شهد عليك أمير المؤمنين، أطال الله بقاءه، بما قلت، فقال لي المأمون: لقد أفحشت القول، وأعظمته، واستشهدتني على ما لم أسمعه، ولم أشهد به على بشر، ولا على أحد ممن يقول بقوله. قال عبد العزيز: قلت: يا أمير المؤمنين، أطال الله بقاءك، اسمع قولي، فإن كنت قلت حقا، وكان بشر قد كفَّر نفسه، ومن قال بمقالته، وأحلّ دمه ودماءهم، وانتزعت على كل حرف من كلامي آية من كلام الله تعالى، وإلا دمي حلال، وأمير المؤمنين يضرب عنقي في هذه الساعة، على رؤوس الأشهاد، وإنْ أتبت على ما قلت، ولفظت به بنص الكتاب، والتزيل في كل لفظة، وأقمت الشهادة على بشر من كتاب الله عز وجل، وسعني عدل أمير المؤمنين، قال: فقال لي: هات ما عندك، ولا تُطِل الكلام بغير حجة.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٩١.

تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً لِّأَيْمَانِكُمْ ﴾ (١)، فزعم بشر أنّ معنى ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا أللَّهَ ﴾ ولا تخلقوا الله عرضة لأيمانكم، لا معنى له عنده، وعند مَن قال بقوله، ومَن خالفه، ولا عند سائر الخلق جميعا غير هذا أنّ (الله) قال لبني آدم: ولا تخلقوا الله، ثم قال: مَن قال هذا فهو كافر، حلال الدم، وأمير المؤمنين يشهد عليه بهذا اللفظ، وقد كذب في قوله أنّ معنى ولا تجعلوا، ولا تخلقوا الله، وصدق في أنّ مَن قال هذا كافر حلال الدم بقوله وقول الناس جميعا، فقال المأمون: ما أقبح هذا القول وأشنعه وأعظم القول فيه، فقلت: قال الله ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ سُبْحَنَاهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾ (٢)، فزعم بشريا أمير المؤمنين أنّ بني آدم يخلقون لله البنات، ويخبر بذلك عن الله.... قال الله عزّ وجلّ ﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا لِّيضِلُّواْ عَن سَبِيلِهِ ۗ ﴾ (٣)، فزعم بشريا أمير المؤمنين أنّ معنى وجعلوا، وخلقوا، لا معنى له عنده، وعند من قال بقوله غير هذا، فزعم عن الله تعالى أنه قال: وخلقوا لله أندادا... وقال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ شُرِّكَآ ٤ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمُّ وَخَرَقُواْ لَهُ, بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ (٤) فزعم بشر أن معنى ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكَاءَ ٱلْجِنَّ ﴾ وخلقوا لله شركاء الجن... فزعم بشر أنّ الله تعالى أخبر أنهم يخلقون له شركاء الجن... قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرِّكَآءَ قُلْ سَمُّوهُم ﴿ ) فزعم بشر أن معنى ﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرِّكَاءً ﴾ خلقوا لله شركاء... قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنَهُمَا صَالِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَاءَ فِيما آءَاتَنهُما ﴾ (٦)، فزعم بشر أنّ معنى ﴿ جَعَلَا لَهُ شُركاءَ ﴾ خلقا له

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ١٩٠.

شركاء... وقال الله تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُوا بِيّهِ شُرُكَآءَ خَالُوا كَخَاتِهِ وَتَشَبُهُ الْخُلُقُ عَلَيْمٌ ﴾ (() فرعم بشر أن معنى ﴿ أَمْ جَعَلُوا الْمَلَتِهِ كَهُ بَسُر أَن معنى قول الله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا الْمَلَتِهِ كَهَ النَّيْنَ هُمْ عِبَدُ الرَّمْنِ إِنَانًا ﴾ (() فرعم بشر أن معنى قول هِ ﴿ وَجَعَلُوا الْمَلَتَهِ كَهَ وَخَلَقُوا الْمَلَتَهِ كَةَ بَوْء مُوسَى نُورًا وَهُدُى وخلقوا الملائكة... وقال الله تعالى: ﴿ قُلُ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَبَ الّذِي جَاءَ بِهِ عُوسَى نُورًا وَهُدُى لِلنَّاسِ جَعَلُونَهُ وَالْمِيسَ بُدُونَهُ ﴾ تخلوا الله تعالى الله وحلى بشر معنى ﴿ تَجَعَلُونَهُ ﴾ تخلقوا التوراة، ومعنى خلق التوراة، خلق كلام الله تعالى، فزعم بشر أن اليهود خلقوا كلام الله تعالى، وأنه لا معنى عنده، ولا عند من قال بقوله، ولا عند سائر العرب والعجم غير ذلك، ثم مَن قال هذا فهو كافر ، حلال الدم، فكذب في الأول، وصدق في الآخر ، إنه كافر حلال الدم، قال: هَن قال هذا فهو كافر ، حلال الدم، وقد الذين خلقوا القرآن، ثم قال: مَن قال هذا فهو كافر ، حلال الدم، وقد كذب في قوله: إن المقتسمين خلقوا القرآن وصدق في قوله: إنه مَن قال هذا حلال كذب في قوله: إنه مَن قال هذا حلال كذب في قوله: إنه مَن قال هذا حلال كذب في قوله: إن المقتسمين خلقوا القرآن وصدق في قوله: إنه مَن قال هذا حلال الدم، كافر بإجماع الأمة ().

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٩١.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجر، الآيتين: ٩٠ . ٩١.

<sup>(</sup>٥) الحيدة ص ٧٧–١٠٣.

# الفُصلُ الثَّانِي علاقةُ التَّنَاصِّ بِالمُعَايِيرِ النَّصِيَّةِ

# وفيه مبحثان:

المبحث الأول: عَ الآقَةُ التَّنَاصِّ بِالسَّبْكِ

المبحث الثاني: عَلاقَةُ التَّنَاصِّ بِالسِّيَاقِ

# الْمَبَحَثُ الْأَوْلُ: عَلَاقَةُ التَّناصِّ بالسَّبْك في القرآن الكريم

إن تناول النص تناولا كليا بوصفه وحدة متكاملة وبنية لها شخصيتها، مثل هذا التناول، ينهض على تحليل مجموعة العلاقات والروابط التي تنتظم ذلك البناء، وتناول الخواص التي من شأنها أن تسهم في تماسك بنيته، ويجب تناول الروابط وتلك العوامل التي تنهض عليها الروابط من أجل الوصول إلى جمال النص، ودراسة بنائه المعماري، من هنا «كان للترابط ووسائله حيز كبير في حقل الدرس اللغوي، المعاصر، فقد شرع علماء النص يولون التماسك عناية قصوى، ويذكرون أنه خاصية دلالية في الخطاب، تعتمد على فهم كل جملة مكونة للنص، في علاقتها بما يفهم من الجمل الأخرى، ويشرحون العوامل التي يعتمد عليها الترابط.»(۱).

# (١) السبك (Cohesion):

الترابط الرصفي القائم في البنية السطحية، بمعنى التشكيل النحوي للجمل وما يتعلق بالإحالة والحذف والربط وغيره، ويقصد به تتابع البناء الظاهري للنص عن طريق استخدام وسائل الربط النحوية والقاعدية المختلفة.

ومن الواضح أن السبك يتصل بمجموعة من العلاقات خاصة بظاهر النص، أي أن هذا المعيار يترتب على إجراءات تبدو له العناصر السطحية على صورة وقائع يؤدي السابق منها إلى اللاحق وينتظم بعضها مع بعض تبعا للمباني النحوية، ويتحقق ذلك بتوفير مجموعة من وسائل السبك التي تجعل النص محتفظا بكينونته واستمراريته.

والنص في اختياره لنمط ما من بين كثير من الأنماط اللغوية التي تزخر بها اللغة إنما يبحث عن أكثر هذه الأنماط تعبيرا عن قول ما يريد أن يقول، واختياره عندئذ اختيار دقيق من بين عدة إمكانات لغوية من أجل إحكام البناء وجمال التنسيق، ولا يعني هذا الاختيار حرية خرقاء، وإنما هو اختيار واع في إطار قد حدد

<sup>(</sup>١) ينظر: نحو النص، لأحمد عفيفي، ص٩٥.

بوضوح بقرارات مسبقة.

ويري د. تمام حسان أن الاتساق «إحكام علاقات الأجزاء، ووسيلة ذلك إحسان استعمال المناسبة المعجمية من جهة، وقرينة الربط النحوي من جهة أخرى، واستصحاب الرتب النحوية إلا حين تدعو دواعي الاختيار الأسلوبي، ورعاية الاختصاص والافتقار في تركيب الجمل»(۱).

# حضور المصطلح في التراث:

إن مصطلح السبك ليس بجديد في استخدامه؛ فقد كان حاضرا في كتب التراث العربي بذات اللفظ والمعنى، بل إن ظواهره من التكرار والحذف والإحلال والاستبدال والإحالة نالت حظا وافرا من اهتمام الدراسات البلاغية والنحوية القديمة.

يقول د. محمد خطابي عن الاتساق: «إن مفهوم الاتساق<sup>(۱)</sup> مفهوم دلالي، يحيل إلى العلاقات المعنوية القائمة داخل النص، والتي تحدد كنص، ويمكن أن تسمي هذه العلاقة تبعية، خاصة حين يستحيل تأويل عنصر دون الاعتماد على العنصر الذي يحيل إليه: يبرز الاتساق في تلك المواضع التي يتعلق فيها تأويل عنصر من العناصر بتأويل العنصر الآخر، يفترض كلا منهما الآخر مسبقا، إذ لا يمكن أن يحل الثاني إلا بالرجوع إلى الأول وعندما يحدث هذا تتأسس علاقة اتساق.. إن الاتساق لا يتم في المستوى الدلالي فحسب، وإنما يتم أيضا في مستويات أخرى كالنحو والمعجم وهذا مرتبط بتصور الباحثين للغة كنظام ذي ثلاثة أبعاد/ مستويات: الدلالة (المعاني)، والنحو – المعجم (الأشكال)، والصوت والكتابة (التعبير)، يعنى هذا التصور أن المعانى تتحقق كأشكال، والأشكال تتحقق كتعابير،

<sup>(</sup>۱) ينظر: موقف النقد العربي التراثي من دلالات ما وراء الصياغة اللغوية، د. تمام حسان، النادي الأدبي الثقافي، جدة، ۱۹۸۸م، ۷۸۹/۲.

<sup>(</sup>٢) الاتساق أحد المسميات التي تطلق على السبك, ومن تلك المصطلحات التنضيد والتماسك, وإن كان أدقها وأكثر شيوعا هو السبك.

وبتعبير أبسط: تتقل المعاني إلى كلمات والكلمات إلى أصوات أو كتابة... فهو يتحدث عن اتساقين (المعجمي والنحوي)(١).

والتناص بحسبانه معيارا نصيا يُعنى بالعلاقات بين النصوص على مختلف مستويات البنى المكونة للنص, فهو يتقاطع مع السبك في جملة من أحواله, وعلى وجه الخصوص على المستويين النحوي والمعجمي.

وقد أجمل «أحمد عفيفي» وسائل الترابط النصي في مجموعة من العلاقات نورد منها أهمها وأكثرها تعالقا مع التناص<sup>(۲)</sup>: (الإحالة - الحذف - - التكرار).

#### ١ – الإحالة:

الإحالة لفظ أطلق على مجموعة العلاقات وهي وسيلة من وسائل ترابط النص وتماسكه، وقد تناول د. محمد خطابي مجموعة العلاقات النصية مصنفا الإحالة إلى: مقامية ونصية، «وهي تنقسم إلى إحالة مقامية: أي خارج النص، وإحالة نصية: أي داخل النص، وتنقسم النصية داخل النص إلى قبلية وبعدية أي إحالة على السابق أو إحالة على اللاحق، فكل العناصر تملك إمكانية الإحالة، والاستعمال وحده هو الذي يحدد نوعية الإحالة، وتبقى للإحالة النصية الدور الأساسي في اتساق النص".

وقد قسمت عناصر الإحالة التناصية التي داخل النص إلى:

(شخصية – إشارية – مقارنة – موصولات)

وقد عدد. تمام حسان «الموصولات» من عناصر الإحالة مستشهدا عليها بقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّينَ يَجَدُونَهُ مَكُنُوبًا

<sup>(</sup>۱) ينظر: لسانيات النص، د. محمد خطابي، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: نحو النص، لأحمد عفيفي، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: لسانيات النص، د. محمد خطابي، ص١٧-١٨.

عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ وَٱلْإِنجِيلِ ﴾(١).

(فالاسم الموصول) الذي (قد قوى المعنى؛ وذلك بإحالته إلى سابقة إلى الرسول النبي لكون المراد وصف الرسول بأنه مكتوب في التوراة)، كما أُحيل إليه بالعائد الضمير في يجدونه، وبذلك يكون للموصول إحالتان قبلية وبعدية (٢).

وأدوات الإحالة من الضمائر وأسماء الإشارة، وأدوات المقارنة وغيرها لها دورها في ربط أجزاء الجمل، وجودة السبك، لكن المفسرين في عنايتهم بالإحالة قد انصب اهتمامهم على «تعدد ما يحيل إليه الضمير، وما يشير إليه اسم الإشارة» مثل: ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوٰةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى أَلْخَشِعِينَ ﴾ (١). يشير الزمخشري إلى أن الضمير الصلة أو للاستعانة ويجوز أن يكون لجميع الأمور التي أمر بها بنو إسرائيل ونهوا عنها من قوله: ﴿ اَذْكُرُواْ نِعْمَتِي النِّي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾ ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلْوَةُ ﴾ (١)(١).

ويعلق د. محمد خطابي بقوله: «نحن هنا أمام ثلاث إمكانات، الأولى عود

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف من الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البيان في روائع القرآن ط عالم الكتب، القاهرة، ١٩٩٣م، ص٣١، علم اللغة النصبي بين النظرية والتطبيق، ص١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) هو: أبو القاسم محمود بن عمر بن محمد بن أحمد الخوارزمي الزمخشري، جار الله، من أئمة العلم بالدين والتفسير واللغة والآداب، ولد في زمخشر «من قرى خوارزم» سنة سبع وستين وأربعمائة هـ. وسافر إلى مكة فجاور بها زمنا فلقب بجار الله من كتبه: الكشاف، أساس البلاغة، المفصل، الفائق، المستقصي، المقامات، وغير ذلك. وتوفي بالجرجانية «من قرى خوارزم» سنة ثمان وثلاثين وخمسمائة هـ.

ينظر: وفيات الأعيان ١/٨، والأعلام ١٧٨/٧.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الكشاف ١٣٤/١، ولسانيات النص، د. محمد خطابي، ص١٧٣.

الضمير إلى الصلاة، وهي أقرب من الاستعانة، والثانية عوده إلى الاستعانة، وفي كلتا الحالتين هناك تطابق بين الضمير «ها» وبين المحال إليه إفرادا وتأنيثا، مع كون الإحالة داخل نفس الآية، أما في الإمكان الثالث فإن الضمير «ها» يحيل إلى خطاب سابق يستغرق خمس آيات يتضمن الأمور التالية: ذكر النعمة، الوفاء بالعهد، رهبة الله، الإيمان برسالة محمد، ألا يشتروا بآيات الله ثمنا قليلا، تقوى الله، ألا يلبسوا الحق بالباطل، إقام الصلاة، إيتاء الزكاة»(١).

وقول الرازي حول قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسِ ﴾ (١). النَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَأُنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئَبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾ (١).

تعدد المشار إليه: وفي الحديث عن الإشارة ركز المفسرون على أسماء الإشارة وتتوعها بين البعيد والقريب مثل (ذلك – أولئك – تلك) لكن تناولهم لها متنوع يتراوح بين تعدد المشار إليه وبين الإشارة إلى خطاب وعدم التطابق بين اسم الإشارة والمشار إليه»(٣).

قول الزمخشري في ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنَ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَٱلْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً ﴾ (٤). فذلك إشارة إلى إحياء القتيل أو إلى جميع ما تقدم.

قول الرازي في قول الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ نَزَّلَ ٱلْكِئَبَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

والنوع الثالث من الإحالة هو «المقارنة» وتنقسم إلى «عامة» يتفرع منها

<sup>(</sup>۱) ينظر: لسانيات النص، د. محمد خطابي ص١٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الرازي ٣٧٢/٦، ٣٧٣، ولسانيات النص، د. محمد خطابي، ص١٧٦-١٧٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة آية: ١٧٦

التطابق، باستعمال عناصر مثل التشابه والاختلاف، وإلى خاصة تتفرع منها كمية وكيفية (أجمل من، جميل مثل..) وهي لا تختلف عن الضمائر وأسماء الإشارة في كونها نصية، فهي تقوم بوظيفة اتساقية كسابقتها(۱).

وقد أورد «أحمد عفيفي» نموذجا أكثر نتوعا للإحالة وهو قول الحق تعالى: ﴿ اللّهُ ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا فِي سِتّةِ آيّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِّن دُونِهِ عِن وَلِي وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا نُتَذَكّرُونَ ﴿ اللّهُ الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَمِن وَلِي وَلا شَفِيعٍ أَفَلَا نَتَذَكّرُونَ ﴿ اللّهُ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشّهَدَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللّهُ فَي وَمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَلَا شَفِيعٍ مَمّا تَعُدُّونَ ﴿ فَ فَلَكُ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشّهَدَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللّهِ مَن مَا عِمْ مَهِن اللّهُ مَن عَلَيْهُ مَا لَكُمْ السّمَعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَفْعِدَةً قَلِيلًا مَا لَتُمْ مَن مَا عِمْ مَهِ فَي اللّهُ مَن مَا عَلَيْهُ مَا لَكُمْ السّمَعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَفْعِدَةً قَلِيلًا مَا لَتُمْ كُرُونَ ﴾ ﴿ (١) .

المتأمل لهذا النص القرآني يجد أن لفظ الجلالة (الله) في أوله هو المحال عليه، ارتبط أول النص بمجموعة من الإحالات المتنوعة أولها وأكثرها الضمائر بارزة ومستترة - كما في (خلق - استوى - دونه - يدبر - أحسن - خلقه - بدأ - جعل - سواه - نفخ) ثانيهما: اسم الإشارة في ﴿ ذَلِكَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ ﴾ إشارة إلى الله تعالى. ثالثهما: اسم الموصول في ﴿ الَّذِي ٓ أَحْسَنَ ﴾ ومن هنا استمرت الآيات على قدر كبير من التماسك عن طريق هذه الإحالات المتنوعة (۱۳).

وتبقى الإحالة الأخرى (المقامية التي هي خارج النص).

من المؤكد أنها متمثلة في النص القرآني وفي كثير من آياته، حين يقول الحق تعالى: ﴿ فَلاَ أَقْيِمُ بِمَا نُبْصِرُونَ ﴿ وَمَا لا نُبْصِرُونَ ﴿ وَمَا لا نُبْصِرُونَ ﴿ وَمَا لا نُبْصِرُونَ ﴿ وَمَا هُوَبِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا

<sup>(</sup>١) ينظر: لسانيات النص، محمد خطابي، ص١٩.

<sup>(</sup>۲) سورة السجدة، الآيات: ٤-٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: نحو النص، لأحمد عفيفي، ص١١٩.

ففي الآيات يقسم الحق تعالى بمشاهد الكون جميعا ما يقع تحت أبصارنا فنبصره وتركه حواسنا، وما لا يقع ولا يكون تحت أبصارنا مما يغيب عنا فهو قسم جامع لمخلوقات الحق سبحانه. وفي الشعر وقول الكهان عن النبي الله إلى تصور هذين اللونين من الكلام، وتصور حال الفريقين من الشعراء والكهان، وما هما عليه من الوهم والخيال والاحتيال في اللغة والبعد عن الحق والحقيقة بزيف القول وزخرف اللغة سعيا نحو مكاسب دنيوية، وتمجيدا للذات وطمعا في الملذات، وهو ما ليس لنبي، ولا ينبغي له، فنزهه القرآن عن هذه الصورة الباطلة الزائفة من أهل الدنيا.

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة، الآيات: ٣٨- ٥٢.

## من صور التناص في الإحالات القرآنية:

#### إحالات فريدة:

تتعدد الإحالات في القرآن بصورها المختلفة ولكن عند البحث في الآيات والمقاطع المتناصة من القرآن نجد أن ثم إحالات لايمكن تصنيفها سوى أنها نصية, ولكنها تخرج عن النمط السائد في القرآن من الإحالات القبلية والبعدية والتي يغلب عليها أن تكون إحالة إلى نفس الآية أو الآية أو الآيات التي قبلها أو التي بعدها, ولكن هذه الإحالات تكون بين آيات متباعدة أو حتى سور مختلفة, ومن ذلك:

# - الإحالة الموصولية:

يقول الله سبحانه عن اليهود ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرّمْنَا مَا فَصَصّنَا عَلَيْكَ مِن قَبِلُ ﴾ الآية، هذا المحرم عليهم، المقصوص عليه من قبل المحال عليه هنا هو المذكور في «سورة الأنعام»، في قوله: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرّمُنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَمِنَ ٱلْغَنَهِ مَّ شُحُومَهُما آلِلّا مَا حَمَلَتُ ظُهُورُهُما آلُو ٱلْحَوانِي ٓا أَوْ مَاٱخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَالِكَ وَالْغَنَهُ مِ بِعَيْهِم مُّ وَإِنّا لَصَابِقُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٤١] كما روي عن الحسن وعكرمة وقتادة. وجملة المحرمات عليهم في هذه الآية الكريمة ظاهرة، وهو كل ذي ظفر: كالنعامة والبعير، والشحم الخالص من البقر والغنم، وهو الثروب، وشحم الكلى، أما الشّحم والذي على الظهر، والذي في الحوايا وهي الأمعاء، والمختلط بعظم كلحم الذنب وغيره من الشحوم المختلطة بالعظام، فهو حلال لهم (١). فكانت الإحالة بـ(ما) الموصولية في آية النحل إلى آية في سورة الأنعام التي تبعد عنها تسع سور, وكانت الإحالة بين الآيتين المتناصتين سبيلا إلى فهم المراد من الآية.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأُحِلَّتَ لَكُمُ ٱلْأَنْفَ مُ إِلَّا مَا يُتَّلِّى عَلَيْكُمُ ۗ ﴾.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٢٤٠٩/١. التحرير والتوير ٢٤٠٩/١.

لم يبين هنا هذا الذي يتلى عليهم المستثنى من حلية الأنعام، ولكنه بينه بقوله في سورة الأنعام: ﴿ قُل لاّ أَجِدُفِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَا أَن يَكُونَ مَيْسَةً وَوَ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحَم خِنزِيرٍ فَإِنّهُ وِجُشُّ أَوْفِسَقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ عَ ﴾ [الأنعام: ١٤٥] وهذا الذي ذكرنا هو الصواب، أما ما قاله جماعات من أهل التفسير من أن الآية التي بينت الإجمال في قوله تعالى هنا: ﴿ إِلّا مَا يُتُلَى عَلَيْكُم مُ أَنهِ بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالدَّمُ وَلَحَمُ النِّنِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالدَّمُ وَلَحَمُ النِّيرِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ يقِ وَالله وَالمُنْخَنِقَةُ وَالدَّمُ وَلَحَمُ النِّيرِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ وَالْمُنْخَوِقَةُ وَالدَّمْ وَلَحُمُ اللّهِ المَائِدة مِن الْحر ما نزل من القرآن وآية الحج هذه نازلة قبل نزول المائدة بكثير، فلا يصح أن يحال البيان عليها في قوله: ﴿ إِلّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ المَبِينِ لذلك الإجمال آية الأنعام التي ذكرنا لأنها نازلة بمكة، فيصح أن تكون مبينة لآية الحج المذكورة كما نبه عليه غير واحد.

أما قوله تعالى في المائدة: ﴿ أُحِلَّتُ لَكُم بَهِ يمَةُ ٱلْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ ﴾ [المائدة:

## - الإحالة الإشارية:

ومنها قوله تعالى: ﴿ الّهَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ القرآن في هذه الآية إشارة البعيد وقد أشار له في آيات أخر إشارة القريب كقوله: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ يَهُدِى لِلّتِي هِ كَقُوله: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ يَهُدِى لِلّتِي هِ كَقُوله: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ يَهُدِى لِلّتِي هِ كَقُوله: ﴿ وَكَقُوله: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ يَهُدِى لِلّتِي هِ وَكَقُوله: ﴿ وَكَقُوله: ﴿ فَعُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ اللّهَ وَكَقُوله: ﴿ وَكَقُوله: ﴿ فَعُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ اللّهَ وَكَقُوله: ﴿ وَكَقُوله: ﴿ وَكَقُوله: ﴿ وَكُولُهُ اللّهُ وَهُلَا كُتَبُ أَنْزَلْنَهُ ﴾ وكقوله: ﴿ فَعُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ اللّهَ وَكَقُوله: ﴿ وَلَقُولُهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَهُلَا اللّهُ رَءَانَ ﴾ والمن الآيات, وللجمع بين هذه الآيات أوجه:

الأول: ما حرره بعض علماء البلاغة من أن وجه الإشارة إليه بإشارة الحاضر القريب, أن هذا القرآن قريب حاضر في الأسماع والألسنة والقلوب, ووجه الإشارة

إليه بإشارة البعيد هو بعد مكانته ومنزلته عن مشابهة كلام الخلق وعما يزعمه الكفار من أنه سحر أو شعر أو كهانة أوأساطير الأولين.

الوجه الثاني: هو ما اختاره ابن جرير الطبري في تفسيره من أن ذلك إشارة إلى ما تضمنه قوله: ﴿ آمّ ﴾ وأنه إشارة إليه إشارة البعيد لأن الكلام المشار إليه منقض, ومعناه في الحقيقة القرب لقرب انقضائه, وضرب له مثلا بالرجل يحدث الرجل فيقول له مرة: والله إن ذلك لكما قلت, ومرة يقول: والله إن هذا لكما قلت, فإشارة البعيد نظرا إلى أن الكلام مضى وانقضى وإشارة القريب نظرا إلى قرب انقضائه.

الوجه الثالث: أن العرب ربما أشارت إلى القريب إشارة البعيد فتكون الآية على أسلوب من أساليب اللغة العربية. وهذا القول الأخير حكاه البخاري عن معمر بن المثنى أبي عبيدة قاله ابن كثير. وعلى كل حال فعامة المفسرين على أن ذلك الكتاب بمعنى هذا الكتاب (1).

وفي هذه الإحالة إشارة إلى القرآن كاملا على سبيل التحدي وتفي الريب عنه جملة وأجزاء.

# الإحالة الضميرية:

ومنها قوله تعالى: ﴿ سُورَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا ﴾.

وجملة: (أنزلناها (وما عطف عليها في موضع الصفة ل(سورة). والمقصود من تلك الأوصاف التتويه بهذه السورة ليقبل المسلمون بشراشرهم على تلقي ما فيها. وفي ذلك امتنان على الأمة بتحديد أحكام سيرتها في أحوالها.

وفي قوله: (أنزلناها) تتويه بالسورة بما يدل عليه (أنزلنا) من الإسناد إلى

<sup>(</sup>١) دفع إيهام الاضطراب, ص١.

ضمير الجلالة الدال على العناية بها وتشريفها. وعبر ب (أنزلنا) عن ابتداء إنزال آياتها بعد أن قدرها الله بعلمه بكلامه النفسي. فالمقصود من إسناد إنزالها إلى الله تعالى تتويه بها. وعبر عن إنزالها بصيغة المضي وإنما هو واقع في الحال باعتبار إرادة إنزالها، فكأنه قيل: أردنا إنزالها وإبلاغها، فجعل ذلك الاعتتاء كالماضي حرصاً عليه. وهذا من استعمال الفعل في معنى إرادة وقوعه كقوله تعالى: ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى اللهَا وَاللهُ وَالمائدة: ٦) الآية.

والقرينة قوله: (وفرضناها (ومعنى) فرضناها (عند المفسرين: أوجبنا العمل بما فيها<sup>(۱)</sup>. نرصد هنا إحالة الضمير إلى السورة وماتعلق بذلك من أحكام مفروضة). التكرار:

تعریفه: هو إعادة اللفظ أو مرادفه، أو عدد من الألفاظ أو ما يرادفها لتقرير معنى خشية تناسى الأول لطول العهد به، أو لتأكيده أو للتنبيه عليه أو غير ذلك.

والتكرار نوع من أساليب الفصاحة، وقد غلط من أنكر كونه من أساليب الفصاحة ظنا أنه لا فائدة له، وليس كذلك بل هو من محاسنها، لاسيما إذا تعلق بعضه ببعض، وذلك أن عادة العرب في خطاباتها إذا أبهمت بشيء إرادة لتحقيقه وقرب وقوعه، أو قصدت الدعاء عليه، كررته توكيداً، وكأنها تقيم تكراره مقام المقسم عليه، أو الاجتهاد في الدعاء عليه حيث تقصد الدعاء (٢).

<sup>(</sup>۱) التحرير والتتوير, ۱٤١/١٨.

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن للرزكشي: ٩/٣-١٠ بتصرف.

#### فوائد التكرار:

الحق إن للتكرار فوائد أخرى جليلة تأتي مع كونه رابطاً بين أجزاء النص، منها:

(۱) التقرير، وقد قيل: الكلام إذا تكرر تقرر، وقد أخبر الله سبحانه بالسبب الذي لأجله كرر الأقاصيص والأخبار في القرآن فقال: ﴿ وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُ مُ الْقَوْلَ الْقَوْلَ الْعَلَّهُمْ وَلَقَدُ وَصَلَّانًا فَهُمْ وَلَكُو وَصَرَّفَنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَمُمْ وَلَكُو لَكُو القصص : ٥١)، وقال: ﴿ وَصَرَّفَنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَمُمْ وَكُرُكُ وَلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

(۲) زيادة التنبيه على ما ينفي التهمة، ليمل ناقي الكلام بالقبول، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ عَلَى مَا يَنْفَى التهمة ، ليمل ناقي الكلام بالقبول ، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ على هاتين الآيتين السابقتين من سورة غافر حيث الزمخشري في الكشاف تعليقاً على هاتين الآيتين السابقتين من سورة غافر حيث قال: فإن قلت لم كرر نداء قومه... قلت: أما تكرير النداء ففيه زيادة تنبيه لهم وإيقاظ عن سنة الغفلة، وفيه أنهم قومه وعشيرته وهم فيما يوبقهم، وهو يعلم وجه خلاصهم، ونصيحتهم عليه واجبة، فهو يتحزن لهم، ويتلطف بهم، ويستدعي بذلك أن لا يتهموه، فإن سرورهم سروره، وغمهم غمه، وينزلوا على تنصيحه لهم كما كرر إبراهيم عليه السلام في نصيحة أبيه ﴿ يَنَ أَبَتِ ﴾ (٣).

(٣) إذا طال الكلام وخشي تناسي الأول أعيد ثانية تطرية له، وتجديداً لعهده كقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبُ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ (البقرة: ٨٩) ثم قال: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا

<sup>(</sup>١) السابق: ٣/٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) الكشاف: ٣/٢٧٣.

عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِمِ مَ ﴾ (البقرة: ٨٩) فهذا تكرار للأول، ألا ترى أن «لما» لا تجئ بالفاء (١).

تتعدد أشكال التكرار فمنه الكلي والجزئي، كالتالي:

أ - التكرار المحض (الكلي): والتكرار له أشكال عدة، فقد يتكرر اللفظ ويبقى مرجع اللفظين واحدا، وهو ما يسمى بوحدة المرجع (أن يكون المسمى واحدا)، وعلى المقابل يكون التكرار مع اختلاف المرجع للفظين (أي أن المسمى متعدد)، ومنه التكرار الجزئي وتكرار الجمل والترادف...نتناولها بشيء من التفصيل كالتالي:

ب- التكرار الجزئي: تكرار عنصر سبق استخدامه ولكن في أشكال وفئات مختلفة.

ج- المرادف. ه- تكرار لفظ الجملة.

ويسميه بعضهم «الإحالة التكرارية» وهو رابط نصبي ظاهري له من الأشكال الظاهرة في النص، فهو «في ظاهر النص يصنع ترابطا بين أجزاء النص بشكل واضح» (٢) ونمثل لهذه النماذج من التكرار كالتالي: أولا التكرار الكلي ويتمثل في التكرار مع وحدة المرجع، والتكرار مع اختلاف المرجع، وكذلك تكرار الجمل..

- نموذج التكرار مع وحدة المرجع:

والمراد هنا أن تتكرر الكلمة والمرجع الذي يعود إليه المعنى في السياق واحد، هو ذاته الذي يدل عليه اللفظ الأول، مثل قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِّلَذِينَ يَكُنُبُونَ الْكِنْبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَنذَا مِنْ عِندِ ٱللّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَمَنًا قَلِيلًا فَوَيْلٌ لَهُم مِّمَّا كُنْبَتْ

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن: ٣/١٠.

<sup>(</sup>٢) أحمد عفيفي: نحو النص ١٠٦.

أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا يَكْسِبُونَ ﴾ (١).

فقد تكرر الويل؛ حيث جاء ذكره في صدر الآية، ثم ذكر قبل ختامها، وقصد به دلالة واحدة وهو ما يُعرف بـ(وحدة المرجع) بالإضافة إلى التكرار الموجود في ﴿ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَابَ بِأَيْدِيهِمْ ﴾ و ﴿ كُنَبَتُ أَيْدِيهِمْ ﴾ وما يفيده من ربط. (٢).

فالتكرار يمثل نمطا من أنماط الترابط المعجمي، وإعادة اللفظ هو إلحاح على مدلول ذلك اللفظ، أو تكرار اللفظ أكثر من مرة، ورغم أن ذلك التكرار يعد أمرا تأكيديا إلا أنه يمثل شكلا من أشكال الترابط أو التماسك النصبي، فهو أقرب إلى الإحالة التكرارية منها إلى مفهوم التكرار لمجرد التكرار، خاصة مع النص القرآني، ومن ذلك قول الحق تعالى: ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةٍ فِيها مِصْبَاحٌ ومن ذلك قول الحق تعالى: ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةٍ فِيها مِصْبَاحٌ المُعْمَامُ فِي زُجَاجَةً الزُّجَاجَةُ كَأَنّها كُونَدُ دُرِيّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ ﴾ (١٣).

فكلمة النور التي جاءت في صدر الآية خبرا للمبتدأ وهي مسندة إليه ﴿ اللّهُ نُورُ تظهر في الجملة النحوية الجديدة في موقع ابتداء إذا استثنينا أداة التشبيه (مثل) فجاء التكرار لبيان وتفصيل الأول لتنطلق الآية نحو مفهوم توضيحي يفهم من التكرار أنه شديد الصلة، شديد التماسك بالمعنى الأول، ف (النور) الأول يوضحه النور الثاني بمعنى أن النور الأول جاء مسندا إليه، والنور الثاني جاء مسندا، ينتظر التوضيح من الخبر في الجملة الممثل في التشبيه (كمشكاة)، وبالتوالي، يرد ذكر (المصباح) ثم يتبعه النص بتوضيح لأمر المصباح، وكذلك (زجاجة) ثم يأتي التوضيح في التكرار في بداية الجملة الجديدة ﴿ الزُّجَاجَةُ كَأَمّا ﴾ ولا يمكن إنكار دور التعريف في كل مرة يرد فيها التكرار، وإسهامه في تماسك النص وترابطه.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أحمد عفيفي نحو النص ص١٠٧.

<sup>(</sup>٣) النور من الآية ٣٥.

تكرار الجمل: حيث تتكرر الجملة كاملة، وفي القرآن نموذج لهذا التكرار الكلي للجملة في سورة الرحمن، فقد تكررت الآية ﴿ فَبِأَيّ ءَالاَء رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ إحدى وثلاثين مرة في سورة عدد آياتها ثمان وسبعين آية، وهذا التكرار إشارة واضحة تدعو للتوقف والتأمل في النص، وهو لون من الترابط النصبي محكوم يقبل وبعد، كما يشير د.أحمد عفيفي إليه بقوله: «لافت للنظر في تمييز النص إزاء نصوص أخرى، فهو يفضي إلى تكامل بين قواعد الربط وقواعد التماهي، حيث توجد الجملة المكررة في مكان تؤدي به مهمتين تكون ختاما لكلام (كالتعقيب) وبداية لكلام يبتدأ به (مضمون المعنى القادم) بالإضافة إلى أنها تساعد على تكثيف الدلالة وتلوين النص بمعان ثانية (۱).

ومن باب تكرار الجمل قوله تعالى: ﴿ وَيَلِّ يُومَ إِلِلْمُكَذّبِينَ ﴾ فقد تكررت الآية كاملة نحو عشر مرات في سورة المرسلات، مرتبطة بسياقها وإن لم تكن بشكل قوي منتظم في التكرار كسورة الرحمن، لكنه بالنظر إلى عدد الآيات فإن التكرار جاء عشر مرات في سورة عدد آياتها خمسون آية، يعد كذلك تكرار ملفتا للانتباه داعيا إلى التأمل، حيث يؤدي دوره القوي في الترابط النصي.

كما جاء تكرار سورة الشعراء لقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّرَبَّكَ لَهُو ٱلْعَزِيْرُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ نحو ثماني مرات في سورة عدد آياتها مائتان وسبع وعشرون آية.

التكرار الجزئي: فهو تكرار عنصر سبق استخدامه مع اختلاف السياق الجديد، ومنه قول الحق تعالى: ﴿ خَلَقَ اللَّإِنسَانَ مِن صَلْصَـٰلٍ كَالْفَخَـارِ ﴿ وَخَلَقَ اللَّجَانَ مِن صَلْصَـٰلٍ كَالْفَخَـارِ ﴿ وَخَلَقَ اللَّجَانَ مِن مَا لَكُورٍ مِن نَادٍ مِن نَادٍ وَفِي كُلُ آية يختلف السياق، فخلق الإنسان من مادة وخلق الجان من مادة مغايرة، وإن اتفق الخلق ونسبته للخالق

<sup>(</sup>١) ينظر: أحمد عفيفي نحو النص ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن، الآيتان: ١٥ - ١٥.

سحانه.

والآيتان متناصتان مع جمهرة واسعة من الآيات التي ذكرت موضوع الخلق, مثل قوله تعالى: ﴿ وَبَدَأَخُلُقُ الْإِنسَنِ مِن طِينٍ ﴿ وَبَدَأَخُلُقُ الْإِنسَنِ مِن طِينٍ ﴾ ، وقوله: ﴿ يَغَلُقُ كُمْ فِي بُطُونِ مَثلَ قوله تعالى: ﴿ وَبَدَأَخُلُقُ الْإِنسَنِ مِن طِينٍ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا اللهِ نَسَنَ مِن أُمّ هَارَتُ مَن عَلَي فَا لَكُن مِن مُن طِينٍ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا اللهِ مِن طِينٍ اللهِ وَلَقَدْ خَلَقُ اللهِ اللهِ وَلَقَدْ خَلَقُنَا اللهِ اللهِ وَلَقَدْ خَلَقُنَا اللهِ مِن طِينٍ اللهِ وَلَقَدْ خَلَقُنَا اللهِ وَلَقَدْ خَلَقُنَا اللهِ اللهِ وَلَقَدْ خَلَقُنَا اللهِ مَن طِينٍ اللهِ وَلَقَدْ خَلَقُنَا اللهِ وَلَقَدْ فَلَقُوا مِنْ اللّهُ وَمِن طِينٍ اللهِ وَلَقَدْ خَلَقُنَا اللهُ اللهِ وَلَقَدْ مَن طِينٍ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ وَلَقَدْ مَا اللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ مِن طِينٍ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ومنه قول الحق تعالى: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزُوَجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزُوكَ جَاوَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزُوكَ عَلَى لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزُوكَ عَلَى الْأُولِ مقصود به الأزواج، ووالفعل المور (جعل) الثاني يذهب مقصوده إلى البنين والحفدة.

وكذلك ما تكرر في آيات النحل من نحو ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ مَنْ بَيُوتِكُمْ مَنَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَيَوْمَ إِلَا يُعِينِ اللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمّا إِلَى حِينِ اللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمّا خَلَقَ ظِلَالًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ الْحِبَالِ أَكْمَ نَنْ الْحِبَالِ أَكُمْ مَنْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلِكُمْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

فقد تكرر الفعل في الآية الأولى، كما تكرر في الآية الثانية وفي كل تكرار يختلف سياق الكلام، فيذهب الفعل إلى اتجاه غير اتجاه الفعل الأول.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، من الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآيتان: ٨٠، ٨١.

#### - التكرار مع اختلاف المرجع:

ومنه قول الحق تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيرَانَ ﴾ ألّا تَطْغَوْا فِي ٱلْمِيرَانِ ﴾ فقد تكررت كلمة (الميزان) في نهاية كل آية من الآيات الثلاث وفي كل مرة يختلف المرجع، فدلالة الميزان في الآية الأولى (١) (العدل) وفي الثانية: ﴿ أَلّا تَطْغُوا فِي ٱلْمِيزَانِ ﴾ المراد (ألا تظلموا وتبخسوا في الوزن) وفي الثالثة ﴿ وَلا تُغُيِّرُوا ٱلْمِيزَانَ ﴾ المراد «ولا تتقصوا الوزن إذا وزنتم للناس وتظلموهم» فقد تعدد اللفظ واختلف المعنى، مما يثير انتباه المتلقي ويدعوه لتأمل النص، والربط بين الجمل.

# - تكرار المرادف:

يظهر الترادف وهو ضرب من التكرار المعنوي لأن اللفظ المكرر قد سبقه لفظ يتفق معه في معناه، ومن قبيل ذلك قول الحق تعالى: ﴿ لَا تَعَنَّفُ دَرَّكًا وَلَا تَغَنَّىٰ ﴾ (٢).

فالخوف والخشية مترادفان، فجاء الفعل (تخاف) وجاء بعده المرادف معطوفا (تخشى) فقيل في الفعل الثاني (وَلا تَخْشى استئناف أي وأنت لا تخشى، أو عطف عليه والألف فيه للإطلاق.. (٢) وقيل المراد لا تخاف دركا ولا تخشى غرقا.. وبهذا يكون الترادف اتفاق في البدء واختلاف في بقية السياق.. فهو في كل الأحوال يصنع ترابطا بين الجملتين وتماسكا في بناء الآية الكريمة..

وفي قول الحق سبحانه: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ ﴾. فالإلحاد مرادف لمعنى الظلم، قيل عن ابن عباس: المراد بالإلحاد الشرك، وقيل فيه: «يعنى أن

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الطبري ٢٢/٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، من الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير البضاوي ٤/٤٣.

تستحلّ من الحرام ما حرّم الله عليك من لسان أو قتل، فتظلم من لا يظلمك، وتقتل من لا يقتلك، فإذا فعل ذلك فقد وجب له عذاب أليم»(١) وكلها في النهاية تؤدي إلى معنى متفق هو الظلم وفي وقد ورد في القرآن وصف الشرك بالظلم، في قول الحق سبحانه: ﴿ إِنَ ٱلشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ (٢).

ومن الترادف بين الآيات المتناصة ما جاء بين قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَكِبَرَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةً ﴾ [النازعات: ٢٦], وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةً ﴾ [هود: ٣٠١)، حيث وردت الآيتان في سياق قصة موسى مع فرعون وإن اختلفت السورتان, والترادف بين (يخشى) و (خاف) ظاهر وإن اختلف زمان الفعل بين المضارعة والمضى (٣).

للتكرار دلالات ثرَّة في الكتابِ المبين، وإنما أقصد به هنا ذلك التكرار الذي هو وسيلة من الوسائل التي يتحقق به المعيار الأول من المعايير النصية، وهو السبك، مبينًا دلالة ذلك االتكرار، ومُبْرزًا قيمتَه المعنوية.

وأكتفى منه بما يلى تِبْيَانًا:

# ١ - تكرار الشهر واليوم والأيام.

من يتدبر آي الذكر الحكيم يجد أن لفظ ﴿ ٱلشَّهْرَ ﴾ قد تكرر اثنتَيْ عشْرَةَ مرَّةً, وتلك المرَّات هي بعدد شهور السنة.

ويجد كذلك أن لفظ ﴿ ٱلْيَوْمَ ﴾ قد تكرر ثلاثمائة وخمسًا وستينَ مرةً، وذلك بعدد أيام السنة.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۱۸/ ۲۰۱.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان، الآية: ١٣

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان ١/٨٤.

وإنه ليجدُ -كذلك- أن لفظ «الأيام» قد تكرر ثلاثين مَرَّةً، وذلك بعدد أيام الشهر. هذا الإحصاء لم أُثْبِتْ آياتِه هنا لكثرتِها، وهي مسطورةٌ في المعجم المفهرس، وغيره من المراجع التي تُعْنَى بذلك.

إن ذلك لَقِسْطٌ يسيرٌ من نماذج الإعجاز العددي في القرآن الكريم الذي يَبْهَرُ علماءَ لم يكن يدينون بما جاء به، ومن ثمَّ فإنَّهم يدخلون طوعًا في دين الله أفواجا إثر اكتشافهم مثل ذلك.

## ٢ - الْعُيُونُ وَالْأَعْيُنُ.

مما اختص به القرآن الكريم في هذا المقام استعمالُهُ لفظتَي «العيون والأعين», فما استعمل «العيون» إلا لعيون الماء، وذلك عَشْرَةٍ مَوَاطِنَ، وقد جاء به «العين» التي يُرادُ بها العينُ الباصرةُ مجموعةً على «أعين» (١).

## ٣-الفِعْلانِ: (وَصَّى - أَوْصَى).

استعمل القرآنُ الكريمُ الفعلَيْنِ «وَصتَى – أَوْصنَى», الفعلُ الأوَّلُ منهما «وَصتَى» بتشديد الصَّادِ التي هي عينُ الفعل، فهو بصورته تلك يُسْتخدَمُ في الدين والأمور المعنوية، وذلك بالاستقراء، لا بالانتقاء.

ونجد أن استعمال الفعل الثاني «أوصني» يكون في الأمور المادية.

ولم يرد «أوصنى» في الأمور المعنوية إلا في موطن واحد، اقْتُرِنَتْ فيه بأمرٍ مادِّيِّ, وهو قوله - تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمَتُ حَيًّا ﴾ (٢).

فلما اقْتُرِنَتِ الصلاةُ بالزكاة - والزكاة أمرٌ ماديٌّ يتعلَّقُ بالأموال - قال: «أوصاني».

<sup>(</sup>١) ينظر: دراسات في اللغة، إبراهيم السامرائي، ص ٩١.

<sup>(</sup>٢) سورةُ مَرْيَمَ، منَ الآية: ٣١.

#### ٤ - الفعلان (يُشَاق - يُشَاقِقُ).

الفعلان «يُشَاق – يُشَاقِقُ» هما لغتان:

١- الفَكُ لغة الحجازِ<sup>(١)</sup>.

٢- الإدغامُ لغة تميم (٢).

ولكن القرآن الكريم قد استعملهما استعمالاً خاصًا؛ فحيث ورد ذكر الرسول على الله المراع المراع

ولعله وحّد الحرفين وأدغمهما في حرف واحد؛ لأنه ذكر الله وحده، وفكّهُمَا وأظهرَهُمَا؛ لأنه ذكر الله والرسول؛ فكانا اثْنَيْنِ، وهذا أمرٌ عَقَدِيٌّ، يشابه عدم الجمع بين الله ورسوله في ضمير واحد.

وفي عدم فك الإدغام يتقدم هنا البقاعي (ت ٥٥٥ه) بيانا نفسيًا راشدًا يستجلي مخبوء النفوس، فيقول: «وتَرْكُ الإدغام على حاله؛ لأنهم ما أظهروا معاداة، وإنما كان ما فعلوا مكرًا ومساترة، وذلك أخف من المجاهرة، وأظهر في الأنفال؛ لقوة أمر المجاهرين كما مضى، ولم يعد ذكر الرسول تفخيمًا له بإفهام أن مشاققته مشاققت مشاققت مشاققتهم، فلم يظهر لله من غير مثنوية أصلاً، وإشارة إلى أنهم بالغوا في إخفاء مشاققتهم، فلم يظهر عليها غير الله، فلم يحصل منهم في ذلك مفاعلة بينهم وبين الرسول وانه الله فإن يمكر بهم، وإنما جاهرهم حين أعلمه الله بمكرهم، بخلاف ما تقدم في الأنفال، فإن المقام اقتضى هناك الذكر؛ لأنهم مكروا به»(٤).

<sup>(</sup>۱) شرح ابن عقیل علی ألفیة ابن مالك، ت٧٦٩هـ، دار الفكر، سوریا، ١٤٠٥هـ/١٩٨٥م- تحق/ محمد محیي الدین عبد الحمید ٢٥٣/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير البحر المحيط ٤/٦٦٤.

<sup>(</sup>٣) إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع, عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم, ت٦٦٥ه - شركة مكتبة مصطفى البابي الحلبي - مصر - تحقيق: إبراهيم عطوة عوض، ٢/٢٣١.

<sup>(</sup>٤) نظم الدرر ٢٥٣/٧.

وبما أن العلوم مِنَحٌ ربانية، فَلَرُبَّما يُيسِّر الله للاحقين بما عَسُر على المتقدمين، ويفتح الله لشُرَّاح الحديث النبوي الشرف بما لم يفتح به للمفسرين، إذ إن لشرَّاح الحديث التفاتة أخرى رائعة مُباينِة لتلك التي قد خَلَت من إخوانهم المفسرين، يقول صاحب مرقاة المفاتيح: «وفي وضع المؤمن موضع ذاته اغتناء بعلو درجاته، يقول صاحب مرقاة المفاتيح: «وفي وضع المؤمن موضع ذاته اغتناء بعلو درجاته، كما قال عزَّ وجلّ في آية أخرى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (١), وفي أخرى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (١), وفي أخرى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (١), وفي أخرى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ اللهَ وَرَسُولَهُ مَنْ يُولِهِ عَلَيْ مَن يُشَاقِقِ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (١).

هذا، وإن يمَّمْنا تُجاه المستأخرين من المفسرين فإنا نجد للألوسي فتحًا آخر أفاض الله به له، أَثْبَتَهُ بقوله: «ولظهور الانفكاك بين الرسول ومُخَالِفِهِ فُكَّ الإدغامُ هنا، وفي قوله—سبحانه— في الأنفال: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ ﴾؛ رعاية لجانب المعطوف، ولم يفك في قوله— تعالى— في الحشر: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ ﴾ »(٤).

ثم يسوق رأي الخطيب في حكمة الفك والإدغام؛ إذ يرى الخطيب «أنَّ أل في الاسم الكريم لازمة، بخلافها في الرسول، واللزوم يقتضى الثقل؛ فخفف بالإدغام فيما صحبته الجلالة، بخلاف ما صحبه لفظ الرسول، وفي آية الأنفال صار المعطوف والمعطوف عليه كالشيء الواحد»(٥).

ثم يرجِّح الألوسيُّ ما ذهب إليه هو من تحليل سالف، فقال: «وما ذكرناه أولى، والتعرض لعنوان الرسالة؛ لإظهار كل شناعة ما اجترؤوا إليه من المشاقة

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، من الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النِّساءِ، من الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٣) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، علي بن سلطان محمد القاري، ١٠١٤هـ - دار الكتب العلمية - لبنان/ بيروت، ٢٤٤/٩هـ - ٢٠٠١م، الطبعة: الأولى، تحقيق: جمال عيتاني، ٢٤٤/٩.

<sup>(</sup>٤) روح المعاني ٥/٤٤٢.

<sup>(</sup>٥) السابق ٥/٤٤٢.

والمخالفة»(١).

هذا، وقد أشار واضعو المعجم الوسيط ذلك الفرق بين الفعلين، ولم يشيروا إلى الحكمة من ورائه (٢).

#### <u>أخيرا</u>:

فإن التكرار يعد نوعا أساسيا من أنواع التناص, ويمثل النمط التطابقي من التناص القرآني.

(۱) السابق نفسه ٥/٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى، أحمد الزيات، حامد عبد القادر، محمد النجار – دار الدعوة، تحقيق: مجمع اللغة العربية ٤٨٩/١.

## المُبْحَثُ الثَّانِي: عَلاقةُ التَّناصِّ بِالسِّياقِ فِي القُرْآنِ الكَرِيم

لاريب أن للسياق دور أساسي في فهم النص اللغوي مسموعا كان أم مقروءا, ولابد للوصول إلي دلالات النص من مراعاة وضع الكلمة, أو الجملة في سياقها الذي وردت فيه, وقد «عُني اللغويون والمفسرون بدراسة السياق لاستنباط الدلالة الحقيقة والمزاجية, وطبقوا ذلك على القرآن الكريم وغيره من النصوص»(١).

ولذا فإنهم لا يعولون على دلالة الكلمة أو الجملة بمعزل عن سياقهما, فقد تتعدد دلالات الكلمة, أو الجملة باختلاف السياق, ولذا كان للسياق دوره الفعال لدي المفسرين وعلماء أصول الفقه في استنباط الحكم الشرعي من الآية الكريمة, «بلكثيرا ما يؤدي ظهور قول واحد في سياقين مختلفين إلى تأويلين مختلفين»(٢).

وحين قال البلاغيون «لكل مقام مقال» و «لكل كلمة مع صاحبتها مقام» وقعوا على عبارتين من جوامع الكلم، يصدقان على دراسة المعنى في كل اللغات، لا في العربية الفصحى فقط، وتصلحان للتطبيق في اطار كل الثقافات على السواء ولم يكن مالينوفسكي وهو يصوع مصطلحة الاخير Context of situation يعلم انه مسبوق الى مفهوم هذا المصطلح بألف وما فوقها وان الذين عرفو هذا المفهوم قبله سجلوه في كتب لهم تحت اصطلاح المقام (٣).

ولقد سايرَت مصطلح السياق مصطلحات أخري تؤدي معناه: كالموقف, والحال, والمقام, وقد اشتهر مصطلحا الحال والمقام عند البلاغيين القدماء, ثم اشتهر مصطلح المقامية عند علماء النص المحدثين, حيث يعدونه أحد المعايير السبعة التي يجب توافرها في النص, أما مصطلح الحال فقد كان يترادف في أغلب استعمالاته لدي البلاغيين مع مصطلح المقام, فكل من المصطلحين يقصد به:

<sup>(</sup>١) نظرية علم النص، د/ حسام أحمد فرج، ص ٢٢.

<sup>(</sup>۲) لسانیات النص، د/ محمد خطابي، ص ۵۲.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، ص ٣٧٢.

«مجموعة من الاعتبارات والظروف ولملابسات التي تلابس النشاط اللغوي, ويكون لها (أو ينبغي أن يكون) تأثيرها في ذلك النشاط من خارجه بحيث لا تتحدد دلالة الكلام, أو تتجلي مزاياه إلا في ظلها, وفي ضوء ارتباطه بها وقد ترددت في تراثنا بصدد ذلك الارتباط تلك العبارة الذائعة (لكل مقام مقال)»(١).

ويعبر د. تمام حسان عن المقصود بسياق الموقف فيقول: إن سياق الموقف هو «جملة الموقف المتحرك الذي يعتبر «المتكلم» جزءاً منه، كما يعتبر السامع والكلام نفسه وغير ذلك مما له اتصال بالتكلم (٢) ويزيد معناه وضوحاً بقوله في موضع آخره».

«وأما القرينة الحالية فهي من خارج الكلام، لأنها دلالة الوضع السائد أثناء التكلم. هذا الوضع قد يكون حاضراً، أو ماضياً، مروياً رواية صحيحة صريحة من الماضي، أو متصيداً من أحداث تاريخية أو مواقع جغرافية، أو علاقات اجتماعية (٦). لذا لا ينبغي أن ندعي الوصول إلى فهم المعنى الدلالي بمجرد النظر إلى معنى «المقال» دون اعتبار «المقام» (١). بل «لا يكفي مجرد فهم النظام الصوتي للغة ما لأن نفهم مقالاً بهذه اللغة، بل لا يكفي لذلك حتى فهمنا للنظام الصرفي، أو النحوي للغة المذكورة، بل لا يكفي أيضاً أن نفهم المعنى المعجمي لحشد كبير من كلمات هذه اللغة أيضاً لأن نفهم المعنى فهماً كاملاً ما دام المقام غير مفهوم (٥).

ومن عناصر المقام أيضاً موضوع الكلام، وفي أي جو يقال، وفي أي مكان

<sup>(</sup>١) المعنى في البلاغة العربية، د/حسن طبل، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الأصول، دراسة أبستيمولوجية للفكر اللغوي عند العرب، نحو، فقه لغة، بلاغة، د. تمام حسان، ص ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) الخلاصة النحوية، د. تمام حسان، ص٢٤، عالم الكتب ط١، ٢٠٤ هـ/٠٠٠م.

<sup>(</sup>٤) الأصول، د. تمام حسان، ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٥) اللغة العربية معناها ومبناها، د. تمام حسان، ص ٤١.

وأي زمان؟ وكيف يقال، وما الداعي لقوله، وغير ذلك من العناصر الكثيرة جداً التي يؤثر كل منها تأثيراً مباشراً على كيفية قول الكلام، وعلى تركيبه، وعلى معانيه، وعلى الغرض من قوله(١).

ولم يغب عن علماء العربية قديماً هذا المفهوم الذي نحن بصدد الحديث عنه والذي مؤداه: أن النص اللغوي في جملته إنما هو «نص في موقف»<sup>(۲)</sup> غير أنهم عبروا عن تلك الحقيقة بلغتهم ومفرداتهم، وكانت إشاراتهم هذه على درجة عالية من الأهمية بحيث يمكن القول معها: إن أقوال علماء النص حول ما يسمى بسياق الموقف لا تكاد تخرج عما قاله علماء العربية في ذلك».

#### د. حماسة راصدا لموقف سيبويه من السياق:

نجد أستاذنا الدكتور محمد حماسة يستل لنا من كتاب سيبويه ما يؤكد أنه قد أشار إلى سياق الموقف وعول «على هذا الضرب من السياق كثيراً. وتكثر في «الكتاب» الإشارة إلى فهم المخاطب، والاستغناء عن بعض العناصر اللغوية في الجملة بناء على فهم المخاطب والسياق الخارجي الذي يجرى فيه الكلام. ولذلك يلحظ قارئ «الكتاب» أن سيبويه في مواطن كثيرة يعني بوصف الموقف الذي يجرى فيه الكلام واستعماله» أن سيبويه في مواطن كثيرة يعني بوصف الموقف الذي يجرى فيه الكلام واستعماله» (ما يضمر فيه الفعل): «ومن ذلك قولك إذا رأيت رجلاً متوجهاً وجهة الحاج قاصداً في هيئة الحاج، فقلت: مكة ورب الكعبة، حيث زكنت أنه يريد مكة كأنك قلت: يريد مكة والله... أو رأيت رجلا يسدد سهماً قِبَل القرطاس فقلت: القرطاس والله، أي يصيب القرطاس، ولو وإذا سمعت وقع السهم في القرطاس قلت: القرطاس والله، أي أصاب القرطاس. ولو رأيت ناسا ينظرون الهلال وأنت منهم بعيد فكبروا لقلت: الهلال ورب الكعبة أي:

<sup>(</sup>١) أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة، د. نايف خرما، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٢) اتجاهات لغوية معاصرة، د. سعيد بحيري، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٣) النحو والدلالة، د. محمد حماسة عبداللطيف: ص١١٥.

أبصروا الهلال(١).

فدلالة سياق الموقف في الأمثلة السابقة تغني عن ذكر الفعل، لأن ظروف الحدث تومئ إليه وتوضحه، ففي ذهاب رجل في لباس الحاج متوجهاً إلى مكة يغني عن ذكر الفعل «يريد»، أو «يقصد»، لأن حال المتحدث عنه يدل عليه، وكذلك عندما يسدد رجل سهماً إلى قرطاس، فالحال يشير إلى أنه يقصد القرطاس بالرمي، فيغنى عن ذكر الفعل يصيب(٢).

ليس هذا فحسب، بل «ويبلغ سيبويه من اعتبار موقف الاستعمال أن يجعله فيصلاً في الحكم بصحة التراكيب النحوية وخطئها، ومن ذلك أنا نراه يقف إلى الجملة الواحدة فيحكم عليها في موقف من الاستعمال بأنها خطأ، وفي موقف من الاستعمال آخر أنها صواب، وهذه الجملة – لو اكتفى بالنظرة الشكلية الذاتية – جملة نحوية جائزة، ولكن اللغة لم تكن تنفك عن ملابسات استعمالها، ومقاييس اللغة عنده تُستمد من معطيات النظام الداخلي للبناء اللغوي، كما تستمد من معطيات السياق الاجتماعى التى تكتنف الاستعمال اللغوي»(٣).

<sup>(</sup>۱) الكتاب، لسيبويه، ١/٢٥٧.

<sup>(</sup>۲) الحذف والتقدير عند سيبويه، ص١٦٥، رسالة دكتوراه، إعداد: فكري محمد أحمد سليمان، إشراف أ.د. محمد عوني عبدالرؤوف، كلية الألسن، جامعة عين شمس، رقم (٦٣٩٠)، ١٤٠٩هـ/١٩٨٨م.

<sup>(</sup>٣) نظرية النحو العربي في ضوء مناهج النظر اللغوي الحديث، نقلاً عن «النحو والدلالة»، ص١١٦، وينظر: الكتاب، لسيبويه ٢/٨٠/٨.

#### عناية الجاحظ بالسياق:

نجد الجاحظ ينبه إلى وجوب الاهتمام بمراعاة حال المخاطب بوصفه أحد عناصر سياق الموقف، فيقول «وقبيح بالمتكلم أن يفتقر إلى ألفاظ المتكلمين في خطبة أو رسالة، أو في مخاطبة العوام والتجار، أو في مخاطبة أهله وعبده وأمته، أو في حديثه، أو خبره إذا أخبر – وكذلك فإنه من الخطأ أن يجلب ألفاظ الأعراب وألفاظ العوام وهو في صناعة الكلام. ولكل مقام مقال»(۱).

#### تأكيد ابن القيم على أثر السياق في الحكم الفقهي:

يقول ابن قيم الجوزية: إذا جاءك رجل من غير إقليمك يستفتيك فلا تجره على عرف بلدك وسله عن عرف بلده فأجره عليه، وأفته به دون عرف بلدك والمذكور في كتبك: قالوا فهذا هو الحق الواضح، والجمود على المنقولات أبداً ضلال في الدين وجهل بمقاصد علماء المسلمين.. ومن أفتى الناس بمجرد المنقول في الكتب على اختلاف عرفهم، وعوائدهم وأزمنتهم، وأمكنتهم وأحوالهم، وقرائن أحوالهم، فقد ضل وأضل، وكانت جنايته على الدين أعظم من جناية من طبب الناس كلهم على اختلاف بلادهم وعوائدهم وأزمنتهم وطبائعهم بما في كتاب من كتب الطب(٢).

ويؤكد على مراعاة حال المتكلم، وهو أحد عناصر سياق الموقف، فيقول: ومن ذلك ما أخبرني به بعض أصحابنا أنه قال لامرأته إن أذنت لك في الخروج إلى الحمام فأنت طالق، فتهيأت للخروج إلى الحمام، فقال لها أخرجي وأبصري, فاستفتى بعض الناس فأفتوه بأنها قد طلقت منه، فقال للمفتى بأي شيء أوقعت على الطلاق قال بقولك لها أخرجي، فقال إني لم أقل لها ذلك إذناً، وإنما قلته تهديداً، أي إنك لا يمكنك الخروج، وهذا كقوله تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ مَاشِئْتُمُ إِنَهُ بِمَاتَعُمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ (فصلت: يمكنك الخروج، وهذا كقوله تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ مَاشِئْتُمُ إِنَهُ بِمَاتَعُمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ (فصلت:

<sup>(</sup>١) الحيوان، للجاحظ ٣/٨٣٨-٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين لابن قيم الجوزية (أبو عبدالله محمد بن أبي بكر)، دار الحديث، القاهرة، ٣٧/٣.

٠(٤٠

ويتكلم في موطن آخر عن مجموعة من عناصر سياق الموقف كالإشارة، أو الإيماءة أو الدلالة العقلية، أو القرينة الحالية، أو عادة المتكلم المطردة التي لا يُخِلّ بها يقول: فمن عرف مراد المتكلم بدليل من الأدلة وجب إتباع مراده، والألفاظ لم تقصد لذواتها، وإنما هي أدلة يستدل بها على مراد المتكلم، فإذا ظهر مراده ووضح بأي طريق كان العمل بمقتضاه سواء كان بإشارة، أو كتابة، أو إيماء، أو دلالة عقلية، أو قرينة حالية، أو عادة له مطردة لا يخل بها الله .

## السياق القرآني:

«لا يمكن لدارس السياق في العربية أن يجاوز النص القرآني وما أحاط به من اعتبارات سياقية, ودلالات ناتجة عنها, والعناية الفائقة لعلماء العربية والتفسر, وجُلُّ العلوم المتصلة بالقرآن بالسياق القرآني.

وقصدوا بذلك الأغراض والمقاصد الأساسية التي تدور عليها جميع معاني القرآن, إلى جانب النظم الإعجازي والأسلوب البياني الذي يشيع في جميع تعبيراته»(٢).

ومن ثم نعني بالسياق الجو العام الذي وردت فيه الآية وما يكتنفها من قرائن ودلائل حيث هناك الكثير من الكلمات الموضوعة لأكثر من معني, ولا يمكن استكشاف المعني المراد إلا بملاحظة المورد الذي وردت فيه الذي علي أساسه نستطيع تقديم أحد المدلولات علي ما سواه حتى لو لم يكن هو المعني الأكثر تداولاً.

وكذلك الأمر في الجملة الواحدة, فعلي رغم ظهورها بقطع النظر عن السياق

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين، ١٨٩/١.

<sup>(</sup>٢) دلالة السياق منهج مأمون لتفسير القرآن، ص ٨٨.

في مطلب معين إلا أننا نستكشف أمرا آخر بملاحظة السياق(١).

## الشافعي أول من استخدم مصطلح السياق:

إذا أردنا أن نعود بمصطلح السياق اللغوي إلي جذوره الأولى, فإننا نجد الإمام الشافعي ت: (٢٠٤ه) رحمه الله أول من أستخدمه بهذا المعني حين عقد بابا في الرسالة أسماه: (باب الصنف يبين سياقه معناه) وعلى الرغم من أنه لم يُعرِّفه, إلا انه ساق أمثلة من القرآن الكريم من مثل قوله تعالى: ﴿ وَسَعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرَيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ تَا أَتِيهِمُ حِيتَانُهُمْ يَوْمُ سَبْتِهِمُ شُرَعًا وَيَوْمُ لا يَسْبِتُونَ لا تَأْتِيهِمُ حَيَانُهُمْ يَوْمُ سَبْتِهِمْ هَا الله القرية الحاضرة البحر فلما قال: ﴿ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ عَن القرية الحاضرة البحر فلما قال: ﴿ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ ﴾ دل علي أنه إنما أراد أهل القرية لأن القرية لا تكون عادية ولا فاسقة بالعدوان في السبت ولا غيره, وأنه إنما أراد بالعدوان أهل القرية الذين بلاهم بما كانوا يفسقون» (٣).

ونخلص من هذا كله إلي أن السياق القرآني هو الأغراض التي بنيت عليها الآية, وما تعلّق بها من القرائن اللفظية والحالية وأحوال المخاطبين بها.

#### دور السياق في فهم النص عند الشاطبي:

وقد أوضح الشاطبي دور السياق في فهم النص القرآني, فقال:

«المساقات تختلف باختلاف الأحوال والأوقات والنوازل... فالذي يكون علي بال من المستمع والمتفهم والالتفات إلي أول الكلام وآخره, بحسب القضية وما اقتضاه الحال فيها, لا ينظر في أولها دون أخرها, ولا في أخرها دون أولها فإن

<sup>(</sup>١) أثر دلالة السياق في المعنى القرآني, ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) الرسالة, ص٧٥.

القضية اشتملت علي جمل فبعضها متعلق بالبعض، لأنها قضية واحدة نازلة في شيء واحد, فلا محيص للمتفهم عن رد آخر الكلام علي أوله, وأوله علي آخرة, وإذ ذاك لم يحصل مقصود الشارع في فهم الملف, فإن فرق النظر في أجزائه فلا يتوصل به إلي مراده, فلا يصح الاقتصار في النظر علي بعض أجزاء الكلام دون بعض»(١).

وفي موضع آ خر يتحدث عما يسمى بعناصر سياق الموقف، أو ما يسميه هو «مقتضيات الأحوال»، فيذكر من هذه العناصر المخاطب أو المتكلم والمخاطب أو المتلقي، والنص نفسه بل وكل الأمور الخارجة عن النص، ويقرر أنه إذا فات نقل بعض هذه القرائن، أو الأمور الخارجة عن النص فات فهم المعنى جملة، أو فهم شيء منه يقول: «إن علم المعاني والبيان الذي يعرف به إعجاز القرآن فضلاً عن معرفة مقاصد كلام العرب، إنما مداره على معرفة مقتضيات الأحوال: حال الخطاب من جهة نفس الخطاب، أو المخاطب، أو المخاطب، أو الجميع إذ الكلام الواحد يختلف فهمه بحسب حالين وبحسب غير ذلك، فالاستفهام لفظه واحد ويدخله معان آخر من تقرير، وتوبيخ وغير ذلك، وكالأمر يدخله معنى الإباحة، والتهديد، والتعجيز وأشباهها ولا يدل على معناها المراد إلا الأمور الخارجة وعمدتها مقتضيات الأحوال... وإذا فات نقل بعض القرائن، فات فهم الكلام جملة أو فهم شيء منه (٢).

<sup>(</sup>١) الموفقات ٣/١٥٣.

<sup>(</sup>٢) الموافقات في أصول الشريعة، أبو إسحاق الشاطبي (إبراهيم بن موسى): ٣٤٧/٣ ضبطه محمد عبدالله الرزاز، دار الفكر العربي، ط٢، ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م.

## السياق القرآني والتناص:

إن النظر في سياقات القرآن, وما ترتب عليها من ترجيح تفسيري, أو اختيار لغوي, أو تحليل لمناسبة المعاني للتراكيب والصيغ التي تعبرعنها؛ يقتضي ضربا من الاستقراء للآيات المتأثرة بالسياق, ومن الأساليب المُعِينة على ذلك جمع الآيات المتعالقة في القرآن, ودراسة مدى تأثرها ببعضها في إطار السياق القرآني العام, وعقد المقارنات بين أساليب صياغتها, وملاحظة سياقات ورودها، ولاشك أن استحضار معيار التناص لدى دراستنا للسياق القرآني بحسبانه أداة راصدة لهذه العلاقات, ومؤطئة لتلك المقارنات, ومبينة لأهمية السياق في تحديد دقة التباينات.

وقد عني علماؤنا الأجلاء بهذه العلاقات واسحضروها لدى دراستهم للنص القرآني. ففي قوله تعالى: ﴿ شَهِدَاللَّهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّهُو وَالْمَلَيَكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ ﴾ (آل عمران: ١٨) لا مفر فيها من فهم «وشهد الملائكة وأولو العلم» بدليل ما في آخر الآية من قوله تعالى: ﴿ لاَ إِلَهُ إِلاَّهُو الْعَرَيْنُ الْمَحَكِيمُ ﴾ هذا أولاً. وثانياً بدليل ما يحيط بالآية من عالم العقيدة والخطاب الديني الذي يحول دون فهم أن الملائكة وأولى العلم آلهة مع الله سبحانه وتعالى (۱). ذاك ما يقضي به السياق القرآني العام, والمتمثل هنا في جملة الآيات المتناصة مع هذه الآية.

ومن ذلك نستنتج أن أحد أهم محددات استخدام ما يطلق عليه السياق القرآني العام هو جملة ما تناص من الآيات والمقاطع القرآنية مع آية معينة.

وهذا يعني أيضا أنه «لكي نقف على تفسير كثير من الآيات على وجه الخصوص لابد من معرفة أسباب النزول ومقاصد الآي، وكل ذلك لا يعرف إلا بالنقل عن الصحابة والتابعين. وقد جمع المتقدمون في ذلك وأوعوا إلا أن كتبهم ومنقولاتهم تشتمل على مرويات متباينة فينبغي علينا أن نختار من بينها ما يتفق

<sup>(</sup>١) مقدمة النص والخطاب والإجراء للدكتور د. تمام حسان: ص٣٤، ٣٥.

وسياق التركيب, خاصة إذا اختلفت هذه الأسباب وتعارضت»(١).

على أنه ينبغي أن ندرك أن «هذه الأسباب ليست عللاً للتشريع، وإنما هي المناسبات التي احتفت بالنص الشرعي، ولا شك أن لها دخلاً كبيراً في تفسير النص وتحديد معناه»(٢).

يتضح مما ذكرناه من تعريفات السياق أنها تلتقي عند معني أساسي وهو مجموعة القرائن التي تعين علي فهم النص والكشف عن المراد منه, سواء أكانت هذه القرائن عنصرا أو أكثر من عناصر النص, ويسمي حينئذ (السياق الداخلي أو النصيي أواللغوي)، أم كانت متمثلة في مجموعة الظروف المكانية أو الزمنية أو الثقافية, أو الاجتماعية المحيطة بالنص, وليست عنصرا من عناصره, وتسمي حينئذ (السياق الخارجي أو الموقفي أو المقامي) وعليه فإن السياق نوعان:

- سياق داخلي.
- سياق خارجي.

وقد أشتمل القرآن الكريم علي هذين النوعين.

ولا شك أن المفسرين اعتمدوا علي السياق القرآني بنوعيه في تحليل الآيات, والكشف عن معانيها, ثم اعتبار المفسرين السياق منهجا عاما في تفسيرهم للقرآن الكريم جعلهم يوظفونه في فهم دلالات ألفاظه وتراكيبه, وقد تجلي اعتماد المنهج السياقي أكثر ما تجلي في تفسر القرآن بالقرآن ولما كانت دلالة السياق من أهم القرائن التي تدل علي مراد المتكلم وإثبات المعني المراد دون غيره, فإن المفسرين اهتموا بمنهج السياق و اعتبروا كل قول لا يؤيده السياق لا عبرة به ولا يعول عليه.

<sup>(</sup>۱) قرينة السياق في التركيب القرآني: ص۲۱٤، ومقدمة ابن خلدون: ص٤٣٩، دار القلم، بيروت، لبنان ط٦، ١٤٠٦هـ، ١٩٨٦م.

<sup>(</sup>٢) دراسة المعني عند الأصوليين، د. طاهر سليمان حمودة: الدار الجامعية للنشر، إسكندرية د.ت: ص٥٥، ٥٥.

فإذا رجعت إلى كتب التفسير, وجدت المفسرين يقولون:

«هـذا أحسن واقـوي, لأن السياق..» ويقولـون: «ولكـن السياق أدل علـي المعنى», ويقولون: «فإن السياق يقتضي» ويقولون: «فإن السياق يقتضي», ويقولون: «لا نأباه إذا صلح له السياق», ويقولون: «وهو الذي يأذن به السياق», ويقولون: «وهو بعيد عن السياق» (۱), وغيرها من عبارتهم.

عند النظر في السياق القرآني, نلحظ نوعين رئيسين من السياق, هما:

## - أولاً:السياق الداخلي:

ونعني بالسياق الداخلي «النظم اللفظي للكلمة, وموقعها من ذلك النظم» $^{(7)}$ , فـ«السياق علي هذا التفسير ينبغي أن يشمل لا الكلمات والجمل الحقيقية السابقة واللاحقة فحسب, بل القطعة كلها والكتاب كله» $^{(7)}$ .

فبين انه لا احد أظلم ممن أرتكب هاتين الخلتين, وظهر إنهما المعني بهما في

<sup>(</sup>١) أثر دلالة السياق في المعنى القرآني, ص٢٧.

<sup>(</sup>٢) دور الكلمة في اللغة لستيفن أولمان, ترجمة وقدم له وعلق عليه د/ كمال بشر ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) السابق, ص ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٨٢.

سورة الأنعام»<sup>(۱)</sup>.

#### مناسبة مطالع السور لسياقها اللغوي الداخلي:

افتتاح بعض سور القرآن بالحروف واختصاص كل واحدة بما بدئت به, حتى لم يكن لترد ﴿ الله ﴿ في موضع ﴿ الرَّ ﴾ ولا ﴿ حمّ ﴾ في موضع ﴿ طَسَّ ﴾, ومعنى ذلك ان كل سورة بدئت بحرف منها، فإن اكثر كلماتها وحروفها مماثل في الأعم الأغلب. وفي هذا مراعاة للسياق اللغوي الداخلي للسورة, كما أن التناص بينها يظهر تعالقا سياقا بمحاذاة التعالق اللفظي. فمثلا سورة ﴿ قَ ﴾ قد بدئت به لما تكرر فيها من الكلمات بلفظ القاف من ذكر القران والخلق وتكرير القول ومراجعته مرارا والقرب من ابن ادم وتلقي الملكيين وقول العتيد والرقيب والسائق والالقاء في جهنم والتقدم بالوعد وذكر المتقين والقلب والقرون والتنقيب في البلاد وتشقق الارض وحقوق الوعيد وغير ذلك.

وأما في سورة يونس فقد تكرر فيها بعض الكلم الواقع فيها (الر) مثل الرجس (اية ١٠٠) والرحيم (اية ١٠٠)، فلهذا افتتحت بـ(الر), وتتناص معها في ذلك هود ويوسف. وأما سورة (ص) فقد اشتملت على خصومات متعددة، فأولها خصومة النبي مع الكفار وقولهم اجعل الالهة الها واحد، ثم اختصام الخصمين عند داوود عليه السلام ثم تخاصم اهل النار ثم اختصام الملأ الاعلى، ثم تخاصم ابليس في شأن بنيه. وذكر السيوطي ان (الم) جمعت المخارج الثلاث: الحلق واللسان والشفتين على ترتيبها، وذكر إشارة الى البداية التي هي بدء الخلق، والنهاية التي هي بدء الميعاد, والتشريع بالأوامر والنواهي، وكل سورة افتتحت بها فهي مشتملة على الأمور الثلاث.

وأما سورة الأعراف فقد زيد فيها (الصاد) على (الم) لما فيها من شرح

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٢١.

القصص كقصة ادم عليه السلام فمن بعده من الانبياء ولما فيها من قوله تعالى: ﴿ فَلَا يَكُن فِي صَدَرِكَ حَرَجٌ مِّنَهُ لِكُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ولهذا قال بعضهم: معنى قوله تعالى: ﴿ الْمَصَ ﴾: ﴿ أَلَمُ نَشُرَحُ لَكَ صَدُركَ ﴾، بينما زيد في سورة الرعد (راء) لاجل قوله رفع السموات، ولاجل ذكر البرق والرعد وغيرها (۱).

## السمة التعبيرية تتأثر بالسياق وتلحظ عن طريق التناص:

فقوله تعالى: ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَاعَلِمُوا ﴾ [سورة النحل: ٣٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسُبُوا ﴾ [سورة الجاثية: ٣٣]. في حين قال: ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسُبُوا ﴾ [سورة الزمر: ٣٩]. وقال: ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسُبُوا ﴾ [سورة الزمر, وسبب اه]. فاختار لفظ العمل في النحل والجاثية, ولفظ الكسب في سورة الزمر, وسبب اخيتار لفظ العمل في النحل والجاثية هو وقوع الايتين بين ألفاظ العمل، وسبب اختيار لفظ الكسب في الزمر هو وقوع الايتين بين الفاظ الكسب. فقد جاء في النحل قوله تعالى: ﴿ مَا كُنُ نَعْمَلُ مِن سُومٍ بُكُنَ اللهَ عَلِيمُ إِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة النحل: ١١١] وجاء في الجاثية ولم تعالى: ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَلَولُهُ تَعْمَلُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٨], وقوله تعالى: ﴿ وَلَكُنَا مَسْتَغَلُومَ مُونَ وَلَولُهُ الْصَلِحَتِ اللهِ وقع لفظ (الكسب) في الزمر بين ايات الكسب، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ ذُوقُولُ الزمر بين ايات الكسب، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ ذُوقُولُ الزمر الذر اكثر مَا كُنتُمْ تَكُيمُونَ ﴾ (الزمر ٤٢) وقوله تعالى: ﴿ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ [الزمر اكثر مَا كُنتُ مَا كُنتُهُ مَا كَنتُهُ مَا كُنتُهُ وَالله المَا الزمر اكثر مَا كُنتُهُ مَا كُنتُهُ مَا كُنتُهُ مَا كُنتُهُ مَا كُنتُهُ مُنْ الزمر عَمَا على الزمر اكثر ما كُنهُ أَلَا المَالِيةُ فَا كُنهُمْ مَا كُنتُهُ مَا كَسَبُوا ﴾ [الزمر اكثر ما كُن الزمر اكثر اكثر المَا ال

<sup>(</sup>١) ينظر: الاتقان في علوم القران ٣٦٣/١.

<sup>(</sup>۲) ينظر: التعبير القراني, طبعة دار عمار، عمان الاردن، الطبعة الاولى، ١٤١٨هـ/١٩٩٨م, ص٢٣٧، وينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القران الكريم، محمد فؤاد عبدالباقي، طبعة دار الشعب، ١٣٥٨هـ/١٩٣٨م، مادة: كسب، ومادة: عمل.

سورة تردد فيها لفظ (الكسب) من بين هذه السور الثلاثة، فقد ترددت هذه اللفظة خمس مرات في حين لم ترد هذه اللفظة في سورة النحل البته، وفي الجاثية وردت ثلاث مرات.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (البقرة ١٧٣). وقوله تعالى في (الانعام ١٤٥): ﴿ فَإِنَّرَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾, فاختار في سورة البقرة لفظ الألوهية (الله), وفي الانعام لفظ الربوبية (الرب). ومن أسباب هذا الاختيار والله أعلم أن لفظ (الله) تردد في البقرة أكثر مما في الانعام، وإن لفظ (الرب) تردد في الانعام اكثر مما في البقرة. فقد ورد لفظ (الله) في البقرة (٢٨٩ مائتين واثنتين وثمانين مرة)، وفي الانعام (۸۷) سبعة وثمانين مرة. بينما وردت كلمة (الرب) في البقرة (٤٧) سبعة واربعين مرة، وفي الانعام (٥٣) ثلاثا وخمسين مرة (١). فناسب أن يضع كلمة (الله) في البقرة وكلمة (رب) في الانعام، وعلى هذا يقتضى السياق العام لكل سورة وضع كل لفظة في المكان الذي وضعت فيه، فإن آية البقرة في سياق العبادة، ولفظ (الله) أولى ان يوضع في هذا السياق لأنه من الألوهية، والألوهية هي الاختصاص بالعبادة: قال تعالى: ﴿ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (البقرة: ١٧٢) ويدل على ذلك انه لما قال في سورة النحل: ﴿ وَالشَّكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (النحل: ١١٤) قال بعدها: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (النحل: ١١٥). وأما سياق آية الانعام ففي الاطعمة ولفظ (الرب) ألصق بهذا السياق لأن الرب من التربية والتتشئة<sup>(٢)</sup>. وبهذا يتجلى دور التناص في الكشف عن دقة التعبير القرآني ومراعاته للسياقات المختلفة, فنجد الآيات المتتاصة المتشابهة في المعنى تختلف على مستوى المفردة الواحدة مراعاة للسياق القرآني الذي وردت فيه.

<sup>(</sup>١) ينظر: المعجم المفهرس الالفاظ القران الكريم، مادة: ال هـ، ومادة: رب.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكرماني، البرهان ٨٨، درة التنزيل ٢٣ -٢٤.

## الاستعادة الوحيدة بـ (الرحمن) في القرآن:

فأنت ترى أن سورة مريم تبدأ في مطلعها بذكرالرحمة في قوله تعالى: ﴿ كَهيعَصَ الله نَوْرُرَحُمَتِرَبِكَ عَبْدَهُ, رَكَرِيًّا ﴾، بل إن السورة كلها تفيض بالرحمة، والفاظ الرحمة تشيع فيها من اولها الى اخرها, حتى إن الاستعاذة الوحيدة في القرآن باسم الله (الرحمن) وقعت في السورة حين قالت مريم لرسول ربها الي تمثل لها بشرا سويا: ﴿ إِنِّ أَعُودُ بِالرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيبًا ﴾ (مريم: ١٨) فقد استعاذت بالرحمن ليرحمها ويقيها السوء ولم نقل «اعوذ بالله» كما فعل موسى حين قال لقومه ﴿ أَعُودُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ أَلْمَ الله ولا تقاسب الرحمة ذلك. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْ مُ اللّهِ وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً مسخ وتنكيل ولا تناسب الرحمة ذلك. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْ مُ اللّهَ وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَسِئِينَ الله فَعَلَنَهَا نَكَلًا لِلمَابَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً اللّهُ الرّدِمن عريم ست عشر مرة وهي على الترتيب:

﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَى آهِ يَنُ أَولِنَجْعَكَهُ وَايَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنَا وَكَاكَ أَمْرًا مَّ مَّا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

﴿ فَكُلِى وَاشْرَبِى وَقَرِّى عَيْنَا ۚ فَإِمَّا تَرَيِنَ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِيٓ إِنِّى نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَلَنْ أَكُولِكُمْ إِنْكُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَلَنْ أَكُولِكُمْ إِنْسِيتًا ١٠٠٠ ﴾

﴿ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنَّ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًّا ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِيَّ أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴿ اللَّا عَلَى اللَّهُ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ فَلَمَّا ٱعْتَزَاهُمْ وَمَا يَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ ۚ إِسۡحَٰقَ وَيَعۡقُوبَ ۗ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيَّا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمْنَا لَلَّهِ وَهَبْنَا لَلَّهُ إِلَّهُ اللَّهِ عَلَمْنَا نَبِيًّا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَمْنَا نَبِيًّا ﴿ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان ص ٣٤، ٣٥, وينظر: ملاك التأويل، ٤/٥٥.

وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِّن رَّحْمَلِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيًّا ١٠٠٠ ﴾

- ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ,مِن رَّحْمَلِنَآ أَخَاهُ هَـٰرُونَ نِبِيًّا ﴿ وَا
- ﴿ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَأَجْنَبَيْنَا ۚ إِذَا نُنْلِي عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُ ٱلرَّحْمَنِ خَرُّواْ سُجَّدًا وَبُكِيًّا ١ ﴿ ٥٠ ﴾
  - ﴿ جَنَّنتِ عَدْنِ ٱلَّتِي وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ عِبَادَهُ, بِٱلْغَيْبِ إِنَّهُ, كَانَ وَعْدُهُ, مَأْنِيًّا الله ﴾
    - ﴿ ثُمَّ لَنَانِعَتَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى ٱلرَّحْمَنِ عِنِيًّا الله ﴾
- ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّمْنَنُ مَدًّا حَتَّى إِذَا رَأَوْاْ مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مُّكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴿ ﴿ ﴾ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مُّكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴿ ﴾
  - ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَنِ عَهْدَا ﴿ ﴿ ﴾
    - ﴿ يَوْمَ نَحُشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدًا ١٠٠
  - ﴿ لَّا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَنِ عَهْدًا ٧٠٠ ﴾
    - ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَٰنُ وَلَدًا ١٠٠٠ ﴾
- ﴿ لَقَدْجِئْتُمْ شَيْعًا إِذًا ١٠٠٠ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَتَخِرُّ ٱلجِبالُ هَدًّا ١٠٠٠ أَن دَعَوْاْ لِلرَّمْنِ وَلَدًا ١٠٠٠ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّمْنِ أَن يَنَّخِذَ وَلَدًا ١٠٠٠ ﴾
  - ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّمْنَ وُدًّا ١٠٠٠ ﴾

## - أثر السياق في التعريف والتنكير والزيادة:

ومن ذلك الاختلاف بين قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطُنِ نَنْغُ فَأَسْتَعِذُ اللَّهَ إِنَّهُ, سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ (الاعراف: ٢٠٠), وقوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطُنِ نَنْغُ وَاللَّهَ إِنَّهُ, سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ (الاعراف: ٢٠٠), وقوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطُنِ نَنْغُ وَاللَّهُ إِنَّهُ, هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (فصلت: ٣٦). وأحسن الأقوال في هذه المسالة

ما يناسب السياق اللغوي من أن آية (سورة فصلت) متصلة بقوله تعالى: ﴿ وَمَا يُلَقَّىٰهَاۤ إِلَّا اللَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّىٰهَاۤ إِلَّا دُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾ (فصلت: ٣٥), فكان مؤكدا بالتكرار وبالنفي وبالإثبات، فبالغ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ بزيادة (هو) واللام.

أما في الأعراف فأتى على القياس, فالمُخْبَر عنه معرفة, والخبر نكرة<sup>(۱)</sup>. وهناك قول آخر يناسب سياق المقام ويرى أن ما جاء من التنكير (في سورة الأعراف) ناسب ماقبله في السياق من وصف للآلهة المنحوته من الحجارة والخشب، وهي ليس لها سمع أوعلم كالأحياء، فوردت هاتان الصفتان على المورد الذي لايوهم صلاحية شيئ من ذلك لغيره سبحانه وتعالى بدون ضمير الفصل المقتضي للتخصيص, وبدون التعريف المقتضي للمبالغة، فالمُضِل هنا حجارة وخشب، أما المُضِل في سورة فصلت فمن الإنس والجن، وكلاهما لهما سمع وعلم فناسب التعريف في الصفتين ليُعطي معنى كمال السمع والعلم، كما أكد ذلك بالضمير المنفصل المقتضي للتخصيص<sup>(۱)</sup>. ومن حيث السياق الزمني فإن «آية (الأعراف) نزلت أولا، وآية (فصلت) نزلت تالية فحَسُن التعريف، أي هو السميع العليم الذي ذكره أولا عند نزوغ الشيطان»<sup>(۱)</sup>.

ومن ذلك قوله تعالى في سورة (الإسراء آية: ٨٩): ﴿ وَلَقَدُ صَرَّفَنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَأَنِي النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴾ وفي سورة [الكهف آية: ٥٤] ﴿ وَلَقَدُ صَرَّفَنَا فِي هَذَا الْقُرْءَانِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلِّ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكْثَرُ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾.

قدم (للناس) على (في هذا القرآن) في الإسراء وأخرها في (الكهف) وذلك لأنه

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان في توجيه متشابه القران، ص١٧١،١٧٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ملاك التاويل ٢/٤٥٣،٤٥٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن جماعة كشف المعاني ص ١٨٩.

تقدم الكلام في (الإسراء) على الإنسان ونعم الله عليه ورحمته به فقال تعال في سورة ﴿ وَإِذَاۤ أَنْعَمۡنَا عَلَى الْإِنسَانِ أَعۡرَضَ وَنَا بِمِانِهِ ۗ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ كَانَ يَعُوسًا ﴾ [الإسراء آية: ٨٣].

فناسب ذلك تقديم الناس في سورة الإسراء.

ولم يتقدم مثل ذلك في الكهف.

ثم أنظر في افتتاح كل من السورتين فقد بدأ سورة الكهف بقوله تعالى في سورة الكهف آية والكهف والكهف والكهف والكهف والكهف والكهف والكهف والكهلم على الكتاب وهو القرآن ثم ذكر بعده أصحاب الكهف وذكر موسى والرجل الصالح وذكر ذا القرنين وغيرهم من الناس، فبدأ بذكر القرآن ثم ذكر القرآن ثم ذكر القرآن ثم ذكر القرآن من الناس، فبدأ بذكر القرآن ثم ذكر القرآن على الناس، فكان المناسب أن يتقدم ذكر القرآن على الناس في هذه الآية كما في البدء.

فكان المناسب أن يتقدم ذكر الناس فيها على ذكر القرآن في هذه الآية. وهذا تتاسب عجيب بين الآية ومفتتح السورة في الموضعين.

ثم انظر خاتمة الآيتين، فقد ختم آية الإسراء بقوله ﴿ فَأَبَى آكُثُرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴾ والكفور: هو جحد النعم، فناسب ذلك تقدم ذكر النعمة والرحمة والفضل ألا ترى أن مقابل الشكر الكفوان ومقابل الشكر الكفور قال تعالى في سورة ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿ ﴾ [الإنسان آية: ٣] فكان ختام الآية مناسباً

لما تقدم من السياق.

أما آية الكهف فقد ختمها بقوله: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُ ثَرَ شَيْءِ جَدَلًا ﴾ لما ذكر قبلها وبعدها من المحاورات والجدل والمراء من مثل قوله تعالى ﴿ فَقَالَ لِصَحِيهِ وَهُو قَبِلها وَبعدها من المحاورات والجدل والمراء من مثل قوله تعالى ﴿ فَقَالَ لِصَحِيهِ وَهُو يَحُاوِرُهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ وَهُو يَحُاوِرُهُ وَهُو الكهف], وبعدها في سورة الكهف آية ٥٦].

وذكر محاورة موسى والرجل الصالح ومجادلته فيما كان يفعل.

وقال: ﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِلَّ عَظَهِرًا ﴾ [ الكهف آية: ٢٢ ].

ولم يرد لفظ الجدل ولا المحاورة في سورة الإسراء كلها. فما ألطف هذا التناسق وأجمله وما أجمل هذا الكلام! (١).

## أثر السياق في الحذف:

مما حسن الحذف في الكهف حذفه الياء من لفظ الهداية في موضع آخر من السورة، واجتزاؤه بالكسرة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ اللهُ فَهُو الْمُهْتَدِّ وَمَن يُضَلِلْ السورة، واجتزاؤه بالكسرة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ الله فَهُ وَ الْمُهْتَدِّ وَمَن يُضَلِلْ فَلَن يَجِدَ لَهُ وَلِيّا مُّ شِدًا ﴾ [ الكهف ١٧ ] هذا علاوة على حذف الياء في مواطن أخرى متعددة من هذه السورة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِن تَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَا لا وَوَلَدُ اللهُ عَلَى مَا لا وَوَلَدُ اللهُ اللهُ وَوَلَدُ اللهُ وَوَلَدُ اللهُ فَعَسَىٰ رَبِّى أَن يُؤْتِينِ خَيْرًا مِن ﴾ [ الكهف: ٣٩ ] بحذف الياء من (تعلمني). وقوله ﴿ هَلُ أَتَبِعُكَ عَلَى آن تُعَلِمَنِ مِمَّاعُلِمَت رُشَدًا اللهُ ﴾ [ الكهف: ٦٦ ] بحذف الياء من (نبغي).

فأنظر كيف أظهر التناص تعاضد المعنى والسياق والألفاظ والإحصاء على وضع كل لفظة في موضعها.

<sup>(</sup>١) أسرار التعبير القرآني, ص٩٨.

ومن هذا النوع من الذكر والحذف قوله تعالى:

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْمِنْهُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِي ﴾ [ البقرة: ١٥٠].

وقوله: ﴿ ٱلْيُوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخَشُوهُمْ وَٱخْشُونِ ﴾ [ المائدة: ٣].

وقوله: ﴿ فَكَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونِ ﴾ [ المائدة: ٤٤].

#### تناوب الكلمات ببين الآيات المتناصة:

ومن ذلك الفرق بين قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَقُرَبُوهَ اللّهِ فَلَا تَقُرَبُوهَ اللّهِ وَ اللهِ اللّهِ وَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

ومنه أيضا ماقيل في تعليل اختصاص السورة (النازعات ٣٤) بقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الطَّآمَةُ الْكُبْرَىٰ ﴾ واختصاص سورة (عبس ٣٣) بقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الطَّآمَةُ الْكُبْرَىٰ ﴾ واختصاص سورة (عبس ٣٣) بقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الصَّآمَةُ ﴾ فسورة النازعات على الجملة اشد في التخويف والترهيب (سياق لغوي وسياق انفعالي)، فناسبها أبلغ العبارتين من اسماء القيامة في التخويف والإنذار بحالها، وليست سورة: ﴿ عَبَسَ وَمَوَلَىٰ ﴿ اللهُ أَن جَآءُ الْأَعْمَىٰ ﴾ كسورة النازعات في التخويف والترهيب، فناسبها ايراد اسم القيامة بالصاخة (٢).

ونلاحظ هنا تناسبا سياقيا بين كلمة الصاحة وهي صوت وبين الاعمى وهو لايرى ببصره ولكن يعتمد في فهمه على الصوت.

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ٢١/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق ١١٣/٢.

ومنه أيضا الكلام على اختصاص سورة التكوير بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ لَهُ مِرَتُ ﴾ سُجِرَتُ ﴾ (التكوير: ٦) واختصاص الانفطار بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِرَتُ ﴾ (الانفطار: ٣) حيث قال: يسأل عن اختصاص الاولى بقوله: ﴿ سُجِرَتُ ﴾ والثانية بقوله تعالى: ﴿ فُجِرَتُ ﴾ والجواب عن ذلك والله اعلم ان قوله تعالى: ﴿ سُجِرَتُ ﴾ معناها ملئت من قولك: سجرت التنور اذا ملاته بالحطب، وقرئ مخففا ومثقلا والمعنى واحد، والمراد اجتماع مياهها.

وأما قوله: ﴿ فُجِرَتُ ﴾ فتح بعضها الى بعض، واختلط العذب بالمالح، فصار بحرا واحدا بزوال البرزخ الحاجز بينهما، واذا خصت سورة الانفطار بلفظ الانفجار ليناسب مطلع السورة، وكذلك سجرت مناسب لمطلع سورة التكوير فالشمس كوكب ناري فناسب كل سياقه ولاءم كل مقامه (١).

#### ثانيا: السياق الخارجي:

فقد عرفه علماء النص بأنه «ما يشير إلي الموقف الاتصالي بعناصره: المتكلم/ الكاتب, المستمع/ القارئ, والعلاقة بينهما, زمان ومكان النص, والظروف الاجتماعية, والسياسية المرتبطة به»(٢).

وقد عني المفسرون البلاغيون وعلماء علوم القرآن الأصوليون بالسياق الخارجي للنص القرآني عناية فائقة, لأنه هو الذي يعينهم علي فهم المراد من الآية الكريمة, قال الشاطبي: «المساقات تختلف باختلاف الأحوال, والأوقات والنوازل, وهذا معلوم في علم المعاني والبيان»(٦).

وحكى عن عثمان بن مظعون وعمرو بن معدي كرب إنهما كانا يقولان الخمر

<sup>(</sup>١) ابن الزبير الغرناطي، ملاك التأويل ١٣٧/٢.

<sup>(</sup>٢) نظرية علم النص د / حسام أحمد فرج، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٨٨.

مباحة, ويحتجان بقوله تعالى: ﴿ لَيْسَعَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ وَلَو عِلما سبب نزلها لم يقولا ذلك, وهو أن ناسا قالوا لما حرمت الخمر: كيف بمن قتلوا في سبيل الله وماتوا وكانوا يشربون الخمر وهي رجس؟ فنزلت»(١).

وقال السعدي: «النصر لسياق الآيات, مع العلم بأحوال الرسول وسيرته مع أصحابه وأعدائه, وقت نزله مع أعظم ما يعين علي معرفته وفهم المراد منه»(٢).

في سورتي المعارج وعبس حيث تحدث عن الترتيب في قوله تعالى: ﴿ يُبَصَّرُونَهُمْ عَرَدُ الْمُجْرِمُ لَو يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِينِهِ بِبَنِيهِ ﴿ يَكُنِيهِ وَالْحِيهِ وَالْحِيهِ وَالْحِيهِ وَالْحِيهِ وَالْحَيْهِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمّ يُنْجِيهِ ﴾ (المعارج: ١١-١٤). وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الصَّافَةُ السَّاقِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضُ جَمِيعًا ثُمّ يَنْجِيهِ ﴾ (المعارج: ١١-١٤). وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الصَّافَةُ السَّاقِ يَوْمَ الْمَا الْمَعْلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّ

ومن ذلك الاختلاف بين قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمُّ السَّمَاءِ فَسَوَّنهُنَّ سَبْعَ سَمَوَت ﴿ ﴿ (البقرة: ٢٩). بينما قال سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ أَيِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِأَلَذِي خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ وَ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَكَمِينَ ﴾ ﴿ فَلُ أَيِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِأَلَذِي خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ وَ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَكَمِينَ ﴾ ﴿ فَلُ أَيْنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِأَلَذِي خَلَق ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ وَ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ (فصلت: ٩). وقوله تعالى: ﴿ وَأَنتُمْ أَشَدُ خَلَقًا أَمِ ٱلسَّمَاءُ بَنَهَا ﴿ النازعات: ٢٧ - ٣٠).

ذلك بأن «المقام في الاولين مقام الامتنان، فمقتضاه تقديم ماهو نعمة الى

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ١/٩٥-٩٦.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ١/٣٠.

المخاطبين فكأنه قال سبحانه: هو الذي دبر أمركم (في الارض) قبل خلق السماء، ثم خلق السماء، والمقام في الثالثة مقام بيان كمال فمقتضاه تقديم ماهو ادل على كمالها»(۱).

فقال في آية البقرة: ﴿ لَا يَقُدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَاكَسَبُواً ﴾ [البقرة آية: ٢٦٤] فقدم الشيء وأخر الكسب.

وقال في سورة إبراهيم: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ [ إبراهيم آية: ١٨] فقدم الكسب وأخر الشيء، وذلك أن آية البقرة في سياق الإنفاق والصدقة، والمنفق معط وليس كاسباً، ولذلك أخر الكسب فقال: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَاكَسَبُواً ﴾ [البقرة آية: ٢٦٤].

وأما الآية الثانية فهي في سياق العمل، والعامل كاسب فقد الكسب.

وقول تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَ رَىٰ وَلِتَطْمَئِنَ بِهِ وَقُلُوبُكُمْ وَمَا ٱلنَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴾ [الأنفال آية: ١٠].

فقدم القلوب على الجار والمجرور في آل عمران فقال: ﴿ وَلِنَطْمَهِنَّ قُلُوبُكُم بِدِّ ﴾ وأخرها عنه في الأنفال فقال: (ولتطمئن به قلوبكم) علماً بأن الكلام على معركة بدر في الموطنين غير أن الموقف مختلف.

ففي آل عمران ذكر معركة بدر تمهيداً لذكر موقعة أحد وما أصابهم فيها من قرح وحزن والمقام مقام مسح على القلوب وطمأنة لها من مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعِنْوا وَلَا تَعَنْرَنُوا وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَونَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مُنَّ الْقَوْمَ قَرْحُ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحُ وَتِلْكَ الْأَيّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١٣٩ - ١٤٠] إلى غير ذلك مِّنْ أَلْأَيّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١٣٩ - ١٤٠] إلى غير ذلك

<sup>(</sup>١) نظم الدرر في تناسب الايات والسور، ١٤٨/٨.

من آيات المواساة والتصبير فقال في هذا الموطن: ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنَطْمَيِنَّ قُلُوبُكُم بِيِّهِ ﴾ وقدم (قلوبهم) على وَلِنَطْمَيِنَّ قُلُوبُكُم بِيِّهِ ﴾ وقدم (قلوبهم) على الإمداد بالملائكة فقال: ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنَطْمَيِنَّ قُلُوبُكُم بِيِّهِ ﴾ [آل عمران: ١٢٦] كل ذلك من قبيل المواساة والتبشير والطمأنة.

إنه لما كان المقام في الأنفال مقام الانتصار وإبراز دور الإمداد الرباني قدم (به) على القلوب والضمير يعود على الإمداد ولما كان المقام في آل عمران هو الطمأنة وتسكين القلوب قدمها على الإمداد فقال: ﴿ وَلِتَطْمَيْنَ بِهِ عَلُوبُكُم مُ ﴾ [ الأنفال آية: ١٠ ] وزاد كلمة (لكم) فقال: ﴿ وَمَاجَعَلَهُ اللّهُ إِلّا بُشَرَىٰ ﴾ [آل عمران: ١٢٦] زيادة في المواساة والمسح على القلوب فجعل كلا في مقامه.

إحالة إلى كل هذه الآيات:

ومن ذلك قوله تعالى: في سورة [ البقرة آية ١٧٣ ] وفي سورة [ المائدة آية: ٣] وفي سورة [ الأنعام آية: ٥٤٠ ].

وقد تتبع بعضهم أنماط السياق القرآني فقسمة إلي سياق مكاني, وسياق زمني, وسياق تاريخي, وسياق موضوعي, وسياق مقاصدي, فضلا عن السياق اللغوي الذي هو الداخلي وقد سبق الحديث عنه.

أما السياق المكاني فيتمثل في معرفة علاقة السور القرآنية بما قبلها من السور وبما بعدها, أو علاقة الآية الواحدة ضمن السورة بما قبلها وبما بعدها من الآيات, والعلماء يطلقون على هذا النوع من السياق اسم (المناسبات).

أما السياق الزمني فيقصد به معرفة ما نزل من القرآن أولاً, وما نزل آخراً, وما فائدة ذلك تتضح عند ما ظاهره التعارض مع الآيات, فمعرفة زمان الآية أو السورة تزيل هذا اللبس.

فمثلا قولة تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَقَّوَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوَجًا وَصِيّةً لِأَزُوَجِهِم مَن عَا إِلَى ٱلْحَوْلِ عَيْرَ إِحْرَاجٌ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْ فِي آنفُسِهِ فِي مِن مَن مَن الْمَحُولِ عَيْرَ إِحْرَاجٌ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْ فِي آنفُسِهِ فِي مَن مَن مَن هذه الآية إلا بعد مَعْرُونٍ وَاللّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴾ (١) فلا يمكن معرفة المقصود من هذه الآية إلا بعد معرفة وقت نزلوها, وأنها سابقة في النزول لقوله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ يُتَوَفّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوبَا يَرُونُ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوبَا يَرْبُونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوبَا يَعْمُونَ فَي أَنْهُمْ وَعَشَرًا فَإِذَا بَلَعْنَ أَجَلَهُنّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي النُولِ الْفُسِهِنّ بِأَنفُسِهِنّ أَرْبَعَة أَشْهُمْ وَعَشَرًا فَإِذَا بَلَعْنَ أَجَلَهُنّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي النُولِ الْفُسِهِنّ بِأَلْمُعُمُونِ وَاللّهُ بِمَا لَعْمُونَ وَعَشَرًا فَإِذَا بَلَعْنَ أَجَلَهُنّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي النُولِ الْفُسِهِنّ بِأَلْمُعُمُوفِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِيرٌ ﴾ (١).

قال ابن العربي: «المتوفى عنها زوجها كانت بالخيار أن تخرج من بيتها وبين أن تبقي بآية الإخراج ثم نسخها الله تعالى بالآية التي فيها التربص».

وكذلك قولة تعالى: ﴿ وَالَّتِى يَأْتِينَ الْفَحِشَةَ مِن نِسَآيِكُمْ فَاسَتَهُمُواْ عَلَيْهِنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللّهُ هُنَّ الْرَبْعَةُ مِّنكَمْ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُ مُنَ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللّهُ هُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللّهُ هُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ هُنَ اللّهِ اللهِ عليه اللهِ اللهِ عنهما: ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالزَّائِي فَأَجْلِدُواْ كُلّ وَحِدِ مِنْهُمَا مِأْتُهُ جَلّافِ اللهِ عليه اللهِ اللهِ عنهما: «كان الحكم كذلك – أي كما جاء في سورة النساء – حتى أنزل الله سورة النور فنسخها بالجلد، أو الرجم» قال ابن كثير بعد أن ساق قول ابن عباس «وكذا روي عن عكرمة, وسعيد بن جبير, والحسن, وعطاء.. أنها منسوخة, وهو أمر متفق عليه» (٥) وقال مثل ذلك في غير ذلك من الآيات المتقدمة والمتأخرة في النزول.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النور، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير ٣٨٤/٣.

وأما السياق التاريخي فهو يعرف عند المفسرين بأسباب النزول ومعرفته أمر مهم للمفسر, وتتوقف على معرفته فهم الآيات, وما ينبني عليها من أحكام, فمثلا قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى النَّهُ لُكَةً ﴾ (١)، لا يمكن أن نفهم منه التقاعد والتقاعس عن واجب الجهاد.

يوضح هذا المعني ما رواه الليث بن سعد عن يزيد بن أبي حبيب، عن أسلم أبي عمران قال: «حمل رجل من المهاجرين بالقسطنطينية على صف العدو حتى خرقه, ومعنا أبو أيوب الأنصاري، فقال ناس: ألقى بيده إلى التهلكة, فقال أبو أيوب: نحن أعلم بهذه الآية إنما نزلت فينا, صحبنا رسول الله وشهدنا معه المشاهد ونصرناه, فما فشا الإسلام وظهر, اجتمعنا معشر الأنصار نجيا، فقلنا: قد أكرمنا الله بصحبة نبيه ونصرة, حتى فشا الإسلام وكثر أهله, وكما قد آثرناه على الآهلين والأموال والأولاد, وقد وضعت الحرب أوزارها, فنرجع إلى أهلينا وأولادنا فنقيم فيهما فننزل فنزل فينا: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلا تُلْقُوا إِلّهُ لِيَاللّهُ لَهُ إِلَى النّهُ لَكُمْ إِلَى النّهُ لَكُمْ اللّه المهال وترك الجهاد» (٢).

وقوله في سورة النمل: ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَمْكُرُونَ ﴿ ﴾ [آية ٧٠].

فحذف نون (تكن) في آية النحل، وأبقاها في آية النمل. وذلك أن السياق مختلف في السورتين.

فالآية الأولى نزلت حين مثل المشركون بالمسلمين يوم أحد: (بقروا بطونهم, فوقف رسول الله على حمزة وقد مثل به فرآه مبقور البطن فقال: (أما والذي أحلف به لئن أظفرني الله بهم لأمثلن بسبعين مكانك). فنزل قوله تعالى: ﴿ وَإِنَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٩٥.

<sup>(</sup>۲) تفسیر أبن كثیر ۱/۲۹.

عَاقَبَتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَتُم بِهِ ﴿ وَلَهِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِينِ ﴿ وَمَا عَاقَبَتُم بِهِ ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُ كُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللَّذِينَ صَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا تَحُرُنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُ كُرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللَّذِينَ اللَّهُ مَعَ اللَّذِينَ اللَّهُ مَعُ اللَّذِينَ هُم مُحُسِنُونَ ﴿ آلِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَكُ إِلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَكُ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

فقد أوصاه ربنا بالصبر ثم نهاه أن يكون في ضيق من مكرهم فقال له: ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُ كُرُونَ ﴾ [ النحل آية ١٢٧ ] أي: لا يكن في صدرك ضيق مهما قل. فحذف النون من الفعل إشارة إلى ضرورة حذف الضيق من النفس أصلاً.

وهذا تطييب مناسب لضخامة الأمر وبالغ الحزن، وتخفيف لأمر الحدث وتهوينه على المخاطب، فخفف الفعل بالحذف إشارة إلى تخفيف الأمر وتهوينه على النفس.

أما الآية الثانية فهي سياق المحاجة في المعاد، وهو مما لا يحتاج إلى مثل هذا التصبير.

جاء في (البرهان) للكرماني: إنما خصت سورة النحل بحذف النون موافقة لما قبلها وهو قوله: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتَا لِللَّهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [ النحل آية قبلها وهو قوله: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتَا لِللَّهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [ النحل آية 1٢٠ ].

والثاني: (أن هذه الآية نزلت تسلية للنبي على حين قتل عمه حمزة ومثل به فقال عليه الصلاة والسلام: (لأفعلن بهم ولأصنعن).

فَأَنزَلِ الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ ۗ وَلَمِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرُ لِلْعَالِينِ اللهِ وَاللهِ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا لِللهِ اللهِ وَلَا يَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا لِللهِ اللهِ وَلَا يَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢/ ٢٢٢، تفسير ابن كثير ٢/ ٥٩٢.

يَمُكُرُونَ ﴾ [النحل: آية ١٢٦-١٢٧] ليكون ذلك مبالغة في التسلي، وجاء في النمل على القياس لأن الحزن هناك دون الحزن هنا والله أعلم)(١).

الاختلاف بذكر اللام المؤكدة عند الاخبار بالعقاب كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ ۖ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ, لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (الاعرف: ١٦٧)، وحذفها في قوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتَهِ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَّبَلُوَكُمْ فِي مَا ءَاتَكُمُ ۗ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (الانعام: ١٦٥) والسبب في هذا الاختلاف يرجع الى اختلاف سياق الحال وسياق الكلام فما في سورة الاعراف وقع في سياق غضب الله وعذابه في قوله تعالى: ﴿ وَأَخَذْنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابِ بَئِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ (الاعراف: ١٦٥)، وقوله تعالى: ﴿ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِعِينَ ﴾ (الاعراف: ١٦٦) فاتى اللم تاكيدا لجانب العذاب لمناسبة ماتقدم من ذكر غضب الله وعذابه، اما ما في سورة (الانعام) فقد جاء في سياق مختلف هو سياق العطاء والامتنان فقد تقدم في سياقه ما يؤذن بالكرم والاحسان في قوله تعالى: ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ، عَشْرُ أَمْثَالِهَا ۗ ﴾ (الانعام: ١٦٠) وقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَيْفِ ٱلْأَرْضِ ﴾ فترك تأكيد جانب العذاب واكتفى بتأكيد جانب الغفران ترجيحا له على جانب العذاب وفي اختلاف سياق الكلام يذكر الامام بدر الدين الزركشي أن العقاب في (آية سورة الأعراف) عقاب عاجل، وهو عقاب بني اسرائيل بالذل والنقمة واداء الجزية بعد المسخ، لانه في سياق قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكَ لَيَبُعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوءَ ٱلْعَذَابِ ﴾ فتأكيد السرعة افاد بيان التعجيل وهو مناسب بخلاف العقاب المذكور في اية (سورة الانعام) فإنه اجل بدليل قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَّرْجِعُكُمْ

<sup>(</sup>١) البرهان ص ٢٨١-٢٨٣.

فَيُنَبِّتُكُم ﴾ (الانعام: ١٦٤) فأكتفى فيه بالتأكيد بـ(أن) ولما اختصت اية (سورة الاعراف) بزيادة العذاب عاجلا اختصت بزيادة التاكيد لفظا بـ(أن) و (اللام). ونلاحظ التناسب بين قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ نَرَبُكَ لَبَعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْكُمةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوّءَ ٱلْعَذَابِ ﴾ وبين قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ ﴾ فانه تعالى لما اكد باللام في جانب العذاب في اول الآية ناسبة التأكيد في آخر الآية في نفس جانب العذاب وبنفس حرف التأكيد (اللام)(۱).

#### <u> - اختلاف الصيغ باختلاف السياق:</u>

وقد يستعمل في مكان ما صيغة ثم يعدل في مكان آخر عن تلك الصيغة، فيحولها إلى صيغة أخرى بحسب ما يقتضيه السياق والمعنى.

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ بَلْ عِبُواْ أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِّنَهُمْ فَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا شَيْءُ عَجِيبُ ﴾ [سورة ق آية: ٢] وقوله: ﴿ قَالَتْ يَنوَيْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَالَشَيْءُ عَجِيبٌ ﴾ [سورة قود آية: ٢] وقوله في مكان آخر: ﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَ وَإِلَهُ اوَحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ عُجَابٌ ﴾ [سورة هود آية: ٥].

فأنت ترى أنه قال في سورة ق: ﴿ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ وفي هود: ﴿ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ فعدل من عجيب إلى عجاب, لشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ فعدل من عجيب إلى عجاب, وذلك أن تدرج في العجب بحسب قوته ففي سورة (ق) ذكر أنهم عجبوا من أن يجيء منذر منهم فقالوا: ﴿ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾.

وفي سورة هود كان العجب أكبر لأنه من خلاف المعتاد أن تلد امرأة عجوز وعقيم (انظر سورة الذاريات ٢٩) وبعلها شيخ إذ كل ذلك يدعو إلى الغرابة والعجب

<sup>(</sup>١) البرهان، ص٧٠، وينظر: ابن جماعة كشف المعانى ص١٧٣.

فالعجوز لا تلد، فإذا كانت عقيماً كانت عن الولادة أبعد إذ يستحيل على العقيم أن تلد. فإذا اجتمع إلى كل ذلك أن بعلها شيخ كان أبعد وأبعد ولذا أكد العجب بإن والسلام فقال: ﴿ قَالَتُ يَوَيْلَقَى ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَاذَا بَعْلِي شَيْطاً إِنَّ هَذَالشَىءُ عَجِيبٌ ﴾ [سورة هود آية: ٢٢] بخلاف آية (ق) فإنه لم يؤكد العجب.

وأما في سورة (ص) فقد كان العجب عند المشركين أكبر وأكبر إذ كيف يمكن أن يؤمنوا بوحدانية الإله ونفي الشرك وهم قوم عريقون فيه؟ بل إن الإسلام جاء أول ما جاء ليردعهم عن الشرك ويردهم إلى التوحيد، وحسبك أن كلمة الإسلام الأولى هي: (لا إله إلا الله) وقد استسهلوا أن يحملوا السيف ويعلنوا الحرب الطويلة على أن يقروا بهذه الكلمة، فالقتل أيسر عندهم من النطق بكلمة التوحيد، ولذا كان العجب عندهم أكبر وأكبر فجاء بإن واللام وعدل من (عجيب) إلى (عجاب) وذلك أن (فعالاً) أبلغ من (فعيل) عند العرب ف(طوال) أبلغ من (طويل) فإذا قلت: هو طوال نحوه: كريم وكرام، وشجيع وشجاع.

فانظر كيف عدل من صيغة إلى صيغة بحسب ما يقتضيه المقام، وانظر كيف يراعي دقة التعبير في كل موضع، وكيف يلحظ كل كلمة ويضعها في المكان المناسب على تباعد الأمكنة.

# الفصيل الثالث أثر التناص بين آي القرآن الكريم النحوي والدلالي

وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: التَّرْجِيحُ بَيْنَ الوُجُوهِ الإِعْرَابِيَّةِ

المبحثُ الثاني: تَقْدِيرُ الْمَحْذُوفِ

الْمَبْحَثُ الثالث: «رَفْعُ الإِبْهَامِ»

الْمَبْحَثُ الرابع: التَّنَاظُرُ وَالْعُدُولُ

# المبحث الأول التَّرْجِيحُ بَيْنَ الوُجُوهِ الإِعْرَابِيَّةِ

#### مهساد:

إِنَّ القرآنَ لَحَمَّالُ وجوهٍ، وإِنَّ في الطبيعة الاحتمالية لِلُغَةِ القرآن لَتأكيدًا على هامش الحرية الاجتهادية في النص؛ أي حيث يكون النص القرآني محتَمِلا في دلالته؛ فإن هذا التحمُّلَ يفسح المجال لتفاعلات متعددة مع النصوص القرآنية التي بينها تناصُّ، إذ إن ثمة فروقا في المعنى والدلالة بين تلك الآيات، نظرا لترجيح وجهِ نحويً على آخرَ، وذلك يتجلى لمن كان بصيرا بالعلل، خبيرا بغوامض المسائل.

وذلك شريطة ألا يصادم أصول التأويل في مستوَيَي البنيةِ التركيبيةِ والدلاليةِ للنصِّ؛ حتى لا يبدوَ الترجيحُ بعيدًا عن دلالات النصوص وحدودها اللغوية، ثم يمكن بعد ذلك أن نطبق بعض المفاهيم الدلالية الإجرائية التي في اللسانيات الحديثة والمعاصرة في فهم لغة القرآن الكريم، وتحليل نصوصه.

أحرص في هذا التأمُّلِ على النُّقول عن السابقين؛ فإن في ذلك توضيحا لدور الوِعاء التأويلي لألفاظ القرآن الكريم، كما أحرص على تقريب الأدلة، وتحقيق القواعد مع الاستنباط، وتفريق الملتبس من التوجيهات والتعليلات والأقوال، وبيان المبهم من وجوه النظر، والأوْلَى والصواب. والترجيح بين التوجيهات والمذاهب والتأويلات، وإبداء الأسلم والأقرب، والأرجح من غيره، أو ما هو قريبٌ منه، مع الحذر عما يوجب سوء الفهم.

ذلك, وإن الميزان في الترجيح يلتمس ما هو مقرر في الأصول من أنه «إذا اختلف نصان وجب الجمع بينهما - إن أمكن - وإن لم يمكن وجب الترجيح»(١), كما اتفق الأصوليون - أيضا «على إثبات الترجيح بين الأدلة المتعارضة إذا لم

<sup>(</sup>١) الفواكه العذاب في الرد على من لم يحكم السنة والكتاب ٤٣٢/٢, ٥٦/٥، أضواء البيان ٢/٣٠٠, ٢١/٥.

يمكن الجمع, وأنه لا يصح إعمال أحد دليلين متعارضين جزافا من غير نظر في ترجيحه على الآخر »(١).

كما يجب أن لايكون الباحث من المتكلفين في التقدير والتأويل، بل يجتهد في الحمل على القواعد النحوية النحوية النحوية المتعارف عليها، أو على ما وافق ظاهره القواعد النحوية المشهورة.

فمن رام الترجيح فعليه أن يُعَوِّل على ما عوَّل عليه أبو حيان التوحيدي, إذ قال: «والترجيح بين القولين (۲) يذكر في علم النحو »(۳), وقال: «.. وترجيح ما ينبغي أن يرجح مذكور في علم النحو »(٤), وأحيانا يقول: «وهذه تخاريج من لم يتحقق منها بشيء من علم النحو »(٥). هذا إن دل على شيء فإنما يدل على أن رأي من لم تكن قدمه راسخة في علم النحو غيرُ مفروضٍ، بل مردود مرفوض.

يقول أبو حيان: «وأجاز بعض النحويين أن تكون الإضافة على تقدير «في» كما يفهمه ظاهر كلام الزمخشري، وهو مذهب مردود في علم النحو» $^{(7)}$ , ومن ثم فإني لا أذهب ألبتة مع من يرى أن المجتهد في الشرع لا يضره عدم رسوخه في النحو $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) الموافقات ١٢٢/٤، توجيه النظر إلى أصول الأثر ١/٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) وفي موضع آخر يقول: «والترجيح بين المذهبين يذكر في علم النحو». تفسير البحر المحيط ٢٠٤٦, وفي موضع آخر يقول: «والترجيح بين المذهبين يذكر في علم التصريف». ٢١/٧، ٢١/٥، وفي موضع آخر: «والترجيح بين القولين هو مذكور في علم النحو» تفسير البحر المحيط ٢٩٧/١، ٩٩٥١.

<sup>(</sup>٣) تفسير البحر المحيط ١/١٦٦, ٤٨٢, ١١٦/٧.

<sup>(</sup>٤) السابق ٦/٧٤، ٤٨.

<sup>(</sup>٥) السابق نفسه ٣٦١/٣, ويقول: «والترجيح بين هذه الأوجه مذكور في علم النحو». ٢١٦/٣.

<sup>(</sup>٦) تفسير البحر المحيط ٣٨٩/٤. وذلك في قوله كلك: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَتِنَا وَلِقَكَآءِ ٱلْآخِرَةِ ﴾ سورة الأعراف, الآية رقم: ١٤٧.

<sup>(</sup>٧) انظر: المستصفى ص٣٤٥، روضة الناظر وجنة المناظر، لابن قدامة المقدسي, ت:٢٠٠ه، جامعة

وقد كان لهذا الترجيح بين الوجوه الإعرابية في النص القرآني طرقا معروفة, وتَخِذَ أئمة المعربين لذلك أدوات تتواءم مع طبيعة النص القرآني, وكان التناص حاضرا كأحد هذه الأدوات وبشكل متكرر.

ومن الأمثلة التي أسوقها تدليلا على ذلك ما يلي:

## ١ - صيغة (فعيل) بمعنى مفعول بينَ التذكير والتأنيث:

يقول الله- تقدَّسَتْ أَسْمَاؤه: ﴿ كُلُّ ٱمْرِيمٍ عِاكَسَبَ رَهِينُ ﴾ (١), وفي آية المُدِّثِّرِ: ﴿ كُلُّ اَمْرِيمٍ عِاكَسَبَ رَهِينُ ﴾ (١).

الظاهر أن «رهين» مذكر؛ لكون «امرئ» مذكرا، وكذلك «رهينة» مؤنثة، لكون «نفس» مؤنثة، هذا هو الظاهر، ولكنَّ للزمخشريِّ كلاما جيدًا في ذلك ملخصه أن «رهينة» ليست بتأنيث «رهين»؛ لتأنيث النفس؛ لأنه لو قصدت الصفة لقيل: رهين؛ لأنّ فعيلاً بمعنى مفعول يستوى فيه المذكر والمؤنث، وإنما هي اسم بمعنى الرهن، كالشتيمة بمعنى الشتم، كأنه قيل: كل نفس بما كسبت رهن (٣).

ثم استشهد الزمخشري بِبَيْتٍ من الحماسة على ذلك، وهو قول الشاعر (٤): أبَعْدَ اللَّذي بِالنَّعْفِ نَعْفِ كُوَيكِبِ \*\* رَهِينَةِ رَمْس ذِي تُرَابٍ وَجَنْدَلِ (٥)

الإمام محمد بن سعود، الرياض-١٣٩٩ه، ط٢، تحق/د:عبد العزيز عبد الرحمن السعيد، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>١) سورةُ الطُّورِ ، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورةُ المُدَّثِّر، الآية ٣٨.

<sup>(</sup>٣)الكشاف ٤/٣٩.

<sup>(</sup>٤) هو «عبد الرحمن بن زياد أخو زيادة بن زيد العذري يقول في قتل أخيه زيادة وقد عرضت عليه الدية». انظر: تاريخ مدينة دمشق, لأبي القاسم الشافعي, ت ٥٧١ هـ، دار الفكر – بيروت – ١٩٩٥، تحقيق: محب الدين العمري ٣٤/٣٧، الحماسة البصرية، صدر الدين علي بن الحسن البصري الوفاة: ١٥٩هـ، عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م، تحقيق: مختار الدين أحمد ٢١٧/١.

<sup>(</sup>٥) من بحر الطويل. انظره في: البيان والتبيين ص٥٠٩، الأغاني، دار الفكر ٥/٥١.

«كأنه قال: رهن رمس . والمعنى: كل نفس رهْنٌ بكسبها عند الله غير مفكوك إِلّا أَصْحَبَ ٱلْيَهِينِ ﴾؛ فإنهم فكوا عنه رقابهم بما أطابوه من كسبهم»(١).

وينقُل ابن عادل الدمشقي (ت ٨٨٠ هـ) عن ابن الخطيب وجها آخر «وهو أن يكون الرهينُ فَعِيلاً بمعنى الفاعل؛ فيكون المعنى: كل امرئ بما كسب راهن؛ أي دائم، إن أحسن ففى الجنة مؤبداً»(٢).

ويورِدُ أبو السعود (١٩٥ه) ملخَّصًا للتوجيهات السالفة، ويُرجح وجها على آخر؛ لمناسبة المقام، فيقول: «قيل: هو «فعيل» بمعنى مفعول. والمعنى كل امرئٍ مرهون عند الله –تعالى – بالعمل الصالح، فإن عمله فكه وإلا أهلكه. وقيل: بمعنى الفاعل. والمعنى كل امرئٍ بما كسب راهن؛ أي دائم ثابت. وهذا أنسب بالمقام؛ فإن الدوام يقتضي عدم المفارقة بين المرء وعمله، ومن ضرورته أن لا ينقص من ثواب الآباء شيء؛ فالجملة تعليل لما قبلها»(٣).

ومن قبل أبي السعود نجد أبا حيان الأندلسي (ت٥٧ه) يورد آراءً، ويرجح هو –أيضًا – وجهًا من تلك الوجوه، ف«الهاء في رهينة للمبالغة . وقيل: على تأنيث اللفظ، لا على الإنسان، والذي أختاره أنها مما دخلت فيه التاء، وإن كان بمعنى مفعول في الأصل كالنطيحة، ويدل على ذلك أنه لما كان خبرا عن المذكر كان بغير هاء، قال – تعالى: ﴿ كُلُّ أَمْرِيم عِا كَسَبَ رَهِينُ ﴾, فأنت ترى حيث كان خبرًا عن المذكر أتى بغير تاء، وحيث كان خبرًا عن المؤنث أتى بالتاء، كما في هذه الآية .

<sup>(</sup>۱) الكشاف ٤/٥٥٦, ٢٥٦، الفائق في غريب الحديث، محمود بن عمر الزمخشري, ت٥٣٨ هـ-دار المعرفة – لبنان، الطبعة: الثانية، تحقيق: علي محمد البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم ١٦/٢، التفسير الكبير ١٨٥/٣٠.

<sup>(</sup>٢) اللباب في علوم الكتاب ١٣٢/١٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير أبي السعود ٨/٩١.

فأما الذي في البيت فأنث على معنى النفس»(١).

إن أبا حيان يرجح وجهينِ جديدينِ يُضافان إلى ما قد سلف، ثم يرجح واحدا من هذين الوجهينِ الجديدين، وهو أنها مما دخلت فيه التاء، وإن كان بمعنى مفعول في الأصل كالنطيحة.

بيدَ أن الألوسيَّ قد رجح ما ذهب إليه الزمخشريُّ. فيقول صاحب روح المعاني: «واختير على «رهين» مع موازنته لليمين, وعدم احتياجه للتأويل؛ لأن المصدر هنا أبلغ، فهو أنسب بالمقام، فلا يلتفت للمناسبة اللفظية فيه. وقيل: الهاء في «رهينة» للمبالغة، واختار أبو حيان أنها مما غلب عليه الاسميةُ، كالنطيحة، وإن كانت في الأصل فعيلا بمعنى مفعول، وهو وجه اليضا وادَّعى أن التأنيث في البيت على معنى النفس»(۱).

ذلك، وإني لست بصدد مناقشة رأيه في اختيار أبي حيان، أو في قوله عنه: «وادَّعي»، وماذا تعنيه تلك اللفظة من توهينِ أو تهوينِ.

فهذا التناصُّ بين الآيتين الكريمتين هو الذي جعل المفسرين يشحذون فُهُومِهِمْ، ويقدحون زناد قرائحهم وأحلامهم؛ ليفسروا لنا ذلك الانزياحَ الظاهريَّ عن القاعدة النحوية، فقدموا لنا تأويلات كلها معتبر.

هذا، وإني لأرجِّح ذلك الوجه الذي قد رجَّحه أبو حيان، وأختارُهُ؛ لكونه رأيًا وجيهًا لم يحتَجْ إلى تأويلِ به بعضُ تعسُّفٍ، أو يشوبه شيءٌ من تكلُّفٍ. بل يُعضِّدهُ شاهدٌ من القرآن، وهو (النطيحة)؛ حيث إنها بمعنى مفعول، وقد لحقت بها التاءُ.

وترجيحي اختيارَ أبي حيان إعمالٌ للقاعدة الشهيرة: (ما لا يحتاج إلى تأويل أولى مما يحتاج إلى تأويل).

<sup>(</sup>١) تفسير البحر المحيط ٢١٧/٨.

<sup>(</sup>۲) روح المعانى ۲۹/۱۳۱.

### ٢ - الترجيح الإعرابي في التناص التكاملي بين سورتي الفيل وقريش:

إن ثمة تناصًا تكامليًا بين سورتي الفيل وقريش، قد أشار إليه ابن هشام -وغيره - حيث علق ابن هشام اللام في ﴿ لِإِيكَفِ ﴾ بـ ﴿ فَعَلَهُمُ كَعَصَفِ ﴾ في سورة الفيل، كما ذكر أنهما في مصحف أُبيً سورة واحدةً.

هذا توجيه بعض النحاة في ذلك الموضع الذي فيه شيءً من التضمين العروضي (١), فما أقوال المفسرين فيه، وكذلك أقوال النحاة المفسرين، هل رجحوا وجها إعرابيا على آخر؛ فيكون في هذا ترجيحٌ لمعنّى دلاليِّ على آخر.

إن قول ربنا - جلَّ ثنَاؤُه - عَلَى: ﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ ﴾ (٢) عند الزمخشري «متعلق بقوله: ﴿ فَلْيَعَبُدُوا ﴾ وأمرهم أن يعبدوه؛ لأجل إيلافهم الرحلتين (٣), ثم يثبت رأيا آخر له وجاهته، فهو «متعلق بما قبله؛ أي: فجعلهم كعصف مأكول لإيلاف قريش » (٤), والقائلون بذلك «يعنون أن هذه السورة وإن كانت سورة مستقلة فهي ملحقة بسورة الفيل، فكما تُلحق الآية بآية نزلت قبلها، تلحق آيات هي سورة، فتتعلق بسورة نزلت قبلها عشور مبينًا قصد القائلين بالتضمين.

<sup>(</sup>١) هو أن ترتبط قافيةُ البيت بصدر البيت الذي يليه . وهو عيب من عيوب القافية.

<sup>(</sup>٢) سورة قُريش, الآية الأولَى.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٤/٢٩.

<sup>(</sup>٤) السابق ٤/٩٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير التحرير والتنوير ٣٠/٥٥٥.

ويزيد الزمخشري ذلك التأويل بيانا بالعروج إلى مصطلحات القافية، فيقول: «وهذا بمنزلة التضمين في الشعر: وهو أن يتعلق معنى البيت بالذي قبله تعلقًا لا يصحّ إلاّ به»(۱).

ثم يقول: «وهما في مصحف أُبيّ سورةٌ واحدةٌ، بلا فصلٍ» (١)؛ فليس لِعَائبٍ - إذن - القدحُ في ذلك المعنى، إلا أن للخليل تأويلا أورده أبو حيان «وقال الخليل بن أحمد: تتعلق بقوله: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا ﴾, والمعنى: لئن فعل الله بقريش هذا، ومكنهم من إلفهم هذه النعمة فَلْيَعْبُدُواْ» (٦), ومن ثم دخلت الفاء لما في الكلام من معنى الشرط، على معنى أن نعم الله عليهم لا تحصى، فإن لم يعبدوه لسائر نعمه، فليعبدوه لهذه النعمة الواحدة التي هي نعمة ظاهرة وهي (الإيلاف).

وفي قول الزمخشري: (وهما في مصحف أبيّ سورة واحدة، بلا فصل) تعضيدً للتأويل الأول الذي تلمَّسه الزركشيُّ، وحذا حذوَه، وأيَّدهُ بقوله: «ويقع فيه التضمين، وليس بقبيح، إنما يقبح في الشعر، ومنه سورتا الفيل وقريش»(<sup>3</sup>).

ويبين الزمخشري المعنى وَفقًا لهذا التأويل بأنه «أهلك الحبشة الذين قصدوهم؛ ليتسامع الناس بذلك؛ فيتهيبوهم زيادة تهيب، ويحترموهم فضل احترام؛ حتى ينتظم لهم الأمن في رحلتهم؛ فلا يجترئ أحد عليهم»(٥), وليس ذلك بتحكم في التأويل، بل إن المعنى يتجه إليه، «ومناسبتها لما قبلها ظاهرة، ولا سيما إن جعلت اللام متعلقة

<sup>(</sup>١) الكشاف ٤/٢٩.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٤/٢٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير البحر المحيط ١٤/٨.

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن ١/٥٥.

<sup>(</sup>٥) الكشاف ٤/٢٩.

بنفس (فجعلهم), وهو قول الأخفش، أو بإضمار: فعلنا ذلك لإيلاف قريش»(١), كما ذكر أبو حيان.

ذلك، وإن ابن عادل الدمشقي قد ألمح إلى كل هذه التأويلات<sup>(٢)</sup>, وجديرٌ بالذكر أن البعض قد تناول هذه المسألة تناولاً قافويًّا رائعًا<sup>(٣)</sup>, وقد أفدتُ منه في هذا الطرح السالف.

#### ۳ – الترجيح بين معاني «الفاء»:

يقول الله - تقدَّسنت أسْمَاؤُهُ: ﴿ فَلَا يَعَزُنكَ قَوْلُهُمْ ﴾.

بينما كنت ماضيًا في بحث حول استعمالات الفاء في القرآن الكريم، وقفتُ طويلاً أمام الفاء هنا؛ لعلي أجد ما ترتبط به، فتحيرت بين وقوعها جواب شرط مقدر، أو تعليلية، أو جواب شرط على وجه التحديد، ثم بعد طول تأمل وجدتُ أن ما ترتبط به الفاء مما ذُكر قبلها في سياق المقطع المبدوء بقوله— تعالى: ﴿ وَمَا عَلَمْنَهُ الشِعْرَ ﴾، فالمقطع بدأ بدفع تهمةٍ أو إبطال شبهةٍ موجهة إلى النبي هم من أنه شاعر، وأن القرآن الذي أتى به هو نوع من الشعر.

فنرى في الآيتين الأوليين من هذا المقطع (٢٠، ٢٠) دفاعًا عنه وبيانًا لمهمته وما جاء به، وما يترتب على الكفر بهذه الرسالة، ثم بعد ذلك في الآيات (٢٠، ٣٠) التذكير بما أنعم الله به على هؤلاء المشركين المكذبين من النعم المتصلة بالأنعام، وما يقتضيه ذلك من واجب الشكر، ثم بعد ذلك في (٧٤، ٥٠) بيان موقفهم من هذه النعم، وكيف أنهم عكسوا الأمر، فبدل أن يشكروا الله- تعالى-

<sup>(</sup>١) تفسير البحر المحيط ٨/٤١٥.

<sup>(</sup>٢) اللباب في علوم الكتاب ٥٠٣/٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: أثر عروض الخليل وآرائه في تفسير القرآن, د/إبراهيم محمد العريني، كتاب المؤتمر السابع لقسم النحو بدار العلوم، بعنوان «عبقري العربية الخليل بن أحمد» ٢٠١٢م، ص٨٧.

ويعظموه وحده، اتخذوا آلهة من دونه يستنصرون بها، ثم قال: ﴿ فَلا يَعْزُنكَ ﴾.

وبهذا التتبع السياقي عُرف وجه الارتباط بين الفاء وما قبلها, وخرج كما يلي:

يا محمد قالوا فيك ما قالوا، وافتروا عليك ما افتروا؛ فأحزنك ذلك، ولكنك حين ترى أنهم كفروا نعمتي وأنا خالقهم ومالك أمرهم، وعظموا غيري؛ أفلا يعزيك ذلك بخصوص ما افْتَرَوْهُ عليك؟!

زِدْ على ذلك أننا نعلم سرهم وعلانيتهم وسنحاسبهم على ذلك، فإن علمت ذلك فلا تحزن لقولهم.

ثم بعد ذلك وجدت آية في سورة الأنعام شديدة الارتباط بهذه الآية، حتى لكأنها مفسرة لها، وهي قوله على: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظّرامِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ (١).

نحن نعلمُ أن أقوالهم تُحزنك، ولكننا نقول لك: إنهم يعرفون ويعترفون بصدقك وأمانتك، وإنك لست شاعرًا ولا مجنونًا، وإنما الحامل لهم على ذلك ظلمهم لأنفسهم ولآيات الله- تعالى- قبل أن يظلموك(٢).

<sup>(</sup>١) سورةُ يس، جزء من الآية ٧٦.

<sup>(</sup>٢) روي أن أبا جهل – أشد المكذبين له ﷺ قال للنبي ﷺ: «إنا لا نكذبك، ولكنا نكذب الذي جئت به». وانظر أيضًا سبب نزول آية الأنعام ٣٣.

#### ٤ – الواق ليست للترتيب:

يقول الله -تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ- في سورة البقرة: ﴿ وَٱذْخُلُوا ٱلْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ 

(1), وقال الله في سورة الأعراف: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ وَٱدْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَّدًا ﴾ (1), بهذا التقديم والتأخير بين الموضعين.

قد استنتج من ذلك بعض النحاة أن الواو لا تفيد الترتيب لاختلاف موقع ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ في الآيتين (٣).

## مُخْتَتَمْ:

لقد بانَ بما قد سلف في هذا المبحث الدورُ البالغ لآلية التناص لدى مفسري القرآن الكريم من جانب الصناعة النحوية التي اسطاع المفسرون من خلالها أن يرجحوا معنى نحويا على آخرَ نحويً، وأن يصلوا إلى أوفق التقديرات للمحذوف في النص القرآني الفذ الذي نزل بلغة قوم يذكرون ويحذفون، ويوجزون ويُسهِبُون.

وبما أن القول للقولِ سُلَمَّ فإني أقول: لم يكن ذلك الدور النحوي الذي يقوم به النتاص فقط، ولكن المفسرين الأماجد قد طوَّعوه دلاليا في الكشف عن تفسير آي الذكر الحكيم معجميًّا وتركيبيا وسياقيًّا، وذلك ما يتجلى في المباحث التالية.

<sup>(</sup>١) سورةُ البقرة، جزء من الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الأعراف، جزء من الآية ١٦١.

<sup>(</sup>٣) انظر :كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، نور الدين أبي الحسن الباقولي (ت٥٤٣هـ)، دراسة وتحقيق د. عبد القادر السعدي، ص١٥٣.

# المبحثُ الثاني: تَقَدْيرُ الْمُحَذُوف

لا جرم أن الاجتهاد في تقدير المحذوف لا بد أن يكون موافقا لأصول علم النحو وقواعده، ولا يذهب العقل فيه كل مذهب؛ إذ إن المعاني الشرعية تضبط أيضا - الإيقاع في التقدير النحوي في الآيات القرآنية.

والمتأمل لمناهج أسلافنا من مفسري القرآن ومعربيه يجدها عند النظر في تقدير المحذوفات, ومحاولات الوصول إلى أوفقها؛ لاتنفك عن استحضار الآيات والمقاطع التي بينها تناص مع المطع محل النظر.

فهم بذلك يتكئون على استخدام التناص كآلية لتقدير المحذوف, وأحيانا تحديده. ومن الأمثلة على ذلك ما يلى:

## ١ – تقدير المحذوف ودلالته في لفظة (سلام) بالنصب والرفع:

من بدائع الفن في هذا الباب قوله- تقدَّسَتْ أسْمَاؤهُ: ﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ هَلَ أَنَكَ وَ الله عَلَا إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنكُرُونَ ﴾ (١), فقد فرق الله عَلا بين السلامَيْنِ؛ فجعل الأول بالنصب، والثاني بالرفع، ولم يسوِّ بينهما؛ وذلك لأن قوله: «سلامًا» بالنصب تقديره: «نُسلِّمُ سَلامًا»؛ أي بتقدير فعل.

وأما قوله: «سَلامٌ» بالرفع تقديره: «سَلامٌ عَلَيْكُمْ»؛ أي بتقدير اسمية الجملة, ومعلوم أن الاسمَ أثبتُ من الفعل وأقوى؛ فدل على أن إبراهيم اللَّيُ حيَّ الملائكة بخير من تحيتهم (٢).

<sup>(</sup>١) سورةُ الذَّاريات، الآيتان: ٢٤, ٢٥.

<sup>(</sup>٢) معانى الأبنية ص١٥.

ومن هنا قد تتبّه المفسرون الكِرام إلى ذلك المعنى، وذلك الترجيح النحوي الدلالي النابع من تقدير المحذوف، فقالوا: «إن إبراهيم السّيّة أراد أن يرد عليهم بالأحسن؛ فأتى بالجملة الاسمية؛ فإنها أدلُّ على الدوام والاستمرار.. فلما قالوا: سلامًا قال: سلام عليكم مستمر دائم»(٢).

ويؤكد الزمخشري على ذلك المعنى بقوله: «لأن الرفع دال على معنى ثبات السلام لهم دون تجدده وحدوثه» (٣).

وفي موضع آخر يفصل الزمخشريُّ القول في ذلك تفصيلا، مضيفا دلالة المبالغة في إكرام إبراهيم السَّخُ الملائكة، فقال: «سَلامًا مصدر سادٌ مسدَّ الفعل مستغنَّى به عنه . وأصله: نسلم عليكم سلامًا، وأمّا «سَلامٌ» فمعدول به إلى الرفع على الابتداء. وخبره محذوف، معناه: عليكم سلام؛ للدلالة على ثبات السلام، كأنه قصد أن يحييهم بأحسنَ مما حيَّوهُ به؛ أخذا بأدب الله –تعالى – وهذا –أيضًا – من إكرامه لهم»(٤).

وما التفت إلى ذلك إلا قليل؛ إذ إن البعض قد أدرك العدول، ولكنه لم يسطع أن يصل إلى علة ذلك العدول، فقال: «معنى الأول «سلمت سلاما»؛ ولذلك نصبه، والثاني «جوابه عليكم سلام», ولذلك رفعه، ومعناهما واحد، إلا أنه خولف بينهما؛

<sup>(</sup>١) سورةُ النِّساءِ، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ١٨٢/٢٨، بدائع الفوائد ١٥٧/٢.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ١/٢٥.

<sup>(</sup>٤) السابق ٤/٢٥.

#### لئلا يتوهم متوهم الحكاية»<sup>(۱)</sup>.

إن التعليل السالف نابع من فقيهٍ، قد تتبه إلى العدول، بَيْدَ أنه لم يحالفُه تمام التوفيق في تعليله، واستتباط الدلالة من ورائه، فخشية توهم الحكاية ليست ناهضة لبيان سبب تلك المخالفةِ التركيبيةِ بين التعبيرين.

ومن المفسرين من قد اكتفى بالتخريج النحوي السليم، فلم يشِرْ - ولو على استحياء - إلى مغزى ذلك العدول النحوي الذي يجلِّيه التقديرُ في الموضعين. ومن هؤلاء ابن زنجلة (ت٤٠٣ه), فقد أدرك المخالفة بينهما في الإعراب, مكتفيا بذلك الإدراك، فقال: «والدليل على أن الثاني بخلاف معنى الأول أن إعرابهما مختلف، فلو كانت الثانية مخرجها مخرج الأولى نصبت، كما نصبت الأولى»(١).

ومن المفسرين من أدرك العدول، وذهب إلى أن الرفع أبلغ في باب الدعاء مستدلا بآية النساء، فقال: «فإنما رفع الثاني؛ لأن الرفع في باب الدعاء أبلغ، فكأنه تحرى في باب الأدب المأمور به في قوله كال: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا ﴾ وأياً ﴾ (٣) (٤).

إن التخريج النحوي هنا منسوق فيما قد سلف من تقدير المحذوف، إلا أنه جعل المعنى في الجملة الاسمية معنًى إنشائيًا، لا خبريًا، وهو مقبول، غير منكور.

وأختتم المسألة بهذه المقارنة البارعة من الفخر الرازي بين الآيات المتناصة، إذ يطرح سؤالا، ويجيب عنه، فيقول: «ما الفرق بين قوله تعالى: ﴿ سَلَمًا سَلَمًا ﴾

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن، أحمد بن علي الرازي الجصاص أبو بكر، (ت۳۷۰هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت - 1٤٠٥، تحقيق: محمد الصادق قمحاوي ٣٧٨/٤.

<sup>(</sup>۲) حجة القراءات، ابن زنجلة, ت٤٠٣هـ، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورةُ النِّساءِ، جزءٌ منَ الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٤) المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد الوفاة: ٥٠٢ه، دار المعرفة، لبنان، تحقيق: محمد سيد كيلاني، ص٢٤٠.

بنصبهما، وبين قوله -تعالى: ﴿ قَالُواْسَكُمّا قَالَ سَكُمّ ﴾ قلنا: قد ذكرنا هناك أن قوله: ﴿ سَكَمُ عَلَيْكَ ﴾ أتم وأبلغ من قولهم: (سلامًا عليك), فإبراهيم السيّ - أراد أن يتفضل عليهم بالذكر، ويجيبهم بأحسن ما حيّوا، وأما هنا فلا يتفضل أحد من أهل الجنة على الآخر مثل التفضل في تلك السورة، إذ هم من جنس واحد، وهم المؤمنون، ولا ينسب أحد إلى أحد تقصيرًا»(١).

وتلك حسنة للرازي يزيد الله له فيها حُسنًا، ولفتة راشدة مستوحاة من التناص، ومن التخريج النحوي المنبثق من تقدير المحذوف، ومن استنباط المعنى النحوي الدلالي المبني على ذلك التقدير للمحذوف، وعلى هذا الترجيح.

## ٢ - دلالة تقدير المحذوف في آيتي الإسراء ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ ﴾:

يقول الله - تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ جِئْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ﴾ (٢), والمقصود بوعد الآخرة «عيسى بن مريم، يخرجون معه» (٣).

ثمَّةَ مَنْ ربط ربطًا تكامليًّا بين هذه الآية التي هي في أواخر سورة الإسراء - بني إسرائيل - وبين آية أخرى في مطلع السورة عَيْنِها، بينهما تشابه لفظيُّ، وهي قوله - عَلَّذ: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ ٱلْآخِرَةِ لِيَسُتُواْ وُجُوهَ صَحُمُ ﴾ والمعنى «بعثناهم ليسوؤوا وجوهكم؛ فترك ذلك اكتفاء بدلالة الكلام عليه في أشباهٍ لِمَا ذكرنا كثيرةٍ، يُتْعِبُ إحصاؤُها» (٥).

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ٢٩/٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الإسراء، جزءٌ من الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٩/٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الإسراء، جزءٌ من الآية: ٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ١٤٦/١١.

والحذف مستحسن ، كما ذكر ابن عادل الدمشقي الحنبلي (ت ٨٨٠ هـ): «وإنما حسن هذا الحذف، لدلالة ما تقدّم عليه»(١).

ويُزيد ابن جريرِ المعنى وضوحا بقوله: «فإذا جاء وعد المرة الآخرة من مَرَّتَيْ إِنسادِكم يا بني إسرائيل في الأرض، ﴿ لِيَسُنُّوا وُجُوهَكُمُ ﴾ يقول: ليسوء مجيءُ ذلك الوعدِ للمرة الآخرةِ وجوهكم؛ فَيُقبِّحها»(٢).

إن المتدبر لظاهر الآيتين لَيَجِدُ تكاملاً نحويًّا ساربًا على الوجه التالي:

في آية المطلع لم يذكر جواب الشرط لـ«إذا»، وقد ذُكِرَ في آية المُخْتَتَم، وقد أشار إلى ذلك الطبري، على اختلاف تأويل الفاعل في الآية «فمن وجّه تأويل ذلك إلى (ليسوء مجيء الوعد وجوهكم) جعل جواب قوله: «فإذا» محذوفا, وقد استغني بما ظهر عنه، وذلك المحذوف (جاء), فيكون الكلام تأويله (فإذا جاء وعد الآخرة ليسوء وجوهكم جاء)»(٣).

ثم يقول: «ومن وجّه تأويله إلى ليسوءَ الله وجوهكم كان –أيضًا – في الكلام محذوف، قد استغني هنا عنه بما قد ظهر منه، غير أن ذلك المحذوف سوى «جاء», فيكون معنى الكلام حينئذ: «فإذا جاء وعد الآخرة بعثناهم ليسوء الله وجوهكم», فيكون المضمر «بعثناهم», وذلك جواب «إذا» حينئذ، وقرأ ذلك بعض أهل العربية من الكوفيين «لنسوء وجوهكم», على وجه الخبر من الله – تبارك وتعالى اسمه – عن نفسه»(٤).

<sup>(</sup>١) اللباب في علوم الكتاب ٢١٤/١٢.

<sup>(</sup>٢) السابق ١٤٦/١١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ١٥/٣٢.

<sup>(</sup>٤) السابق ١٥/٣٢.

ثم يذكر المقصود بوعد الآخرة: «وكان مجيء وعد المرة الآخرة عند قتلهم يحيى» (١), وإن كان ثمة تأويلات مباينة لهذا التفسير.

وعلى أية حالٍ، فإما أن نعلَق قوله تعالى: ﴿ لِيَسُنَوُوا ﴾ بقوله: ﴿ جِئْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ﴾ ليسئووُوا كلاً من قوم فرعون وبني إسرائيل، وإما على الفهم التكاملي المشار إليه فإن الضمير يعود إلى بني إسرائيل وحدهم في الآيتين.

هذا، ويمكن هذا الإشارة إلى آية الأعراف: ﴿ وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أُمَمًا ﴾ (٢), أي بين إسرائيل، وهذا مناسب للإتيان بهم لفيفًا بعد تقطيعهم في الأرض أممًا، وإلى آية أخرى في الأعراف –أيضًا: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ نَرَبُكَ لَيَبُعَثَنَ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ مَن آية أخرى في الأعراف –أيضًا: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ نَرَبُكَ لَيَبُعَثُنَ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ ۗ ﴾ فإنه –أيضًا – مناسب لقوله: ﴿ لِيسَنْعُوا وُجُوهَكُمْ ﴾. والله – إلى الله والله على المرار تنزيله.

<sup>(</sup>۱) السابق نفسه ۱/۳۲.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الأعراف، جزءٌ من الآية: ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورةُ الأعراف، جزءٌ من الآية: ١٦٧.

## ٣ - بَينَ النَّذَارَةِ والبشارَةِ:

إنَّ بين «تخويفٍ وتهديد للكافرين. وبشارةٍ للمؤمنين المتقين» (١) حذفًا وتقديرا وتكرارا، يقول الله - تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ اَلْحَمْدُ لِلّهِ اللَّذِينَ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِذَبُ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوجًا لَهُ عَوجًا لَهُ عَيْدِهِ اللَّهِ اللهِ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

نجد في قوله: ﴿ لِيُنذِرَ بَأْسَاشَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ ﴾ أن المفعول به «المُنْذَرِينَ» محذوف، وبعد آية من ذلك نجده مثبتًا، وهو ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا ٱلَّا اللهُ وَلَدًا ﴾, ثم إنه في الآية الأولى قد بَيَّنَ ما به الإنذار دون الثانية.

ولقد تتبه إلى هذا المفسرون، ولكن الذي لم ينتبه إليه إلا قليل، أو لم يذكروه أن ما في قوله: ﴿ وَبُنذِرَ اللَّذِي فَي قوله: ﴿ وَبُنذِرَ اللَّذِي فَي قوله: ﴿ لِيُنذِرَ بَأْسَاشَدِيدَامِن ﴾، وهم الكفار عمومًا، الخاص على العام الذي في قوله: ﴿ لِيُنذِرَ بَأْسَاشَدِيدَامِن ﴾، وهم الكفار عمومًا، بدليل مقابلها: ﴿ وَيُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾, ثم إنه خص الإنذارَ بالبأس الشديدِ مِنْ بينِهم: ﴿ النَّذِيكَ قَالُوا النَّهُ وَلَدًا ﴾؛ تنديدًا بهذا النوع من الكفر، وبيانًا لشدة قبحه, ولا سيما أنه صادر عنهم بلا تفكير، كما يفهم من قوله تعالى: ﴿ كَبُرُتَ كَلِمَةً مَنْ ثُم مِنْ أَفُولِهِ فِي اللَّهِ مَنْ اللَّهُ وَلَدًا ﴾.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ١٩٥/٣.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الكهْفِ، الآيتان الأُولَيان.

<sup>(</sup>٣) سورةُ الكَهْفِ، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الكَهْفِ، الآية: ٥.

من المفسرين الذين قد أشاروا إلى مثل ما قد سلف أبو جعفر النحاس (ت٨٣٨ه)؛ فإنه أشار إلى المحذوف المقدّر، فقال: «والتقدير: لينذركم بأسًا؛ أي عذابًا من عنده، ﴿ وَيُنذِرَ ﴾ عَطَفَ عليه ﴿ اللَّذِينَ ﴾ مفعولا، ﴿ كَبُرَتُ كَلِمَةً ﴾ نصب على البيان؛ أي كبرت مقالتهم: ﴿ المُّخَكَدُ اللَّهُ وَلَدًا ﴾ كلمة من الكلام»(١).

وبِبَيَانٍ أَشدَّ يذكر الفخر الرازي أنَّ «(أَنْذَرَ) متعدد إلى مفعولين، كقوله: ﴿ إِنَّا أَنْدَرَنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا ﴾ (٢), إلا أنه اقتصر -ههنا- على أحدهما، وأصله: (ليُنذِرَ الذين كفروا بَأْسًا شَدِيدًا), كما قال في ضده: ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

ثم يبين الرازي المغزى من وراء عادة القرآن في عطف الخاص على العام, بتحليل دلالي ً رائع دال على القدرة التأويلية النافذة التي يتمتع بها بعض المفسرين دون بعض، فيغوصون في أعماق النص القرآني، فيستخرجون لنا لآلئه ونفائسته.

يقول منبّها: «اعلم أن قوله تعالى: ﴿ وَيُنذِرَ اللَّذِيكَ قَالُوا الَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا ﴾ معطوف على قوله: ﴿ لِيُّنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِّن لَّدُنْهُ ﴾ والمعطوف يجب كونه مغايرًا للمعطوف عليه، فالأول عامٌ في حق كل من استحق العذاب . والثاني خاصٌ بمن أثبت لله ولدًا، وعادة القرآن جارية بأنه إذا ذكر قضية كلية عطف عليها بعض جزئياتها تنبيها على كونه أعظم جزئيات ذلك الكلي، كقوله تعالى: ﴿ وَمَكَتِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبِيلَ وَمِيكُنلَ ﴾ (٤)؛ فكذا ههنا العطف يدل على أن أقبح أنواع الكفر والمعصية إثبات الولد لله تعالى» (٥).

<sup>(</sup>١) إعراب القرآن ٢/٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورةُ النَّبأ، جزء من الآية الأخيرة: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ٢١/٤٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورةُ البقرة، جزء من الآية: ٩٨.

<sup>(</sup>٥) التفسير الكبير ٢١/٤٤٧.

وبمثل ذلك قال النيسابوري (ت٧٢٨هـ), إلا انه زاد زيادةً ذاتَ دلالة لطيفة خاصة بالحذف والتكرار، فقال: «وحذف المُنْذَر؛ للعلم به بعمومه، ولتطهير اللسان عن ذكره؛ أي لينذر الذين كفروا عذابًا أليمًا صادرًا من عنده .. ثم كرر الإنذار، وذكر (المنذر)؛ لخصوصه، وحذف (المنذر به), وهو البأس الشديد؛ لتقدم ذكره»(١).

والبأس معناه كما ذكر صاحب روح المعاني: «هو بأس الحجاب، والبعد عن الجناب، وذلك أشد العذاب»(٢).

ويذهب البقاعي (ت٥٥٥هـ) مذهبا دلاليا آخرَ، فيرى أن الفعل «لينذر» مقصور «على المفعول الأول؛ ليعم كل من يصحُ قبوله الإنذار، ولو تقديرًا, وليفيد أن الغرض بيان المنذر به، لا المنذر »(٣).

ويضيف ابن عاشور ملمحا جديدا في الذكر والحذف بعد أن قرر علة حذف مفعول «أنذر» بأنه «للتعميم، أو تنزيلاً للفعل منزلة اللازم؛ لأن المقصود المنذر به، وهو البائس الشديد؛ تهويلاً له، ولتهديد المشركين المنكرين إنزال القرآن من الله»(٤). وذلك التحليل جار على التضمين النحوي.

ثم يرى أن لتغيير الأسلوب هدفا؛ حيث إنه لم يعطف جزاء الكافرين على جزاء المؤمنين؛ وذلك إشارة إلى «الاهتمام بجزاء المؤمنين الصالحين, وأنه الذي يبادر بالإعلام به، وأن جزاء الكافرين جدير بالإعراض عن ذكره لولا سؤال السامعين»(٥).

ثم يتجلى ابن عاشور بتحليل راشد في موضع آخرَ ، فيرى أن المراد بتكرار الفعل «ينذر» الإنذار المخصوص «مقابلَ ما بَشر به المؤمنين . وهذا إنذار بجزاء

<sup>(</sup>١) تفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان ٤٧/٤.

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ١٥/١٥.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر ٢٤٣/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير التحرير والتتوير ١٥/١٤٩.

<sup>(</sup>٥) السابق ١١/٩٣.

خالدين فيه وهو عذاب الآخرة، فإن جَرَيْتَ على تخصيص البأس في قوله: ﴿ بَأْسًا شَدِيدًا ﴾ بعذاب الدنيا - كما تقدم - كان هذا الإنذار مغايرًا لما قبله؛ وإن جريت على شمول البأس للعذابين كانت إعادة فعل «ينذر»: ﴿ وَيُنذِرَ اللَّذِينَ قَالُوا المَّخَلَدُ اللّهُ وَلَدًا ﴾ تأكيدا؛ فكان عطفه باعتبار أن لمفعوله صفة زائدة على معنى مفعول فِعل «ينذر» السابق يُعرف بها الفريق المنذرون بكلا الإنذارين، وهو يُومئ إلى المنذرين المحذوف في قوله: ﴿ لِيُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا ﴾ ويغني عن ذكره. وهذه العلة أثارتها مناسبه ذكر التبشير قبلها، وقد حذف هنا المنذر به؛ اعتمادًا على مقابِلِه المبشر به»).

سُنَّةٌ جاريةٌ في القرآن، كما أنها جارية لدى المفسرين الذين يفتح الله - الله المعض محدَثَةٍ مباينة لما فتح الله لمعض محدَثَةٍ مباينة لما فتح الله به لمن تقدَّم . حقًا لا يخلق على كثرة الردّ.

<sup>(</sup>۱) تفسير التحرير والتنوي ٥١/٩٤٦, ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك ٢٧/٣.

<sup>(</sup>٣) همع الهوامع ٢/٩١٢.

### ٤ - حذف (الباء) وإثباته:

يقول الله - تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ - في سورة يونس: ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ بِهِ مِن قَبُلُ ﴾ (١), وقال الله في سورة الأعراف: ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبَلُ ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبَلُ ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبَلُ

فما السر وراء حذف الباء في موضع وإثباته في آخر:

أدخل به في آية يونس، ولم يدخله في آية الأعراف «للمطابقة والمجاورة، وذلك أنه لما صدر الكلام في آية يونس (٧٣) بقوله: ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَنَجَيَّنَهُ ﴾ فذكر له ﴿ كَذَّبُوا ﴾ مفعولاً، وقيده؛ جاء بـ ﴿ كَذَّبُوا بِهِ عَي سياق الكلام مقيدًا، ولما أطلق في الأعراف، كما في آية (٩٦): ﴿ وَلَكِكِن كَذَّبُوا ﴾ ولم يقيده، قال: بما كذبوا... بدون (به) في سياق الكلام»(٣).

<sup>(</sup>١) سورةُ يونس، جزء من الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الأعراف، جزء من الآية: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) الكشف ص٥١٥.

# الْمُبْحَثُ الثالث: • رَفْعُ الإِبْهَامِ"

# كُلِمَةٌ سُوَاءٌ:

لقد بانَ بما قد سلف الدورُ البالغ لآلية التناص لدى مفسري القرآن الكريم من جانب الصناعة النحوية التي اسطاع المفسرون من خلالها أن يرجحوا معنى نحويا على آخرَ، وأن يصلوا إلى أوفق التقديرات للمحذوف في النص القرآني الفذ الذي نزل بلغة قوم يَذكرون ويَحذِفون، ويُوجِزون ويُسهِبُون, ويَختصِرُون ويُطنِبُون.

وبما أن القول للقولِ سُلَّمٌ فإني أقول: لم يكن ذلك الدور النحوي الذي يقوم به التناص فقط لديهم، فإن المفسرين الأماجد قد استطاعوا أن يطوِّعوه دلاليا في الكشف عن تفسير آي الذكر الحكيم معجميًّا، وأسراره التركيبية والسياقيَّة.

وإن ذلك ليتجلى في مبحثي هذا الفصل الدلالي، وهما: «رَفْعُ الإِبْهَامِ», و «التَّنَاظُرُ وَالْعُدُولُ».

أما رَفْعُ الإِبْهَامِ فإنه يتبدَّى بنصُوع في المناحي التالية:

أولا: رَفْعُ الإِبْهَامِ الْمُعْجَمِيِّ.

ثانيا: رَفْعُ الإِبْهَامِ بَيْنَ الْعَامِّ وَالْخَاصِّ.

وتفصيل هذا الإجمالِ بما هو آتٍ:

# أولا: رَفْعُ الإِبْهَامِ الْمُعْجَمِيِّ.

لاريب أن رفع الإبهام عن الغموض الذي يلحق بعض مفردات النص القرآني وجمله؛ هو في مقدمة الأسباب الباعثة لتحرك همم العلماء لتفسير النص القرآني الكريم, ودراسته من كل وجه.

وهذا المقام يُغْنِي فيه بَعْضٌ منَ الأمثلة الانتقائية؛ من أجل تبيين الفكرة، وتجليتها.

## ١ – الأرضُ بينَ السكونِ والخشوع:

ففي قول الله - تقدّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ الْمَتْ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَفْج بَهِيج ﴾ (١), نجد كلمة ﴿ هَامِدَةً ﴾ بمعنى «يابسة دارسة الآثار من النبات والزرع» (١) قد جاءت في سياق الموت والسكون ثم البعث والإحياء والإخراج، فجاء إثرَها قولُه: ﴿ فَإِذَاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزَّتُ وَرَبَتُ ﴾؛ ليناسب النبات والإحياء والبعث والإخراج.

وفي الآية دلالة على قدرة الله -جل ثناؤه- فإن «محيي الأرض الهامدة قادر على إحياء النفوس»<sup>(۳)</sup>, ولظهور هذه الدلالة «وكونها مشاهدةً معايَنَةً، كرَها الله في كتابه»<sup>(٤)</sup>. وذلك التكرار الذي ذكره جار الله الزمخشري يمثل ضربا من التناص بمعناه ومضمونه.

<sup>(</sup>١) سورةُ الحجِّ، من الآية: ٥.

<sup>(</sup>۲) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن خالد الطبري أبو جعفر (ت ۳۱۰هـ)، دار الفكر، بيروت، ۱۱۰۰هـ، ۱۱۸/۱۷, ۱۱۹.

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي، ٢ ٢ ٢ هـ دار ابن الجوزي - السعودية، ١٤٢١هـ، الطبعة الثانية، تحقيق: أبو عبد الرحمن عادل بن يوسف الغرازي، ٢ / ٢ ٢.

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٣/١٤٦.

ومن ذلك التكرار قوله تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ عَ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً ﴾ (١), فكلمة ﴿ خَشِعَةً ﴾ هنا تناسب سياق العبادة والخشوع والسجود الذي جاءت فيه؛ لتناسب حركة المشهد وجو الحركة في السياق؛ فكل ما في السياق يتحرك ويخضع، فلم يكن مناسبا أن تبقى الأرض وحدها ساكنه هامدة (٢).

وما ذكره سَيِّدٌ -رحمه الله- إنْ هو إلا نَبْعَةٌ كَرِيمةٌ ممن كان البيان موكَالا، وهَمْعُ دِيمَةٍ ممن كانوا جَدْوَلا، فأبو حيان التوحيدي (ت٣٦٠ه) (٣) يقبس قبسة حكيمة من أثر ذلك الفهم الذي يتغنَّى به مُنَظِّرُو الدرس النصىي في زماننا، فيقول معلِّقًا على هاتين الآيتين السالفتين ساردا المعانيَ أجملَ سرْدٍ: «وهذا سَبكُ بديعٌ، وأسلوب مُعجز؛ ولو كانت العرب نغمت بهذه المعاني بعبارات دون عباراتها، أو حلمت بهذه العبارات بمعانِ دون معانيها، لكنّا نقف ونترجّح، ونرتاب ونضطرب..»(٤).

ومما تكرر في الآيتين السابقتين ﴿ اَهْتَزَتْ وَرَبَتْ ﴾, والاهتزاز هو «الحركة على سرور؛ فلا يكاد يقال: اهتز فلان لكيت وكيت، إلا إذا كان الأمر من المحاسن والمنافع» (٥), فيهتز مستبشرا.

ذلك، وقد تُنُولَتُ الآيتان بكثرة في كتب الملل والنحل، ولكني أختم بقول ابن تيمية: «وفي هذا الكلام العزيز من أنواع الاعتبار ما لا يحتمله هذا المكان»<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورةُ فُصِّلَتْ، من الآيتين: ٣٧-٣٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر الفكرة في: التصوير الفني في القران الكريم، سيد قطب ص١١٨، ١١٨.

<sup>(</sup>٣) هو غير محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، (ت ٧٤٥هـ) صاحب تفسير البحر المحيط.

<sup>(</sup>٤) أخلاق الوزيرين الصاحب بن عباد وابن العميد، لأبي حيان علي بن محمد بن العباس البغدادي التوحيدي, ت٣٦٠ه، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ١٤١٧ه/١٩٩٧م، الطبعة: الأولى، تحقيق: خليل المنصور، ص٢٢٥, ٢٢٦.

<sup>(°)</sup> التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي،ت ٢٠٤ هـ دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م، الطبعة: الأولى، ٢٢٨/٢٣.

<sup>(</sup>٦) درء تعارض العقل والنقل، تقي الدين أحمد بن عبد السلام بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية، ت

فَسُبحانَ المتفرِّدِ بالقدرَةِ، جَلَّ صِفَةً، وَعَزَّ اسْمًا!

### ٢ - إقامة الله على الحجة على خلقه بإرسال الرسل.

إِن الله ﷺ قَدْ هَدَى بِكِتَابِهِ، ثُمَّ على لِسَانِ نَبِيِّهِ ﷺ بِمَا أَنْعَمَ عليه، وَأَقَامَ الْحُجَّةَ على خَلْقِهِ؛ ﴿ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾ (١).

وقد بين ربنا -جلَّ ثناؤه- هذه الحجة التي يمكن أن يحتجوا بها عليهسبحانه- بقوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّا آهَلَكُنَهُم بِعَذَابِ مِّن قَبْلِهِ عِلَقَ الْوُارَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً
فَنَتَبِعَ ءَايَٰذِكَ ﴾ (١), وكذلك في قوله عَلا: ﴿ وَلَوْلاَ أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ
فَيَقُولُوارَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَٰذِكَ ﴾ (١).

ومن ثمَّ فإنَّ الله قد بيَّن، وأعذرَ، وأنذرَ، فأرسل بالبيان وما يرضى به من المقال والفعال الأمناء من رسله؛ «فقطع بهم العذر، وأزاح بهم العلل»(٤), إعذارا منه بذلك إليهم؛ لتكون لله الحجة البالغة عليهم، وعلى جميع خلقه.

فلا حجة لأحد على الله عَالله.

هذا التكامل التوضيحي بين آية النساء (حُجّة), وآيتَيْ طه والقصص اللتين وضَّحَتَا المقصود بتلك الحجة – قد أدركه مُفَسِّرون مُوَفَّقُونَ، كالطبري من الأولين (٥), والشنقيطيُّ – رحمه الله – من الآخرين (٦).

٧٢٨ه، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هـ/١٩٩٧م، تحقيق: عبد اللطيف عبد الرحمن ٣٧٨/٧.

<sup>(</sup>١) سورةُ النِّساءِ، من الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورةُ طه، من الآية: ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورةُ القصص، من الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) فهم القرآن ومعانيه، الحارث بن أسد بن عبد الله المحاسبي أبو عبد الله، ت٢٤٣هـ دار الكندي، دار الفكر، بيروت، ١٣٩٨هـ، الطبعة: الثانية، تحقيق: حسين القوتلي، ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٦/٣٠.

<sup>(</sup>٦) الأضواء ٢٠١/٤.

## ٣- عَمَلُ كُفَّارِ الْجِنِّ لِسُلَيْمَانَ - عليه السَّلامُ.

في قول الله عن شياطين الجن: ﴿ وَيَعْمَلُونَ عَمَلَادُونَ ذَلِكَ ﴾ (١), فقوله: ﴿ وَيَعْمَلُونَ عَمَلَادُونَ ذَلِكَ ﴾ بمعنى «سوى» (٢), وفيه إبهام بَيِّن يكتنف اللفظة، يُزيله ويوضحه ما جاء من ذكره البنيانَ في قوله عَلَّ: ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَعَوَّاصٍ ﴾ (٢), وكذلك قوله عَلَّ فوله عَلَى: ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَعَوَّاصٍ ﴾ (٢), وكذلك قوله عَلَى مجملا: ﴿ وَمِنَ الْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِا يَلْ إِنَّ يَعِمُلُونَ لَهُ مَا يَشَاءً مِن المحمل، ويزيل إبهامه في الآية التي تليها من السورة عَيْنِها: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءً مِن المحمل، ويزيل إبهامه في الآية التي تليها من السورة عَيْنِها: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءً مِن التي يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءً مِن التي يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءً مِن المَّذِيبَةُ ﴾ (٥), وكلها «غير الغياصة» (١), التي يتجاوزونها «إلى أعمالٍ أُخَرَ، كبناء المدن والقصور , واختراع الصنائع الغريبة» (٧), مِنْ مِثْلِ «اتخاذ النورة» (٨), والقوارير ، والصابون (١).

## ٤ - خَبَائِثُ قَرْيَةِ سَدُومِ قَوْمِ لُوطٍ.

قال - جَلَّ مِنْ قَائِلٍ -عن نبيِّه لوطٍ- عليه السلام: ﴿ وَنَجَّيْنَ هُ مِنَ ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّتِي

<sup>(</sup>١) سورةُ الأنبياء، من الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) هو رأي الفراء. تفسير القرطبي ١٨٠/٤.

<sup>(</sup>٣) سورةُ ص، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) سورةُ سبأ، من الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٥) سورةُ الأنبياء، من الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان، أبو الحسن مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي بالولاء البلخي، ت٠٥٠ه - دار الكتب العلمية- لبنان/ بيروت، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م، الطبعة: الأولى، تحقيق:أحمد فريد ٣٦٦/٢.

<sup>(</sup>٧) تفسير البيضاوي، ت٦٨٥ هـ، دار الفكر، بيروت، ١٠٤/٤.

<sup>(</sup>٨) نوع من الدهانات الفارسية التي تُطلى بها الجدران.

<sup>(</sup>٩) تفسير الخازن المسمى لباب التأويل في معاني التنزيل, علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم البغدادي الشهير بالخازن, ت٥٢٧ه - دار الفكر - بيروت / لبنان -١٩٧٩م، ٣٠٧/٤.

## كَانَت تَّعْمَلُ ٱلْخَبَّنِيثُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

معلوم أن «المراد أهل القرية؛ لأنهم هم الذين يعملون الخبائث دون نفس القرية» $^{(7)}$ , وذلك «على حذف المضاف وإقامتها مقامه» $^{(7)}$ , ولم تكن قرية واحدة، وإنما كانت سبعا «عبر عنها بالواحدة لاتفاق أهلها على الفاحشة» $^{(2)}$ .

تلك الخبائث هي «إتيانهم الذكور، والتضارط في الأندية<sup>(۱)</sup>, وحذف المارة بالحصي (۷), مع أشياء أُخَرَ كانوا يعملونها من المنكرات<sup>(۸)</sup>, وفي ذرو سنام منكراتهم», «ومن أعظم خبائثهم: تكذيب نبي الله لوط وتهديدهم له بالإخراج من

<sup>(</sup>١) سورةُ سبأ، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، ت٢٠٤ هـ دار الكتب العلمية - بيروت، ٢٠٤١هـ/٢٠٠م، الطبعة: الأولى، ٢٢/٢٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي ١٠١/٤.

<sup>(</sup>٤) نظم الدرر في تتاسب الآيات والسور، اسم المؤلف: برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي الوفاة: ٥٥٥هـ، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٥هـ/١٩٩٥م، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي، ٩٨/٥.

<sup>(</sup>٥) سورةُ العنكبوت، الآيتان: ٢٨, ٢٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير السمعاني, أبو المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني، ت ٤٨٩ه - دار الوطن - الرياض - السعودية، ١٤١٨ه/١٩٩٧م، الطبعة: الأولى، تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، ٣٩٣/٣.

<sup>(</sup>٧) تفسير النسفي ٣/٨٨، تفسير القرطبي ٣٠٦/١١.

<sup>(</sup>٨) تفسير البغوي، البغوي، ت ١٦٥ه، دار المعرفة، بيروت، تحقيق: خالد عبد الرحمن العك ٢٥٢/٣.

الوطن»(١).

ورغم أن المفسرين قد بينوا معنى ﴿ اَلْخَبَرَيْثُ ﴾ فإنَّ البحث لَحَرِيُّ به هنا أن يَلْفِتَ إلى أن استعمال لفظ ﴿ اَلْخَبَرَمِثُ ﴾ فيما سبق بإطلاق يساهم في بيان أنه لا يشترط ما اشترطه البعض في ثبوت وصف «الخبث» من وجود نصِّ شرعيً يصفه بالخبث بعينِه، وإنما المعوَّل عليه هو العُرْفُ الجاري.

ومن ثمَّ قد جاءت لفتة الألوسي الراشدة: «والجمع باعتبار تعدد المواد، وقيل: المراد الأعمال الخبيثة مطلقا»(٢).

### ٦ - مفاتِحُ الغَيْبِ، كُنْهُها وطبيعتُها.

قوله جَلَّ مِنْ قَائِلٍ: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ۖ ﴾ قد بيَّنه النبي قوله جَلَّ مِنْ قائِلٍ: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهُاۤ إِلَّا هُو ۖ ﴾ أي «عنده علم الغيب القرآن من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ مِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ (٤)؛ أي «عنده علم الغيب الذي لا يعلمه غيرُه» (٥).

فَثْمَّةَ تَكَامِلٌ دَلَالِي تَفْسِيرِي بِينِ الآيتين؛ أي أن آية لقمان قد بيَّنَتْ وَوَضَّحَت المراد من مفاتح الغيب في آية الأنعام، ولقد بنى ابن عمر رضي الله عنهما على ذلك قوله: «مفاتحُ الغيبِ خمسٌ، ثم قرأ الآية».

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ١٦٨/٤.

<sup>(</sup>۲) روح المعانى ٧٢/١٧.

<sup>(</sup>٣) سورةُ الأنعام، من الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورةُ لقمانَ، من الآية: ٣٤.

 <sup>(</sup>٥) تفسير التحرير والتنوير ٢٧١/٧.

والحديث مرفوع إلى رسول الله على عن ابن عمر، ومروي في البخاري(١).

هناك من شكك في الحديث؛ متعللا بأن «مفاتح الغيب لا تتحصر في هذه الخمسة، كما أن جملة ﴿ وَيُنَزِّكُ الْغَيْثَ ﴾ في الآية لا تعني أنه لا يعلم وقت نزول الغيث إلا الله - تعالى»(٢).

وقد أشار بعض المفسرين إلى أن المراد بالمفاتح الخزائنُ؛ تنبيها منه إلى عدم انحصار الغيب في هذه الخمسة؛ وذلك على وجه الإحاطة والشمول كليًا وجزئيًا، ولا ينافيه إطلاعُ الله من ارتضى من رسله على بعض أخبار الغيب.

من هؤلاء صاحب روح المعاني؛ إذ قال ما مُلَخَّصُهُ: «ولعل الحمل على الاستغراق أَوْلَى، وما في الأخبار يُحمل على بيان البعض المهم، لا على دعوى الحصر؛ إذ لا شبهة في أن ما عدا الخمس من المغيبات لا يعلمه أيضا إلا الله-تعالى»(٣).

وأقول هذا: إن تدبُّر بقية آية الأنعام: ﴿ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمُتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنَبِ مُّبِينٍ ﴾, وما ذكرتُ مسن مشمولات علمه – سبحانه – يدل دلالة واضحة على عدم انحصار علم الله في هذه الخمسة، وإنما الذي في الحديث هو مجرد التفسير لهذه المفاتح والحصر كذلك ليس للخمسة.

<sup>(</sup>۱) حدثنا عبد الْعَزِيزِ بن عبد اللَّهِ حدثنا إِبْرَاهِيمُ بن سَعْدِ عن بن شِهَابٍ عن سَالِمِ بن عبد اللَّهِ عن أبيه أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قال: (مَفَاتِحُ الْغَيْبِ (خَمْسٌ) ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنْزِلُ ٱلْغَيْثِ وَيَمَّلُهُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدُرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ عَدُّا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَي ٱرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرًا ﴾. صحيح البخاري ١٦٩٣/٤، في مسند أحمد، ١٢٢/٢.

<sup>(</sup>۲) التفسير الحديث ٥/٨.

<sup>(</sup>٣) روح المعانى ٧/١٧١.

### ٧- تَعليمُ داودَ صنعةَ لبوسِ لقومهِ.

من قبيل التناص الذي من شأنه أن يرفع إبهام قوله عزَّمِنْ قائِلٍ: ﴿ وَعَلَّمْنَكُ مَنْكُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُولُهُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مَنْكُمُ مِنْكُمُ مِنْ مُنْكُمُ مِنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُ

فما تلكم الصنعة ؟ وما هذا اللبوس؟

فيأتي الإيضاح بقوله عزَّ مِنْ قائلٍ: ﴿ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ ﴾ (٢).

ففي آية النحل هذه بعضُ توضيحٍ لآية الأنبياء، إذ «تطلق اللبوس.. على كل ما يلبس»<sup>(۱)</sup>, ومنه الثياب، ومن ذلك قول الشاعر الجاهلي بَيْهَسٍ الفِزَارِيِّ (٤) من الرجز، وقد صار مَثَلاً (٥):

الْبسُ لِكُلِّ حَالَةٍ لَبُوسَهَا \*\* إِمَّا نَعِيمَهَا وَإِمَّا بُوسَهَا (٦)

(١) سورةُ الأنبياء، جزء من الآية: ٨٠.

(٢) سورةُ النَّحل، جزء من الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٣) الفواكه العذاب في الرد على من لم يحكم السنة والكتاب، حمد بن ناصر بن عثمان آل معمر التميمي الحنبلي، ت٥٢٢/٤ه، ٥٦٢/٤، أضواء البيان ٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>٤) بيهس بن هلال بن خلف بن حجمة بن غراب بن ظالم بن فزارة، الملقب بالنعامة لطول رجله، وكان على هوجه شاعراً مجيداً. وهو القائل: مكره أخاك لا بطل، وغيره من الأمثال، في قصة كانت له مع أشجع، التي قتلت إخوة كانت له سبعة، فألح عليهم، حتى أدرك ثأره.

<sup>(°)</sup> قاله بيهس حين شق قميصه، فغطى به رأسه، وكشف استه بعد قتل إخوته، وإنما أراد أنه افتضح بقتلهم، وأنه إن لم يثأر لهم فهو كالمقنع رأسه واسته مكشوفة، يُضرب في تلقي كل حال بما يليق بها، والمعنى أنه فعل ذلك بمحضر من معاريف قاتلي إخوته؛ ليبلغهم أنه مجنون، ما به طلب الثأر؛ فيقع الأمن منه. ينظر: المستقصى في أمثال العرب، الزمخشري، ت ٥٣٨ه، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٧م، ط٢، ١/ ٤٠٣.

<sup>(</sup>٦) العين ٢٦٢/٧، أمثال العرب، المفضل بن محمد بن يعلى بن سالم الضبي، ت ١٦٨ه، ص ١١١، نثر الدر في المحاضرات، أبو سعد منصور بن الحسين الآبي, ت ٤٢١هـ – دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٤م، الطبعة: الأولى، تحقيق: خالد عبد الغني محفوط ١٥٨/٦، الكشاف ١٣٠/٣.

ثم تأتي آيتا سورة سبأ؛ لتزيد الأمر تبيانًا وإيضاحًا: ﴿ وَلَقَدْءَانَيْنَا دَاوُردَ مِنَّا فَضَلًا لَيُ عَمِدُ وَالطَّيْرِ وَلَقَدْءَانَيْنَا دَاوُردَ مِنَّا فَضَلًا يَحْجَالُ أَوِي مَعَدُ وَالطَّيْرِ وَالْكَبْرِ وَالْكَبْرِ وَالْكَبْرِ وَالطَّيْرِ وَالطَّيْرِ وَاللَّهُ الْخَدِيدَ اللهِ اللهُ اللهُو

ومن ذلك قول أبي كبير الهذلي (٢) واصفًا رمحًا (٣):

## وَمَعي لَبوسٌ لِلبَئيسِ كَأَنَّهُ \*\* رَوقٌ بِجَبهَةِ ذي نِعاج مُجفِلِ (٤)

فاللبوس هو «الدرع، یکون واحدا وجمعا» (۵), وهو بمعنی اسم المفعول، أي «الملبوس، کالحلوب، والرکوب» (۱) والرسول، أو هو «السلاح کله، درعا کان، أو جوشنا، أو سيفا، أو رمحا» (۷).

ثم تجيء «أن» التفسيرية: ﴿ أَنِ أَعْمَلُ سَنِغَتِ ﴾؛ لتبيّنَ أن عَمَلَ السابغات ينتج عن إلانة الحديد، ثم يأتي قوله: ﴿ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرَدِ ﴾؛ أي النسج يكمل المعنى؛ إذ التقدير في السرد يعنى جعل الحلق والمسامير بأقدار متناسية.

<sup>(</sup>١) سورةُ سبأ، الآيتان: ١٠, ١١.

<sup>(</sup>٢) أبو كبير الهذلي، عامر بن الحليس الهذلي أبو كبير بن السهلي الهذلي.من المخضرمين, شاعر فحل، من شعراء الحماسة قيل: أدرك الإسلام وأسلم، وله خبر مع النبي ويروى أنه تزوج أم تأبط شرًا, وكان غلاما صغيراً، وله معه خبر طريف ورد في خزانة الأدب. له أربع قصائد بمائة بيت وأربعة.

<sup>(</sup>٣) من بحر الكامل.

<sup>(</sup>٤) جمهرة اللغة ١/٤٨٧، المحكم والمحيط الأعظم ٨/ ٥٦٢.

<sup>(°)</sup> غريب القرآن، أبو بكر محمد بن عزيز السجستاني، ت٣٣٠هـ، دار قتيبة، ١٤١٦هـ/١٩٩٥م، تحقيق: محمد أديب عبد الواحد جمران، ص٤٠٣٠.

<sup>(</sup>٦) الكشف والبيان (تفسير الثعلبي)، أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي النيسابوري، ت٢٢٥ه دار إحياء التراث العربي – بيروت – لبنان، ٢٢١ه/١٤٢٢م، الطبعة: الأولى، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، مراجعة وتدقيق الأستاذ نظير الساعدي ٢٨٦/٦.

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري ١٧/٤٥، مجاز القرآن، أبو عبيدة معمر بن المثنى التيمي, ت٢٠٩ه، ص٨٠.

كل ذلك يأتي -أيضا- توضيحا مفَصَّلاً لِمَا ورد في قوله -تعالى- عن داودَ الله الله الله الله علمه صنعة إثْرَ قصة طالوتَ وجالوتَ: ﴿ وَعَلَّمَهُ مِمَّايَشَاءً ﴾ ﴿ (١) ؛ يعني «علمه صنعة الدروع والتقدير في السرد»(٢).

وجديرٌ بالذكر أن هذا اللبوسَ، وتلكم الصفائحَ «أوَّلُ من سردها وحلَّقها داودُ»(٣).

#### ٨- الحسنة بعشر أمثالها.

ففي قول الله -تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ- في أواخر سورة الأنعام: ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُۥ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِتَةِ فَلَا يُخْرَى ٓ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (٤).

وقال -عزَّ مِنْ قائِلٍ - في أواخر سورة النمل: ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيُّ مِنْهَا وَهُم مِّن فَرْعَ يَوْمَ إِن قَائُر مِنْ قَائِلٍ مَا كُنتُهُ وَهُم مِّن فَرْعَ يَوْمَ إِن النّارِ هَلْ تَجُزُون ﴿ مَن جَآءَ بِٱلسَّيِّئَةِ فَكُبَّتَ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ هَلْ تَجُزُون ﴾ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِّئَةِ فَكُبَّتَ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ هَلْ تَجُزُون ﴿ مَا كُنتُهُ تَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّلْمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا

وقال الله -جَلَّ ثَنَاؤُهُ - في أواخير سورة القصيص: ﴿ مَن جَاءَ بِالْخَسَنَةِ فَلَهُ، عَشْرُ القصيص: ﴿ مَن جَاءَ بِالْخَسَنَةِ فَلَهُ، عَشْرُ الْمَثَالِهَ الْوَمَن جَاءَ بِالسَّيِئَةِ فَلَا يُجْزَى ٓ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) سورةُ البقرة، من الآية: ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٢/٦٣٢.

<sup>(</sup>٣) كتاب الأوائل، أبو عروبة الحسين بن أبي معشر محمد بن مودود الحراني, ت٣١٨ه، دار ابن حزم، لبنان، بيروت، ٢٦٤هه/٢٠م، الطبعة الأولى، تحقيق: مشعل بن باني الجبرين المطيري، ص٦٩.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الأنعام، الآية: ١٦٠.

<sup>(</sup>٥) سورةُ النَّمْل، الآيتان: ٨٩, ٩٠.

<sup>(</sup>٦) سورةُ القصص، الآية: ٨٤.

مضاعفة الأجر عشرَ مراتٍ، وهو الأمن من الفزع يومَ نلقاهُ، يوم ينظر المرءُ ما قدَّمَتْ يداه.

ثم إن قوله على في آيتي النمل والقصص: ﴿ هَلَ تُجُزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ يبين ما في آية الأنعام: ﴿ فَلَا يُجْزَى ٓ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾.

#### ٩ - الأصنام والأوثان بين الاختلاف والائتلاف؟

ثمة مَنْ فَر مَق بين الأصنام والأوثان، بين ما هو مصوَّر وغير مصوَّر، وبين ما هو منحوت من الحجارة وما هو مصنوع من غير الحجارة، كما قال الشاعر من مجزوء الكامل:

أَكَلَ تُ حَنِيفَ لَهُ رَبَّهَ الْهُ زَمِّنَ التَّقَحُّمِ وَالْمَجَاعَةُ لَكَالَمُ عَنِيفَ لَمْ عَنْ رَبِّهِ مُ \*\* سُلُوعَ الْعَوَاقِبِ وَالتِّبَاعَةُ (١) جَاعُوا، فأكلوه؛ إذ كان من التمر (٢).

ونجد المعجميين يُعرِّفون الوثن بالصنم، والصنم بالوثن، ثم يتبعون التعريف في الموضعين بأقوال من يفرِّقون بينهما<sup>(٣)</sup>.

وإذا أنعمنا النظر في القرآن المجيد ودقَّقْنَاه نجد أن الكلمتين مترادفان، ولا فرق جوهريًا بينهما.

<sup>(</sup>۱) المعارف، ابن قتيبة أبو محمد عبد الله بن مسلم، ت٢٧٦ه -: دار المعارف - القاهرة، تحقيق: دكتور ثروت عكاشة، ص ٦٢١، تفسير السمعاني ١٧٣/٤، «والتَّبِعَاتُ التِّباعَاتُ: ما فيه إثْمٌ يُتبُعُ به». ينظر: تاج العروس ٢٠٣/٢٠.

<sup>(</sup>٢) كان بنو حنيفة اتخذوا في الجاهلية إلها من حيس، وهو الأقط والسمن والتمر، فعبدوه دهرا طويلا، ثم اصابتهم مجاعة؛ فأكلوه؛ فعُيِّرُوا بذلك. لسان العرب ٢٧/٨، تفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان 1/١٤.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ص٤٤٢، حرف النون، ص٣٤٩ حرم الميم.

ومن الأمثلة على ذلك قولُه -جَلَّ ثَنَاؤُهُ -: ﴿ مَا هَذِهِ ٱلتَّمَاثِيلُ ٱلَّتِ ٱنتُر لَهَا وَمِن الأمثلة على ذلك قولُه وَجَلَّ ثَنَاؤُهُ أَن السورة عَيْنِهَا سماها عَكِمُونَ ﴾ (١), فقد سُمِّيَتُ هنا تماثيل، وفي موضع تالٍ من السورة عَيْنِهَا سماها أصنامًا، فقال - جَلَّ ثَنَاؤُهُ : ﴿ وَتَاللّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُمُ بَعَدَأَن تُولُّوا مُدْبِرِينَ ﴾ (١).

وفي سورة الشعراءِ قال -جَلَّ تَنَاؤُهُ: ﴿ قَالُواْنَعَبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا عَكِفِينَ ﴾ (٣), وفي سورة العنكبوت قال -جَلَّ تَنَاؤُهُ: ﴿ وَقَالَ إِنَّ مَا أَتَّخَذُ ثُرُ مِّن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَا مَّوَدَّةَ بَيْنِكُمُ وَفي الصَّاقَات قال - جَلَّ تَنَاؤُهُ: ﴿ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ﴾ (٥).

يُلاحظ أن الخطاب في الآيات كُلِّها جاء على لسان إبراهيم التَلِيُّ لقومه، حيث سمَّى معبوداتهم تماثيل، وأوثانًا، وأصنامًا، ثم أطلق على الجميع صفة النحت، وهو يكون فيما له جسم، وتسميتها تماثيلَ يعني أنَّ لها صورةً.

ومن ذلك أَخْلُصُ إلى أن كل جسم -مصور أو غير مصور - عُبد من دون الله على أنواع العبادة والتقرب، يُمْكِنُ أن يُسمَّى وثنًا أو صنمًا، ولا يترتب على الفرق بينهما نتيجة.

وقد روي أنه على قال: «اللَّهُمَّ لا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَّا يُعْبَدُ» (٦).

مع عدم وجود جسم أصلاً ظاهر على وجه الأرض غير تراب القبر، وكان الجاهليُّ يلتقط من الأرض حجرًا، ويمارس الشعائر التعبدية له.

<sup>(</sup>١) سورةُ الأنبياء، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الأنبياء، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورةُ الشعراءِ، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٤) سورةُ العنكبوتِ، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورةُ الصَّافات، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٦) عن مَالِكٍ عن زَيْدِ بن أَسْلَمَ عن عَطَاءِ بن يَسَارٍ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قال: «اللهمَّ لاَ تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَّا يُعْبَدُ، اللهُ ﷺ قال: «اللهمَّ لاَ تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَّا يُعْبَدُ، اللهُ عَن زَيْدِ بن أَسْ أَبو عبدالله اللهُ عَضَبُ الله على قَوْمٍ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ». موطأ الإمام مالك، مالك بن أنس أبو عبدالله الأصبحي، ت ١٧٢/ه، دار إحياء التراث العربي، مصر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي ١٧٢/١.

والنبي ﷺ قال لعدي بن حاتم وقد رأى على صدره صليبًا من ذهَبٍ: «يَا عَدِيُ، اطرح هذا الوثِنَ مِنْ عُثُقِكَ»(١).

## ١٠ - حَسننة إِبْرَاهِيمَ الطِّيِّلِ في الدنيا.

وبما أن المثال السالف عن إبراهيم الطّيّل فإني اختم تلك المسألة بهذا المثال المثال المسالة بهذا المثال الله حجَلَّ ثَنَاؤُه ُ - عنه في سورة العنكبوت: ﴿ وَالَّهُ مُ مُ فِي الدُّنْكَ أَلَهُ نُكَا فِي الدُّنْكَ أَلَهُ نَكَا كَسَنَةً ﴾ (٣).

وفي سورة الشعراء بيانٌ لتلكم الحسنةِ الدنيوية، فقال كل الله السانَ صِدْقِ فِي الْأَيْامِ» (أ) على «ذكرًا حَسَنًا، وثناءً جميلا باقيًا على الأيام» (أ) من جميع أهل الملل، ولاسيما ملةُ الإسلام؛ إذ اقترن ذكره مع ذكر محمد شفي في كل صلاة، حيث تختم كل صلاة بالصلاة والسلام عليه، والدعاء له بالبركة، وعلى آله، مقترنة بالصلاة والسلام والبركة على محمد شفي.

<sup>(</sup>۱) عن عدي بن حاتم قال: أتيت النبي وفي عنقي صليب من ذهب وفقال لي: «يا عدي، اطرح هذا الوثن من عنقك..». انظره في: المدخل إلى السنن الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي البيهقي أبو بكر, ت ١٥٤ه، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي، الكويت، ١٤٠٤ه، تحقيق: د. محمد ضياء الرحمن الأعظمي، ص ٢٠١، التاريخ الكبير، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبو عبدالله البخاري الجعفي، ت ٢٥٦ه، دار الفكر، تحقيق: السيد هاشم الندوي ٢/٢٠١، تفسير الطبري ١١٤/١.

<sup>(</sup>٢) سورةُ العنكبوت، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورةُ النَّحْلِ، الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الشُّعَراءِ، الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ١٩٢/١٤.

قاله غيرُ واحد من المفسرين العِظَامِ، فقال الماوردي: «إنها تنويهُ الله بذكره في الدنيا؛ بطاعته لربه»(١), حتى أنه «ليس من أهل دين إلا وهم يتولَّوْنَه»(١).

وبعدُ، تلك عشرة كاملة من الأمثلة، وهي غَيْضٌ من فيض، وقليل من كثيرٍ من النماذج الانتقائية التي سُفْتُها بين يدي هذه الفكرة تبيانا لها، واستجلاءً وليس استقراءً لذلك الجانب من رفع إبهام اللفظة المفردة، بالاتكاء على مِنْسَاةِ التناص، تلك الآلية الإبداعية التوليدية الإنتاجية.

وفي إطار الإيضاح والبيان وإزالة الالتباس، ورفع الإبهام الذي يقوم به التناص في القرآن المجيد يأتي المنحى الثاني المنسوقُ في هذه الفكرة، وهو رَفْعُ الإِبْهَامِ بَيْنَ الْعَامِّ وَالْخَاصِّ.

<sup>(</sup>۱) النكت والعيون (تفسير الماوردي)، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي البصري, ت٠٥٥ه، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، تحقيق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم ٢١٩/٣.

<sup>(</sup>۲) الكشاف ۲/۰۰۰.

# ثانياً: رَفْعُ الإِبْهَامِ بَيْنَ الْعَامِّ وَالْخَاصِّ.

قد تضمَّن كتاب ربِّنا رَبِّنا رَبِّنا اللهِ أخبارا عامة وخاصة، وقد أشار الجاحظ إلى أنه لا يمكن لمفسر أو لمترجم أن يصل إلى الأقرب إلى مراد الله «حتَّى يعلمَ مستقرَّ العامِّ والخاصّ، والمقابلاتِ التي تلقَى الأخبارَ العامِّيةَ المخرَج، فيجعلَها خاصيَّة، وحتى يعرفَ من الخبر ما يخصُّه الخبر الذي هو أثرٌ ممَّ الخبر الذي هو قرآن» (١), وحتى يعلم الناظرُ المطلق والمقيَّد، والمجمل والمفسَّر.

ولقد فصنَّل القولَ في ذلك تفصيلاً علماء الأصول قديما وحديثا، كالجصاص والبزدوي وغيرهم (٢), وكذلك المناطقة والفلاسفة (٣), وإنما نكترث هنا بما نجده في هذا الباب من معاني ودلالاتٍ تنبثق من ثنايا التناصِّ عند التدبر والتأمل للآي بهذه الآلية الإبداعية في دائرة العام والخاص، والمطلق والمقيد.

وأكتفي ببعض من الأمثلة في ذلك فيما يلي:

#### ۱ – بین «السماع» و «السماوات».

من ذلك قول -جَلَّ ثَنَاؤُهُ: ﴿ قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَهُو ٱلسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ (٤), وقوله عَلَّ: ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلنَّذِي يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ عَفُورًا

<sup>(</sup>۱) الحيوان، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ الوفاة: ٢٥٥ه، دار النشر: دار الجيل، لبنان، بيروت، ٢١٤هـ/١٩٩٦م، تحقيق: عبد السلام محمد هارون ١/ ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الفصول في الأصول، أحمد بن علي الرازي الجصاص، ت ٣٧٠ هـ، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت، ١٤٠٥هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. عجيل جاسم النشمي ٣٨١/١، أصول البزدوي، كنز الوصول الى معرفة الأصول، علي بن محمد البزدوي الحنفيى، ت ٣٨٢ هـ، مطبعة جاويد بريس، كراتشي ص٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) الورقات، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني، ت ٤٧٨هـ، تحقيق: د. عبد اللطيف محمد العبد، ص ١٦.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الأنبياءِ، الآية: ٤.

رَّحِيًا ﴾ (١), وقول ه ﷺ: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجَوَىٰ وَيَعَلَمُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجَوَىٰ وَيَعَلَمُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجَوَىٰ وَيَعَلَمُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجَوَىٰ وَيَعَلَمُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجَوَىٰ وَيَعَلَمُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجَوَىٰ مِن نَجَوَىٰ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱللَّهُ مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ مِن اللَّهُ وَمَا فِ الْأَرْضِ مِن مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ مَا يَكُونُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا يَكُونُ مِن اللَّهُ مَا إِنَّ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي ٱللَّهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي ٱللَّمُ مَا فِي ٱللْأَرْضِ مِنْ مَا يَكُونُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا فِي ٱلللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي ٱللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي ٱللْأَرْضِ مِنْ مَا يَكُونُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي ٱلللَّهُ فِي اللَّهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي ٱللْمُونِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا يَعْلَمُ مَا فِي اللَّهُ مِنْ أَنْ أَلْلَهُ مِن مِن اللَّهُ مِنْ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مُن اللَّهُ مِنْ مِنْ إِلَيْ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ إِلَيْ مَا يَعْلَمُ مِنْ مَا يَعْلَمُ مَا عَلَى اللْمُعَلِي مِنْ إِلَيْ الللْمُعْلَى مِنْ إِنْ مِنْ اللْمُعْلَى مِنْ إِلَيْ اللْمُعْلَى مِنْ إِلَيْ اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ مِنْ إِلْمُ مِنْ مِنْ فِي اللْمُعْلَى مِنْ إِلَيْ أَلْمُ مِنْ مِنْ إِلَيْ مِنْ إِلْمِنْ مِنْ إِلَيْ اللْمُعْلَى اللْمُعْلَى مِنْ إِلَيْ أَلْمُ مِنْ فِي الْمُعْلَى مِنْ فِي الْمُعْلَمِ مِنْ فِي أَلْمُ مِنْ فِي الْفَالِمُ مِنْ إِلَيْ فِي أَلْمُ مِنْ إِلَيْ مِنْ مِنْ فِي أَمِنْ فِي أَلِي مِنْ أَلِي مُنْ فِي أَلِي مِنْ فِي أَلْمُ مِنْ مِنْ فَلِي مِنْ فَالْمُ مِنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ مِنْ فِي أَلْمُ مِنْ فِي أَلِي مِنْ مِنْ فَالْمُوالِمِنْ مِنْ أَلِي مُنْ فِي أَلْمُ مِنْ مِنْ فِي أَلِي مِنْ فَالْمُعْمِلِي مِنْ فَالْمُعْمِلِي مِنْ فِي أَلِي مُنْ فِي أَلِي مُنْ مِنْ فَالْمُعُلِي مِنْ مِنْ فَلِيْ

ففي الآية الأولى تأتي لفظة «السماء» مفردة، وفي الآية الثانية والثالثة أتت جمعًا «السماوات», فما السر من وراء ذلكم؟

إن لفظة «السماء» هذا أعم من لفظة «السماوات»؛ وذلك لأن «السماء» في القرآن تستعمل على معنيين، فهي إما أن تكون واحدة السماوات، كقوله على معنيين، فهي إما أن تكون واحدة السماوات، كقوله على وَلَقَدُ وَلَقَدُ السّمَاءَ الدُّنَيَا السَّمَاءَ الدُّنَيَا السَّمَاءَ الدُّنَيَا السَّمَاءَ الدُّنَيَا السَّمَاءَ الدُّنَا السَّمَاءَ فَظَلُّوا فَلَدَيْمِم بَابًا مِّنَ السَّمَاءِ فَظَلُّوا فَي يَعْرُجُونَ ﴾ (3).

وإما أن تكون لكل ما علاك؛ فتشمل السماوات وغيرها، كالسحاب، والمطر، والمطر، والجو وغيره، كقوله على: ﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا ﴾ (٥), فالسماء هنا «يعنى المطر متتابعًا» (١), وكقوله على: ﴿ أَنزَلَ مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً ﴾ (٧), فالسماء هنا بمعنى «السحاب»، وكذلك قوله على: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَحُ صَدِّرَهُ ولِلْإِسْلَمِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ رَبَعَكُ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ وَمَن يُرِدُ اللَّهُ أَن يَهْدِيهُ وَيَشْرَحُ صَدِّرَهُ ولِلْإِسْلَمِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ وَمَن يُرِدُ اللَّهُ أَن يَهْدِيهُ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلِّهُ وَمَن يُرِدُ اللَّهُ أَن يَهْدِيهُ وَمَا يَضَعَدُ وَالمعنى الجو، والمعنى مَدِّرَهُ وَمَن يُلُونُ المرتفع أن الضالَّ عن الحق يكون صدره ضيقًا حرجًا، كأنما يصعد في الجو؛ لأن المرتفع في الجو يضيق صدره؛ لاختلال الضغط كما هو معلوم، وهذا إعجاز علمي، فضلا في الجو يضيق صدره؛ لاختلال الضغط كما هو معلوم، وهذا إعجاز علمي، فضلا

<sup>(</sup>١) سورةُ الفرقان، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورةُ المجادلة، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورةُ المُلْكِ، من الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الحِجْرِ ، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٥) سورةُ نُوح، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليمان ١٢١/٢.

<sup>(</sup>٧) سورةُ الرعد، من الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٨) سورةُ الأنعامِ، من الآية: ١٢٥.

عن الإعجاز اللغوي؛ لأنه أخبر بهذه الحقيقة العلمية قبل اختراع المنطادات والطائرات بدهور.

ومن ذلك -أيضًا - قوله على: ﴿ مَن كَانَ يَظُنُّ أَن يَنصُرُهُ اللهُ فِ الدُّنيَا وَالْآخِرَةِ وَمَن ذَلك السّماء هذا بمعنى فَلْيَمَدُدُ بِسَبِ إِلَى السّماء هذا بمعنى السقف (١)؛ أي: من كان يظن أن لن ينصر الله محمدًا فليمدد حبلاً إلى سقف بيته، ثم ليخنق نفسه به؛ لأن محمدًا منتصر لا محالة، وهذا إعجاز آخر؛ لأنه إخبار عن المستقبل، وقد تحقق ذاك.

ولا ريب أن «السماء» بهذا المعنى الثاني أعم وأشمل من «السماوات»؛ لأنها تشمل السماوات وغيرها مما علا وارتفع.

وكذلك لفظ «القول» في آية الأنبياء عام يشمل السر والجهر، فهو أعم من السر، ألا ترى أنك تقول: قلت في نفسى: كذا وكذا؟

وبذلك قال الزمخشري: «القول عامٌ، يشمل السر والجهر، فكان في العلم به العلم بالعلم بالسر وزيادة؛ فكان آكد في بيان الاطلاع على نجواهم»(٢), وقاله كذلك الفخر الرازي(٤).

ومن ثم فقد جاء بـ«القول» الذي هو أعم من «السر» مع «السماء» التي هي أعم من السماوات، فاستعمل العامَّ مع العامِّ، والخاصَّ مع الخاصِّ.

<sup>(</sup>١) سورةُ الحَجِّ، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>۲) تفسیر مقاتل بن سلیمان ۲/ ۳۷۹.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٣/ ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) االتفسير الكبير ٢٢/٢٢.

## ٢ - غُفْرَانُ الذُّنُوبِ بَيْنَ الإطلاق والتَّقْبيدِ.

من ذلك المطلق والمقيد قوله كلا: ﴿ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعاً ﴾ (١) فهي آية تُعَدُ أعظم فرجا، ولكن إنَّ أخْذَتُ على إطلاقها فإن ذلك يُوقِع في إشكال كبير, مفادُهُ أنْ يحيى الناس سادرين في الغيِّ والذنوب والمعاصي غير مبالين، ولا هيَّابين، فإن ذنوبهم مغفورة كلها، وذلك ما يمكن أن يُفهم من قول أحد المفسرين: «واللام في «الذنوب» للاستغراق والعموم، والذنوب جمع ذنب، وجاءت «جميعًا» للتأكيد؛ فكأنه قال: أَغْفِرُ ولا أترك، أعفو ولا أُبقِي. ويقال: إنْ كانت لكم جِناية كثيرة عميمة فلي بشأنكم عناية قديمة (١).

فإن قرأنا قوله كَالَّ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ فإن ذلك الإشكال يتبدد، ويزول سريعا؛ وما ذلك إلا لأن آية النساء قد قيَّدت آية الزُّمَرِ النازلة قبلها بقيدين اثنين:

الأول: استثناء الشرك، إذا مات بدون توبة.

الثاني: تقييد المغفرة بمشيئته -سبحانه- حتى ولو لغير المشرك من أهل المعاصى الكبيرة.

وهذا التقييد قد أشار إليه الطبري بأنه لما نزلت: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ اللهِ وهذا التقييد قد أشار إليه الطبري بأنه لما نزلت: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ فقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا النبي عَلَىٰ فقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغُفِرُ أَن يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَىٰ إِثْمًا عَظِيمًا ﴾؛ أي

<sup>(</sup>١) سورةُ الزُّمَر، من الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير القشيري المسمى لطائف الإشارات، أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري النيسابوري الشافعي, ت٥٦٤ه، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤٢٠ه/٠٠٠٠م، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد اللطيف حسن عبد الرحمن ١٢٤/٣.

<sup>(</sup>٣) سورةُ النِّسَاءِ، الآية: ١١٦.

«أن الله غير غافر الشرك الأحدِ» (١), «إلا بعد توبة» (٢).

٣- إنظارُ اللهِ إبليسَ.

ففي قول الله تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ قَالَ أَنظِرَنِ ٓ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ اللهِ عَدَّسَ اللهِ عَدَّسَ اللهِ عَدْمُ القيامة. المُنظرِينَ ﴾ (٣), يطلب إبليسُ أن يمهلَه ربنا - عَلَا - يعيش إلى يوم القيامة.

فهل أنظر؟

إن في ظاهر الآيتين إطلاقًا للإنظار، ولكنه مقيَّدٌ في قوله تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُ فِي إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ (٤).

إن إبليس قد سأل النُظْرَة إلى يوم البعث، كأنه طلب بذلك أن لا يموت؛ لأنه لا موت بعد البعث، فقيل له: إلى يوم الوقت المعلوم.

يقول الفخر الرازي: «طلب الإنظار من الله -تعالى- إلى وقت البعث، وهو وقت النفخة الثانية، حين يقوم الناس لرب العالمين. ومقصوده أنه لا يذوق الموت فلم يعطه الله -تعالى- ذلك. بل قال: إنَّكَ مِنَ المُنظَرِينَ إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ، والمراد منه اليوم الذي يموت فيه الأحياء كلهم»(٥), أي بعد النفخة الأولى, وبذلك قال القرطبي وابن عادل الحنبلي - أيضا(١).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٥/١٢٥, ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) السابق ٢٤/٧١.

<sup>(</sup>٣) سورةُ الأعراف، الآيتان: ١٤, ١٥.

<sup>(</sup>٤) سورةُ ص، الآيات: ٧٩, ٨٠, ٨١.

<sup>(</sup>٥) التفسير الكبير ١٤/٢١.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي ١٧٤/٧، اللباب في علوم الكتاب ٣٦/٩.

#### ٤ - مُوَالاةُ الكَافِرِينَ.

يقول الله -تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ- عن موالاة الكافرين: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُم ۗ ﴾ (١).

لا ريب أن الباحث المستحضر لما تناص مع هذه الآية من آيات يهندي بالسياق القرآني العام إلى ربطها بآية أخرى: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيآ ﴾ (٢)؛ حيث قد صار لازمًا مراعاة الاستثناء فيها ﴿ إِلَّا أَن تَكَقُواْ مِنْهُمْ مُتُقَاةً ﴾.

يقول صاحب أضواء البيان في المُعتقد: «فهذه الآية فيها بيان لكل الآيات القاضية بمنع موالاة الكفار مطلقًا وإيضاحٌ؛ لأن محل ذلك في حالة الاختيار بقدر ما يُكتفى به شرهم، ويشترط في ذلك سلامة الباطن من تلك الموالاة»(٣), ثم يرى أنه «من تولى الكفار عمدا اختيارا رغبة فيهم أنه كافر مثلهم»(٤).

معنى ذلك أن من تولاهم اختيارًا من غير ضرورة، أو أكثر من قدر الضرورة فهو مثلُهم، ولا يستفيد من الاستثناء، فعن عكرمة قال: «إلا أن تتقوا منهم تقاة، ما لم يُهْرَقْ دَمُ مسلم، وما لم يُسْتَحَلَّ مَالُهُ»(٥).

وأمَّتُنا اليوم -في التعامل مع أعدائها- بمسيس حاجة إلى ذلك الفقه السديد، الذي يرشِّدنا إليه التناص، ويأخذ بنواصينا تُجاهَه بتقييد المطلق، وتفسير المجمل.

#### ٥ - فئات الأعراب من حيث الايمان وعدمه:

يقول الله- تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا قُل لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓاْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا

<sup>(</sup>١) سورةُ المائدة، من الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورةُ آل عمرانَ، من الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان ١/١٣.٤.

<sup>(</sup>٤) السابق ١/١٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن أبي حاتم ٢/٩٢٦.

# يَدْخُلِ ٱلِّإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

إن «الاستسلامُ في الظاهر إسلامٌ، وليس كلُّ مَنْ استسلَمَ ظاهرًا مخلصٌ في سِرِّه»(٢).

والأعراب هنا بمعنى «المنافقين»<sup>(٣)</sup>, وقد «نزلت في أعراب من بني أسد»<sup>(٤)</sup>, وقد «قدموا المدينة في سنةٍ مُجْدِبَةٍ بذراريهم، وأظهروا كلمة الشهادة، ولم يكونوا مؤمنين في السرِّ»<sup>(٥)</sup>.

والآية ظاهرها شاملٌ جميع الأعراب.

وأما قوله تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ وَٱلْيَوْمِ اللَّهِ وَٱلْيَوْمِ اللَّهِ وَٱلْيَوْمِ اللَّهِ مَا يخالف هذا الظاهر.

#### فكيف يكون التوفيق بينهما؟

إن من المعلوم قطعًا أن سورة التوبة نزلت بعد الحجرات، مما يمكن أن يُفهم منه كون ما في التوبة ناسخًا لما في الحجرات، ولكن يُضعف هذا أن النسخ لا يكون في الأخبار، بل في الأحكام فقط وبشروط.

والأولى أن يقال: قوله: ﴿ لَمْ تُؤمِنُوا ﴾ إخبار عن واقع فريق منهم بدليل سبب نزول الآية؛ من أنهم حين نزول هذه الآية لم يكونوا مؤمنين حق الإيمان بدليل

<sup>(</sup>١) سورةُ الحُجُراتِ، من الآية: ١٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير القشيري ۲۲۳/۳.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العزيز، لابن أبي زمنين، ت ٣٩٩هـ، الفاروق الحديثة، مصر، القاهرة، ٢٠٠٢هـ/٢٠٠٨م، ط١، تحقيق: أبو عبد الله حسين بن عكاشة، محمد بن مصطفى الكنز ٢٦٦/٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٢٦/٢٦.

<sup>(°)</sup> الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، علي بن أحمد الواحدي أبو الحسن، ت٢٦٨ه- دار القلم، الدار الشامية، دمشق، بيروت، ١٠١٩/٠هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: صفوان عدنان داوودي، ١٠١٩/٢.

<sup>(</sup>٦) سورةُ التَّوبةِ، من الآية: ٩٩.

إثبات الإسلام لهم، ثم إن قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا يَدْخُلِ ﴾ فيه إشارة إلى أنه سيدخل؛ لأن منفيها متوقع الثبوت بالنسبة إلى المستقبل.

وعدم الاختصاص في آية الحجرات قاله الفخر الرازي: «وقد بيّنًا أن ذلك كالتاريخ للنزول، لا للاختصاص بهم... ثمّ إنه -تعالى- عند فعلهم قال: ﴿ لَمْ تُوَمِنُوا كَالتاريخ للنزول، لا للاختصاص بهم... ثمّ إنه -تعالى- عند فعلهم قال: ﴿ لَمْ تُوَمِنُوا كَالْمُ لِيمَانَ لَهُ معنى الانتظار؛ لقصور نظرهم، وفتور فكرهم، وعند فعل الإيمان قال: ﴿ وَلَمَّا يَدَّخُلِ ﴾ بحرف فيه معنى التوقع؛ لظهور قوة الإيمان، كأنه يكاد يغشي القلوب بأسرها »(١).

ومن هذا فُهِمَ من قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا يَدْخُلِ ﴾ أن الأعراب المذكورين لم يموتوا الآ وقد دخل الإيمان في قلوبهم، ولعل ما في التوبة يعني هؤلاء، أو يعني غيرهم ممن تابوا وحسن إسلامهم؛ كما قد يفهم من قوله - تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي الدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمُ نَصِيرًا ﴿ إِلَّا ٱلّذِينَ تَابُوا ﴾ (٢).

وقد تتاول الزمخشري آية الحجرات تتاولا بلاغيا بديعا، ثم قال: «وما في «لَمَّا» من معنَى التوقُّعِ دالٌّ على أن هؤلاء قد آمنوا فيما بعدُ<sup>(٣)</sup>، وفي ذلك قد تعقَّبه أبو حيان – كعادته في تعقبه فيما أصاب، وفيما أخطأ<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير ۲۸/۲۸.

<sup>(</sup>٢) سورةُ النِّسَاءِ، الآيتان: ١٤٥, ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٤/٢٨٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير البحر المحيط ١١٦/٨.

#### ٦ - حَبْسُ الْمَرْءِ فِي النَّارِ بِكَسْبِهِ:

يقول الله تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ كُلُّ أَمْرِي مِ مِاكَسَبَ رَهِينٌ ﴾ (١)، ومن ظاهر الآية يُفهم شمولُها جميعَ الناس.

والمعنى أن كل «نفس بما كسبت وعملت من خير وشر مرتهنة، لا يؤاخذ أحد منهم بذنب غيره، وإنما يعاقب بذنب نفسه»(٢)، وذلك مقام العدلُ من الله.

وفي ذلك يقول البغويُ: «كل امرئ كافرِ بما عمل من الشرك مرتهن في النار، والمؤمن لا يكون مرتهنًا؛ لقوله—عز وجل: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَ رَهِينَةُ ﴿ اللَّهُ الْمَعَنَ اللَّهُ اللّ

وعن علي الله «فسر أصحاب اليمين بالأطفال؛ لأنهم لا أعمال لهم يرتهنون بها»(٥).

#### ٧ - الْمُحَرَّمُ تَعَاطِيهِ مِنَ الدَّمِ:

لقد ورد تحريم أخذ الدم- شربه أو أكله - مطلقًا في آيات عدة منها قول الله- تقدَّسَتْ أسْماؤُهُ: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَمُ ٱلْجِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَ لِغَيْرِٱللَّهِ بِهِ عَالَمُنْ خَنِقَةُ

<sup>(</sup>١) سورةُ الطُّورِ ، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ۲۷/ ۲۸.

<sup>(</sup>٣) سورةُ المُدَّثِّر ، الآيات: ٣٨: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي، ت٥١٦ه، دار المعرفة، بيروت، تحقيق: خالد عبد الرحمن العك ٢٣٩/٤.

<sup>(</sup>٥) الكشاف ٤/٢٥٦.

·(')\*

ولكن قد ورد هذا التحريم مقيدا في قوله على: ﴿ قُل لَا آَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْفِسْقًا أُهِلَ الْعَمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْفِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١) ورد مقيدًا بالمسفوح في قوله: ﴿ أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا ﴾.

وقد حمل العلماء المُطلق على المُقيد، وقد روي عن عائشة -رضي الله عنها-أنها قالت: «لولا أن الله قال: أو دمًا مسفوحًا لتتبع الناس ما في العروق»(٥).

وذلك عن عكرمة-أيضًا- بزيادة: «لولا هذه الآية لتتبع الناس ما في العروق، كما تتبعه اليهود»<sup>(٦)</sup>.

ويلخص ابن العربي المسألة بقوله: «اتفق العلماء على أن الدم حرام نجس، لا يؤكل، ولا ينتفع به، وقد عينه الله – تعالى – هاهنا مطلقا، وعينه في سورة الأنعام

<sup>(</sup>١) سورةُ الْمَائدةِ، من الآية: ٣.

<sup>(</sup>٢) سورةُ البَقَرة، الآية: ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورةُ النَّحْلِ، الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الأنعام، الآية: ١٤٥.

<sup>(°)</sup> أحكام القرآن، أبو بكر محمد بن عبد الله ابن العربي،ت ٥٤٣هـ -دار الفكر للطباعة والنشر - لبنان، تحقيق: محمد عبد القادر عطا ٧٩/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن كثير ٢/ ١٨٥.

مقيدا بالمسفوح، وحمل العلماء هاهنا المطلق على المقيد إجماعا»(١).

ولعل قاعدة حمل المطلق على المقيد اشتقت من هذه الآية وأمثالها.

## ٨ مَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ:

هذه المسألة متصلة بقول الله السالف: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَمُ ٱلْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ وَٱلْمُنْ خَنِقَةُ ﴾ (٢).

قَد ذُكِرَ قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ عَهِ آياتٍ عِدَّةٍ في المسألة السالفة، ومن معانيه «ما ذكر عليه غير اسم الله» (٣)، كما نقل عن الربيع، وابن زيد من السلف - رضي الله عنهم (٤).

وعلى هذا المعنى يكون كل ما ذُكر عند ذبحه غير اسم الله محرمًا أكله، سواء كان الذابح من مشركي أهل الكتاب، أو الوثنيين.

ولكن قوله -تعالى- في سورة المائدة: ﴿ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ حِلُّ لَكُورُ ﴾ (٥)؛ يمكن أن يعتبر قوله: ﴿ وَمَآ أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ۦ ﴾ يمكن أن يعتبر قوله: ﴿ وَمَآ أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ۦ ﴾ مخصّصًا لما بعده، ﴿ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ ﴾ بمعنى: أن طعام ﴿ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئابَ ﴾ حِلٌ ما لم يذكر اسم غير الله عليه، كما يصح أن يقال: وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ إلا ما كان من أهل الكتاب.

ومن هنا حصل الاختلاف بين الفقهاء.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن ٢/٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الْمَائدةِ، من الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٢/ ٨٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن أبي حاتم ٢٨٣/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٢/٨٦.

ولعل في سياق الآيات ترجيحا للتخصيص الثاني، لأن قوله: ﴿ وَطَعَامُ ﴾ جاء بعد قوله: ﴿ وَمَا أُهِلَ ﴾ والمتأخرُ هو المخصيصُ للمتقدم في النزول عادة، إلا إذا وجد دليل على العكس، وهنا لا يوجد دليل، وعلى ذلك يكون قد «أحل لنا ما ذبح لعيد الكنائس، وما أهدي لها من خبز أو لحم، فإنما هو طعام أهل الكتاب» (١), والله أعلم.

#### ٩ – الإشراك بالجنِّ:

قال الله تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيْكَةِ أَهَنَوُلآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ اللَّهِ تَقَدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيْكِكَةِ أَهَنَوُلآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّل

في تلك الآية الكريمة رفع للإبهام بمستوَيَيْهِ: الْمُعْجَمِيِّ، والْعَامِّ وَالْخَاصِّ، وهذا الكلام «خطاب للملائكة، وتقريع للكفار، واردٌ على المثل السائر: إيَّاكِ أَعْنِي وَاسْمَعِي يَا جَارَهْ» (٣).

المعنى العام للآيتين: «يقول -تعالى ذكره- ويوم نحشر هؤلاء الكفار بالله جميعا، ثم نقول للملائكة أهؤلاء كانوا يعبدونكم من دوننا؛ فتتبرأ منهم؟ الملائكة قالوا: سبحانك ربنا؛ تنزيها لك، وتبرئة مما أضاف إليك هؤلاء من الشركاء والأنداد، أنت ولينا من دونهم، لا نتخذ وليا دونك، بل كانوا يعبدون الجن»(1).

فقوله: ﴿ يَعْبُدُونَ ﴾ , أي يطيعون (٥).

<sup>(</sup>١) التكامل السياقي, عبدالوهاب أبوصفية, ص٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورةُ سَبَأِ، الآيتان: ٤٠, ٤١.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٣/٥٩٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٢٢/٢٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ٣/٥٦١.

وأما قوله: ﴿ أَكُ ثُرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ﴾ وفيه خروج عن الظاهر ، كما ذكر الماوردي: «يعني أنهم أطاعوا الجن في عبادتنا ، وصاروا بطاعتهم عابدين لهم دوننا . ﴿ أَكُ ثُرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ﴾ أي جميعهم بهم مؤمنون ، وهذا خروج عن الظاهر » (١) .

وقد فسره الشوكاني بأنهم «أكثر المشركين بالجن مؤمنون بهم، مصدقون لهم» (٢)، وهذا غامض؛ لأن كل المشركين بالجن مؤمنون بهم، إلا إذا أراد: أن أكثر الجن مشركون بالجن؛ ذلك أن من الجن مؤمنين كما في سورة الجن والأحقاف، وغيرهما، وفَسِّرَ الإيمانَ بتصديق ما يُلقونه إليهم من الأكاذيب، ومنها أمرهم بعبادة الأصنام.

ولكن ابن كثير قد فسر «الجنّ» هنا بالشياطين منهم فقط؛ من حيث إنهم زينوا لهم عبادة الأصنام، وأضلوهم (٣), ومن قبل قاله مقاتل بن سليمان: «﴿ بَلَكَانُواْيَعَبُدُونَ الْمِصنام، وأضلوهم أَلْجِنَّ ﴾ بـل أطاعوا الشيطان في عبادتهم، ﴿ أَكَ ثَرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ﴾ مصدقين بالشيطان» (٤)، وكذلك السمرقندي (٥).

وبهذا التفسير يزول الإشكال عن قوله: ﴿ أَكَ ثُرُهُم ﴾؛ لأنه قد ورد في سور كثيرة أن أكثر الناس مشركون كما في قول الله - تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُ رُهُم بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ والآية النبي قبلها: ﴿ وَمَا أَكُ ثُرُ النّاسِ وَلَوْ

<sup>(</sup>١) النكت والعيون تفسير الماوردي ٤/ ٨٨.

<sup>(</sup>۲) فتح القدير ۲/۳۳۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٣/٥٤٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليمان ٣/ ٦٨.

<sup>(°)</sup> تفسير السمرقندي المسمى بحر العلوم، نصر بن محمد بن أحمد أبو الليث السمرقندي، ت٣٦٧ هـ دار الفكر - بيروت، تحقيق: د.محمود مطرجي ٨٨/٣.

<sup>(</sup>٦) سورةُ يُوسُفَ، الآية: ١٠٦.

حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ (١), وهي بهذا التفسير صادقة على مشركي قريش والعرب، وسائر الناس في كل زمان ومكان.

هذا، وقد أطلت في هذه المسألة، بيد أني قد تجاوزت -أيضًا - عن كثير يمكن أن يندرج في هذا المبحث، خشية طول الكلام، وتبدد المطلب، وبعد المرام، فحسبي ما قلت.

<sup>(</sup>١) سورةُ يُوسُفَ، جُزْءٌ من الآية: ١٠٣.

# الْمَبْحَثُ الرابع: التَّنَاظُرُ وَالْعُدُولُ

## مِهادً:

إن العلاقة وثيقة والصلة قوية بين المعاني التي تجول في النفس والمظاهر التي تستجيب للحس, وإن للغات وسائل تُعَبِّرُ بها عن معانيها النحوية والدلالية، منها ما يكون على مستوى الكلمة، كاللواصق، والجنس، والعدد، ومنها ما يكون على مستوى الجملة، كالعدول، والتربيب، والتكرار.

ومن ثم فإن للتناص نصيبا موفورا في ذلك لدي المفسرين، وإن كانوا لا يأبهون بالمصطلحات فإنهم لم يكونوا مصروفين عن مضمونها، فإن مصنفاتهم مترعة بهذا الفن وتلك الآلية، فتكلّموا عن وجوهه ونظائره وتأويلاته عند مباشرتهم تفسير النص القرآني الفريد، وما وزادونا - بقوة فهمهم وتوفيقهم - إلا كشفًا لغامضه، وإبانة لما خَفي منه، وتذليلا لأشباهه.

ونجد أن الأصل في هذا الباب هو اطراد الصياغة القرآنية في الآيات المتناصة تركيبا وترتيبا, في عقود من لؤلؤ القول المنظوم, تحاكي كل آية نظيرتها, وتتبع ترتيبها وقاعدتها, وبهذا يكون التناظر بين كثير من آي القرآن المتناصة بالمحاكاة في التركيب, والانضباط بالترتيب, والنسج على المنوال في التعريف والتنكير وغيرها هو الأصل, ويُعْدَل عنه بقدر الاختلاف بين الأشباه.

ولتوضيح ذلك تتاولته مُعَنْوَنًا بـ«التَّنَاظُرُ وَالْعُدُولُ», ومن أظهر صور العدول:

أولا: الْعُدُولُ التَّرْكِيبِيُّ.

ثانيا: الْعُدُولُ التَرْتيبيُّ.

ثالثا: التَّعْريفُ وَالتَّنْكِيرُ.

وقبل أن أشرع في التناول أجد من اللازم أن أحرِّرَ مصطلح العدول؛ وذلك من

خلال بيان نظرة علمائنا المستقدمين في الْمَخَالَفَةِ النَّحْوِيَّةِ، أو ما يسمَّى حديثًا بالْعُدُولِ.

## عُلَمَاوُنَا الْأَقْدَمُونَ وَالْعُدُولُ:

قد يكون من المفيد هنا أن أبين موقف بعض القدماء مما يرتكبه بعض الشعراء في شعرهم من مخالفات للنظام اللغوي، وخير ما يمثله ما قاله أبو الفتح بن جني في نص له كاشف فريد، يكشف فيه أن الشاعر الذي يرتكب الضرورة ليس ضعيف اللغة أو عاجزا عن الإثبات بما ليس ضرورة، بل هو شاعر قوي الطبع، واثق بما يقول، وقد دفعه إلي ذلك إدلاله بقوته، يشبه الفارس الشجاع الذي يركب جواده بلا لجام، ويُقْدِم على الحرب من غير أن يَدُرُعَ؛ ثقة بنفسه، وبيانا لقوته، فيقول: «فمتى رأيت الشاعر ارتكب مثل هذه الضرورات على قبحها، وانخراق الأصول بها، فاعلم أن ذلك على ما جشمَه منه، وإنْ دلً من وجه على جَوْرِه وتعسُفِه، فإنه من وجه آخر مُحْزِن بصيياله، وتَخَمُّطِهِ -أي تكبره- وليس بقاطع دليل على ضعف لغته، ولا قصورِه عن اختياره الوجه الناطق بفصاحته، بل مثله في ذلك عندي مثل مُجرى الجَمُوح بلا لجام، ووارد الحرب الضرُوس حاسرا من غير احتشام. فهو وإن كان الجَمُوح بلا لجام، ووارد الحرب الضرُوس حاسرا من غير احتشام. فهو وإن كان ملوما في عُنفه وتهالكه فإنه مشهود له بشجاعته وفيض مُثَبِه؛ ألا تراه لا يجهل أن لو تكَفَّرَ في سلاحه، أو اعتصم بلجام جواده لكان أقرب إلى النجاة، وأبعد عن المَلْحاة، لكنه جشِم ما جشِمه على علمه بما يعقب اقتحامُ مثله؛ إدلالا بقوة طبعه، ودلالة على شهامة نفسه»(۱)، ومشهود له بشرف صناعته.

وهكذا «تكون الظاهرة النحوية المخالفة دليلَ قوةٍ إذا جعلها السياق كذلك، وقد تكون دليلَ ضعفِ إذا جعل منها السياق سببا لذلك»(٢).

<sup>(</sup>۱) الخصائص، أبو الفتح عثمان بن جني، تحقيق محمد علي النجار، مطبعة دار الكتب المصرية، ٥١ الخصائص، ١٩٥١م، ٣٩٢/١, ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) ظواهر نحوية في الشعر الحر، دراسة نصيه في شعر صلاح عبد الصبور، أ.د/ محمد حماسة عبد

قد كان النحويون يعتمدون المنع أصلا في هذا الوجه؛ فحالوا بذلك دون كثير مما يلجأ إليه بعض الشعراء<sup>(۱)</sup>, فمع أنهم أجازوا بعض هذه الاستعمالات, فقد قالوا: «يجب أن يخرج عن دائرة الاحتجاج اللغوي؛ لأن ما يأتي لضرورة شعر, أو إقامة وزن، أو قافية – فلا حجة فيه»<sup>(۱)</sup>.

وقد كان سيبويه ينظر لهذه المخالفات على أن الشاعر قد ارتكبها لغاية معينة، وليست من باب اضطرار العاجز، إذ يقول: «وليس شيء، يضطرون إليه إلا وهم يحاولون به وجها»(٣)

ومن ثمَّ فإني أقول: من الأُوْلَى أن ننأى بالنص القرآني الفذ عن أن تقع فيه ضرورة، وإنما نزل بلسان عربي مبين، فيه إن جاز التعبير – من العدول ما في لغة القوم الذين نزل إليهم بلغتهم متحدِّيًا، في نصوصه تكرار بديع، وعدول رفيع؛ حتى غدا ذلك -مع غيره – ملمحا أسلوبيا خاصًا بنظمه الذي سحر الجميع, مبايئًا للمديد والسريع.

وإني لألفِتُ الانتباه إلى أن المقصود بالعدول في هذا المبحث ليس ذلك الانحراف عن القاعدة النحوية، كما أنه ليس تلك الخروقات النحوية التي نعتها بالضرورة التي تقدم الحديث عنها.

وإنما أقصد بالعدول -هنا- ذلك التغاير الواقع في الآيات المتشابهة لفظا, واطراد الصياغة في القرآن لجمهرة الآيات المتناصة على سبيل التناظر, مع

اللطيف، دار غريب، ط٢٠٠١م، ص٩.

<sup>(</sup>۱) ظواهر نحوية في الشعر الحر، ص٢٨, لم أنصَّ على كلام أستاذنا الدكتور حماسة هنا لأني أخذت الفكرة كلها منه وتصرفت فيها.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين البصريين والكوفيين، أبو البركات عبد الرحمن بن محمد أبي سعيد الأنباري -تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، القاهرة، ط٤، ١٩٥٣م، ص ٩٨، ٣٤٢.

<sup>(</sup>٣) كتاب سيبويه (طبعة بولاق) ١/ ٣٢.

العدول في بعضها إلى صيغ أخرى اقتضاها السياق؛ كاستخدام صيغة اسم الفاعل لِلَفْظَةِ تارة، واستخدام الفعل المضارع منها تارة أخرى؛ نظرا لأن السياق الموقفى في كل موضع يتطلب ذلك الانزياح، ويستوجبه.

# أولا: الْعُدُولُ التَّرْكيبيُّ:

إن المُدقِّقَ في الاستعمال القرآنيِّ لَيَجدُ أن ثمة عدولا من الاسم إلى الفعل-أو العكس- ويجد استعماله للأبنية الأخرى استعمالاً فنيًا عجيبًا، ويضعها وضعًا معجزاً، فمن ذلك أنه يأتي بالفعل ثم لا يأتي بمصدره، بل يأتي بمصدر فعل آخر يلاقيه في الاشتقاق، وقد يستعمل في مكان ما صيغة، ثم يعدل في مكان آخر عن تلك الصيغة، فيحولها إلى صيغة أخرى بحسب ما يقتضيه السياق والمعنى.

# (أ) الْعُدُولُ مِنَ الفِعْلِ إلى الاسم:

والأمثلة هنا خير ما يُبِينُ في ذلك المَعِينِ الثَّرِّ، معينِ السَّبْعِ المثاني والقرآن العظيم:

#### ١ - إِخْرَاجُ اللهِ الْحَيَّ وَالْمَيِّتَ:

معلومٌ أنَّ الفعل يدل على الحدث والتجدد، وأن الاسم يدل على الثبوت والاستقرار، وقد استعمل القرآن الفعل والاسم استعمالاً فنيًّا في مُنْتَهَى الدِّقَّةِ، ومَبْلَغِ الرِّقَّةِ.

من ذلك قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكَ يُغَرِّجُ ٱلْمَيَّتِ وَمُغَرِّجُ ٱلْمَيِّتِ وَمُغَرِّجُ ٱلْمَيْتِ وَمُغَرِّجُ ٱلْمَيْتِ وَمُغَرِّجُ ٱللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ لَلْمُولَا لَلْمُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَالَّه

فقد استعمل القرآن الفعل مع «الحي», فقال: «يخرج», واستعمل الاسم مع «الميت», فقال: «مخرج»؛ وذلك لأن أبرز صفات «الحي» الحركة والتجدد؛ فجاء

<sup>(</sup>١) سورةُ الأنعام، الآية: ٩٥.

معه بالصيغة الفعلية الدالة على الحركة والتجدد؛ ولأن «الميت» في حالة همود وسكون وثبات جاء معه بالصيغة الاسمية الدالة على الثبات، فقال: ﴿ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ﴾.

فإن سأل سائلٌ: لماذا جِيئَ بالصيغة الدالة على التجدد في قوله عَلى: ﴿ تُولِجُ اللَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّهِ اللَّهَارَ فِي اللَّهَارِ وَتُولِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّ وَتُحْرِجُ الْمَيِّ وَتُحْرِجُ الْمَيِّ وَتُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ اللَّهُ اللّ

أقول: إن السياق هنا في آل عمران يختلف عنه في الآية التي سلفت من سورة الأنعام؛ وذلك أن السياق في آل عمران هو في التغيير والحدوث والتجدد عموماً، فالله – سبحانه – يؤتي ملكه من يشاء، أو ينزعه منه، ويعز من يشاء أو يذله، ويغير الليل والنهار، ويخرج الحي من الميت، ويخرج الميت من الحي، وغير ذلك من الأحداث، فالسياق كله حركة وتغيير وتبديل؛ فجاء بالصيغة الفعلية الدالة على التجدد والتغيير والحركة.

في حين أن السياق في سورة الأنعام مختلف، وليس السياق في التغييرات, وإنما هو في صفات الله -تعالى- وقدرته، وتفضله على خلقه- جلَّ في عُلاهُ.

فالسياق الموقفي يستوجب العدول التركيبي بالاستبدال في كلِّ، فنرى أنه بدأ الآية بالجملة الاسمية، وكان مسندها اسمًا – أيضًا – ثم جاء بعده باسمين آخرين، هما «مخرج الميت – فالق الإصباح», ثم ذكر أنه «يخرج الحي» بالصورة الفعلية لما ذكرت من حركة الحي، بخلاف ما في آية آل عمران من دلالة على التغير والحركة.

فالسياق مختلف؛ ولذا تتوالى الأفعال في هذه الآية، فوضع كل صيغة في المكان اللائق بها، ونظمها في سلك البديع المُمَيِّز لها.

<sup>(</sup>١) سورةُ آل عِمرانَ، من الآية: ٢٧.

ويشير البقاعيُّ (ت ٨٥٥هـ) هنا إشارة أخرى رائعةً، هيَ مُبَايِنَةٌ، ولكنها جديرة بأن أثبتَها، يقول: «ولما جعل المتعاقِبَيْنِ من الليل والنهار مُتَوَالِجَيْنِ جعل المتباطِنَيْنِ من الليل والنهار مُتَوَالِجَيْنِ جعل المتباطِنَيْنِ من الحي والميت مُخْرَجَيْنِ، فما ظهر فيه الموت بطنت فيه الحياة، وما ظهرت فيه الحياة بطن فيه الموت» (١). نهارٌ يجولُ، وليلٌ يزولُ.

فاللهم كما أولجت الليل في النهار، والنهار في الليل، فأولج علينا وعلى جميع أساتذتنا الرحمة، لا تقطعها عنَّا أبدًا.

ذلكم هو العدول التركيبي الذي أعنيه في التناصَّ القرآني الذي يحتوي على بلاغة أخرى هي «رَدُّ الأعجازِ على الصدورِ، والصدورِ على الأعجازِ »(٢).

### ٢ - إِهْلاكُ الْقُرَى:

من ذلك قول الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّبُكَ مُهَلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهَلُهَا عَنفِلُونَ ﴾ (٣)، وقوله عَلَى سورة أخرى: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُّكَ لِيُهَلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهَلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ (٤).

إن السياق الموقفي يستوجب هنا -أيضًا- العدول التركيبي بالاستبدال بين الاسم والفعل؛ إذ إنه في الآية الأولى من الأنعام لم يهلك قومًا بظلم وهم غافلون، وذلك في سياق أمرٍ ثبَت، واستقرَّ، وانتهى؛ فجاء بالصيغة الاسمية الدالَّةِ على الثبوت.

أما الموضع الآخر في سورة هودٍ فقد جاء في سياق الدنيا، وسُنَن البقاء؛ فجاء

<sup>(</sup>۱) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي, ت٥٥٥هـ دار الكتب العلمية – بيروت – ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي ٥٦/٢.

<sup>(</sup>٢) اللباب في علوم الكتاب ١٣٦/٥.

<sup>(</sup>٣) سورةُ الأنعام، الآية: ١٣١.

<sup>(</sup>٤) سورةُ هود، الآية: ١١٧.

بالصيغة الفعلية؛ لأنَّ الأممَ تَحْدُثُ، وتتجدَّد، وتَهْلِكُ، ويأتي غيرُها، وهكذا.

ونجد في الآية الأولى قد جِيء بـ«لم» الدالَّةِ على المضيِّ، وبـلام الجحود التي تدخل على الفعل المضارع؛ للدلالة على الاستمرار، والتجدد.

#### ٣- الإِنْفَاقُ وَالإِيمَانُ:

نجد في قول الله تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُم بِٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ سِرًّا وَعَلانِيكَ فَلَهُم يَحْزَنُونَ ﴾ (١) أنه سِرًّا وَعَلانِيكَ فَلَهُم يَحْزَنُونَ ﴾ (١) أنه قد استعمل الصيغة الفعلية للإنفاق «ينفق»، وهو فعل مضارع دالٌ على التجدد والحدوث؛ لأن الإنفاق أمر يتجدد، ويتكرر، ويحدث باستمرار.

ومثل ذلك يُقَالُ في قوله تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ اللَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالضَّرَآءِ وَالْضَرَّآءِ وَالْضَرَّآءِ وَالْضَافِينَ عَنِ النَّاسِّ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٢)، وكذلك في قوله وَالْمَصْطِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٢)، وكذلك في قوله وَاللّه وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالم

ذلك، وإن هذا الاستعمال الدلالي لم ترد فيه اللفظة بصورتها الاسمية إلا في آية واحدة هي قوله تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ الصَّكِيرِينَ وَالصَّكِدِقِينَ وَالْقَكِنِتِينَ وَالْمُنفِقِينَ وَالصَّكِدِقِينَ وَالْقَكِنِتِينَ وَالْمُنفِقِينَ وَالْمُنتَغَفِرِينَ وَالْمُكَدِقِينَ وَالْمُكَدِقِينَ وَالْمُكَدِقِينَ وَالْمُكَدِقِينَ وَالْمُكِنِينَ وَالْمُكَدِقِينَ وَالله واقع في سياق أوصاف المؤمنين الدالة على الثبات.

يقول السيوطيُّ في هذا المقام: «الاسم يدل على الثبوت والاستمرار، والفعل يدل

<sup>(</sup>١) سورةُ البقرة، الآية: ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورةُ أل عِمرانَ، الآية: ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورةُ النِّساء، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورةُ أل عِمرانَ، الآية: ١٧.

على التجدد والحدوث، ولا يحسن وضع أحدهما موضع الآخر، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَكُلْبُهُ مِنَ سِطٌ ذِرَاعَيْهِ ﴾ أ، فلو قيل: «يبسط» لم يؤدَّ الغرضُ؛ لأنه يؤذن بمزاولة الكلب البسط، وأنه يتجدد له شيئًا بعد شيء؛ فباسط أشعر بثبوت الصفة» (٢).

هذا، وإن السيوطي -رحمه الله- قد عقد مقارنة لطيفة بين استعمال «الإنفاق»، واستعمال «الإيمان»، وقد عَنْوَنَهُ بـ«قاعدة في الخطاب بالاسم، والخطاب بالفعل»<sup>(٣)</sup>

ومما ذكره السيوطي في ذلك استعمالُ القرآن لـ«لإيمان»، فقد استعمله بالصيغة الاسمية كثيرًا, وعلى ذلك جُلُّ الآيات النظائر؛ وذلك لأن الإيمان له حقيقة ثابتة تقوم بالقلب, وليس كالإنفاق، يحدث وينقطع، فقال كان: ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُرُنَ ﴾ (أ).

ومن ذلك أيضًا قول ه عَلَى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلا يَعَافُ ظُلُماً وَلَا هُمَّا ﴾ وقول ه تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُوهُم بِٱلْبَيِّنَتِ هُوْمَ مَا كَا أَنْ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) وغير ذلك من الآيات التي فَاننَقَمْنَا مِنَ ٱلّذِينَ أَجْرَمُوا وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) وغير ذلك من الآيات التي أكتفى منها بما سبق.

هذا، وقد استعمل القرآن الصيغة الفعلية في المواطن الدالة على الحدوث، ومن ذا . وقد استعمل القرآن الصيغة الفعلية في المواطن الدالة على الحدوث، ومن ذلك قوله على: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفَّا لَهُ مُ أَنْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُواْ بِهِ } أَوَّلُ مَنَّ قِ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ ذلك قوله على المدوث، ومن

<sup>(</sup>١) سورةُ الكهْفِ، جزءٌ منَ الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) الإِتقان في علوم القرآن، اسم المؤلف: جلال الدين عبد الرحمن السيوطي الوفاة: ٩١١/٥/١٩هـ، دار الفكر، لبنان، ١٦٤هـ/١٩٩٦م، الطبعة: الأولى، تحقيق: سعيد المندوب ٥٧٨/٢.

<sup>(</sup>٣) السابق ٢/٨٧٥.

<sup>(</sup>٤) سورةُ السَّجْدَةِ، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٥) سورةُ طه، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٦) سورةُ الروم، الآية: ٤٧.

يَعْمَهُونَ ﴾.

فقد جاء -هنا- بالصيغة الفعلية؛ لأنه هنا أمرٌ دال على الحدوث، لا الثبوت؛ فإنه لم يحصل بعد, فكان هذا العدول.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمُ لَوْهُ مِنْ الْآيات. يُنفِقُونَ ﴾ (٢)، وغير ذلك من الآيات.

وقد تناول ابن بهادر الزركشي (ت ٧٩٤هـ) ذلك تناولا دلاليا مُدْهِشًا، يصل القلوب ببارئها، ويثبّتُ به الأقدامَ على طريق الإيمان.

### ولِنَفَاسَةِ قَوْلِ الزركشي أَنقُلُه كاملا.

يقول الزركشي رحمه الله: «ومن هذا يُعرفُ لِمَ قيل: «الذين ينفقون», ولم يقل: «المنفقين» في غير موضع. وقيل كثيرا «المؤمنون والمتقون»؛ لأن حقيقة النفقة أمر فعليّ، شأنه الانقطاع والتجدد، بخلاف «الإيمان»؛ فان له حقيقة تقوم بالقلب، يدوم مقتضاها، وإن غُفِل عنها. كذلك التقوى والإسلام، والصبر والشكر، والهدى والضلال، والعمى والبصر.. كل هذه لها مسميات حقيقية أو مجازية تستمر، وآثار تتجدد وتنقطع، فجاءت بالاستعمالين<sup>(٦)</sup>, إلا أن لكل محل ما يليق به؛ فحيث يُراد تَبوتُ الاتصاف بها فالأسماء، وربما بُولِغَ في الفعل؛ فجاء تارة بالصيغة الاسمية، كالمجاهدين والمهاجرين، والمؤمنين؛ بُولِغَ للشأن والصفة، هذا مع أن لها في القلوب أصولاً, وله ببعض معانيها التصاق وربّه الأنه للشأن والصفة، هذا مع أن لها في القلوب أصولاً, وله ببعض معانيها التصاق قوَّى هذا التركيبَ؛ إذ القلبُ فيه جهادُ الخواطر الرديئة والأخلاق الدنيئة، وعَقَدٌ على

<sup>(</sup>١) سورةُ الأنعام، الآية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) سورةُ البقرَةِ، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) قد نقل السيوطي النص كاملا عن الزركشي-رحمه الله- إلى هذا الموضع. ينظر: الإتقان، ٥٧٨/٢.

فعل المهاجرة، كما فيه عَقْدٌ على الوفاء بالعهد، وحيث يستمر المُعَاهَدُ عليه، إلى غير ذلك»(١).

قد استبان مما سلف أن بين مقام التجدد والثبات دلالاتٍ حرَص عليها النسقُ القرآني الفريد، ورَامَها الاستعمالُ القرآنيُ الفذُ.

ومما ذكره الزركشيُّ -أيضًا- في ذلك المقام الذي تتبثق من خلاله تلك الدلالات السامية -ما أورده في قول الله علا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ هَلَ مِنَ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٢).

يقول الزركشي: «لو قيل: «رازقكم» لفات ما أفاده الفعل من تجدُّدِ الرزق شيئا بعد شيءٍ؛ ولهذا جاءت الحال في صورة المضارع، مع أن العامل الذي يفيده ماضٍ، كقولك: «جاء زيد يضرب», وفي التنزيل: قال عَلاَّ: ﴿ وَجَآءُ وَ أَبَاهُمُ عِشَآءً مَاضٍ، كقولك وَجَاءُ وَ أَبَاهُمُ عِشَآءً مَاضٍ، كقولك وَبَاءُ وَ أَبَاهُمُ عِشَآءً مَاضٍ، كَوُلك وَبَاءُ وَ أَبَاهُمُ عِشَآءً مَاضٍ، كَوُلك وَبَاء أَن يريد صورة ما هم عليه وقت المجيء، وأنهم آخذون في البكاء، يجددونه شيئا بعد شيءٍ، وهذا هو سِرُّ الإعراض عن اسم الفاعل والمفعول إلى صريح الفعل والمصدر »(٤).

وهذا التحليل النصي البديع يخرج من مشكاة أصوليً نَحْوِيً بلاغيً يَلْفِتُ إلى ضرورة العناية بالدراسات البَيْنِيَّةِ بين علوم العربية؛ لنستخرج خباياها المكنونة، وكنوزها المذخورة، فيرجِعُ عهد الوصال بها فَتيَّا، ويرجِعُ عُودُ القلوبِ لها غضًا طريَّا.

<sup>(</sup>۱) البرهان في علوم القرآن، محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي أبو عبد الله, ت٤٩٧هـ دار المعرفة - بيروت - ١٣٩١هـ تحقيق/محمد أبو الفضل إبراهيم - البرهان في علوم القرآن ٢٧/٤.

<sup>(</sup>٢) سورةُ فاطر، جزءٌ من الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورةُ يُوسُفَ، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن ٤/٦٧.

وإتماما للفائدة أُورد نصا للسيوطي يبين فيه القيمة الدلالية للعدول من الفعل الماضي إلى المضارع، فيقول نقلا عن الشيخ بهاء الدين السبكي: «وبهذا يتضح الجواب عما يورد من نحو «علم الله كذا», فإن «علم الله» لا يتجدد، وكذا سائر الصفات الدائمة التي يستعمل فيها الفعل. وجوابه أن معنى «علم الله كذا» وقع علمه في الزمن الماضي، ولا يلزم أنه لم يكن قبل ذلك، فإن العلم في زمن ماض أعم من المستمر على الدوام قبل ذلك الزمن وبعده وغيره؛ ولهذا قال -تعالى- حكاية عن إبراهيم: ﴿ ٱلّذِى خَلَقَنِي فَهُو يَهُدِينِ ﴾ (١) ..الآيات، فأتى بالماضي في الخلق؛ لأنه مفروغ منه، وبالمضارع في الهداية والإطعام والإسقاء والشفاء؛ لأنها متكررة متجددة، تقع مرة بعد أخرى» (٢).

ذلك، وإنَّ من لطائف الإشارات في الاستعمال الفني للفعل والاسم قولَهُتقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَّيْسَ لَكُنُواْفِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ اللَّهَ لَذُو
فَضْلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ أَكَثَرُ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ (٣).

فقد جمع الحقيقة والمجاز في تعبير واحد، ولو جعلهما بصورة تعبيرية واحدة لَفَاتَتُ هذه الْمَزِيَّةُ، فإنه ذكر نعمة الله علينا في الليل.

### ٤ - دَلالَةُ الاستغفار بينَ الاسمية والفعلية:

نجد في قول الله تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ الَّذِينَ يَحِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنُ حَوِّلَهُ مُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُوْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَأُغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاللَّهُ مَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَأُغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورةُ الشُّعراءِ، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن ٢/٩٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورةُ غافرِ، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٤) سورةُ غافرٍ، الآية: ٧.

نلمح أن الاستعمال القرآنيّ يأتي بالصيغة الفعلية من «الاستغفار» كثيرا، كما في تلك الآية؛ لكون الاستغفار يحدث، ويتجدد، شأنه شأن الإنفاق.

ومن ذلك -أيضا- قوله على: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَتَفَطَّرُكَ مِن فَوْقِهِنَ ۗ وَٱلْمَلَيْهِكَةُ لَيْكَةُ لَكَيْحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِّ أَلَا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (١).

هذا، ولم يرد «الاستغفار» بالصيغة الاسمية إلا في آية واحدة هي التي ورد في الله في الله في الله في الله ورد فيها الإنفاق اسمًا وهي قوله في أنه أنه أنه والمكتبرين والصكد وين والمكتبرين والمكتبي والمنافقين والمستعفرين والمستعفر والمستعفرين والمستعفر والمستعفرين والمستعفرين والمستعفر والمستعفر والمستعفر والمستعفر والمستعفر والمستعفرين والمستعفر والمس

## ٥ - دَلالَةُ التَّسْبيحِ بينَ الاسمية والفعلية:

والمعنى أن هذا كان هو وصفه الثابت؛ فنجا لأنه كان من أصحاب هذا الوصف، والمجيء بالصيغة الوصفية -هنا- إشارة إلى أن مداومة التسبيح تخلص من الكروب والمكاره، وأن يونس الكلالة إنما نجا من هذه الشدة؛ بمداومة التسبيح.

<sup>(</sup>١) سورةُ الشُّورَى، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورةُ أل عمرانَ، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورةُ الأعراف، الآية: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الصَّافَّات، الآيتان: ١٤٣, ١٤٤.

والثانية: في صفة الملائكة من السورة عينها، فقال الله على: ﴿ وَإِنَّا لَنَحُنُ الصَّافَوُنَ السَّافَوُنَ السَّافَةُ وَالنَّالَيَحُونَ ﴾ (١)؛ أي هذه صفتهم الثابتة، فقد ذكر الله على الله الملائكة: ﴿ يُسَيِّحُونَ اللَّهُ الرَّلَا يَفْتُرُونَ ﴾ (٢)؛ فالتسبيح - إذن - وصفٌ ثابت فيهم.

### ٦- دَلالَةُ الإضلالِ بإضافتها إلى الله أو الشيطان:

ولَمَّا وَصنَفَ الشيطانَ بذاك قال نقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفَّلَةٍ مِّنَ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَ لِلَانِ هَذَا مِن شِيعَلِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوّةٍ فَاسْتَغَنْتُهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱللَّذِى مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱللَّذِى مِن عَدُوّهِ وَهَذَا مِن عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ إِنَّهُ عَدُوَّهُ مُّ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ إِنَّهُ عَدُوَّهُ مُّ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ إِنَّهُ عَدُوَّ مُّ مُوسَى فَقضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ إِنَّهُ عَدُولًا مُعَلِيلًا لَهُ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُولًا مُعْمَلِ السَّيْطَانِ اللهِ عَمْلُ السَّيْطَانِ اللهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَمْلِ السَّيْطَانِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَمْلِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ويجدده -أيضًا- فقال على: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا

<sup>(</sup>١) سورةُ الصَّافَّات، الآيتان: ١٦٥, ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الأنبياء، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، جزءٌ من الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٤) سورةُ البقرة، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٥) سورةُ القصص، جزءٌ منَ الآية: ١٥.

كِنَابٍ ثُمنِيرٍ أَنَ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوَلُوْكَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ (١), وقال الشيطان عن نفسه: ﴿ وَلاَّضِلَنَهُمْ وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَيُعَيِّرُكَ خَلْقَ ٱللَّهِ وَمَن وَلاَّمُنِينَهُمْ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيُعَيِّرُكَ خَلْقَ ٱللَّهِ وَمَن يَتَجِدُ إِللَّهُ مَا فَكُمْ مَنْ مُؤْمِنَ اللَّهُ وَمَن يَتَجِدُ إِللَّهُ مَا لَكُمْ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمَن يَتَجِدُ إِللَّهُ مَا وَلِا السَّيطان وَإِيتَامِن دُونِ ٱللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُبِينًا ﴾ (١).

فجعل وصف الشيطان الثابت والمتجدد الإضلال، وللذات العلية جعل لها الثابت والمتجدد الهداية، وشتان ما بين الوصفين.

# (ب) الْعُدُولُ مِنَ مَصْدَرِ الفِعْلِ إلى مَصْدَرِ فِعْلِ آخَرَ:

من الاستعمال الفني المعجب للقرآن في جانب الأبنية الصِّرفيَةِ أنه يأتي بالفعل، ثم لا يأتي بمصدره، بل يأتي –كما سلف – بمصدر فعل آخرَ يلاقيه في الاشتقاق. ومن أمثلة ذلك ما يلى:

#### ١ - أَضَلَّ ضَلالاً:

قال تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَوَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى ٱلطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ والقياس أن يقول: ﴿ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ لأن مصدر «أضلَّ» الإضلال.

وأما «الضلال» فهو مصدر «ضلَّ», قال عَالَة: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَلَا اللهِ أَلَّةَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَلَى وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴾ (3), والمعنسي أن

<sup>(</sup>١) سورةُ الحج، الآيتان: ٣, ٤.

<sup>(</sup>٢) سورةُ النِّساء، الآية: ١١٩.

<sup>(</sup>٣) سورةُ النِّسَاء، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) سورةُ النِّسَاء، الآية: ١١٦.

يضلهم ضلالاً بعيدًا، وقد جمع المعنيين: الإضلال والضلال في آن واحد.

والمعنى أن الشيطان يريد أن يضلهم ثم يريد بعد ذلك أن يضلوا هم بأنفسهم, فالشيطان يبدأ المرحلة، وهم يتمونها. فهو يريد منهم المشاركة في أن يبتدعوا الضلال، ويذهبوا فيه كل مذهب.

فالشيطان يريد أن يطمئن إلى أنهم يقومون بمهمته هو (١), أو ينفك المضل تلميذا، والضال أستاذا، كما قال الله علا عن ذلك العالم الذي آتاه الله آياتِه، فانسلخ منها: ﴿ فَأَتَبَعَهُ ٱلشَّيْطُنُ فَكَانَ مِنَ ٱلْعَاوِينَ ﴾ (٢).

#### ٢ - أنبتَ نباتًا:

قال- تقدّسَتُ أسْمَاؤُهُ: ﴿ وَاللّهُ أَنْبَتَكُو مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ (٣), والقياس أن يقول: «إنباتًا», فعدل عن المصدر إلى اسم المصدر، يقول أبو حيان (ت ٧٤٥هـ): «والإنبات استعارة في الإنشاء، أنشأ آدم من الأرض، وصارت ذريته منه، فصح نسبتهم كلهم إلى أنهم أنبتوا منها، وانتصاب ﴿ نَبَاتًا ﴾ بـ ﴿ أَنْبَتَكُم ﴾ مصدرًا على حذف الزائد؛ أي إنباتًا، أو على إضمار فعل؛ أي فنبتم نباتًا» (٤).

وفي هذا يقول الخليل: «وربما رفعوا مصدرا إلى فعل غيره بعد أن يكون الاشتقاق واحدا»<sup>(٥)</sup>، وأورد الخليل شاهدا شعريا على ذلك، وفيه بيانٌ أن ذلك العدولَ سارٍ على لغة العرب، ويعلل سيبويه ذلك بقوله: «لأنه إذا قال: «أنبته» فكأنه قال: قد نبت»<sup>(١)</sup>، ويقول ابن زمنين (ت ٣٩٩هـ) في «نباتا» مشيرا إلى مسألة الحمل

<sup>(</sup>۱) معانى النحو ۲/ ٥٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الأعراف، منَ الآية: ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورةُ نُوح، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير البحر المحيط ٨/٣٣٤.

<sup>(</sup>٥) العين ٨/١٣٠.

<sup>(</sup>٦) كتاب سيبويه ١/١٨.

على المعنى: «محمول في المصدر على المعنى»(١).

#### ٣ - كِلَّمَ تَكْلِيمًا، وتبتَّل تَبْتِيلا، وتَثُبَّتَ تَثْبِيتًا، ونِزَّلَ تنْزيلاً:

يرى المبرد (ت ٢٨٥هـ) أن «تبتّل وبتّل بمعنًى واحدٍ» (٢)، ويقول الطبري في قوله تعالى: ﴿ وَتَثْبِيتًا مِّنَ أَنفُسِهِمْ ﴾ لافتا أنظارنا لفتة كريمة إلى قضية العدول: «وما أشبه ذلك من المصادر المعدولة عن الأفعال التي هي ظاهرة قبلها» (٣)، ويرى ابن السّرّاج النحوي (ت ٣١٦هـ) الأمر نفسه في قوله - تعالى: ﴿ وَنُزِلَا لَلَكَ مِكَةُ تَنزِيلًا هُو: «لأن أنزل، ونزل واحد» (٤).

## (ج) الْعُدُولُ مِنْ صِيغةِ إلى أخرى بما يقتضيه المقامُ:

من العدول في الاستعمال القرآني الفريد استعماله صيغة صرفية ما في موضع، ثم يعدل في مكان آخر عن تلك الصيغة، فيحولها إلى صيغة أخرى؛ حَسْبَ ما يقتضيه السياق والمعنى.

ومن الأمثلة على ذلك ما يلى:

## ١- العدولُ من «فعيل» إلى «فُعَالِ»:

من ذلك قول الله تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ بَلْ عِبُواْ أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا فَيَ مَن ذلك قول الله تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ بَلْ عِبُواْ أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا عَجُوزٌ مَن اللهُ عَلَى السان سارة زوج إبراهيمَ: ﴿ قَالَتُ يَنويْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنا عَجُوزٌ وَهَا لَهُ مَا اللهُ عَلَى السان سارة زوج إبراهيمَ: ﴿ قَالَتُ يَنويْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنا عَجُوزٌ وَهَا لَهُ مَا لَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن زمنین ٥/١٤.

<sup>(</sup>٢) المقتضب، المبرد، ت٢٨٥هـ، عالم الكتب، بيروت، تحقيق: محمد عبد الخالق عظيمة ١/ ٧٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٣/٧٠.

<sup>(</sup>٤) الأصول في النحو ٣/١٣٤.

<sup>(</sup>٥) سورةُ ق، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٦) سورةُ هود، الآية: ٧٢.

وقال الله عَلَا: ﴿ أَجَعَلَ أَلْا لِهَا وَحِدًا إِنَ هَذَا لَشَيْءُ عُمَاتُ ﴾ (١), نرى أنه قال في الآية الأولى: ﴿ هَذَالَشَيْءُ عُجِيتُ ﴾ وفي الآية الأولى: ﴿ هَذَالَشَيْءُ عُجِيتُ ﴾ وفي الآية الثالثة: ﴿ إِنَ هَذَالَشَيْءُ عُجَيتُ ﴾.

فقد عدل من «عجيب» إلى «عجاب»؛ وذلك تَدَرُّجٌ في العجب، بحسب قوته, ففي الآية الأولى ذكر أنهم عجبوا من أن يجيء منذر منهم، فقالوا: ﴿ هَذَالَشَيْءُ عَجِيبٌ ﴾.

وفي الآية الثانية كان العجب أكبر؛ لأنه من خلاف المعتاد أن تلد امرأة عجوز وعقيم (٢), وبعلها شيخ؛ إذ كل ذلك يدعو إلى الغرابة والعجب، فالعجوز لا تلد، فإذا كانت عقيمًا كانت عن الولادة أبعد؛ إذ يستحيل على العقيم أن تلد.

فإذا اجتمع إلى كل ذلك أن بعلها شيخ كان أبعد وأبعد؛ ولذا أكد العجب بـ «إن واللام المزحلقة», بخلاف الآية الأولى، فإنه لم يؤكد العجب.

وأما في الآية الثالثة فقد كان العجب عند المشركين أكبر وأكبر؛ إذ كيف يمكن أن يؤمنوا بوحدانية الإله ونفى الشرك وهم قوم عريقون فيه؟!

بل إن الإسلام جاء أول ما جاء؛ ليردعهم عن الشرك، ويردهم إلى التوحيد، وحسبك أن كلمة الإسلام الأولى هي: «لا إله إلا الله», وقد استسهلوا أن يحملوا السيف، ويعلنوا الحرب الطويلة على أن يقروا بهذه الكلمة، فالقتل أيسر عندهم من النطق بكلمة التوحيد؛ ولذا كان العجب عندهم أكبر وأكبر؛ فجاء برإن واللام المزحلقة», وعدل من «عجيب» إلى «عجاب»؛ وذلك أن «فعالاً» أبلغ من «فعيل» عند العرب، فرسطوال» أبلغ من «طويل», وكذلك «شجيع وشُجاع».

<sup>(</sup>١) سورةُ ص، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات، الآية: ٢٩.

وَلْنَنْظُرْ كيف عدل من صيغة إلى صيغة بحسب ما يقتضيه المقام، وَلْنَنْظُرْ -كذلك- كيف يراعي دقة التعبير في كل موضع، وكيف يلحظ كل كلمة، ويضعها في المكان المناسب على تباعد الأمكنة.

#### ٢-العدولُ من اسم الفاعل إلى الفعل الماضي:

قَـال الله عَلَا: ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِفِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ لِمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ (١), وقـال الله عَلَا: ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِفِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (٢) .

وهنا يبرز سؤال أو استشكال، فما في سورة القصص يخبر عن أمر مضى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا ﴾ و فلا إشكال، فأما آية يونس فإنها هي التي تثير الإشكال، فكيف يكون التوفيق بينهما؟

وللإجابة على ذلك أقول: إما أن نحمل آية يونس على آية القصيص، ويكون استعمال هذا اللفظ من قبيل المجاز المرسل الاشتقاقي؛ حيث تستعمل صيغة بدل

<sup>(</sup>١) سورةُ يونُسَ، منَ الآية: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورةُ القصص، منَ الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) سورةُ القصص، منَ الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الذاريات، الآية: ٤٠.

صيغة، كما هو معلوم في علاقات المجاز المرسل(١).

وإما أن آية يونس تدل على استمرار علو فرعون، وعندئذ يحتاج الأمر إلى تأويل، والتأويل المقبول – فيما أري – أن يُعتبر الوصفُ لصفة الفرعونية، وليس لشخص فرعون، وهذه مستمرة كما يفهم من الحديث الشريف: «إنَّ لكل أمة فرعون، وفرعونُ هذه الأمةِ أبو جهل»(٢).

وإتمامًا للفائدة أورد ما ذكره ابن سيده صاحب المحكم، وابن منظور صاحب اللسان حول لفظة «فرعون»: «الفرعنة: الكبر والتجبر، وفرعون كل نبي ملك دهره.. وكل عات فرعون، وقد تفرعن، وهو ذو فرعنة، أي: دهاء وتكبر»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) قال ابن هشام: «إن العرب يعبرون عن الماضي كما يعبرون عن الحاضر قصداً لإحضاره في الذهن، حتى كأنه مشاهد حالة الإخبار، وذكر لذلك أمثلة منها: ﴿ وَكُلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ ﴾، أي يبسط بدليل ونقلبهم ولم يقل: قلبناهم». مغني اللبيب ص ٦٩٠.

<sup>(</sup>۲) حدثنا أبو قلابة قال: وجدت عن أبي داود نا شعبة عن أبي إسحاق عن أبي عبيدة بن عبد الله عن أبيه قال: قال رسول الله من «إن لكل أمة فرعون، وفرعون هذه الأمة أبو جهل بن هشام». المسند للشاشي، أبو سعيد الهيثم بن كليب الشاشي الوفاة: ٣٣٥ هـ، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ١٤١٠هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محفوظ الرحمن زين الله ٢١/٣، تفسير القرآن، عبد الرزاق بن همام الصنعاني, ت ٢١١هـ، مكتبة الرشد، الرياض، ١٤١٠هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. مصطفى مسلم محمد ٣٨٤/٣، نظم الدرر ٨/٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، ت ٤٥٨ه، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٠م، ط١، تح/عبد الحميد هنداوي ٢٧/٢، لسان العرب ٣٢٣/١٣.

# ثانيا: الْعُدُولُ التَرْتِيبِيُّ.

أقصد بالعدول الترتيبي هنا اختلاف ترتيب الجملة التي يقع بها التناص القرآني عما استقر عليه الترتيب فيما تناظر من آيات متناصة، ودلالة هذا العدول، وقيمة ذلك التباين في التقديم والتأخير في الجملِ المُتنَاصَّةِ.

ومن الأمثلة على ذلك ما يلي:

#### ١ - العدولُ في الترتيب بين الإنسان والأنعام:

قال الله عَلَى: ﴿ أُولَمْ يَرَوُا أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ عِزَرَعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْكُمْ مُ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴾ (١)، وقال الله عَلَى: ﴿ وَفَكِمَهُ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴾ (١)، وقال الله عَلَى: ﴿ وَفَكِمَهُ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴾ (١)،

فقد قدم الناس على الأنعام في آيات سورة «عَبَسَ», بخلاف سورة السجدة، إذ قدم الانعام على الأنفس؛ وذلك أنه لما تقدم ذكر الزرع في آية السجدة ناسب تقديم الأنعام، بخلاف آية عبس فإنها في طعام الإنسان، إذ قال الله عَلَى: ﴿ فَلَينَظُرِ الإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ عَلَى اللهُ عَبَا اللهُ عَبَا اللهُ عَبَا اللهُ عَبَا اللهُ وَعَنَا وَقَضَا اللهُ وَعَنَا وَقَضَا اللهُ وَعَنَا وَقَضَا اللهُ وَوَيْنَا وَقَضَا اللهُ وَيَنْ وَلَيْ اللهُ ال

ألا ترى كيف ذكر طعام الإنسان من الحب والفواكه أوّلاً، ثم ذكر الطعام بعده، وهو الأب؛ أي: التبن؛ فناسب تقديم الإنسان على الأنعام -ههنا- كما ناسب تقديم الأنعام على الناس هناك. فسبحان الله رب العالمين!!

<sup>(</sup>١) سورةُ السجدة، جزءٌ منَ الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورةُ عبس، الآيتان: ٣١, ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورةُ عبس، الآيات: ٢٤, ٣٢.

## ٢- العدولُ في ﴿ مِنْ إِمَلَنَقِ ﴿ حَشْيَةَ إِمَلَتِي ﴾:

وقال في سورة الإسراء: ﴿ وَلَا نَقْنُالُواْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ۖ غَنْ نَرْزُفَهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّا ا

فَقَدْ قَدَّمَ القرآنُ رزقَ الآباء في الآية الأولى على الأبناء، وأما في الآية الثانية فقَدْ قَدَّمَ رزقَ الأبناء على الآباء؛ وذلك أن الكلام في الآية الأولى موجَّه إلى الفقراء دون الأغنياء، فهم يقتلون أولادهم من الفقر الواقع بهم، لا أنهم يخشونه، فأوجبت البلاغة تقديمَ عِدَتِهِمْ بالرزق قبلَ الْعِدَةِ برزق الأولاد.

وفي الآية الثانية الخطاب لغير الفقراء وهم الذين يقتلون أولادهم خشية الفقر لا أنهم مفتقرون في الحال، وذلك أنهم يخافون أن تسلبهم كُلَفُ الأولاد ما بأيديهم من الغنى؛ فوجب تقديمُ الْعِدَةِ برزق الأولاد؛ فيأمنوا ما خافوا من الفقر، فقال: لا تقتلوهم فإنا نرزقهم وإياكم؛ أي أن الله جعل معهم رزقهم، فهم لا يشاركونكم في رزقكم؛ فلا تخشوا الفقر (٣).

### ٣-<u>العدولُ الترتيبيُّ بين «القلْبِ والسَّمْع»:</u>

قال الله -تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٓ أَبْصَرِهِمْ غِشَوَةً ۖ

<sup>(</sup>١) سورةُ الأنعام، منَ الآية: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الإسراء، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: بديع القرآن, لابن أبي الإصبع، ص٢٦٠-٢٦١، تحرير التحبير ص٥٦١.

وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١).

وقال الله عَلَى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَنهُ وَأَضَلَهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصرِهِ عِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ (٢).

نجد أن القرآن قد قدَّم القلوبَ على السمع في الآية الأولى آيةِ البقرة، وقدَّم السمع على القلب في الآية الثانية آيةِ الجاثية؛ وذلك لأنه في البقرة ذكر القلوب المريضة، فقال عَلَى: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مِّرَضُ فَزَادَهُمُ اللّهُ مُرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ 

هُ(٣)؛ فقدم القلوب لذلك.

وفي آية الجاثية ذكر الأسماع المعطَّلة عَلَى: ﴿ وَيَلُّ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَيْهِ ﴿ كَيْلُ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَيْهِ تُنَكَ عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكِيرًا كَأَن لَرْ يَسْمَعُهَا فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (٤)؛ فقدم السمع، فوضع كل لفظة في المكان الذي يناسبها.

ثم إن آية البقرة ذكرت من أصناف الكافرين من هم أشد ضلالاً وكفرًا ممن ذكرتهم آية الجاثية، فقد جاء فيها قوله عَلَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَذَرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ فَقَد جَاء فيها قوله عَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشُورَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ (٥) .

وجاء في سورة الجاثية قوله عَلَا: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ مُوَنَّهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى

<sup>(</sup>١) سورةُ البقرة، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الجاثية، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورةُ البقرة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الجاثية، الآيتان: ٧, ٨.

<sup>(</sup>٥) سورةُ البقرة، الآيتان: ٦, ٧.

سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ (١)، فقد ذكر في البقرة أن الإنذار وعدمه عليهم سواء، وأنهم ميئوس من إيمانهم، ولم يقل مثل ذلك في الجاثية.

ثم كرر حرف الجر «على» مع القلوب والأسماع في آية البقرة، مما يفيد توكيد الختم فقال عَلَى: ﴿ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ ۖ ﴾, ولم يقل مثل ذلك في الجاثية, بل انتظم الأسماع والقلوب بحرف جر واحد فقال: ﴿ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ }.

ثم قال في البقرة: ﴿ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً ﴾ بالجملة الاسمية، والجملة الاسمية - كما هو معلوم - تفيد الدوام والثبات، ومعنى ذلك أن هؤلاء لم يسبق لهم أن أبصروا، وإنما هذا شأنهم وخلقتهم، فلا أمل في إبصارهم في يوم من الأيام.

بَيْدَ أنه قال في الجاثية قال: ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً ﴾ بالجملة الفعلية التي تفيد الحدوث، ومعلوم أن «جعل» فعلٌ ماضٍ، ومعنى ذلك أن الغشاوة لم تكن قبل الجعل، يدلنا على ذلك قوله: ﴿ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ ﴾, مما يدل على أنه كان مبصرًا قبل ترَدِّيه.

<sup>(</sup>١) سورةُ الجاثية، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الحجِّ، من الآية: ٤٦.

# ثالثًا: التَّعْرِيفُ وَالتَّنْكِيرُ.

إنَّ مراعاة المناسبة المعنوية للسياق لتستدعي اختلاف تركيب الآيتين المتشابهتين بالتتكير والتعريف.

ومن أمثلة ذلك ما يلي:

## ۱ - المناسبة المعنوية لتعريف «الكذب» وتنكيره:

قال الله - تقدَّسَتْ أسْمَاؤُهُ: ﴿ وَمَنْ أَظْلَوُمِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَّبَ بِاَيَتِهِ ۗ ﴾ ولاّية نظائرها (٢).

وقال عَنْ اللهُ اللهُ عَمَنَ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَكَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى ٱلْإِسْلَامِ اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى ٱلْإِسْلَامِ اللَّهِ اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُو يُدْعَى إِلَى ٱلْإِسْلَامِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِيْمِ اللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ

نلمحُ بين الآيتين اختلافًا بَيِّنًا في التعريف والتنكير، ففي الأُولَى جاءت «كَذِبًا» بالتنكير، وأما الثانية فقد جيءَ بالكلمة عَيْنِها معرَّفةً «الْكَذِبَ».

#### ما السرُّ من وراء ذلك؟

قد افتروا الكذب، وارتكبوا البهتان فيما لا توقف فيه ولا إشكال لما جاءهم

<sup>(</sup>١) سورةُ الأنعامِ، من الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآيتان: ٣٧، والآية: ١٧ من سورةُ يونس.

<sup>(</sup>٣) سورةُ الصف، من الآية: ٧.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الصف، الآية: ٦.

الرسول الذي سماه لهم عيسى -عليه السلام- بالبينات والدلائل القاطعة والتصديق لما بين يديه من حالهم - على الجاري في لسان العرب - لذلك قال -تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمِّنِ ٱفْتَرَكَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ ﴾ معرفا بأداة العهد؛ ليقوم مقام الوصف، حتى كان قد قيل: هذا الكذب الذي لا امتراء فيه.

## ٢ - المناسبة المعنوية لتعريف «الْحَقّ» وتنكيره:

قال الله - تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ ٱلذِّلَةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِعَضَبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَّكَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَّكَانُواْ يَعْتَرُ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَرُ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَرُ اللهَ عَلَى اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّيَ بِغِيْرِ ٱلْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ (١) .

وقال الله عَلَا: ﴿ ضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوٓا إِلَّا بِحَبَّلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبَّلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبَّلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبَّلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ۚ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَئِتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ أَلْاً أَبِيآءَ بِغَيْرِحَقٍ ۚ ذَالِكَ بِمَاعَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ (٢) .

في الآية الأولى وهي في البقرة جاءت لفظة «الحق» معرفة، وفي الآية الثانية وهي في آل عِمْرَانَ جاءت نكرةً، فما السر؟

السبب هو أن ذكر «الحق» بالتعريف في آية البقرة جاء لإفادة أنه الحق المعروف في الكتب المنزَّلة، من مثل قوله تعالى: ﴿ وَكَنَبْنَاعَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّقْسِ ﴾ (٢)؛ أي في التوراة، ومن مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقَ نُلُواْ النَّفْسَ الَّتِيحَرَّمَ اللَّهُ إِلنَّقْ فَي التوراة، ومن مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقَ نُلُواْ النَّفْسَ الَّتِيحَرَّمَ اللَّهُ إِلنَّا فِي التوراة، ومن مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقَ نُلُواْ النَّفْسَ الَّتِيحَرَّمَ اللهُ إِلنَّا فِي التوراة، ومن مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقَ نُلُواْ النَّفْسَ اللَّهِ حَرَّمَ اللهُ إِلنَّا فِي التوراة، ومن مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقَ نُلُواْ النَّفْسَ اللهِ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورةُ البقرة، من الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورةُ آل عمران، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٣) سورةُ المائدة، من الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الأنعام، من الآية: ١٥١.

ذلك وإنما جاءت كلمة «حق» في آيتي آل عمران والنساء؛ لأنها جاءت لإفادة التعميم والمبالغة في شناعة الفعل؛ أي فعلوا ذلك بغير حق معروف، أو غير معروف(١).

وهذا يرجع إلى اختلاف السياق في السورتَيْنِ؛ فالمقصود بالحديث في سياق آية البقرة هم قدماء اليهود، الذين امتن الله عليهم فجحدوا<sup>(٢)</sup>.

والسياق القرائي العام للآيات التي تناولت المضمون نفسه يؤكد هذه الوجهة, ففي قوله تعالى: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِايَتِ اللّهِ وَقَنْلِهِمُ ٱلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ فَلُوبُنَا غُلُفُأْ بَلَ طَبَعَ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ (٢) خطاب للمعاصرين لرسول قُلُوبُنَا غُلُفُأْ بَلَ طَبَعَ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ (٢) خطاب للمعاصرين لرسول الله من يهود المدينة؛ فلذالك جاء بكلمة «حق» نكرة؛ للتعظيم والتهويل للشناعات التي ارتكبوها؛ تهديدا لهم؛ لعلهم يرتدعون، وقد سبق هذه الآية: ﴿ يَسَالُكَ أَهْلُ النّبَا مِّنَ السَّمَآءَ ﴾ (١٤) .

وبالنظر إلى أحوال المخاطبين، وهي أحد عناصر السياق الحالي نجد أن آية سورة البقرة التي جاءت فيها كلمة «الحق» معرفة قد سيقت في شان مخالفي اليهود القدماء الذين لم يشاهدوا أمر محمد والمعين في التوراة الصحيحة.

وأما آية آل عمران فقد تحدثت عن الغادرين من اليهود الذين عاصروا النبي وحاول بعضهم قتله مراتٍ؛ فناسبهم الخطاب بكلمة «حق» نكرة؛ لتعظيم وتهويل الشناعات والمؤامرات التي ارتكبوها وتهديدا لهم، وتمشيا مع نفس القاعدة السابقة من

<sup>(</sup>۱) ينظر: التفسير الكبير ۱/ ۱۰۳، التنويع الأسلوبي في صور التكرار القرآني، ص١١٨، ملاك التأويل ٢١٧/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: كشف المعانى, ابن جماعة، ص٠٦.

<sup>(</sup>٣) سورةُ النساء، الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورةُ النساء، الآية: ١٥٣.

أن التتكير قد يدل على المبالغة.

### ۳ - تَعْریف «البلد» وتنکیره:

ق ال اللهُ تقدَّسَتْ أُسْمَاؤُهُ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عِمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَلاَ اللهُ تقدَّسَتْ أُسْمَاؤُهُ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عِمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَلاَ اللهُ تقدَّسَتُ أُللهُ مِنَ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ال

وقــــال عَلا: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَنَذَا ٱلْبَلَدَ عَامِنًا وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ (٢).

يقول الرازي: «تقديره: اجعل هذا البلد آمنا، كقولك: كان اليوم يوما حارا، وهذا للمبالغة في وصفه بالحرارة؛ لأن التنكير يدل على المبالغة، فقوله: ﴿ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا بَلَدًا وَمِنَا ﴾ معناه: اجعله من البلدان الكاملة في الأمن، وأما قوله- تعالى: ﴿ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا الْبُلَدَ ءَامِنًا ﴾ فليس فيه إلا طلب الأمن، لا طلب المبالغة (٢).

وهذا الرأي مناسب لسياق الحال ففي آية البقرة كان إبراهيم قلقا على أهله؛ فبالغ في الدعاء، ولكنه في سورة إبراهيم اطمأنً، فلم يبالغ؛ لأن مكة كانت قد عمرت بعد ذلك نوعا ما.

وثمة رأي آخر يعتمد على فكرة السياق الكلي للقرآن وهو: أن النكرة إذا تكررت صارت معرفة، بمعنى أنها لما وردت أولا – حسب ترتيب المصحف – نكرة في سورة البقرة تعرفت في سورة إبراهيم.

ونجد أبا حيان بعد أن تعرض بالتحليل النحوي الخالص للتعريف والتنكير في الآيتين - يتعرض لمسألة الأمن دلاليا، فيقول: «ووصف (بلد) بآمن، إما على معنى

<sup>(</sup>١) سورةُ البقرة، من الآية: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورةُ إبراهيمَ، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ٤/٥٥.

النسب؛ أي ذا أمن، كقوله: ﴿ عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ ﴾؛ أي ذات رضا، أو على الاتساع، لما كان يقع فيه الأمن جعله آمنًا، كقولهم: «نهارك صائم، وليلك قائم»...»(١).

## ٤ - تَعْريف «السَّلام» وتنكيره:

قال اللهُ تقدَّسنَ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ وَسَلَامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴾ (٢).

وقال على: ﴿ وَٱلسَّلَامُ عَلَىَّ يَوْمَ وُلِدتُّ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ حَيًّا ﴾ (٣).

هذا الاختلاف بين الآيتين في تنكير «سلام» وتعريفه نجد فيه كثيرا من آراء المفسرين بعيدةً يظهر فيها التكلف، ويرفضها السياق(٤).

وأما الرأي الذي يرتضيه السياق القرآنيُّ الخاص والعام فهو كالتالي:

أما من جهة السياق الخاص (المقام) فإن تنكير «السلام» في قصة يحيى الطَّكِيُّ للتعظيم؛ لأنه وارد من جهة الله -تعالى - أي سلام من جهة الله الغني عن كل تحية.

وأما من جهة السياق القرآني العام فلم يرد السلام من جهة الله في القرآن الكريم الا منكَّرًا، كقول تعالى: ﴿ قِيلَ يَنُوحُ الْهِيطُ بِسَلَمِ مِّنَا وَبَرَكَتِ عَلَيْكُ وَعَلَى أُمْدِ مِّمَّن مَّعَكَ وَأُمُمُ سَنُمَتِعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُّهُم مِّنَا عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ وقول تعالى: ﴿ سَلَامُ عَلَى نُوحٍ فِ الْعَالَمِينَ ﴾ (٥)، وقوله تعالى: ﴿ سَلَامُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) تفسير البحر المحيط ١/٥٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورةُ مريمَ، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورةُ مريمَ، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البرهان, الكرماني، ص١٢٣, ١٢٤، كشف المعاني, ابن جماعة ص٢٤٧، البيضاوي ٢٦/٢، التفسير الكبير ٢١٦/١، روح المعاني ٩٠/١.

<sup>(</sup>٥) سورةُ هودٍ، من الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٦) سورةُ الصَّافَّات، الآية: ٧٩.

وأما تعريف السلام في قصة عيسى الله فلأنه ليس واردا على جهة التحية من الله -تعالى - وانما هو حاصل من جهة نفسه.

## ه - تَعْرِيفُ «السميع العليم» وتنكيرُه:

قال اللهُ تقدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَـزْغُ فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ (٢).

وقال عَلا: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطُانِ نَزْغُ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (٣).

يقول ابن الزبير الغرناطي: «ولمَّا لم يرِدْ في الآية الأخرى ما تقدم هنا كان الوجه أن يرد منكرا كما ثبت؛ فورد كل على ما يناسبه»(أ)، أي أن التتكير في الأعراف جاء مناسبًا لسياق «آلهة الحجارة»: ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُدَىٰلاَيسَمَعُوا وَتَرَدَهُمُ يَظُرُونَ إِلَىٰ كَا وَهُمُ لاَ يُبْعِرُونَ ﴾ (٥).

بينما جاء بالتعريف في آية «فُصِّلَتْ»؛ ليناسبَ سياق المضلين من الجن والإنس، ومناسبة لضمير الفصل المقتضي التخصيص.

وهكذا فإن المتشابه اللفظي في أداة التعريف «أل»؛ ذكرا وحذفا في القران الكريم يكون بحيث تُذكرُ في موطنٍ وتُحذَف في آخرَ شبيهٍ به؛ مراعاة لما يقتضيه السياق المقاميُّ والكلاميُّ.

ذلك، وقد «يدل اقترانها باللفظ على تحديد مدلوله، بينما يدل سلبها عنه على شيوع ذلك المدلول وعمومه، ولكلِّ من هذين المقامين ما يقتضيه من سياقات، وما

<sup>(</sup>١) سورةُ الصَّافَّات، الآية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الأعراف، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) سورةُ فُصِّلَتْ، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) ملاك التأويل, ابن الزبير الغرناطي ٤٣٥/١-٤٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورةُ الأعراف، الآية: ١٩٨.

يتناسب معه من حروف وأدوات، ويُمثل المُتشابَهُ اللفظيُّ في أداة التعريف «أل» ذكرا وحذفا نسبةً كبيرة من المتشابَهِ اللفظيِّ في الحروف»(١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: ملاك التأويل, ابن الزبير الغرناطي ٢/٥٣٥، وينظر: المعنى في البلاغة العربية, د.حسن جاد طبل، الطبعة الأولى، دار الفكر العربي، القاهرة ١٩٩٨م، ص١٧٣.

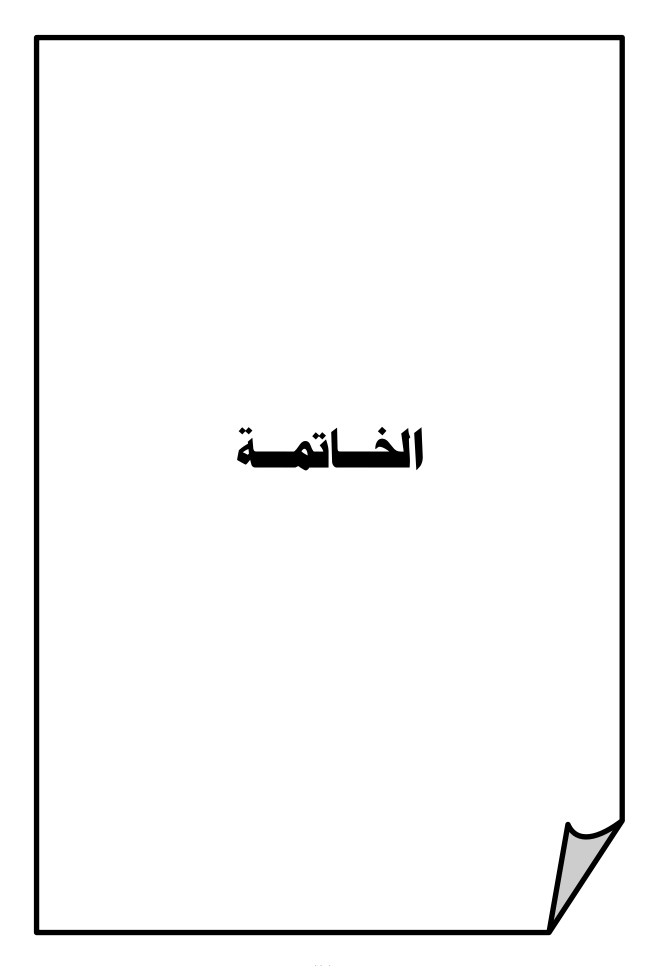
# مختتم:

وبعد، فإنَّ ما سيق من مسائل المباحث السالف بعضُ ما خطر، ولو أني رحتُ أضربُ المثلَ، وأتتبع المقارناتِ لأكثرتُ في غير حاجة ملحة، لكن حسبي أني أدلفت إلى نماذج أستجلي بها ما ذهبتُ إليه من فِكَرٍ، وإلى ما أردت أن أزاحمَ به بقلَم النحويِّ – سدنة القرآن الكريم، وأستبقَ معهم في ظله مكانا، وإني لأرجو أن أكون وفقت فيما أردت، ووفيت ما قصدت، وإن لم يكن فأسأل الله أن يصفحَ عني بكرمه من الكلام في كتابه بغير علم, ويفتحَ لي سبيلا إلى كلِّ فهم.

وصلِّ اللهم، وسلِّم على سيدِنا محمَّدٍ وآله عند مفتتح كل قول وخاتمته.

هذا، والله أعلم، وتفويض العلم إليه أسلم.

والْحَمْدُ لِلَّهِ عَلِيَّهُ بَدْءًا ومُخْتَتَمًا.



#### الخاتمية

يوجز الباحث فيما يلي أهم نتائج هذا البحث ، ثم يقدم أبرز التوصيات :

## أولاً : النتائج :

- 1. نشأ النتاص في رحاب الشعر والرواية مما صبغ مصطلحاته ومضامينه الأولية بنوع من الغموض, ولكنه ما لبث أن تبلور في صورة أكثر وضوحا. وإن كان تطبيقه على القرآن شكل تحديا كبيرا لجهة الفراغ الاصطلاحي.
- ٢. مفهوم النتاص من المفاهيم التي تواجدت بشكل مبكر في تضاعيف التراث العربي في ظواهر مثل النقائض والمعارضات الشعرية, والموازنات النقدية, وتتاوله نقادنا الأوائل بالدراسة, والسبر والتقسيم, وإن غلب عليه مصطلح السرقات إلا أنهم كانوا يفرقون بين ما كان سرقة وبين ما سموه (حسن الأخذ), وضمنوا تحته جل ما جاء في هذا الباب.
- التناص بحسبانه تعالقا بين النصوص, وحضورا لبعضها في بعض حاضر في القرآن بقوة, وقد رصده علماؤنا الأوائل في دراساتهم حول القرآن (تفسير القرآن بالقرآن والتفسير الموضوعي والمتشابه اللفظي وعلم المناسبات ووجوه القرآن وغيرها).
- لاحظ البحث أن التناص شكل مسبارا راصدا لأنواع العلاقات الناظمة لزمر الآيات والمقاطع المتعالقة, وسجل الباحث أهم هذه الأنماط من العلاقات, وهي:
- النمط التطابقي الذي تحل فيه الآيات المتتاصة أو أبعاضها ضيوفا على على الآية المتتاصة. وتجلى ذلك في مطالع السور, والفواصل, وصدور بعض الآي وغيرها.

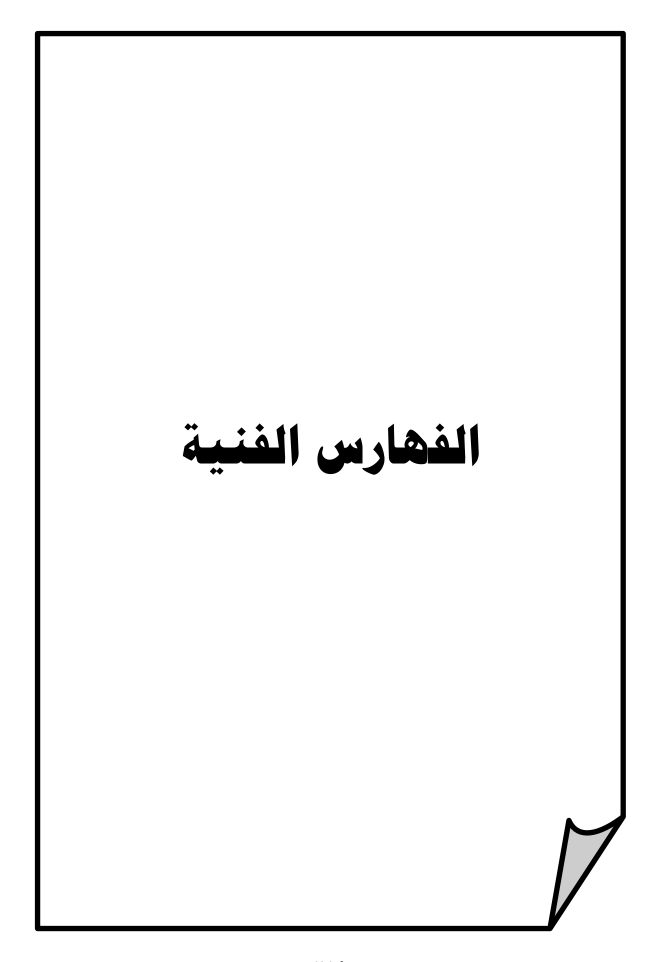
- 7. النمط التشابهي وهو الذي تتشابه فيه الآيات مع اختلافات محدودة, مثل تعريف كلمة في موطن وتتكيرها في آخر, أو الزيادة والحذف, أو غير ذلك مما يدخل تحت المتشابه اللفظي في القرآن.
- النمط التكاملي حيث تترابط أشتات أجزاء الفكرة المبثوثة داخل النص القرآني, وتتكامل لتنتج صورة كلية موحدة أو منوعة, وظهر ذلك في تكامل القصة القرآني (مثل وصف الجنة), والتكامل في التدرج التشريعي.
- ٨. النمط التقابلي وتتتج فيه الصورة الكلية للأشياء من المقابلات القرآنية بين
   الأضداد.
- ٩. النمط التفاعلي وهو ضرب من العلاقة الخفية التي لايدركها إلا العلماء المتأملون, فيسخرونها للاستدلال على وجه تفسيري, أو يدفعون بها شبهة توهم التعارض بين آي الكتاب.
- 10. عرض البحث لعلاقة التناص ببعض المعايير النصية, مثل (السبك) الذي تشكل الإحالة فيه نوعا من التناص, سواء أكان ظاهرا, أم خفيا, كما التكرار يصنف كأحد أنواع النمط التطابقي من التناص.
- 11. التناص الداخلي بين أجزاء النص الوحد يعد رابطا من أقوى الروابط بين مكونات النص القرآني.
- 11. وعرض البحث لعلاقة التناص بالسياق والترابط الوثيق بين التغيرات الحاصلة في الآيات المتناصة, والسياق الذي ترد فيه كل منها.
- 17. كشف البحث عن الآثار الدلالية التي تتتج عن التتاص نحو رفع الابهام عن المفردة المعجمية, أو تخصيص العموم, تقييد المطلق.. أوغيرها.
- 11. لاحظ البحث أن ثم تتاظرا بين كثير من الآيات بطرد اطرادا لايكاد ينخرم, نحو تقدم السمع في الذكر على البصر ماخلا موطن واحد.

- 10. رصد البحث أن ما عدل عن هذا الاطراد بين الآيات المتناصة إنما يكون مردوده لمناسبة السياق المتفرد.
  - ١٦. قدم البحث صورا من الأثر النحوي الذي يشكله التناص.
- 17. أظهر البحث أثر التناص بين آيات القرآن المتناظرات في ترجيح وجه إعرابي على آخر, حملا على نظير, أو مراعاة للقاعدة العامة في القرآن.
- 11. كشف البحث عن دور مهم للتناص في تقدير المحذوف من خلال استقراء الآيات المتناصة.

## ثانيا: التوصيات:

من خلال معايشة الباحث لهذا الموضوع وما يتصل به من قضايا برزز أمامه عددٌ من القضايا التي يرى أنها جديرة بالدراسة ويوصى بذلك ، ومنها:

- التناص أداة تفسيرية.
- المستويات الدلالية للتفاعل بين النصوص.
  - التناظر بين آيات القرآن, وأثره الدلالي.
    - التناص وأثره في دلالة السياق.



## فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة | رقمها       | طرف الآية                                                                                      |
|--------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |             | سورة الفاتحة                                                                                   |
| ٨٨     | ۲           | ﴿ الْحَدَدُ بِلَّهِ ﴾                                                                          |
| ٦٦     | ٤           | ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾                                                                    |
|        |             | سورة البقرة                                                                                    |
| 101    | <b>7-1</b>  | ﴿ الَّمْ آنَ وَالِكَ ٱلْكِتَابُ لَارَيْبُ                                                      |
| 777    | ٤           | ﴿ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقَنْهُمْ يُفِقُونَ ﴾ |
| 770    | <b>Y</b> -7 | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمُ           |
| ٩.     | ٦           | ﴿ وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ ﴾                                |
| 770    | ٧           | ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَرِهِمْ غِشَاوَةً           |
| 770    | ١.          | ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مُرَضًا ۗ                                         |
| 77     | ١٣          | ﴿ قَالُواْ أَنُوْ مِنْ كُمَا ءَامَنَ السُّفَهَاءُ ۗ                                            |
| 9.     | 77          | ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ             |
| 9.     | 77          | ﴿ فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ۦ ﴾                                                       |
| ٨٢     | 70          | ﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّدَلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ              |
| ٨٢     | 70          | ﴿ جَنَّتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾                                                 |
| ١٢٧    | 77          | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْمِي ۗ أَن يَضْرِبَ مَشَكًا مَّا                                    |
| ١٢٧    | 77          | ﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثَاقَ                             |
| ١٣٤    | 77          | ﴿ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِهِ ۽                                             |
| ٨٣     | 79          | ﴿ هُوَالَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَكِمِيعًا                                       |
| ٦٢     | ٣.          | ﴿ أَتَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾                                                      |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                      |
|--------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 79     | ٣١    | ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمُ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى ٱلْمَكَيِّكَةِ ﴾              |
| 97     | ٣٨    | ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى ﴾                                                                     |
| 104    | ٤.    | ﴿ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلَّتِيٓ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾                                       |
| 104    | ٤٥    | ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةِ                                                    |
| ٨٩     | ٤٨    | ﴿ وَٱتَّقُواْ يَوْمًا لَا تَجَزِى نَفْشَ عَن نَفْسٍ شَيًّا                                     |
| ١٠٤    | ٤٩    | ﴿ وَإِذْ نَجَّيْنَكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ                  |
| ١٠٤    | ٤٩    | ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ ﴾                                              |
| ١٠٤    | ٥.    | ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنْجَيْ نَكُمْ وَأَغْرَقْنَا عَالَ فِرْعَوْنَ ﴾         |
| ١٠٤    | 01    | ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ ٱتَّخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ - ﴾ |
| ٨٣     | ٥٧    | ﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَى             |
| ٨٣     | ٥٧    | ﴿ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾                                                     |
| ٨٦     | OA    | ﴿ وَآدْخُلُواْ ٱلْبَابِ سُجَّكًا وَقُولُواْ حِطَّةً ﴾                                          |
| 7 7 7  | ٦١    | ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ            |
| 90     | ٦١    | ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾                                |
| 90     | ٦١    | ﴿ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾                                                                          |
| 108    | 77-70 | ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ                               |
| ١٨٦    | ٦٧    | ﴿ أَعُوذُ بِأَللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾                                          |
| ١٠٤    | ٧٤    | ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنَ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً      |
| ١٦٣    | ٧٩    | ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُّبُونَ ٱلْكِئنَبَ بِأَيْدِيهِمْ                                    |
| ١٦١    | ٨٩    | ﴿ وَلَمَّا جَآءَ هُمْ كِنَابٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾                                            |
| ١٦١    | ٨٩    | ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّاعَرَفُواْ كَفَرُواْ بِدِّء ﴾                                           |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                               |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 90     | 177   | ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِۓُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَاذَا بَلَدًا ءَامِنَا                                        |
| 1 2 .  | ١٧.   | ﴿ أَوَلَوْ كَاكَ ءَاكِ أَوُهُمْ لَا يَعْقِلُوكَ شَيْعًا وَلَا يَهْ تَدُونَ                              |
| 110    | ١٧٢   | ﴿ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾                                               |
| ٨٢     | ١٧٣   | ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ                                |
| ٨٢     | ١٧٣   | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾                                                                      |
| 100    | ١٧٦   | ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ نَـزَّلَ ٱلْكِنَابِ بِٱلْحَقِّ اللَّهِ اللَّهِ مَنَّ لَ ٱلْكِنَابِ بِٱلْحَقِّ |
| ٦٨     | ١٨٠   | ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا                                |
| ٦٨     | ١٨٢   | ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلآ إِثْمَ عَلَيْهِ               |
| 77     | ١٨٦   | ﴿ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَّ ﴾                                                            |
| 117    | 19.   | ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعَلَّدُوٓاً ﴾                     |
| 117    | 191   | ﴿ وَٱقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِّنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ ﴾                     |
| 115    | 197   | ﴿ فَإِنِ ٱنْهُوْ افَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾                                                    |
| 115    | 198   | ﴿ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةُ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ ﴾                                             |
| 112    | 198   | ﴿ فَإِنِ ٱنَّهُواْ فَلَاعُدُونَ إِلَّا عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾                                            |
| 197    | 190   | ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُو إِلَى ٓ النَّهُ لُكَةً ﴾                                                 |
| 108    | 717   | ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّئَ مُبَشِّرِينَ                            |
| ۸۳     | 717   | ﴿ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ                                                                            |
| 1.7    | 719   | ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ                                                            |
| 1.7    | 719   | ﴿ قُلْ فِيهِمَاۤ إِنْمُّ كَبِيرٌ ﴾                                                                      |
| ١٠٨    | 719   | ﴿ وَإِثْمُهُمَا آَكَبُرُمِن نَفْعِهِماً ﴾                                                               |
| 1 2 1  | 771   | ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَةِ حَتَّى يُؤْمِنَّ                                                        |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                                     |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 5 7  | 775   | ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ ٱللَّهَ عُرْضَكَةً لِأَيْمَانِكُمْ ﴾                                                      |
| 197    | 234   | ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصُنَ بِأَنفُسِهِنَّ                        |
| 740    | 701   | ﴿ وَعَلَّمَهُ مِ مَا يَشَاءً ﴾                                                                                |
| ۲٦.    | 775   | ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمَّوَا لَهُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ سِرًّا وَعَلَانِيكَةً                           |
| 74     | ۲۸٦   | ﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوُ أَخُطَأُناً ﴾                                                   |
|        |       | سورة آل عمران                                                                                                 |
| ٩٨     | ٩     | ﴿ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾                                                                     |
| ٤٥     | ١٣    | ﴿ قَدْكَانَ لَكُمْ ءَايَةً فِي فِئَتَيْنِ ٱلْتَقَتَا                                                          |
| ١٢٧    | ١٤    | ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنِّسَاءِ وَٱلْبَذِينَ                                            |
| ١١٨    | 10    | ﴿ قُلْ أَوُّنَبِّتُكُم بِخَيْرٍ مِّن ذَالِكُمْ                                                                |
| ١٢٧    | 10    | ﴿ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ                            |
|        | ١٧    | ﴿ ٱلصَّكِيرِينَ وَٱلصَّكِدِقِينَ وَٱلْقَائِتِينَ وَٱلْقَائِتِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ                             |
| ١٨٠    | ١٨    | ﴿ شَهِدَاللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ ﴾                       |
| 90     | ۲۱    | ﴿ بِغَيْرِ حَقِّ ﴾                                                                                            |
| 90     | ۲۱    | ﴿ فَبَشِّرُهُ مِ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾                                                                          |
| 701    | 77    | ﴿ تُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْلِ                                           |
| 1 £ £  | ۲۸    | ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَكُمْ                                                                          |
| ٨٢     | ٣.    | ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ أَ                                                                         |
| 177    | ٨٦    | ﴿ كَيْفَ يَهُدِى ٱللَّهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنِهِمْ                                                 |
| 90     | 111   | ﴿ لَن يَضُرُّوكُمْ إِلَّا أَذَكَ ﴾                                                                            |
| 7 7 7  | 117   | ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوٓ أَ إِلَّا بِحَبْلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبْلِ مِّنَ ٱلنَّاسِ |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                     |
|--------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 190    | ١٢٦   | ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشَرَىٰ لَكُمْ وَلِنَطْمَيِنَّ قُلُوبُكُم بِدِّء ﴾           |
| ۲٦.    | ١٣٤   | ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَ ظِمِينَ ٱلْغَيْظَ                |
| 190    | 18189 | ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ          |
| 120    | 110   | ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِهَ أَلُمَوْتِ ﴾                                                           |
| ٩٨     | 198   | ﴿ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلِّمِعَادَ ﴾                                                          |
|        |       | سورة النساء                                                                                   |
| 197    | 10    | ﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ مِن نِسَآيِكُمْ فَٱسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ                |
| 94     | 77    | ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكُحَ ءَابَ آؤُكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ                                   |
| ۲٦.    | ٣٨    | ﴿ وَٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوَلَهُمْ رِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ            |
| ١٠٨    | ٤٣    | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَّرَبُوا ٱلصَّكَلَوْةَ وَأَنتُمْ سُكَنرَى           |
| ١٠٨    | ٤٣    | ﴿ لَا تَقُّ رَبُواْ ٱلصَّكَالَوْةَ وَأَنتُم شَكَارَىٰ ﴾                                       |
| 777    | 7     | ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ         |
| 717    | ٨٢    | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ                                                         |
| ١٣٧    | ٨٢    | ﴿ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا                 |
| 710    | ٨٦    | ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ۗ                 |
| 717    | 86    | ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا ﴾                                |
| 1 7 .  | 110   | ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ                         |
| 754    | ١١٦   | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْ فِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ |
| 777    | 119   | ﴿ وَلَأَضِلَّنَّهُمْ وَلَأُمُنِّينَتَّهُمْ وَلَآمُرَنَّهُمْ                                   |
| ٦٨     | ١٢٨   | ﴿ وَإِنِ ٱمْرَأَةً كَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا ﴾                          |
| ٦٨     | ۱۳.   | ﴿ وَإِن يَنَفَرَّقَا يُغَنِ ٱللَّهُ كُلَّامِن سَعَتِهِ ،                                      |

| الصفحة | رقمها   | طرف الآية                                                                                             |
|--------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 5 7  | 127-120 | ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ                                        |
| 1.0    | 104     | ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِنْبِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِنَبًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ                       |
| 449    | 100     | ﴿ فَبِمَا نَقَضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ وَكُفِّرِهِم بِءَايَنتِ ٱللَّهِ                                    |
| ١٠٦    | 157     | ﴿ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾                                                                   |
| ١٠٦    | 159     | ﴿ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ - قَبُلَ مَوْتِهِ ۗ ﴾                                                     |
| 1.0    | ١٦١     | ﴿ وَقَدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُوَلَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَطِلِّ                                   |
| 777    | 170     | ﴿ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾                               |
| ١٣٢    | 140     | فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَٱعْتَصَمُواْ بِهِ عَنْكُيدُ خِلُّهُمْ فِي رَحْمَةٍ          |
|        |         | سورة المائدة                                                                                          |
| ٦٩     | 1       | ﴿ أُحِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتَالَى عَلَيْكُمْ ﴾                             |
| ٧.     | ٣       | ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْخِنزِيرِ وَمَاۤ أُهِلَ لِغَيْرِٱللَّهِ بِهِۦ |
| 70.    | 0       | ﴿ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ حِلُّ لَكُمْ                                                  |
| 1 £ 1  | 0       | ﴿ وَٱلْخُصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئنبَ ﴾                                                   |
| 17.    | ٦       | ﴿ إِذَا قُمْتُ مَ إِلَى ٱلصَّلَوةِ فَٱغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ                                           |
| ١٣٣    | ١٦      | ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُوَاتَهُ السُّبُلَ ٱلسَّكَمِ                                  |
| 98     | ١٦      | ﴿ مَنِ ٱتَّبَعَ ﴾                                                                                     |
| 191    | ٤٤      | ﴿ فَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونِ ﴾                                                              |
| ٦١     | ٤٥      | ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنَ بِٱلْعَيْنِ                   |
| 7 20   | 01      | ﴿ وَمَن يَتُوَلَّهُمْ مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾             |
| 70     | 0 {     | ﴿ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾                                       |
| ١٠٦    | 67      | ﴿ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾                                                                |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠٨    | ٩.    | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۤ إِنَّمَا ٱلْخَمُّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَضَابُ وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1 • 9  | ٩.    | ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٠٨    | 91    | ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٠٦    | 110   | ﴿ وَإِذْ كَ فَفْتُ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ عَنكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 120    | 117   | ﴿ تَعًلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ اللَّهِ عَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمُ عَلَيْكُ عَلَمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُمْ عَلِيكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَّهُ |
|        |       | سورة الأنعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 £ £  | 17    | كَنْبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ لِيَجْمَعَنَّكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 97     | ۲١    | ﴿ وَمَنْ أَظْلَرُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْكَذَّبَ بِئَايَتِهِۦٓ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 99     | 40    | ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٦٦     | ٤١    | ﴿ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَاتَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1 £ £  | ٤٥    | ﴿ كُتَبَرَبُكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 777    | 09    | ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَآ إِلَّا هُوَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٨٢    | ٨٢    | ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٤٨    | 91    | ﴿ قُلَّ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ عَمُوسَىٰ فُورًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 707    | 90    | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٤٧    | ١     | ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ شُرِّكَآءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُم ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777    | 1.9   | ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْعِكَ ثَهُمْ وَأَبْصَكَرَهُمْ كُمَا لَمْ يُؤْمِنُواْ بِهِ ٤ أَوَّلَ مَنَّ ةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7 £ 1  | 170   | ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 709    | ١٣١   | ﴿ ذَالِكَ أَن لَّمْ يَكُن رَّبُّكَ مُهَالِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهَلُهَا غَنِفِلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 101    | 1 80  | ﴿ قُل لَّا أَجِدُفِي مَا أُوحِيَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 110    | 150   | ﴿ فَإِنَّارَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                  |
|--------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104    | 1 2 7 | ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَاكُلَّ ذِى ظُفُرٍّ                                   |
| 775    | 101   | ﴿ قُلْ تَكَ الْوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلِيْكُمْ عَلِيْكُمْ                      |
| ۲.,    | ١٦.   | ﴿ مَن جَاءَ بِٱلْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾                                     |
| 199    | 170   | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتَهِ ۖ ٱلْأَرْضِ                                           |
|        |       | سورة الأعراف                                                                               |
| ٧٩     | ١     | ﴿ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ لِكُنذِ رَبِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾      |
| 7 £ £  | 10-15 | ﴿ قَالَ أَنظِرْنِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ اللَّهِ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ ﴾     |
| 97     | **    | ﴿ فَمَنْ أَظُلُمْ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَنَّبَ بِعَايَدِيةٍ        |
| ١٨٣    | 1.7   | ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعُبَانُ مُّبِينٌ ﴾                                     |
| 1.4    | 10.   | ﴿ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُهُ ۚ ﴾                                                   |
| 104    | 101   | ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأَمِّى                                   |
| ٨٣     | ١٦.   | ﴿ وَقَطَّعْنَهُمُ ٱثَّنَتَى عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أُمُمَّا                                   |
| ٨٦     | 171   | ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ وَٱدْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَّكًا ﴾                                      |
| ١٧٨    | ١٦٣   | ﴿ وَسُّئَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ                       |
| 199    | 170   | ﴿ وَأَخَذَنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابِ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾           |
| 719    | 177   | ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكَ لِيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ              |
| 777    | 140   | ﴿ فَأَتَّبَعَهُ ٱلشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾                                    |
| ٨٦     | ١٧٨   | ﴿ مَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ المُهُ تَدِئُّ وَمَن يُضْلِلْ فَأُولَنِّكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴾ |
| ٨٦     | ١٨٨   | ﴿ قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَاضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ ﴾               |
| ١٤٨    | 19.   | ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكًا ۚ فِيمَا ءَاتَنْهُمَا ۚ               |
| 7.7.7  | 191   | ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُذَى لَا يَسْمَعُواۚ                                         |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                   |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٨    | ۲.,   | ﴿ وَإِمَّا يَنزَعُنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْئُ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ                      |
|        |       | سورة الأنفال                                                                                |
| 190    | ١.    | ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشِّ رَىٰ وَلِتَطْمَيِنَّ بِهِۦ قُلُوبُكُمْ                |
| 1 / •  | ١٣    | ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ ﴾                                                    |
| 115    | ٣٩    | ﴿ فَشَرِّدُ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَذَّكَّرُونَ ﴾                              |
| 115    | ٥٧    | ﴿ فَشَرِّدُ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَذَّكَّرُونَ ﴾                              |
| 115    | ٦.    | ﴿ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ                                            |
|        |       | سورة التوبة                                                                                 |
| 117    | ٥     | ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُو ٱلْحُورُمُ فَأَقَّنْلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ                      |
| 117    | ٥     | ﴿ فَأَقَنْلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ ﴾                                     |
| 118    | ۲۹    | ﴿ قَائِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا بِٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ                 |
| 117    | ٣٦    | ﴿ وَقَائِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً ﴾                                                     |
| 117    | ٤١    | ﴿ ٱنفِرُواْ خِفَافًا وَثِقَالًا ﴾                                                           |
| ٨٣     | ٧.    | ﴿ أَلَةً يَأْتِهِمْ نَبَأُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَوْمِ نُوْجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ         |
| 711    | ٧٣    | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ ﴾                            |
| 177    | ٨٢    | ﴿ فَلْيَضْ حَكُواْ فَلِيلًا وَلْيَبَّكُواْ كَثِيرًا ﴾                                       |
| 7 2 7  | 99    | ﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْدَابِ مَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾                        |
| 118    | ١٢٣   | ﴿ قَائِلُواْ ٱلَّذِينَ يَلُونَكُم مِّنَ ٱلْكُفَّادِ ﴾                                       |
|        |       | سورة يونس                                                                                   |
| 177    | ٩     | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم                   |
| ٨٦     | 11    | وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَّ ٱسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِيَ إِلَيْهِمْ |

| الصفحة | رقمها      | طرف الآية                                                                                       |
|--------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٧     | ١٢         | ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَكَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآبِمَا            |
| 97     | 1 🗸        | ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا                                       |
| 177    | ٣٨         | ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَافَأَنُواْ بِسُورَةٍ                |
| 99     | ٤٢         | ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ                                                         |
| ٨٦     | ٤٩         | ﴿ قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ﴾                   |
| ٨٧     | ٥.         | ﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُمُ إِنْ أَتَسَكُمُ عَذَابُهُ بَيَنَتًا أَوْ نَهَارًا ﴾                        |
| 771    | ۸۳         | ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ لَمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾                    |
| ٦٧     | 9٧-9٦      | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ                           |
|        |            | سورة هود                                                                                        |
| 177    | ١٣         | ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَّهُ ۗ                                                                |
| 91     | ٣٣         | ﴿ قَالَ إِنَّمَا يَأْنِيكُمْ بِهِ ٱللَّهُ إِن شَآءَ وَمَآ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ                  |
| ٦٨     | ٣٨         | ﴿ وَيَصْنَعُ ٱلْفُلُكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِّن قَوْمِهِ - سَخِرُواْمِنْهُ ﴾       |
| ٦٨     | ٤٤         | ﴿ وَقِيلَ يَكَأَرُضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَكْسَمَآةُ أَقَلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ                  |
| 711    | ٤٨         | ﴿ قِيلَ يَنْوُحُ أَهْبِطُ بِسَلَمِ مِّنَّا وَبَرَكَتٍ عَلَيْكَ وَعَلَىٰٓ أُمُمِ مِّمَّن مَّعَكَ |
| 1 2 .  | ٧١         | ﴿ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾                               |
| ١٣٨    | <b>٧</b> ٢ | ﴿ قَالَتْ يَنُونِلَنَتَ ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَنذَا بَعْلِي شَيْخًا ۗ                     |
| ٩.     | <b>YY</b>  | ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيٓءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا                        |
| ١٦٧    | 1.7        | ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لِّمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةَ ﴾                                  |
| 170    | 1.4-1.7    | ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي ٱلنَّارِ ٠٠٠                                                 |
| 170    | ١٠٨        | ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا                                |
| 709    | ١١٧        | ﴿ وَمَا كَانَارَبُّكَ لِيُهُلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾                   |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                  |
|--------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |       | سورة يوسف                                                                                  |
| 774    | ١٦    | ﴿ وَجَاءُوٓ أَبَاهُمْ عِشَآءً يَبُكُونَ ﴾                                                  |
| 707    | 1.7   | ﴿ وَمَآ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾                                  |
| 707    | ١٠٦   | ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾                         |
|        |       | سورة الرعد                                                                                 |
| 7 £ 1  | 11    | ﴿ أَنزَلُ مِنَ ٱلسَّمَاءَ ﴾                                                                |
| 7 £ 1  | ١٢    | ﴿ يُرِيكُمُ ٱلْبَرُقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾                                                  |
| ٨٧     | 10    | ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم        |
| ٨٧     | ١٦    | ﴿ قُلْ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ                                     |
| 188    | ١٦    | ﴿ أَمْ جَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكًا ٓءَ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ عَنَشَبُهُ ٱلْخَافَ عَلَيْهِمْ ﴾ |
| ١٣٤    | 71-7. | ﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثَاقَ                         |
| ١٣١    | ۲٧    | ﴿ قُلُ إِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِيٓ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ                  |
| ١٤٨    | ٣٣    | ﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرِّكًا ٓءَ قُلُ سَمُّوهُمَّ ﴾                                      |
| 119    | ٣٥    | ﴿ أُكُلُهَا دَآيِمٌ وَظِلُّهَا ﴾                                                           |
| ٧.     | ٤٣    | ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَكًا ۚ ﴾                                       |
|        |       | سورة إبراهيم                                                                               |
| ١٣١    | ٤     | ﴿ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾                                    |
| 1.1    | ٦     | ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾                 |
| 1.1    | ٦     | ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ وَيُذَبِّخُونَ أَبْنَاءَكُمْ ﴾                          |
| 198    | ١٨    | ﴿ لَّا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾                                        |
| ١٤٨    | ٣.    | ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ أَندَادًا لِّيضِلُّواْ عَن سَبِيلِهِ ۗ ﴾                             |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                                      |
|--------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 90     | 40    | ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَنَذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا                                           |
| ٨٩     | ٤٨    | ﴿ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ﴾                                                                                          |
|        |       | سورة الحجر                                                                                                     |
| 7 £ 7  | ١٤    | ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾                            |
| 1.7    | **    | ﴿ وَٱلْجَاَّنَّ خَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ ٱلسَّمُومِ ﴾                                                  |
| 9 🗸    | 40    | ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّغَنَـةَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكَ ٱللَّهُ اللَّهِ عَلَيْك |
| 7 £ £  | ٣٨-٣٦ | ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُ فِيٓ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ٣٠٠٠٠                                                    |
| 171    | £     | ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُمُونٍ ٠٠٠                                                               |
| ١٤٨    | 91-9. | ﴿ كَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى ٱلْمُقَتَسِمِينَ                                                                     |
|        |       | سورة النحل                                                                                                     |
| 747    | 77    | ﴿ وَءَاتَيْنَكُ أَجَرَهُ فِي ٱلدُّنْيَا ۗ ﴾                                                                    |
| 1 1 2  | 47    | ﴿ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوَعَ                                                                               |
| ٨٣     | ٣٣    | ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمُ ٱلْمَكَيْحِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ أَمْرُ رَبِّكَ                        |
| ١٨٤    | ٣٤    | ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا عَمِلُواْ ﴾                                                                     |
| 1 2 7  | ٥٧    | ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْمَنَاتِ سُبْحَنَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾                                       |
| ٩٨     | ٦٦    | ﴿ وَإِنَّ لَكُوْ فِي ٱلْأَنْعَكِمِ لَعِبْرَةً ۗ                                                                |
| ١٠٨    | ٦٧    | ﴿ وَمِن ثَمَرَتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَابِ لَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَّرًا                                        |
| 170    | ٧٢    | ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُم أَزْوَجًا                                                            |
| 170    | ۸۱-۸. | ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ بُيُوتِكُمْ سَكَنًا                                                            |
| 777    | ٨١    | ﴿ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ ﴾                                                                            |
| 157    | 91    | ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَاهَدَتُكُمْ                                                             |

| الصفحة | رقمها      | طرف الآية                                                                                                     |
|--------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٢    | ١ • ٤      | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ لَا يَهْدِيهِمُ ٱللَّهُ                                   |
| ١٨٤    | 111        | ﴿ وَتُوَفَّىٰ كُلُّ نَفْسِ مَّاعَمِلَتْ ﴾                                                                     |
| 110    | 118        | ﴿ وَٱشَّكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾                                           |
| 7 £ 9  | 110        | ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدُّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ                                      |
| 110    | 110        | ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ                                                                            |
| ۸۳     | ١١٨        | ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلً                                     |
| 199    | ١٢.        | ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَاكَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾                 |
| 199    | 177-177    | ﴿ وَإِنَّ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۗ                                             |
| 191    | 171-171    | ﴿ وَإِنَّ عَاقَبُ تُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبُ تُم بِهِ عَنَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ |
| 191    | ١٢٧        | ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴾                                                                 |
|        |            | سورة الإسراء                                                                                                  |
| ٨٨     | ١          | ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى آَسُرَى بِعَبْدِهِ - لَيْلًا                                                               |
| ١٨٩    | ٩          | ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ                                                      |
| 94     | 77"        | وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓاْ إِلَّآ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَ لِدَيْنِ إِحْسَنَاۚ                            |
| 775    | ٣١         | ﴿ وَلَا نَقَنُكُوٓا أَوۡلَادُكُمۡ خَشۡيَهَ إِمۡلَقِّ خَتۡنُ نَرُرُقُهُمۡ وَإِيَّاكُمۡ ۚ                       |
| 70     | <b>٧</b> ٢ | ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَٰذِهِ ۚ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴾                      |
| 119    | 83         | ﴿ وَإِذَآ أَنَّعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَآ بِجَانِبِهِ ۚ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّكَانَ يَتُوسَا  |
| 177    | ۸۸         | ﴿ قُل لَيِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ               |
| ١٨٩    | 89         | ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَنَا لِلنَّاسِ فِي هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ                                     |
|        |            | سورة الكهف                                                                                                    |
| ١٨٩    | 7-1        | ﴿ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ، عِوَجَا                   |

| الصفحة                                  | رقمها             | طرف الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٨                                      | 10                | ﴿ هَـٰٓ وُلَآءٍ قَوْمُنَا ٱتَّخَـٰذُواْ مِن دُونِهِ ۚ ءَالِهَ لَّهُ                                                                                                                                                                                                                                |
| 17                                      | ١٦                | ﴿ وَإِذِ اَعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ فَأَوْرًا إِلَى ٱلْكَهْفِ                                                                                                                                                                                                            |
| 19.                                     | ١٧                | ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهَاكِ                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 771                                     | ١٨                | ﴿ وَكُلُّهُ مِ بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 19.                                     | 77                | ﴿ فَلَا تُمَادِ فِيهِمْ إِلَّا مِلَّ عَظَهِرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٠٦                                     | 32                | ﴿ وَٱضْرِبْ لَهُمْ مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 191                                     | ٣٩                | ﴿ إِن تَـرَنِ أَنَاْ أَقَلَ مِنكَ مَا لَا وَوَلَدًا ﴿ اللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                    |
| 191                                     | ٤٠                | ﴿ فَعَسَىٰ رَبِّيٓ أَن يُؤْتِينِ خَيْرًا مِّن جَنَّلِكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٨٩                                     | 54                | ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَنَذَا ٱلْقُرْءَانِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍّ                                                                                                                                                                                                                         |
| 191                                     | 77                | ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَىٰٓ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴿ اللَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                       |
|                                         |                   | سورة مريم                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٨٦                                     | Y-1               | ﴿ كَهِيعَصَ اللَّهِ ذِكْرُرَ مُتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ. زَكَرٍيًّا                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                         |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7.1.1                                   | 10                | ﴿ وَسَلَامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا ﴾                                                                                                                                                                                                                     |
| 177                                     | 10                | ﴿ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴾ ﴿ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّحْمُنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيبًا ﴾                                                                                                                                                             |
|                                         |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٨٦                                     | ١٨                | ﴿ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّحْمَ نِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٨٦                                     | 1 / 1             | ﴿ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّمْ مَن مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا ﴾ ﴿ قَالَ كَذَ لِكِ قَالَ رَبُّكِ هُو عَلَىٰ هَ يِنَّ أَ                                                                                                                                                                                    |
| 177                                     | ) A<br>7 )<br>7 7 | ﴿ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّمْ مَن مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا ﴾ ﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَى هَيِّنَ ۗ ﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُو عَلَى هَيِّنَ ۗ ﴿ فَكُلِى وَٱشْرَفِى وَقَرِّى عَيْنًا ۗ                                                                                            |
| 1 / \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 1                 | ﴿ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّمْ مَن مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا ﴾<br>﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوعَلَى هَيِّنَ ۗ<br>﴿ فَكُلِى وَاشْرَبِى وَقَرِى عَيْنَا ۗ<br>﴿ قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَا تَكُنِي ٱلْكِئنَ وَجَعَلَنِي نِيتًا                                                                    |
| 1 / \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 1                 | ﴿ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّمْ مَن مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًا ﴾<br>﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَى هَيِّنَ ۗ<br>﴿ فَكُلِى وَاشْرَفِى وَقَرِّى عَيْنًا ۗ<br>﴿ قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَا تَدْنِي ٱلْكِنَبُ وَجَعَلَنِي نِبِيًا<br>﴿ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ مَا دُمْتُ حَيًا ﴾ |

| الصفحة | رقمها         | طرف الآية                                                                                  |
|--------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٧    | ٥٣            | ﴿ وَوَهَبْنَالُهُ مِن رَّحْمُنِنَا ٓأَخَاهُ هَنُرُونَ بَبِيًا ﴿ ٥٠ ﴾                       |
| ١٨٧    | OA            | ﴿ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَٱجْنَبَيْنَا ۚ                                                     |
| ١٨٧    | ٦١            | ﴿ جَنَّنتِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ عِبَادَهُ, بِٱلْغَيْبِ ۚ                      |
| ١٨٧    | ٦٩            | ﴿ ثُمَّ لَنَانِعَ كَ مِن كُلِ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى ٱلرَّحْمَنِ عِنِيًّا         |
| ١٨٧    | ٧٥            | ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْمَدَّدَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ مَدًّا                      |
| ١٨٧    | ٧A            | ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرِّحْنِ عَهْدًا ۞ ﴾                            |
| ١٨٧    | ٨٥            | ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰنِ وَفَدًا                                 |
| ١٨٧    | ۸٧            | ﴿ لَّا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَنِ عَهْدًا ١٠٠٠ ﴾       |
| ١٨٧    | ٨٨            | ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَٰنُ وَلَدًا ۞ ﴾                                             |
| ١٨٧    | 97-19         | ﴿ لَقَدْحِثْتُمْ شَيْعًا إِذًا                                                             |
| ١٨٧    | 97            | إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَنُ وُدًّا  |
|        |               | سورة طه                                                                                    |
| 1.1    | ۲.            | ﴿ فَأَلْقَنْهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ﴾                                            |
| 1.7    | <b>٣٩-٣</b> ٨ | ﴿ إِذْ أَوْحَيْنَآ إِلَىٰٓ أُمِّكَ مَا يُوحَى ﴿ أَنِ أَقْذِفِيهِ فِي ٱلتَّابُوتِ           |
| 1 £ £  | ٤١            | ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾                                                             |
| 1.4    | <b>YY</b>     | ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْ نَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا |
| 1.4    | 9 £           | ﴿ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِيٌّ ﴾                           |
| 771    | 117           | ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا ﴾  |
| ١٦١    | ١١٣           | ﴿ وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ                                |
| 97     | 110           | ﴿ وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَنْهَا ﴾                                                             |
| 9 7    | ١٢١           | ﴿ وَعَصَيْ ءَادَمُ رَبُّهُ فَعُوى ﴾                                                        |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                       |
|--------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 97     | ١٢٣   | ﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا ۗ                                                             |
| 777    | ١٣٤   | ﴿ وَلَوْ أَنَّا ٓ أَهۡلَكُنَاهُم بِعَذَابِ مِّن قَبۡلِهِۦ                                       |
|        |       | سورة الأنبياء                                                                                   |
| 7 2 .  | ٤     | ﴿ قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾    |
| 777    | ۲.    | ﴿ يُسَبِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾                                          |
| 1 80   | ٣.    | ﴿ وَجَعَلْنَ امِنَ ٱلْمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾                                                |
| 150    | ٣٢    | ﴿ وَجَعَلْنَامِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾                                                 |
| 150    | ٣٥    | ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَ ةُٱلْمَوْتِ ﴾                                                            |
| 777    | ٥٢    | ﴿ مَا هَاذِهِ ٱلتَّمَاثِ لَأَلَّتِيٓ أَنتُم لَهَا عَكِهُونَ ﴾                                   |
| 777    | ٥٧    | ﴿ وَتَالِّلُهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَامَكُو بَعَدَ أَنْ تُولُّواْ مُدْبِرِينَ ﴾                    |
| ١٣٨    | ٧٢    | ﴿ وَوَهَبْ نَالَهُ وَ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ﴾                                         |
| 779    | ٧٤    | ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَآءُ مِن مَّكَرِيبَ وَتَمَثِيلَ وَجِفَانٍ كَأَلْجُوابِ                |
| 777    | ٨٠    | ﴿ وَعَلَّمْنَكُ صُنْعَةَ لَبُوسٍ لَّكُمْ لِلُحُصِنَكُم مِّنَا بَأْسِكُمْ ۗ                      |
| 779    | ٨٢    | ﴿ وَلَوْلَا أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ                                |
| 171    | 1.7   | ﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ                     |
|        |       | سورة الحج                                                                                       |
| 777    | ٤-٣   | ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ ثُمِّنِيرٍ  |
| ١١٦    | ٥     | ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِرَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعَثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ |
| 7 £ 7  | 10    | ﴿ مَنَ كَاكَ يَظُنُّ أَنَ لَنَ يَنصُرَهُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنِّيَا وَٱلْآخِرَةِ                   |
| 77     | 75-77 | ﴿ يُحَكَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُوًّا                                     |
| ١١٢    | ٣٩    | ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقُدَّتَكُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواً ۚ                                      |

| الصفحة | رقمها   | طرف الآية                                                                                          |
|--------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777    | ٤٦      | ﴿ فَإِنَّهَ الْاَتَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴾         |
|        |         | سورة المؤمنون                                                                                      |
| 110    | 1 {-1 } | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِن سُلَكَلَةٍ مِّن طِينٍ ٠٠٠ ﴾                                  |
| ٩٨     | 77      | ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تَخْمَلُونَ اللَّهِ ﴾                                              |
| ٨٦     | ۸۳      | ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا نَعَنْ وَءَابَ آؤُنَا هَلَا مِن قَبْلُ ﴾                                        |
|        |         | سورة النور                                                                                         |
| 109    | 1       | ﴿ سُورَةً أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا ﴾                                                             |
| 197    | ۲       | ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِمِّنَهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةً ﴾                 |
| ١٦٣    | 40      | ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ                                                          |
|        |         | سورة الفرقان                                                                                       |
| 7 £ 1  | ٦       | ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ                            |
| 110    | 0 {     | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا ﴾                                                    |
| ٧.     | ٦.      | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسۡجُدُواْ لِلرَّحۡمَٰنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحۡمَٰنُ ﴾                      |
| ٨٨     | ٧٣      | ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْبِ كَايَاتِ رَبِّهِ مْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا |
|        |         | سورة الشعراء                                                                                       |
| 1.4    | ٥٣      | ﴿ فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمَلَآبِنِ خَشِرِينَ ﴿ ثَ ﴾                                          |
| 1.4    | 77-71   | ﴿ فَلَمَّا تَرَّءَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُذْرَكُونَ                      |
| 1.4    | 75      | ﴿ فَأُوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنِ ٱصْرِبِ بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرِ                                   |
| 747    | ٧١      | ﴿ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَمَا عَكِفِينَ ﴾                                         |
| 778    | ٧٨      | ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ ﴾                                                             |
| 747    | Λ٤      | ﴿ وَءَاتَيْنَهُ أَجْرَهُ فِي ٱلدُّنْيَا ۗ ﴾                                                        |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                                  |
|--------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |       | سورة النمل                                                                                                 |
| ٦٣     | ١٨    | ﴿ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْمَسَاكِنَكُمْ                                          |
| ٦٣     | 74-77 | ﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ يَحِطُّ بِهِ                                         |
| 1 £ £  | 77    | ﴿ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾                                                                           |
| ١٢٦    | ٥.    | ﴿ وَمَكَثُواْ مَكَرُنَا مَكْرُنَا مَكْرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾                                         |
| ٨٦     | ٦٨    | ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا نَعْنُ وَءَاكَآؤُنَا هَنَذَا مِن قَبْلُ ﴾                                               |
| ١٩٨    | ٧.    | ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ٧٠٠ ﴾                               |
| ٦٣     | ٨٢    | ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَكُمْ دَابَّةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ            |
| 770    | 919   | ﴿ مَن جَاءً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرٌ مِنْهَا                                                           |
|        |       | سورة القصص                                                                                                 |
| 771    | ٥     | ﴿ إِنَّا فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                  |
| 1.4    | ٧     | ﴿ وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَىٰٓ أُمِرِمُوسَىٰۤ أَنْ أَرْضِعِيةٍ                                                  |
| 777    | 10    | ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفَ لَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُكَيْنِ يَقْتَـٰ لِلَانِ |
| 1.1    | ٣١    | ﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكً فَلَمَّا رَءَاهَا نَهُ تَزُّكُأَنَّهَا جَآنٌّ وَلَى مُدْبِرًا ﴾                    |
| 771    | ٤٠    | ﴿ فَأَحَذْنَكُ وَجُنُودُهُ. فَنَبَذْنَهُمْ فِي ٱلْمَرِّ ﴾                                                  |
| 777    | ٤٧    | ﴿ وَلَوْلَا أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةُ إِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ                                          |
| ١٦١    | 01    | ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ                                          |
| 770    | ٨٤    | ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ۗ                                                     |
|        |       | سورة العنكبوت                                                                                              |
| ١١٢    | ٦     | ﴿ وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ ﴾                                                        |
| 747    | 70    | ﴿ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَمَا عَكِفِينَ ﴾                                                 |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                        |
|--------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777    | ۲٧    | ﴿ وَءَانَيْنَكُ أَجْرَهُ فِي ٱلدُّنِيَ ۗ ﴾                                                       |
| 77.    | 79-77 | ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۗ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَة                              |
| 91     | 79    | ﴿ ٱتْتِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِاقِينَ ﴾                                      |
| 91     | ٣.    | ﴿ قَالَ رَبِّ ٱنصَّرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾                                        |
| 91     | ٣٣    | ﴿ وَلَمَّآ أَنْ جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطَاسِي ۚ بِهِمْ                                             |
| 1 { 1  | ٣٨    | ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ                        |
| ٨٤     | ٤٠    | ﴿ فَكُلًّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ } فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا                  |
| ١٣٧    | ٤٣    | ﴿ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ اللَّهِ ﴾                                               |
| ١٣٧    | ٤٩    | ﴿ بَلْ هُوَءَايَنَ تُنَيُّ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ                              |
| 1 80   | ٥٧    | ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَ قُالُمَوْتِ ﴾                                                             |
| ٨١     | ٦٣    | ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهِ ﴾                             |
| 117    | ٦٩    | ﴿ وَالَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِيَنَّهُمْ شُبُلَنَّا ﴾                                  |
|        |       | سورة الروم                                                                                       |
| ١٤١    | ٧-٦   | ﴿ وَعُدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ وَعُدَهُ                                                   |
| ٨٤     | ٩     | ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ |
| 110    | ۲.    | ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۗ أَنَّ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشَرُ تَنتَشِرُونَ        |
| ١٣٢    | 79    | ﴿ بَلِ ٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا أَهُوَآءَهُم بِغَيْرِ عِلْوِّ                                |
| 771    | ٤٧    | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَىٰ قَوْمِهِمْ فَجَآءُ وَهُم بِٱلْبَيِّنَتِ       |
|        |       | سورة لقمان                                                                                       |
| ١٦٧    | ١٣    | ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾                                                             |
| ٨١     | 70    | ﴿ قُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ بَلَ أَكْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ١٠٠ ﴾                                 |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                         |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 771    | ٣٤    | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ وَلَمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾                                                       |
|        |       | سورة السجدة                                                                                       |
| 100    | 9-5   | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ           |
| ١١٦    | 9-7   | ﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ                                                           |
| 771    | ١٨    | ﴿ أَفَهَنَكَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَاكَ فَاسِقًا لَّا يَسْتَوُرُنَ ﴾                                |
| 777    | ۲٧    | ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُا أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ                              |
|        |       | سورة سبأ                                                                                          |
| 772    | 11-1. | ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُرِدَ مِنَّا فَضْلَا ۗ                                                  |
| 779    | ١٢    | ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَنَّ فِي إِذْنِ رَبِّهِ ۗ ﴾                              |
| 77.    | ١٣    | ﴿ وَنَجَيَّنْكُ مِنَ ٱلْقَرْكِةِ ٱلَّتِي كَانَت تَّعْمَلُ ٱلْخَبَثِيثُ ﴾                          |
| ٨٧     | ٣٩    | ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَيَقْدِرُ لَهُ,            |
| 701    | ٤١-٤. | ﴿ وَيُوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا                                                                  |
| ٨٧     | ٤٢    | ﴿ فَالْيُوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَّفْعًا وَلَا ضَرَّا                              |
| ١٢٦    | ٥,    | ﴿ وَمَكَرُواْ مَكَرًا وَمَكَرُنَا مَكَرًا وَهُمَّ لَا يَشْعُرُونَ ﴾                               |
|        |       | سورة فاطر                                                                                         |
| 774    | ٣     | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ                                   |
| ٦٦     | ٣٤    | ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي آَذَهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ |
|        |       | سورة يس                                                                                           |
| ٧.     | ٣-١   | ﴿ يَسَ اللَّ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ اللَّهِ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾                    |
| ٩.     | ١.    | ﴿ وَسُوآءً ﴾                                                                                      |
|        |       | سورة الصافات                                                                                      |

| الصفحة    | رقمها         | طرف الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١.٦       | 09-01         | ﴿ قَالَ قَابِكُ مِّنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِي قَرِينٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7.7.7     | <b>٧</b> ٩    | ﴿ سَلَارً عَلَىٰ نُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777       | 90            | ﴿ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَهَا عَكِفِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٣٨       | ٩٨            | ﴿ فَأَرَادُواْ بِهِ - كَيْدًا فِحَكَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٣٨       | 99            | ﴿ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهُ دِينِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 189       | 1.7-99        | ﴿ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٣٨       | 1.1-1         | ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّالِحِينَ اللَّهِ فَلَشَّرْنَكُهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 189       | 111.9         | ﴿ سَلَنَّمْ عَلَىٓ إِبْرَهِيمَ ﴿ كَالَاكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 189       | ١١٢           | وَبَشَّرْنَكُهُ بِإِسْحَقَ نِبِيًّا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7.7.7     | ١٣٠           | ﴿ سَلَتُمْ عَلَىٰٓ إِلْ يَاسِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 770       | 1 £ £ - 1 £ ٣ | ﴿ فَلُوْلَآ أَنَّهُۥ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ اللَّهِ لَلَئِثَ فِي بَطْنِهِ ۗ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 777       | 177-170       | ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّاقَوُنَ ﴿ ١٦٥ ۖ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمُسَيِّحُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           |               | سورة ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>YY</b> | 0             | ﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَ الْآلِهَ الْآلِهَ الْآلِهُ الْآلِقُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِقُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِهُ الْآلِمُ الْآلِقُ الْآلِهُ الْآلِقُ لَالْآلِقُ الْآلِقُ الْآلِقُ الْآلِقُ لَالَّاقِلْقُ الْلِلْقُلْل |
| 779       | ٣٧            | ﴿ وَٱلشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّآءٍ وَغَوَّاصِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١١٨       | 0.            | ﴿ جَنَّاتِ عَدْنِ مُّفَنَّحَةً لَمُّمُ ٱلْأَبُوبُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 119       | 0 £           | ﴿ إِنَّ هَاذَا لَرِزْقَنَا مَا لَهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ فَ أَنَّ اللَّهِ مِن نَّفَادٍ ﴿ فَ أَنَّ اللَّهِ اللَّهِ ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 9 ٧       | ٧٥            | ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ۗ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٩٧        | ٧٨            | ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِيٓ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ ١٨ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           |               | سورة الزمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٧        | ٣             | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَكَنذِبُّ كَفَّارُّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| الصفحة | رقمها         | طرف الآية                                                                                              |
|--------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 117    | ٦             | ﴿ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّ هَا يَكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقٍ                                |
| 17     | 19            | ﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنَتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنَّارِ                      |
| ١٨٤    | ۲ ٤           | ﴿ ذُوقُواْ مَا كُنُنُمُ تَكْسِبُونَ ﴾                                                                  |
| ٨١     | 47            | ﴿ قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ۚ بَلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾                                        |
| ١٨٤    | ٣٩            | ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا كَسَبُواْ ﴾                                                            |
| ١٨٤    | 01            | ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ ﴾                                                             |
| 110    | 01            | ﴿ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ ﴾                                                             |
| 754    | ٥٣            | ﴿ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۗ ﴾                                                                     |
| ١٣٣    | ٧١            | ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَ فَرُوٓا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًّا                                               |
| ١٣٣    | ٧٣            | ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًّا                                     |
| ١١٨    | ٧٣            | ﴿ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتُ أَبُوبُهَا ﴾                                                              |
|        |               | سورة غافر                                                                                              |
| 770    | ٧             | ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ لِيُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ |
| ٨٩     | ١٦            | ﴿ لِمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيُوْمَ ﴾                                                                         |
| ٨٩     | ١٦            | ﴿ يَلُّهِ ٱلْوَحِدِ ﴾                                                                                  |
| ٨٨     | ۲.            | ﴿ وَاللَّهُ يَقَضِى بِٱلْحَقِّ                                                                         |
| ١٣١    | ۲۸            | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّابُ ۞ ﴾                                            |
| ١٣١    | <b>70-7</b> 5 | ﴿ كَنَاكِ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفُ مُّرْتَابٌ                                                |
| ١٦١    | <b>٣9-٣</b> \ | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِيءَ امَنَ يَنْقَوْمِ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ                         |
| ٨٨     | ٥٦            | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنٍ أَتَنَهُمْ إِن فِي                 |
|        |               | صُدُورِهِمْ إِلَّاكِبْرُ                                                                               |

| الصفحة | رقمها        | طرف الآية                                                                          |
|--------|--------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 475    | ٦١           | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِتَسْكُنُواْفِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا |
| 777    | ٧٤           | ﴿ قَالُواْضَ لُّواْعَنَّا بَلِ لَّمْ نَكُن نَّدَعُواْ مِن قَبْلُ شَيْئًا           |
|        |              | سورة فصلت                                                                          |
| 198    | ٩            | ﴿ قُلْ أَيِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ         |
| ١٨٨    | 40           | ﴿ وَمَا يُلَقَّ مِهَا ٓ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ                                 |
| ١٨٨    | ٣٦           | ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ نَنْغُ فَٱسۡتَعِذَ بِٱللَّهِ              |
| 777    | <b>٣٩-٣٧</b> | ﴿ وَمِنْ ءَايَنْدِهِ } أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً ﴾                          |
| ١٧٧    | ٤٠           | ﴿ ٱعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ۚ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾                    |
|        |              | سورة الشورى                                                                        |
| 770    | ٥            | ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَاتُ يَتَفَطَّرُكَ مِن فَوْقِهِنَّ وَٱلْمَلَامِكَةُ              |
| ٨٨     | 11           | ﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمُ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا        |
|        |              | سورة الزخرف                                                                        |
| 150    | ٣            | ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًّا ﴾                                        |
| ١٤٨    | 19           | ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتَ كُمَّ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَنْدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَاتًا ﴾       |
|        |              | سورة الدخان                                                                        |
| 1.4    | 75-77        | ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّكُم مُّتَّبَعُونَ                               |
|        |              | سورة الجاثية                                                                       |
| 740    | <b>\-Y</b>   | ﴿ وَيَلُّ لِكُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيدٍ ٧٠٠٠                                            |
| 777    | 77           | ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُ مُوكُهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ       |
| ١٨٤    | ۲۸           | ﴿ ٱلْيُوْمَ تُجْزَوْنَ مَاكُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾                                     |
| ١٨٤    | 49           | ﴿ إِنَّا كُنَّا نَسْ تَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾                             |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                            |
|--------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٤    | ٣٣    | ﴿ وَبَدَا لَهُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَمِلُواْ ﴾                                                          |
| ٨٨     | ٣٦    | ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْحَمَدُ ﴾                                                                              |
|        |       | سورة الأحقاف                                                                                         |
| 1 £ £  | 70    | ﴿ تُكَوِّرُكُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا ﴾                                                          |
|        |       | سورة محمد                                                                                            |
| 188    | 0-5   | ﴿ ذَلِكَ وَلَوْ يَشَاءُ ٱللَّهُ لَأَنْضَرَ مِنْهُمْ                                                  |
| 119    | 10    | ﴿ مَّثَلُ إِلَيْنَةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ فِيهَآ أَنَّهَٰرٌ مِّن مَّآءٍ غَيْرِ ءَاسِنِ       |
|        |       | سورة الفتح                                                                                           |
| 77     | ۲٩    | ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَكُوا أَشِدًا أَعُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمّاءُ بَيْنَهُمُ |
| 70     | ۲۹    | ﴿ أَشِدًا أَ عَلَى ٱلْكُفَّادِ رُحَمَّا أَيْنَهُمُ مَا                                               |
|        |       | سورةالحجرات                                                                                          |
| 7 £ 7  | ١٤    | ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا ۚ قُل لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا                |
|        |       | سورة ق                                                                                               |
| ٧٧     | ١     | ﴿ قَنَّ وَٱلْقُرْءَ إِنِ ٱلْمَجِيدِ اللَّهِ ﴾                                                        |
| 779    | ۲     | ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾                                                   |
|        |       | سورة الذاريات                                                                                        |
| 715    | 70-75 | ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرُهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ اللهَ                                        |
| ۲٧.    | 79    | ﴿ إِنَّ هَنَدَالْشَقَءُ عَجِيبٌ ﴾                                                                    |
| 771    | ٤٠    | ﴿ فَأَخَذُنَهُ وَجُنُودَهُ، فَنَبَذَنَهُمْ فِي ٱلْمِمِّ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴾                             |
| 1 £ £  | ٤٢    | ﴿ مَانَذَرُمِن شَيْءٍ أَنَتُ عَلَيْهِ إِلَّاجَعَلَتْهُ كَأَلرَّمِيمِ ﴾                               |
|        |       | سورة الطور                                                                                           |
| ١٣٣    | ١٣    | ﴿ يَوْمَ يُدَغُونَ إِلَى نَارِجَهَنَّمَ دَعًّا ﴾                                                     |

| الصفحة | رقمها                         | طرف الآية                                                                               |
|--------|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٠٦    | ۲۱                            | ﴿ كُلُّ أَمْرِي إِمَا كَسَبَ رَهِينُ ﴾                                                  |
|        |                               | سورة القمر                                                                              |
| 1.0    | ٣١                            | ﴿ إِنَّآ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَحِدَةً فَكَانُواْ كَهَشِيمِ ٱلْمُحْنَظِرِ ﴾  |
| 154    | ٤٩                            | ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدُرٍ ﴾                                             |
|        |                               | سورة الرحمن                                                                             |
| ٧.     | 7-1                           | ﴿ ٱلرَّحْدَنُ اللَّ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾                                              |
| ١٦٦    | 9-7                           | ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعُهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ                                           |
| ٧٩     | ١٣                            | ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾                                          |
| 170    | 10-12                         | ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ كَٱلْفَخَارِ                                         |
|        |                               | سورة الواقعة                                                                            |
| 179    | 77-1.                         | ﴿ وَٱلسَّابِقُونَ ٱلسَّنِيقُونَ ﴿ أَوْلَئِكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ                            |
| 1.9    | 19                            | ﴿ لَا يُصَدِّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ ﴾                                           |
| 179    | ٤٠-۲٧                         | ﴿ وَأَصْعَنُ ٱلْمِينِ مَا أَصْعَنُ ٱلْمَينِ ٣٠٠ فِي سِدْرِتَغَضُودٍ ٠٠٠                 |
| 119    | <b>~~~~</b>                   | ﴿ وَفَكِكِهَةِ كَثِيرَةٍ ١٣٠ لَا مَقَطُوعَةٍ وَلَا مَنْوُعَةٍ                           |
| 179    | 07-51                         | ﴿ وَأَصْعَنُ ٱلشِّمَالِ مَا أَصْعَبُ ٱلشِّمَالِ                                         |
| 14.    | $\Lambda$ 9 $-\Lambda\Lambda$ | ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ١٨٠ فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾  |
| ١٣١    | 91-9.                         | وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْعَكِ ٱلْيَمِينِ ١٠٠ فَسَلَمُ لَّكَ مِنْ أَصْعَكِ ٱلْيَمِينِ |
|        |                               | سورة المجادلة                                                                           |
| 7 £ 1  | ٧                             | ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ           |
|        |                               | سورة الممتحنة                                                                           |
| 1 £ 1  | ١.                            | ﴿ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكُوَافِرِ ﴾                                             |

| الصفحة    | رقمها  | طرف الآية                                                                                        |
|-----------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           |        | سورة الصف                                                                                        |
| 97        | ٦      | ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَنَبَنِيٓ إِسْرَءِ يلَ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ    |
| 97        | ٧      | ﴿ وَمَنْ أَظْلَرُ مِمَّنِ أَفْتَرَكَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُوَ يُدَّعَىۤ إِلَى ٱلْإِسۡلَامِ |
|           |        | سورة التغابن                                                                                     |
| 9 £       | ٧      | ﴿ زَعَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَّن يُبَعَثُواْ                                                |
| 98        | ٩      | ﴿ يُوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيُوْمِ ٱلْجَمْعَ ذَالِكَ يَوْمُ ٱلنَّعَابُنِّ                            |
|           |        | سورة الطلاق                                                                                      |
| 9 £       | ١.     | ﴿ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَكُمْ عَذَابًا شَدِيدًا                                                       |
| 98        | ) )    | ﴿ رَّسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ مُبَيِّنَتِ                                    |
|           |        | سورة التحريم                                                                                     |
| 118       | ٩      | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ ﴾                                 |
|           |        | سورة الملك                                                                                       |
| 7 £ 1     | ٥      | ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ ﴾                                         |
|           |        | سورة القلم                                                                                       |
| <b>YY</b> | •      | ﴿ نَنَّ وَٱلْقَالَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾                                                         |
|           |        | سورة الحاقة                                                                                      |
| 1.0       | ٥      | ﴿ فَأَمَّا ثَمُودُ فَأَهْلِكُواْ بِٱلطَّاغِيَةِ ﴾                                                |
| 107       | 07-71  | ﴿ فَلاَ أُقِيمُ بِمَا نُبْصِرُونَ ٢٠٠٠ وَمَا لَا نُبْصِرُونَ ٠٠٠٠                                |
|           |        | سورة المعارج                                                                                     |
| 198       | 1 {-11 | ﴿ يُصَّرُونَهُمْ يُودُّ ٱلْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِينٍ بِبَنِيهِ              |
| 198       | 71-19  | ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَـ لُوعًا                                                            |
|           |        | سورة نوح                                                                                         |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                                                      |
|--------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 £ 1  | 11    | ﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِّدْرَارًا ﴾                                                                 |
| ۸۶۲    | ١٧    | ﴿ وَٱللَّهُ أَنْبُتَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾                                                            |
|        |       | سورة المدثر                                                                                                    |
| ۲.٦    | ٣٨    | ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةً ﴾                                                                       |
| 7 £ A  | ٤٠-٣٨ | ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةً ﴿ ﴿ ۚ إِلَّا أَصْحَابَ ٱلْيَوِينِ ﴾                                     |
|        |       | سورة القيامة                                                                                                   |
| ١٢٦    | mr-m1 | ﴿ فَلاَصَدَّقَ وَلاَصَلَىٰ اللَّ وَلَكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ                                                   |
|        |       | سورة الإنسان                                                                                                   |
| ٨٨     | ۲     | ﴿ إِنَّا خَلَقًنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نَّطُفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ                                             |
| 19.    | ٣     | ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا                                               |
| 17.    | ١٢    | ﴿ وَجَزَنَهُم بِمَاصَبُرُواْ جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾                                                              |
| 119    | ١٣    | ﴿ مُتَّكِحِينَ فِبَهَا عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهُرِيرًا                       |
| 17.    | ١٤    | ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلِّلَتْ قُطُوفُهَا نَذَّلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَالَ اللّ |
| 171    | 10    | ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِعَانِيَةٍ مِّن فِضَّةٍ وَأَكُوابِكَانَتْ قَوَارِيرًا ١١٠٠ ﴾                            |
| 171    | ١٦    | ﴿ قَوَارِيرَاْ مِن فِضَّةٍ قَدَّرُوهَا نَقَدِيرًا ﴿ ٢٠٠﴾                                                       |
| 171    | 1 \   | ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِنَ اجُهَا زَنجِبِيلًا ١٧٠٠ ﴾                                             |
| 171    | ١٨    | ﴿ عَيْنَا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلًا ﴿ ﴾                                                                     |
| 171    | 19    | وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُّخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْهُمْ حَسِبْنَهُمْ لُوْلُؤًا مَّنشُورًا                |
| 171    | ۲.    | وَإِذَا رَأَيْتُ ثُمَّ رَأَيْتُ نَعِيهَا وَمُلْكًا كَبِيرًا ١٠٠                                                |
| 171    | ۲۱    | ﴿ عَلِيهُمْ شِيَابُ سُنْدُسٍ خُضِّرُ وَإِسْتَبْرَقُ                                                            |
|        |       | سورة المرسلات                                                                                                  |

| الصفحة | رقمها         | طرف الآية                                                                                            |
|--------|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٠     | 10            | ﴿ وَيْلُ يُوَمَيِدِ لِآمُكَذِ بِينَ ﴾                                                                |
|        |               | سورة النازعات                                                                                        |
| ١٦٧    | ۲٦            | ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِّمَن يَخْشَى ﴾                                                       |
| 198    | <b>7</b> 77   | ﴿ ءَأَنَتُمْ أَشَدُ خُلُقًا أَمِرِ ٱلسَّمَآءُ بَنَنَهَا ﴿ أَنَ رَفَعَ سَمَّكُهَا فَسَوَّنِهَا ﴿ ١٠٠٠ |
| 191    | ٣٤            | ﴿ فَإِذَا جَآءَتِٱلطَّامَّةُ ٱلكُّبْرَىٰ ﴾                                                           |
|        |               | سورة عبس                                                                                             |
| 197    | 7-1           | ﴿ عَبْسَ وَتُولَٰقَ اللَّ أَن جَاءَهُ ٱلْأَغْمَىٰ ﴾                                                  |
| 777    | 47-75         | ﴿ فَلَيْنَظُرِٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ عَ الْكَ ٢٠٠٠                                             |
| 777    | 77-71         | ﴿ وَفَئِكِهَةً وَأَبَّا ﴿ ۚ مَّنَاعًا لَكُوۡ وَلِأَنْعَا لِكُوۡ وَلِأَنْعَالِكُو ﴾                   |
| 191    | ٣٣            | ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلصَّاخَةُ ﴾                                                                       |
| 198    | <b>~</b> ~~~~ | ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلصَّاخَةُ ﴿ ٣٣ يَوْمَ يَفِرُّ ٱلْمَرَءُ مِنْ أَخِيهِ ﴿ ٣٤ ٢٠٠٠                    |
|        |               | سورة التكوير                                                                                         |
| 197    | ٦             | ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتْ ﴾                                                                     |
|        |               | سورة الانفطار                                                                                        |
| 197    | ٣             | ﴿ وَإِذَا ٱلۡبِحَارُ فُحِرَتَ ﴾                                                                      |
| ٦٦     | 19-14         | ﴿ وَمَآ أَدۡرَىٰكَ مَا يَوۡمُ ٱلدِّينِ ۞ ثُمَّ مَاۤ أَدۡرَىٰكَ مَا يَوۡمُ ٱلدِّينِ                   |
|        |               | سورة المطففين                                                                                        |
| ٨١     | •             | ﴿ وَيُلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾                                                                         |
|        |               | سورة الانشقاق                                                                                        |
| 97     | 1             | ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَّتُ ﴾                                                                       |
| 9 ٢    | 70            | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ أَجُرُّ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾                     |
|        |               | سورة الطارق                                                                                          |

| الصفحة | رقمها | طرف الآية                                                                    |  |
|--------|-------|------------------------------------------------------------------------------|--|
| 77     | V-0   | ﴿ فَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ٠٠٠ ﴾                                |  |
|        |       | سورة الأعلى                                                                  |  |
| 77     | 19-15 | ﴿ قَدَّ أَفَلَحَ مَن تَزَّكَىٰ كَا ۚ وَذَكَرَ ٱسْمَ رَبِّهِ عَ فَصَلَّىٰ ٠٠٠ |  |
|        |       | سورة الغاشية                                                                 |  |
| 17.    | 11-4  | ﴿ وُجُوهُ يُومَيِدِ نَاعِمَةً                                                |  |
|        |       | سورة الليل                                                                   |  |
| ١٢٧    | 0     | ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَآتَقَىٰ ﴾                                          |  |
|        |       | سورة التين                                                                   |  |
| 9 7    | ٦     | ﴿ فَلَهُمْ أَجْرُ عَيْرُ مُمْنُونِ ﴾                                         |  |

# فهرس الأشعار **فهرس الأشعار**

| الصفحة     | بيت الشعر                                                                   |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩         | لعمرو مع الرّمضاء والنّار تلتظي ** أرق وأحفى منك في ساعة الكرب              |
| ٣ ٤        | وصهباء لا تخفي القذى وهو دونها ** تصفق في راووقها حين تقطب                  |
| ٥٣         | وإجانة ريا السرور كأنها ** إذا غمست فيها الزجاجة كوكب                       |
|            | كليني لهمِّ يا أميمة ناصب ** وليل أقاسيه بطيء الكواكب                       |
| ٣٨         | تطاول حتى قلت ليس بمنقض ** وليس الذي يرعى النجوم بآيب                       |
|            | أعيدوا صباحي فهو عند الكواعب ** وردُّوا رقادي فهو لحظ الحبائب               |
| ٣٩         | ف إن نه اري ليلة مدلهمة ** على مقلة من فقدكم في غياهب                       |
| ٥٣         | فغض الطرف إنك من نمير ** فلا كعبًا بلغت ولا كلابا                           |
| ۲۸         | مَنْ راقَبَ النَّاسَ لَمْ يظفر بحاجت * * وفازَ بالطَّيبات الفاتِكُ اللَّهجُ |
| ٤.         | لك ل قبيل قبيل قد وصلب ** وأنت الرأس أول كل هاد                             |
| <b>£</b> £ | وكم أحرزت منكم على قبح قدها ** صروف النوى من مرهفٍ حسن القد                 |
| 20         | والعيش خير في ظلا *** ل النوك ممن عاش كدا                                   |
| ٤٨         | شـــتان مــا يــومي علـــى كورهـا ** ويـــوم حيــان أخـــي جــابر           |
| 20         | إِذَا ذكرت يرتاح قلبِ ي لذكرها ** كَمَا انتفض العصفور بلّله الْقطر          |
| ٥٣         | إذا أبصـــرتني أعرضـــت عنـــي ** كأن الشـمس مـن حـولي تـدور                |
| ٤.         | فأنت رأس قريش وابن سيدها ** والرأس فيه يكون السمع والبصر                    |
| ۲۸         | مَ نُ راق بَ النَّاس ماتَ غمًا ** وفازَ باللفة الجسور                       |
| ٤١         | فاسقط علينا كسقوط النوى ** ليلة لانام ولا زاجر                              |
|            |                                                                             |

| الصفحة | بيت الشعر                                                                              |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١     | عين الأمير هي الوزي ** ر وأنت ناظرها البصير                                            |
|        | يعد الناسبون إلى تميم ** بيوت المجد أربعة كبارا                                        |
|        | يع دون الرباب وآل سعد ** وعمرًا ثم حنظاة الخيارا                                       |
| 70     | ويها ف بينها المرئي لغوا ** كما ألغيت في الدية الحوارا                                 |
|        | ولما تمالاً من سكره ** فنام ونامت عيون العسس                                           |
|        | دنوت إليه على بعده ** دنو رفيق دري ما التمس                                            |
| ٤٢     | أدب إليه دبيب الكرى ** وأسمو إليه سمو النفس                                            |
| ٣٢     | ترى الناس ما سرنا يسيرون خلفنا ** وإن نحن أومأنا إلى الناس وقفوا                       |
| ٤١     | سموت إليها بعدما نام أهلها ** سمو حباب الماء حـــ علــى حـــال                         |
|        | كأنّيَ له أركب جوادًا لِلَذَّةٍ ** ولم أتبطَّنْ كاعبًا ذاتَ خِلْخالِ                   |
| ٤٨     | ولم أسْبَأ الرِّقَّ الَـرويَّ ولم أَقُـلْ لَـ لَذَيلَـيَ كُـرِّي كَـرَّةً بعـد إجفـالِ |
|        | كأنّيَ لم أركب جوادًا ولم أقُلْ                                                        |
|        | لِخيليَ كُرِّي نَفِّسي عن رجاليا                                                       |
|        | ولَمْ أَسْبَأَ الزِّقَّ الرَويَّ ولم أَقُلْ                                            |
| ٤٩     | لأِ َيْسَارِ صِدْقٍ: أَعْظِمُوا ضَوْءَ نَارِيَا                                        |
| 772    | وَمَع ي لَب وسٌ لِلبَئ يسِ كَأَنّ هُ ** رَوقٌ بِجَبهَ قِ ذي نِع اجِ مُجفِ لِ           |
| ۲.۷    | أَبَعْدَ الَّذي بِالنَّعْفِ نَعْفِ كُويكِبٍ ** رَهِينَةِ رَمْسِ ذِي تُرابٍ وَجَنْدَلِ  |
|        | وإذا المطي بنا بلغن محمدًا ** فظهورهن على الرجال حرام                                  |
| ٤ ٣    | قربننا من خير من وطئ الحصى فلها علينا حرمة وذمام                                       |
| ٤٣     | وتجهل أَيْ دِينَا ويحلم رَأينَا ** ونشتم بالأفعال لَا بالتكلم                          |
| 41     | وكنت كذي رجلين رجل صحيحة ** ورجل رمت فيها يد الحدثان                                   |
| ٤٣     | إذا بلغتني وحملت رحلي ** عرابة فاشرقي بدم الوتين                                       |
| ٤٣     | أقول لناقتي إذا بلغتني ** لقد أصبحت مني باليمين                                        |

| الصفحة | بيت الشعر                                                                             |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣     | فلم أجعلك للغربان نحالًا ** ولا قلت «اشرقي بدم الوتين                                 |
| 1.4    | ألا هبي بصحنك فاصبحينا ولاتبقي ** ولاتبقي خمر الأندرينا                               |
| ٣٣     | إن النَّذين غدوا بلبناك غادروا ** وشكر بعيناك لا يزال معينا                           |
| ٣٤     | غيضن من عبراتهن وقلن لي ماذا لقيت من الهوى ولقينا؟                                    |
|        | أَكَا تُ حَنِيفَ أَنَّهَ ا ** زَمَ نَ الصَّقَدِّمِ وَالْمَجَاعَ فُ                    |
| 747    | لَـــمْ يَحْـــذَرُوا مِـــنْ رَبِّهِــمْ ** سُــوءَ الْعَوَاقِــبِ وَالنَّبَاعَـــهُ |
| ٥٣     | إذا ما رآني مقبلًا غض طرف ** كأن شعاع الشمس دوني مقابله                               |
|        | وعيرها الواشون أني أحب ** وتلك شكاة ظاهر عنك عارها                                    |
| 7 7 7  | اِلْبَسْ لِكُلِّ حَالَةٍ لَبُوسَهَا ** إِمَّا نَعِيمَهَا وَإِمَّا بُوسَهَا            |
| ٥٣     | إذا ما رأوني طالعًا من ثنية ** يقولون: من هذا؟ وقد عرفوني                             |
| ٥١     | وشمائلي ما قد علمت ** وما نَبَحت كلابُكِ طارقًا مثلي                                  |
|        | كتمت حبك حتى منك تكرمة ** ثم استوى فيك إسراري وإعلاني                                 |
| ٣٩     | لأنه زاد حتى فاض عن جسدي ** فصار سقمي به في جسم كتماني                                |
| ٣٩     | لقد كنت أعلو حب ليلى فلم يزل ** بي النقض والإبرام حتى علانيا                          |

#### فهرس المصادر والمراجع

#### \*\* القرآن الكريم

- 1- إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع, عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم ابراهيم, ت٥٦٦ه شركة مكتبة مصطفى البابي الحلبي، مصر، تحقيق: إبراهيم عطوة عوض.
  - ٢- أثر التتاص في الشعر, لفاضل الدليمي, دار الثورة, الموصل, ط١, ٩٩٥م.
- ٣- اجتهادات لغوية، د. تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ط١، ٢٨٨ هـ ٢٠٠٧م.
- ٤- أحكام القرآن، أبو بكر محمد بن عبد الله ابن العربي، ت ٥٤٣ه، دار الفكر
   للطباعة والنشر، لبنان، تحقيق: محمد عبد القادر عطا.
- احكام القرآن، أحمد بن علي الرازي الجصاص أبو بكر، ت٣٧٠ه، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٠٥ه، تحقيق: محمد الصادق قمحاوي.
- 7- أخلاق الوزيرين الصاحب بن عباد وابن العميد، لأبي حيان علي بن محمد بن العباس البغدادي التوحيدي, ت٣٦٠ه، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ١٤١٧هـ/١٩٩٩م، الطبعة: الأولى، تحقيق: خليل المنصور.
- ۷- أدب الكاتب، لعبد الله بن مسلم بن قتيبة، تحقيق: محمد الدالي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط (۱)، ۱۹۸۲م.
- ۸- إرشاد الأريب, ياقوت الحموي, دار الغرب الإسلامي بيروت, الطبعة الأولى ١٩٩٣, تحقيق: إحسان عباس.
- 9- أسرار التكرار في القرآن، لبرهان الدين الكرماني، دار الفضيلة، المحقق: عبد القادر أحمد عطا.
  - ١٠- أسلوب التقابل في القرآن, عماري عزالدين, جامعة بلحاج لخضر، الجزائر, 2010 م.
- 1 ۱ إصلاح المنطق، لابن السكيت، تحقيق: أحمد محمد شاكر، وعبد السلام هارون، دار المعارف، مصر، ط (٤).
- ١٢- أصول البزدوي، كنز الوصول الى معرفة الأصول، على بن محمد البزدوي

- الحنفي، ت ٣٨٢ هـ، مطبعة جاويد بريس، كراتشي.
- 17- أضواء البيان في إيضاح القرآن, الشيخ محمد المختار الشنقيطي, دار الفكر للطباعة والنشر بيروت ١٤١٥ه ١٩٩٥م, تحقيق: مكتب البحوث والدراسات.
- ١٤ أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة، د. نايف خرما، طبعة عالم المعرفة،
   الكويت.
- ٥١- أعلام الموقعين لابن قيم الجوزية، (أبو عبدالله محمد بن أبي بكر)، دار الحديث، القاهرة.
- 17- آفاق التناصية, ميشال أوتان, ترجمة: محمد خير البقاعي، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة، ١٩٩٨ م.
- ۱۷- الإبداع الموازي التحليل النصي للشعر، د. محمد حماسة عبد اللطيف، دار غريب، القاهرة، ۲۰۰۱م.
- ١٨- الإتقان في علوم القرآن، اسم المؤلف: جلال الدين عبد الرحمن السيوطي الوفاة: 1٨- الإتقان في علوم القرآن، اسم المؤلف: جلال الدين عبد الرحمن السيوطي الوفاة: 1٨- ١٩٩٦م، الطبعة: الأولى، تحقيق: سعيد المندوب.
- 19- الإحالة في نحو النص دراسة في الدلالة والوظيفة، د.أحمد عفيفي، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- ٢- الإحالة وأثرها في دلالة النص وتماسكه، د. محمد محمد يونس علي، مجلة الدراسات اللغوية، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، الرياض، المجلد ٦، العدد ١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- ٢١ الإصابة، الحافظ ابن حجر العسقلاني, دار الجيل بيروت, ١٤١٢ ١٩٩٢،
   تحقيق على محمد البجاوي.
- ٢٢ الأصول، دراسة أبستيمولوجية للفكر اللغوي عند العرب، نحو، فقه لغة، بلاغة، د. تمام حسان.
- ٢٣- الإعجاز العددي في القرآن, عبدالرزاق نوفل, ديوان المطبوعات الجامعية,

١٩٨٩م.

- ٢٢- الإعجاز والإيجاز، لأبي منصور عبد الملك إسماعيل الثعالبي، دار الغصون، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
  - ٢٥- الأعلام، للزركلي: خير الله، دار العلم للملابين، بيروت، ط (٧)، ١٩٨٦م.
    - ٢٦ الأغاني، لأبي الفرج الأصفهاني، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٩٢م.
- ۲۷ الأمالي في لغة العرب, أبو علي إسماعيل القالي، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، تاريخ النشر: ۲۰۰۱/۰۹/۰۱، ترجمة، تحقيق: صلاح بن فتحي هلل، سيد بن عباس الجليمي.
- ٢٨- الأمثال لابن سلام, أبو عُبيد القاسم بن سلام بن عبد الله الهروي البغدادي, دار المأمون للتراث، الطبعة: الأولى، ١٤٠٠ هـ ١٩٨٠ م، المحقق: الدكتور عبد المجيد قطامش.
- 79- الإنباه على قبائل الرواة، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي، تحقيق: إبراهيم الأبياري الرواة، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ/١٩٨٥م.
- ٣- الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحوبين البصريين والكوفيين، أبو البركات عبد الرحمن بن محمد أبي سعيد الأنباري -تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، القاهرة، ط٤، ١٩٥٣م.
- ٣١- الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين البصريين والكوفيين، لابن الأنباري: أبي البركات كمال الدين عبد الرحمن بن الأنباري، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، القاهرة، ١٩٨٧م.
- ٣٢- الإيضاح في علوم البلاغة, الخطيب القزويني محمد بن عبد الرحمن جلال الدين, دار الكتب العلمية، بيروت الطبعة الاولى: ١٩٨٥م, المحقق: إبراهيم شمس الدين.
- ٣٣- الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، تحقيق: د. محمد عبد المنعم خفاجي، دار الجيل، بيروت، ط٣، ١٩٩٣م.

- ٣٤ البداية والنهاية, ابن كثير, دار هجر, المحقق: عبد الله عبد المحسن التركي.
- ٣٥- البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، د.جمال عبد المجيد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ٢٠٠٦م.
- ٣٦- البديع في نقد الشعر، أسامة بن منقذ، تحقيق: د.أحمد أحمد بدوي، د.حامد عبد المجيد، مراجعة: إبراهيم مصطفى، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، ١٣٨٠هـ ١٩٦٠م.
- ٣٧ البديع في نقد الشعر، لأبي المظفر مؤيد الدولة مجد الدين أسامة بن مرشد بن على بن منقذ الكناني، دار الكتب العلمية.
- ۳۸ البرهان في علوم القرآن، لبدر الدين الزركشي، تحقيق: يوسف المرعشلي وآخرين، دار المعرفة، بيروت ط (۱)، ۱٤۱۰ه/۱۹۹م.
- ٣٩- البرهان في علوم القرآن، محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي أبو عبد الله, تحقيق/محمد أبو الفضل إبراهيم.
- ٤٠ البرهان، برهان الدين أبي القاسم محمود بن حمزة بن نصر الكرماني, مركز الكتاب للنشر القاهرة، المحقق: د. السيد الجميلي.
- ٤١- البناء العروضي للقصيدة العربية، د. محمد حماسة عبد اللطيف، دار غريب، القاهرة، ٢٠٠٨م.
- ٤٢- البيان في روائع القرآن دراسة لغوية وأسلوبية للنص القرآني، د. تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ط٣، ١٤٣٠هـ-٢٠٠٩م.
  - ٤٣ البيان في روائع القرآن، ط عالم الكتب، القاهرة، ١٩٩٣م.
- ٤٤ البيان والتبيين, الجاحظ,: مكتبة الخانجي, مصر ١٤١٨ ١٩٩٨, المحقق: عبد السلام محمد.
- ٥٥- البيان والتبيين، الجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٥، ٥٠٥ هـ-١٩٨٥م.
- 23 التحرير والتتوير، الإمام محمد الطاهر بن عاشور، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، لبنان، ط١، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.

- ٤٧ التصوير الفني في القران الكريم، سيد قطب.
- ٤٨ التعبير القرآني, فاضل السامرائي, ط٦, دار عمار, عمان, ٢٠٠٩م.
- 93 التعبير القراني, فاضل السامرائي, طبعة دار عمار، عمان الأردن، الطبعة الأولى، 199 التعبير القرائي, فاضل السامرائي, طبعة دار عمار، عمان الأردن، الطبعة الأولى،
- ۰۰- التعریفات، علي بن محمد الجرجاني، دار الکتب العلمیة، بیروت، لبنان، ۱٤۰۳هـ ۱۹۸۳م.
- ١٥- التفسير الحديث, دروزة محمد عزت, دار إحياء الكتب العربية القاهرة الطبعة:
   1383هـ.
- ٥٢ التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، أبو عبد الله محمد بن عمر الرازي الملقب فخر الدين، دار الفكر، بيروت لبنان، ط١، ١٩٨١م.
- ٥٣- التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، ت ٢٠٠٦ هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠١١هـ/٢٠٠٠م، الطبعة: الأولى.
  - ٥٥- التفسير الكبير، الفخر الرازي، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٩٨١م، مج١.
    - ٥٥- التكامل السياقي، عبدالوهاب أبوصفية دار عمار للنشر والتوزيع.
      - ٥٦ التلخيص, الخطيب القزويني, دار الفكر العربي القاهرة.
  - ٥٧- التناسب ودوره في الإعجاز القرآني, إقبال نجم, ط١, جامعة الكوفة, ٢٠٠٩م.
- ٥٨- النتاص القرآني في شعر أمل دنقل. د. عبد العاطي كيوان، مكتبة النهضة المصرية.
- 09- التناص في الشعر العربي الحديث، حصة البادي، ط (١)، ٢٠٠٩م، دار كنوز المعرفة العلمية للنشر والتوزيع، عمان.
- ٦٠- التتاص في شعر المقاومة, مجاهد المصري, دار اليرموك, عمان، ط١, ٩٩٨م.
- 71- التناص: النظرية والممارسة, مصطفى بيومي, نادي الرياض الأدبي, ط1, 1879.
- ٦٢- الثقات، محمد بن حبان التميمي البستي، مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيدر

- آباد، الهند، ط (۱)، ۱۶۰۱ه/۱۹۸۱م.
- 77- الجملة في الشعر العربي، د. محمد حماسة عبد اللطيف، دار غريب، القاهرة، 77- الجملة من الشعر العربي، د. محمد حماسة عبد اللطيف، دار غريب، القاهرة، 77- الجملة في الشعر العربي، د. محمد حماسة عبد اللطيف، دار غريب، القاهرة،
- 37- الحذف والتقدير عند سيبويه، رسالة دكتوراه، إعداد: فكري محمد أحمد سليمان، إشراف أ.د. محمد عوني عبدالرؤوف، كلية الألسن، جامعة عين شمس، رقم (٦٣٩)، ١٤٠٩هـ/١٤٨٨م.
- -7- الحلل في شرح أبيات الجمل، لابن السيد البطليوسي، تحقيق: د. مصطفى إمام، الدار المصرية للطباعة والنشر، القاهرة، ط(١)، ١٩٧٩م.
- 77- الحماسة البصرية، صدر الدين علي بن الحسن البصري الوفاة: ٢٥٩هـ، عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٣هـ/١٩٨٩م، تحقيق: مختار الدين أحمد.
- 77- الحماسة المغربية مختصر كتاب صفوة الأدب ونخبة ديوان العرب، لأبي العباس أحمد بن عبد السلام الجراوي التادلي، تحقيق: محمد رضوان الداية، دار الفكر المعاصر، بيروت، ١٩٩١م، الطبعة الأولى.
- 7A الحيدة والاعتذار في الرد على من قال بخلق القرآن, عبد العزيز بن يحيى الكناني, تحقيق: د. علي بن ناصر الفقيهي, ط١, مكتبة العلوم والحكم, المدينة المنورة.
- 79- الحيوان، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ الوفاة: ٢٥٥ه، دار النشر: دار الجيل، لبنان، بيروت، ١٤١٦ه/١٩٩٦م، تحقيق: عبد السلام محمد هارون.
- ·٧- الخصائص، أبو الفتح عثمان بن جني، تحقيق محمد علي النجار، مطبعة دار الكتب المصرية، ١٩٥٥م.
  - ٧١- الخلاصة النحوية، د. تمام حسان، عالم الكتب ط١، ١٤٢٠هـ/٠٠٠م.
- ٧٢- الدرر الكامنة, أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني شهاب الدين, دائرة المعارف العثمانية, تصحيح الشيخ عبدالرحمن المعلمي.
- ٧٣ الدرس النحوي النصي في كتب إعجاز القرآن الكريم، أشرف عبد البديع عبد الكريم، مكتبة الآداب، القاهرة، ٢٠٠٨م.
- ٧٤ الرسالة, الشافعي أبو عبد الله محمد بن إدريس, مكتبه الحلبي، مصر، الطبعة:

- الأولى، ١٣٥٨ه/١٩٤٠م, المحقق: أحمد شاكر.
- ٧٥- الزاهر في معاني كلمات الناس، أبو بكر محمد بن القاسم الأنباري, مؤسسة الرسالة بيروت ١٤١٢ هـ/١٩٩٢, تحقيق: د. حاتم صالح الضامن.
  - ٧٦ السرقات الأدبية
- ٧٧- الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاتها، محمد بنيس، الشعر المعاصر، درا توبقال، المغرب، ط (١)، ١٩٩٠م.
  - ٧٨- الشعر المغربي المعاصر، د. محمد بنيس.
- ٧٩- الشعر والشعراء، الزهرة لأبى بكر محمد بن داود الأصبهاني، تحقيق: د/ إبراهيم السامرائي، ط (٢)، ٤٠٦ه/١٩٥٩م، مكتبة المنار، الزرقاء، الأردن.
- ٠٨- الصناعتين، أبو هلال العسكري, دار إحياء الكتب العربية القاهرة الطبعة الأولى ١٩٥٢, تحقيق: على محمد البجاوي محمد أبو الفضل إبراهيم.
- ٨١- الظاهرة الجمالية في القرآن, نذير حمدان, دار المنايرة, الطبعة الأولى، ١٨- الظاهرة الجمالية في القرآن, نذير حمدان, دار المنايرة, الطبعة الأولى،
- ۸۲ العربية بين نحو الجملة ونحو النص، كتاب المؤتمر الثالث للعربية والدراسات النحوية بكلية دار العلوم، توصيات المؤتمر، دار الهانئ للطباعة والنشر، القاهرة، ٢٠٠٥هـ ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م.
- ۸۳- العقد الفرید، لأبي عمر أحمد بن محمد بن عبد ربه، دار إحیاء التراث العربي، بیروت، لبنان، ط (۳)، ۱٤۲۰ه /۱۹۹۹م.
- ۸۶ العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني، تحقيق: د.صلاح الدين الهواري، د.هدى عودة، مكتبة دار الهلال، بيروت، لبنان، ط١، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ٨٥- العمدة، أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني الأزدي, المكتبة العصرية للطباعة والنشر ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٤ م, محققه: د: عبد الحميد هنداوي.
- ٨٦- العين، للخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق: د. مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط (١)، ١٤٠٨ه/

۱۹۸۸م.

- ٨٧- الفائق في غريب الحديث، محمود بن عمر الزمخشري, ت٥٣٨ هـ، دار المعرفة، لبنان، الطبعة: الثانية، تحقيق: على محمد البجاوي محمد أبو الفضل إبراهيم.
- ٨٨- الفصول في الأصول، أحمد بن علي الرازي الجصاص، ت ٣٧٠ ه، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت، ١٤٠٥ه، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. عجيل جاسم النشمي.
- ٨٩- الفقيه والمتفقه، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي، ت ٤٦٢هـ دار ابن الجوزي، السعودية، ١٤٢١هـ، الطبعة الثانية، تحقيق: أبو عبد الرحمن عادل بن يوسف الغرازي.
- ٩- الفن ومذاهبه في الشعر العربي، د. شوقي ضيف, دار المعارف,الطبعة الحادية عشر.
- ٩١- الكتاب، لسيبويه: أبي بشر عمرو بن عثمان بن قنبر، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، ٩٦٨م.
- 97- الكشف والبيان (تفسير الثعلبي)، أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي النيسابوري، ت٢٧٤ه، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ٢٢٢هه/٢٠٠٢م، الطبعة: الأولى، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، مراجعة وتدقيق الأستاذ نظير الساعدي.
- 97- اللباب في علوم الكتاب، الحنبلي الدمشقي, عمر بن علي بن عادل الدمشقي الحنبلي أبو حفص, دار الكتب العلمية, ١٤١٩ ١٩٩٨, المحقق: عادل أحمد عبد الموجود على محمد معوض.
- 98- اللغة العربية معناها ومبناها، د. تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ط٥، ٢٠٠٢م.
- 90- المؤتلف والمختلف للحسن بن بشر الآمدى، تحقيق: ف. كرنكو، ط القدسى، القاهرة، ١٣٥٤هـ.
  - ٩٦ المبدأ الحواري، تزفيتان تودوروف, دار الفارس للنشر والتوزيع.

- 97- المثل السائر,: ضياء الدين ابن الأثير, المكتبة العصرية بيروت، ١٩٩٥, تحقيق: محمد محيى الدين عبدالحميد.
- ٩٨- المحرر الوجيز, لابن عطية, دار الكتب العلمية لبنان ١٤١٣هـ ١٩٩٣م، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد.
- 99- المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، ت 80- المحكم والمحيط الأعظم، بيروت، ٢٠٠٠م، ط١، تحقيق/عبد الحميد هنداوي.
- ۱۰۰- المحكم والمحيط الأعظم، لابن سيده، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج وآخرين، مصطفى البابي الحلبي، مصر، وطبعة أخرى، تحقيق: د. عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط (۱)، ۲۰۰۰م.
- 1 · ۱ المحيط في اللغة، للصاحب كافي الكفاة أبي القاسم إسماعيل بن عباد بن العباس بن أحمد بن إدريس الطالقاني، تحقيق: الشيخ محمد حسن آل ياسين، عالم الكتب، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ/١٩٩٤م.
  - ١٠٢- المخصص، لابن سيده، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۱۰۳ المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك، د. عبد العزيز حمودة، عالم المعرفة، إبريل، ۱۹۹۸م.
- ١٠٤ المزهر في علوم العربية وأنواعها، للسيوطي، تحقيق: محمد أحمد جاد المولى،
   عيسى الحلبي، القاهرة.
- ١٠٥- المساعد في تسهيل الفوائد, الامام بهاء الدين بن عقيل, منشورات مركز احياء التراث الاسلامي,1422 هـ / ٢٠٠١م. تحقيق: محمد كامل بركات
- ۱۰۱- المستقصى في أمثال العرب، الزمخشري، ت ٥٣٨هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٧م، ط٢.
- ۱۰۷ المعارف، ابن قتيبة أبو محمد عبد الله بن مسلم، ت٢٧٦هـ، دار المعارف، القاهرة، تحقيق: دكتور ثروت عكاشة.
- ۱۰۸ المعجم المفهرس لألفاظ القران الكريم، محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة دار الشعب، ١٣٥٨ ١٩٣٨ م.

- 9 · ١ المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى، أحمد الزيات، حامد عبد القادر، محمد النجار دار الدعوة، تحقيق: مجمع اللغة العربية.
- ١١٠ المعنى في البلاغة العربية, د.حسن جاد طبل الطبعة الأولى دار الفكر العربي القاهرة ١٩٩٨م.
- 111- المفاهيم معالم: نحو تأويل واقعي, د.محمد مفتاح، المركز الثقافي العربي، ط١, المغرب, ١٩٩٩ م.
- 111- المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد الأصفهاني- دار المعرفة، لبنان، تحقيق: محمد سيد كيلاني.
- 11۳ المفضليات، للمفضل الضبي، تحقيق: أحمد شاكر، وعبد السلام محمد هارون، دار المعارف، القاهرة، ط (٦).
- ١١٥ المقتضب، للمبرد، تحقيق: د. محمد عبد الخالق عضيمة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة، ١٣٨٢ه.
- 011- الملل والنحل، للشهرستاني، تحقيق: محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، 110- الملل والنحل، للشهرستاني، تحقيق:
- 117 المنصف للسارق والمسروق منه، أبو محمد الحسن بن علي بن وكيع, منشورات جامعة قاريونس الطبعة الأولى (١٩٩٤م), تحقيق: عمر خليفة بن إدريس.
- ۱۱۷ الموازنة بين أبي تمام والبحتري، للآمدي، تحقيق: السيد أحمد صقر، دار المعارف، ط (۱)، ۱۹۹٤م.
- ۱۱۸ الموافقات في أصول الشريعة، أبو إسحاق الشاطبي (إبراهيم بن موسى)، ضبطه محمد عبدالله الرزاز، دار الفكر العربي، ط۲، ۱۳۹۵هـ/۱۹۷۵م.
- ۱۱۹ الموشّح للمَرزُباني, تحقيق: علي محمد البجاوي، دار نهضة مصر، القاهرة، ١٩٥٥م.
  - ١٢٠ الموقف الثقافي ع/١٧، ١٩٩٨م، دار الشؤون الثقافية العامة.
- ١٢١- الميزان في تفسير القرآن، محمد الطبطبائي ط١, الأعلمي للمطبوعات, بيروت, ٢٠٠٣م.

- ١٢٢ النجوم الزاهرة في تاريخ مصر والقاهرة، لابن تغري بردي، المؤسسة المصرية العامة.
  - ١٢٣ النحو الوافي، عباس حسن، دار المعارف، القاهرة، ط١٠.
- 17٤ النحو والدلالة مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي، د. محمد حماسة عبد اللطيف، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط٢، ٢٠٠٦م.
  - ١٢٥ النحو والدلالة، د. محمد حماسة عبداللطيف, ط١، ١٩٨٣.
- 1۲۱- النكت والعيون (تفسير الماوردي)، أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي البصري, ت-٤٥٠ه، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، تحقيق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم.
- 17۷ الواضح في مشكلات شعر المتنبي، لعبد الله بن عبد الرحمن الاصبهاني، دار الكتب العلمية.
- ۱۲۸ الوافي بالوفيات، للصفدي، طهران، إيران، وطبعة أخرى، تحقيق: أحمد الأرنئوط، وتركى مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- 179 الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، علي بن أحمد الواحدي أبو الحسن، ت٦٨٦هـ دار القلم، الدار الشامية، دمشق، بيروت، ١٤١٥ه، الطبعة: الأولى، تحقيق: صفوان عدنان داوودي.
- ١٣٠ الورقات، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني، ت ٤٧٨هـ، تحقيق: د. عبد اللطيف محمد العبد.
- 1٣١- الوساطة بين المتنبي وخصومه، القاضي علي بن عبد العزيز الجرجاني، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركائه، القاهرة.
  - ١٣٢ أمثال العرب، المفضل بن محمد بن يعلى بن سالم الضبي، ت ١٦٨ ه.
- ١٣٣- إنباه الرواة على أنباه النحاة، لعلي بن يوسف القفطي، دار الكتب المصرية، ١٣٧٤هـ.
- ١٣٤ بديع القرآن، ابن أبي الإصبع المصري، تحقيق: د. حفني محمد شرف، دار

- النهضة، مصر.
- 1۳٥ بصائر ذوي التمييز, مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي, المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية, ١٤١٦ ١٩٩٦, المحقق: محمد علي النجار عبد العليم الطحاوى.
- ۱۳۱- بلاغة الخطاب وعلم النص، د. صلاح فضل، لونجمان, المجلس الاعلى للثقافة والفنون والاداب، الكويت ۱۶۱۳هـ ، ۱۹۹۲م.
- ١٣٧ بناء الجملة العربية، د. محمد حماسة عبد اللطيف، دار غريب، القاهرة، ٢٠٠٣م.
- ۱۳۸ تاج العروس من جواهر القاموس «شرح القاموس»، للإمام اللغوى محب الدين أبى الفيض السيد محمد مرتضى الزبيدي، تحقيق: مجموعة من المحققين، حكومة الكويت، ١٤٠٨هـ/١٩٨٧م.
- ١٣٩ تاريخ بغداد, الخطيب البغدادي, دار الغرب الإسلامي١٤٢٢ ٢٠٠١, المحقق: بشار عواد معروف
- ۱٤٠ تاريخ مدينة دمشق, لأبي القاسم الشافعي، ت٧١ هـ، دار الفكر، بيروت، ١٤٥ ١٩٩٥، تحقيق: محب الدين العمري.
- 1٤١ تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، ابن أبي الإصبع المصري، تحقيق: د. حفني محمد شرف، القاهرة، ١٩٦٣م.
- ١٤٢ تحرير التحبير، لابن أبي الإصبع المصري، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية القاهرة، ١٤١٦هـ/١٩٩٥م.
- 1٤٣ تفسير ابن أبي حاتم, ابن أبي حاتم الرازي, مكتبة نزار مصطفى الباز الرياض ١٤٣ الطبعة الأولى ١٤١٧, المحقق: أسعد محمد الطيب.
- 184 تفسير أبي السعود, محمد بن محمد العمادي أبو السعود, دار إحياء التراث العربي بيروت.
- 150 تفسير البحر المحيط,: محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي, دار الكتب العلمية لبنان / بيروت,٢٠٠١ م تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود الشيخ على محمد معوض.

- 1٤٦ تفسير البغوي، البغوي، ت ١٦٥ه، دار المعرفة، بيروت، تحقيق: خالد عبد الرحمن العك.
  - ١٤٧ تفسير البيضاوي، ت٦٨٥ هـ، دار الفكر، بيروت.
- 1٤٨ تفسير الخازن المسمى لباب التأويل في معاني التنزيل, علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم البغدادي الشهير بالخازن, ت٥٢٧ه، دار الفكر، بيروت، لبنان، ١٣٩٩هـ/١٩٩٩م، الطبعة: بدون، تحقيق: بدون.
- 1٤٩ تفسير السمرقندي المسمى بحر العلوم، نصر بن محمد بن أحمد أبو الليث السمرقندي، ت٦٧٦ هـ، دار الفكر، بيروت، تحقيق: د.محمود مطرجي.
- ١٥٠ تفسير السمعاني, أبو المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني، ت ١٥٠ تفسير الوطن، الرياض، السعودية، ١٤١٨هـ/١٩٩٧م، الطبعة: الأولى، تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم.
- 101-تفسير القرآن العزيز، لابن أبي زمنين، ت ٣٩٩هـ، الفاروق الحديثة، مصر، القاهرة، ١٤٢٣هـ/٢٠٠٢م، ط١، تحقيق: أبو عبد الله حسين بن عكاشة، محمد بن مصطفى الكنز.
- ۱۵۲ تفسیر القرآن، عبد الرزاق بن همام الصنعاني, ت ۲۱۱ هـ، مكتبة الرشد، الریاض، ۱٤۱۰هـ، الطبعة: الأولى، تحقیق: د. مصطفى مسلم محمد.
- ١٥٣ تفسير القرطبي, الإمام أبو عبدالله القرطبي، دار عالم الكتب، الرياض، المملكة العربية السعودية ١٤٢٣ هـ/ ٢٠٠٣ م, المحقق: هشام سمير البخاري.
- 102- تفسير القشيري المسمى لطائف الإشارات، أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري النيسابوري الشافعي, ت57ه، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ٢٤٢ه/٢٠٠٠م، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد اللطيف حسن عبد الرحمن.
- 100- تفسير الكشاف، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري، اعتنى به وخرج أحاديثه وعلق عليه: خليل مأمون شيحا، دار المعرفة، بيروت لبنان، ط۱، ٢٣هـ-٢٠٠٢م.

- 107- تفسير النسفي, أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي, دار الكلم الطيب، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م, حققه وخرج أحاديثه: يوسف على بديوي، راجعه وقدم له: محيى الدين ديب مستو.
- ۱۵۷ تفسير مقاتل بن سليمان، أبو الحسن مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي بالولاء البلخي، ت٠٥١ه، دار الكتب العلمية لبنان/ بيروت، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م، الطبعة: الأولى، تحقيق: أحمد فريد.
- ١٥٨- تناسق الدرر في تناسب السور, للسيوطي, عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، ١٩٩٥ تحقيق: عبد الله محمد الدرويش.
- 109 تهذیب التهذیب, ابن حجر العسقلاني, طبعته دار المعارف النظامیة الهند سنة 1770.
- 17۰ تهذیب الکمال فی أسماء الرجال، لأبي الحجاج یوسف المزی، تحقیق: د. بشار عواد، مؤسسة الرسالة، بیروت، لبنان، ط (٤)، ۱۶۱۳ه/۱۹۹۲م.
- 171- تهذیب اللغة، للأزهري، محمد بن أحمد، تحقیق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجی، القاهرة، ط (۱)، ۱۳۹٦ه/۱۹۷٦م.
  - ١٦٢ تهذيب تاريخ ابن عساكر، لابن بدران، المكتبة العربية، دمشق، ط (١).
- 17۳ تيسير الكريم الرحمن, الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي, مؤسسة الرسالة, الطبعة: الأولى 120هـ ٢٠٠٠ م, المحقق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق.
- 175- ثلاث رسائل في الإعجاز, الخطابي, دار المعارف، مصر القاهرة1976, تحقيق: محمد خلف الله أحمد، ود.محمد زغلول سلام .
- 170- ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، لأبي منصور، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل الثعالبي، دار المعارف، القاهرة.
- ۱٦٦- جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن خالد الطبري أبو جعفر (ت ٣١٠هـ)، دار الفكر، بيروت، ١٤٠٥هـ.
- 17۷ جمهرة أشعار العرب، لمحمد بن أبي الخطاب القرشي، تحقيق: محمد علي الهاشمي دار القلم، دمشق، ١٩٨٦م.

- 17۸ جمهرة الأمثال, الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري أبو هلال, دار الكتب العلمية, ١٤٠٨ ١٤٠٨, المحقق: أحمد عبد السلام محمد سعيد بن بسيوني زغلول أبو هاجر.
- 179 جمهرة الأنساب ( جمهرة أنساب العرب ), أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري, تحقيق: لجنة من العلماء، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت الطبعة: الأولى، ١٩٨٣/ ١٩٨٣.
- ۱۷۰ جمهرة اللغة, محمد بن الحسن بن دريد أبو بكر, دار العلم للملايين, ۱۹۸۷, المحقق: رمزي منير بعلبكي.
- ۱۷۱ حجة القراءات، عبد الرحمن بن محمد بن زنجلة أبو زرعة, مؤسسة الرسالة بيروت, ۱٤٠٢ ۱۹۸۲, تحقيق: سعيد الأفغاني.
- ۱۷۲ خزانة الأدب للبغدادي. عبد القادر بن عمر البغدادي, مكتبة الخانجي, القاهرة, المحقق: عبد السلام محمد هارون
  - ١٧٢ دائرة المعارف، للبستاني، دار الحياة، بيروت.
- ١٧٤ درء تعارض العقل والنقل، تقي الدين أحمد بن عبد السلام بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية، ت ٧٢٨هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هـ/١٩٩٨م، تحقيق: عبد اللطيف عبد الرحمن.
  - ١٧٥ دراسات في اللغة، إبراهيم السامرائي, مطبعة العاني بغداد ١٩٦١.
- ۱۷٦ دراسة المعني عند الأصوليين، د. طاهر سليمان حمودة: الدار الجامعية للنشر، اسكندرية، د. ت.
- ١٧٧ درة التتزيل, الخطيب الإسكافي, معهد البحوث العلمية بمكة,1422 ه / ٢٠٠١م, تحقيق: محمد مصطفى آيدين.
- ۱۷۸ درة الغواص، الحريري، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار نهضة مصر، القاهرة، ۱۹۷۵م.
- 1۷۹ دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب، محمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي، دار عالم الفوائد, جدة, ١٤١٤ه.

- 110-دلائل الإعجاز، أبو بكر عبد القاهر الجرجاني، تحقيق: محمود محمد شاكر، مطبعة المدني المؤسسة السعودية بمصر، القاهرة، دار المدني بجدة السعودية، ط۳، ١٤١٣هـ-١٩٩٢م.
- ۱۸۱ دلائل الإعجاز، لعبد القاهر الجرجاني، تحقيق وتعليق: أ. محمود محمد شاكر، مكتبة الأسرة، ۲۰۰۰م.
- ١٨٢- دلالة السياق منهج مأمون لتفسير القرآن, عبد الوهاب رشيد أبو صفية الحارثي, عمان: الأردن,1409 هـ ١٩٨٩م.
- ۱۸۳ دليل الناقد الأدبي, ميجان الرويلي وسعد البازعي, دار العبيكان, ط١, الرياض, ١٨٥ ١٩٩٦م.
  - ١٨٤ دور الكلمة في اللغة لستيفن أولمان, ترجمه وقدم له وعلق عليه د/ كمال بشر.
    - ١٨٥ ديوان ابن الرومي، لابن الرومي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 1A7 ديوان أبي الطيب المتنبي بشرح أبي البقاء العكبري المسمى بالتبيان في شرح الديوان، تحقيق: مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ شلبي، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- ۱۸۷ دیوان الأعشی الکبیر، دار الکتب العلمیة، بیروت، لبنان، ط (۱)، ۱۲۰۷ هـ/۱۹۸۷م،.
- ۱۸۸ ديوان الحارث بن حلزة, الحارث بن حلزة, دار الكتاب العربي، ١٩٩١/١٤١١, المحقق: إميل بديع يعقوب.
  - ١٨٩ ديوان الحسن بن هانئ, غريغور شولر, منشورات المعهد الألماني للأبحاث.
- ۱۹۰-ديوان الحماسة، شرح الشيخ محمد عبد القادر سعيد الرافعي، مطبعة التوفيق، مصر، ۱۳۲۲هـ.
- 191-ديوان المعاني, أبو هلال العسكري, دار الكتب العلمية, ١٤١٤ ١٩٩٤, المحقق: أحمد حسن بسج.
  - ١٩٢ ديوان امرئ القيس، عناية مجموعة المحققين بدار الكتب العلمية بيروت.
    - ١٩٣ ديوان جرير، تحقيق: د. نعمان محمد طه، دار المعارف، القاهرة.

- ١٩٤ ديوان ذي الرمة، عالم الكتب، لبنان، بيروت.
- 190- ديوان قيس بن الملوح مجنون ليلى (برواية أبي بكر الوالبي) مجنون ليلى/قيس بن الملوح، دار الكتب العلمية بيروت.
- ۱۹۱-دیوان کثیر عزة، شرحه: عدنان زکي درویش، دار صادر، بیروت، ط (۱)، ۱۹۹۶م.
  - ١٩٧ ديوان وضاح اليمن، لوضاح اليمن، دار الكتب العلمية.
  - ١٩٨ رسالة التوابع والزوابع، ابن شهيد الأندلس, دار الوطن, الرياض, ١٤٢٣هـ.
- 199-رغبة الآمل من كتاب الكامل، وهو شرح لكتاب الكامل للمبرد، لسيد بن علي المرصفى، طبع بمصر، ١٣٤٨ه.
- ٠٠٠- روح المعاني، محمود شكري الألوسي البغدادي شهاب الدين, إدارة الطباعة المنيرية تصوير دار إحياء التراث العربي.
- ۲۰۱ روضة الناظر وجنة المناظر، لابن قدامة المقدسي, ت: ٦٢٠ه، جامعة الإمام محمد بن سعود، الرياض، ١٣٩٩ه، ط٢، تحقيق/ د: عبد العزيز عبد الرحمن السعيد.
- ٢٠٢ زهر الآداب, أبو إسحاق إبراهيم بن علي الحصري القيرواني, دار الكتب العلمية بيروت / لبنان ١٤١٧ هـ ١٩٩٧م, تحقيق: أ. د / يوسف على طويل.
- ۲۰۳ سر الفصاحة، الأمير أبي محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان الخفاجي الحلبي, ت: ٤٦٦هه/١٩٨٢م، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٢هه/١٩٨٢م، ط۱.
- ٢٠٤- سير أعلام النبلاء، للذهبي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرين، مؤسسة الرسالة، ط(٣)، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ٠٠٥ شرح ابن عقیل علی ألفیة ابن مالك، ت٧٦٩ه، دار الفكر، سوریا، ١٤٠٥ شرح ابن عقیل محمد محیی الدین عبد الحمید.
  - ٢٠٦ شرح شواهد المغنى، للسيوطى، دار مكتبة الحياة، بيروت.
  - ٢٠٧ صحيح الترغيب والترهيب, محمد ناصر الدين الألباني, مكتبة المعارف، الرياض.

- ٢٠٨ صحيح مسلم, مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري أبو الحسين, دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه, المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي.
- 7 · 9 طبقات الشافعية الكبرى، لعبد الوهاب بن علي السبكي، تحقيق: د. محمود محمد الطناحي، د. عبد الفتاح محمد الحلو، دار هجر، القاهرة، ط(٢)، ١٤١٣ه ١٩٩٢م.
- · ۲۱- طبقات الشافعية. أبو بكر بن أحمد بن محمد بن عمر بن قاضي شهبة, عالم الكتب بيروت ۱٤٠٧ هـ, تحقيق: د. الحافظ عبد العليم خان
- ۲۱۱- طبقات فحول الشعراء، محمد بن سلام الجمحى, دار المدنى، جدة 1400ه/ ۱۹۸۰م, تحقيق: محمود محمد شاكر.
- ٢١٢ ظواهر فنية في لغة الشعر، د. علاء رمضان السيد، اتحاد الكتاب العرب، دمشق ١٩٩٦ م.
- ٢١٣- ظواهر نحوية في الشعر الحر (دراسة نصية في شعر صلاح عبد الصبور) د. محمد حماسة عبد اللطيف، دار غريب، القاهرة، ٢٠٠١م.
- 115- علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، دراسة تطبيقية على السور المكية، د. صبحي إبراهيم الفقي، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، ط١، ١٤٢١هـ- ٢٠٠٠م.
- ٢١٥ علم النص أسسه المعرفية وتجلياته النقدية، د.جميل عبد المجيد، مجلة عالم الفكر، الكويت، المجلد ٣٢، العدد ٢، أكتوبر ديسمبر ٢٠٠٣م.
- ٢١٦ علم النص, جوليا كريستيفا, تر: محمد البقاعي. عن كتابه (دراسات النص والتناصية.
- ۲۱۷ عيار الشعر، ابن طباطبا العلوي، تحقيق: د. طه الحاجري، د. محمد زغلول سلام، ١٩٥٦م.
- ۲۱۸ غریب القرآن، أبو بکر محمد بن عزیز السجستاني، ت۳۳۰ه، دار قتیبة، ۱۲۱ غریب القرآن، أبو بکر محمد أدیب عبد الواحد جمران.
- ٢١٩- فتح القدير, الإمام محمد بن على بن محمد الشوكاني, دار الوفاء،

- 1415ه/١٩٩٤م, المحقق: الدكتور عبد الرحمن عميرة.
- ٠٢٠- فهم القرآن ومعانيه، الحارث بن أسد بن عبد الله المحاسبي أبو عبد الله، تحقيق: تحقيق: الثانية، تحقيق: حسين القوتلي.
  - ٢٢١ في ظلال القرآن, سيد قطب, دار الشروق.
- 7۲۲ قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني, محمد عبد المطلب، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان ١٩٩٥م،.
- ٢٢٣ كتاب الأوائل، أبو عروبة الحسين بن أبي معشر محمد بن مودود الحراني, تحمد الأوائل، أبو عروبة البنان، بيروت، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م، الطبعة الأولى، تحقيق: مشعل بن بانى الجبرين المطيري.
- ٢٢٤ كشف المعاني في المتشابه والمثاني، لابن جماعة الكناني، دار الوفاء,١٤١٠ ه/ ١٢٠ كشف المعاني في الدكتور عبد الجواد خلف
- ٥٢٠- لباب الآداب، لأبي منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل الثعالبي النيسابوري، تحقيق: أحمد حسن لبج، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ/١٩٩٨م.
  - ٢٢٦ لذة النص, رولان بارت، مركز الإنماء الحضاري ٢٠٠٢، ترجمة: منذر عياشي.
- ٢٢٧ لسان العرب, للعلامة أبى الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور،
   بتحقيق: عبد الله على الكبير وآخرون. ط دار المعارف.
- ٢٢٨- لسان الميزان، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت١٩٨٦م-١٤٠٦ه.
- 7۲۹ لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، محمد خطابي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط٢، ٢٠٠٦م.
- ٠٣٠- لسانيات النص، مدخل إلى انسجام الخطاب. د. محمد خطابي، ط١، المركز الثقافي العربي.
- ٢٣١ مجاز القرآن لأبي عبيدة معمر بن المثنى، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢،

- ١٠٤١ه/١٨٩١م.
- ۲۳۲ مجالس ثعلب، لأبي العباس أحمد بن يحيى النحوي الشيباني، المعروف بثعلب، تحقيق: عبد السلام هارون، دار المعارف، القاهرة، ط (٥)، ١٩٨٧م.
  - ٢٣٣ مجلة الأقلام، ع/٤، ٥/٦/٥٩٩م، دار الشؤون الثقافية العامة.
- ٢٣٤ محاضرات الأدباء, أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني, شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ ه.
- ٢٣٥ مدخل إلى علم لغة النص، تطبيقات لنظرية روبرت دي بوجراند وولفجانج دريسلر،
   د.إلهام أبو غزالة، علي خليل حمد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٢،
   ١٩٩٩م.
- ۲۳۱ مدخل إلى علم لغة النص، فولفجانج هاينه مان، ديتر فيهفجر، ترجمة: د.سعيد حسن بحيري، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ط١، ٢٠٠٤م.
- ۲۳۷ مدخل لجامع النص, جيرار جينيت، ترجمة:عبدالرحمن أيوب, دار توبقال, الدار البيضاء, ط۱, ۱۹۸۵م.
- ٢٣٨ مدخل لجامع النص، جيرار جينيت، ترجمة: عبد الرحمن أيوب، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد.
- 7٣٩ مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، علي بن سلطان محمد القاري، ت ١٠١٤ه، دار الكتب العلمية، لبنان/ بيروت، ٢٢٢ه/١٠٠١م، الطبعة: الأولى، تحقيق: جمال عيتاني.
- ٠٤٠- معاني الأبنية، د. فاضل صالح السامرائي, دار عمار الأردن, الثانية ( ١٤٢٨ه/ ٢٠٠٧م).
- ٢٤١ معاني القرآن، الإمام أبو زكريا يحيى بن زياد الفراء, دار عالم الكتب, الطبعة: الثالثة سنة ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣م.
- ٢٤٢ معاني النحو, الدكتور فاضل صالح السامرائي، شركة العاتك لصناعة الكتب, القاهرة مصر، ١٤٢٣ه / ٢٠٠٣م.
- ٢٤٣ معاهد التنصيص على شواهد التلخيص، لعبد الرحيم بن أحمد العباسي، تحقيق:

- محمد محيى الدين عبد الحميد، عالم الكتب، بيروت، ١٩٤٧م.
- ٢٤٤ معترك الأقران, عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي, دار الكتب العلمية بيروت لبنان، الطبعة: الأولى ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م.
  - ٢٤٥ معجز أحمد, أبو العلاء المعري, بدار المعارف, بتحقيق د.عبد المجيد دياب.
- 7٤٦ معجم الأدباء, شهاب الدين ياقوت الحموي,دار الغرب الإسلامي بيروت. الطبعة الأولى ١٩٩٣، تحقيق: إحسان عباس.
  - ٢٤٧ معجم الشعراء، للمرزباني، دار قباء بمصر، ١٣٥٤هـ.
- ۲٤۸ معجم مقاییس اللغة، لأحمد بن فارس، تحقیق: عبد السلام محمد هارون، دار الجیل، بیروت، ط (۱)، ۱۹۹۱م.
  - ٢٤٩ مقدمة ابن خلدون، دار القلم، بيروت، لبنان ط٦، ٤٠٦ هـ/١٩٨٦م.
- ٠٥٠ ملاك التأويل، ابن الزبير الغرناطي, دار الغرب الإسلامي, ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م, المحقق: سعيد الفلاح.
- ٢٥١- منهاج البلغاء وسراج الأدباء، حازم القرطاجني, تحقيق محمد الحبيب ابن الخوجة.
- ٢٥٢ موطأ الإمام مالك، مالك بن أنس أبو عبدالله الأصبحي، ت ١٧٩ه، دار إحياء التراث العربي، مصر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.
- ٢٥٣ موقف النقد العربي التراثي من دلالات ما وراء الصياغة اللغوية، د. تمام حسان، النادي الأدبي الثقافي، جدة، ١٩٨٨م.
- ٢٥٤ نثر الدر في المحاضرات، أبو سعد منصور بن الحسين الآبي, ت ٤٢١هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ٤٢٤هـ/٢٠٤م، الطبعة: الأولى، تحقيق: خالد عبد الغنى محفوظ.
- ٢٥٥ نحو أجرومية للنص الشعري دراسة في قصيدة جاهلية، د. سعد مصلوح، مجلة فصول، المجلد العاشر، العددان الأول والثاني، يوليو/ أغسطس ١٩٩١م.
- ٢٥٦ نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، د. أحمد عفيفي، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ط١، ٢٠٠١م.
- ٢٥٧ نسيج النص بحث فيما يكون به الملفوظ نصًّا، الأزهر الزناد، المركز الثقافي

- العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط١، ١٩٩٣م.
- ٢٥٨- نظرية النقد الأدبي الحديث، دار الأمين للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٩٤م.
- ٢٥٩- نظم الدرر في تتاسب الآيات والسور، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي الوفاة: ٥٩٥ه، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هه/ ١٩٩٥م، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي، ٩٨/٥.
- ٠٢٦- نفح الطيب, أحمد بن محمد المقري التلمساني, دار صادر بيروت، ١٩٦٨, تحقيق: د.إحسان عباس.
- ٢٦١- نكت الهميان في نكت العميان، لصلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي، مصر، ١٩١١هـ ١٩١١هـ ١٩١١م.
- ٢٦٢ نهاية الأرب في فنون الأدب, شهاب الدين احمد بن عبد الوهاب النويري,: طبعه مصر سنه ١٩٢٤.
- ٢٦٣ همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، جلال الدين السيوطي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، المكتبة التوفيقية، مصر.
- ٢٦٤ وفيات الأعيان, ابن خلكان, دار صادر بيروت ١٩٧٢ م, المحقق: إحسان عباس.

## فهرس المتبويات

| رقم الصفحة   | المحتويات                                     |
|--------------|-----------------------------------------------|
| <b>ا – د</b> | المقدمسة                                      |
| ھ            | - أسباب اختيار هذا الموضوع                    |
| و            | – أهداف الدراسة                               |
| j            | – منهج الدراسة                                |
| j            | - خطة البحث                                   |
| ζ            | - الدراسات السابقة                            |
| V1 -1        | الفصل التمهيدي                                |
| ۲            | المبحث الأول: نشأة المصطلح وتطوره             |
| ٥            | – جيرار جينيت                                 |
| ٦            | – ر <b>ولان ب</b> ار <i>ت</i>                 |
| ٨            | المبحث الثاني: ملامح المصطلح ومضامينه         |
| ٨            | - التناص في اللغة                             |
| ٨            | <ul> <li>وفي المصطلح</li> </ul>               |
| ٩            | - آلیات التناص                                |
| 11           | – فوائد التناص                                |
| 11           | - درجات التناص                                |
| 1 £          | - المفهوم الكلي للتناص عند الباحث             |
| 10           | المبحث الثالث: تقسيمات التناص ومستوياته       |
| 1 ٧          | - التقسيمات الثنائية:                         |
| 1 ٧          | - التناص الكلي والجزئي                        |
| ١٧           | – التناص الداخلي والخارجي                     |
| ۱۸           | - التناص المقصود وغير المقصود                 |
| 19           | <ul> <li>التناص الظاهر والخفي</li> </ul>      |
| ۲.           | المبحث الرابع: تجليات التناص في التراث العربي |
| ۲.           | <ul> <li>- ظواهر تناصية تراثية</li> </ul>     |

| رقم الصفحة | المحتويات                                          |
|------------|----------------------------------------------------|
| ۲۱         | <ul> <li>ابن سلام رائد التناص</li> </ul>           |
| 77         | - حضور التناص عند أبي هلال العسكري                 |
| ۲۳         | - براءة التناص من التلاص                           |
| Y £        | – ظروف نشأة المصطلح حتّمت                          |
| 40         | <ul> <li>التوسع في إطلاق المصطلح وآثاره</li> </ul> |
| 47         | <ul> <li>مصطلح ربما كان سيئ السمعة</li> </ul>      |
| **         | - وعي الأسلاف بتفاوت دلالة المصطلح                 |
| 47         | - مراتب الشعراء في التأثر                          |
| 44         | الفروق بين التناص والسرقات                         |
| ٣١         | أولاً: مصطلحات لا تنتمي إلى التناص، ومنها:         |
| ٣١         | – السرقة                                           |
| ٣١         | - الغصب                                            |
| ٣١         | - الإغارة                                          |
| ٣٢         | - الاختلاس                                         |
| ٣٣         | الاصطراف                                           |
| ٣٣         | - الانتحال                                         |
| ٣٣         | <ul><li>الإدعاء</li></ul>                          |
| ٣ ٤        | – المواردة (توارد الخزاطر)                         |
| ٣٤         | - الاجتلاب                                         |
| 40         | ثانياً: مصطلحات تنتمي إلى التفاعل النصي، مثل:      |
| 40         | - السلخ                                            |
| 47         | – الاهتدام                                         |
| 47         | – الموازنة                                         |
| ٣٦         | – التضمين                                          |
| ٣٧         | - الاقتباس                                         |
| ٣٨         | – الإلمام                                          |
| ٣٩         | - التعريض                                          |

| رقم الصفحة  | المحتويات                                                 |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
| ٣٩          | التوليد اللفظي                                            |
| ٤١          | - التوليد المعنوي                                         |
| ٤٢          | – التكرار                                                 |
| ٤٣          | - التوسع                                                  |
| ££          | - الاحتباك                                                |
| ٤٦          | - الإيداع                                                 |
| ٤٧          | - الاستعانة                                               |
| ٤٨          | - الاحتذاء                                                |
| ٤٩          | – التلميح                                                 |
| ٥,          | - كشف المعنى                                              |
| ٥١          | - المجدود                                                 |
| ٥١          | – المرافدة                                                |
| ٥٢          | - الالتقاط والتلفيق                                       |
| ٥٣          | - الالتقاط والتغليف                                       |
| 0 \$        | تجليات التناص في صور أخرى                                 |
| 0 \$        | - الاتفاق                                                 |
| 0 \$        | - التعريف                                                 |
| 0 \$        | – الترجمة                                                 |
| 00          | النقل –                                                   |
| 00          | – المحاكاة                                                |
| 00          | - الإحالة                                                 |
| ٥٦          | المبحث الخامس: التناص بين آي القرآن                       |
| ٥٦          | <ul> <li>التناص القرآني بين التطبيق والتنزيه</li> </ul>   |
| ٥٦          | <ul> <li>إشكالان يواجهان دارس التناص في القرآن</li> </ul> |
| ٥٩          | - التناص القرآني بين الداخلي والخارجي                     |
| ٦ ٤         | <ul> <li>مقاصد التناص بين آي القرآن وغاياته</li> </ul>    |
| 1 £ A - V Y | الفصل الأول: أنماط التناص بين آي القرآن الكريم            |

| رقم الصفحة | المحتويات                                                      |
|------------|----------------------------------------------------------------|
| ٧٥         | المبحث الأول: التناص التطابقي                                  |
| ٧٥         | <ul> <li>صور التناص التطابقي:</li> </ul>                       |
| ٧٥         | <ul> <li>التناص بین مطالع الصور</li> </ul>                     |
| ٧٩         | <ul> <li>التناص بين المقاطع المتكررة</li> </ul>                |
| ۸١         | <ul> <li>التطابق بين المقاطع دون تكرار</li> </ul>              |
| ٨٢         | التطابق في الفواصل                                             |
| ٨٥         | المبحث الثاني: التناص التشابهي                                 |
| ٨٥         | <ul> <li>صور التناص التشابهي:</li> </ul>                       |
| ٨٥         | – التقديم والتأخير :                                           |
| ٨٥         | <ul> <li>المتشابه بعكس النظم</li> </ul>                        |
| ٨٦         | <ul> <li>المتشابه بعكس الترتيب</li> </ul>                      |
| ٨٩         | <ul> <li>التشابه مع التقديم والتأخير واستبدال الفعل</li> </ul> |
| ٩,         | – ما يشتبه بالزيادة والحذف:                                    |
| ٩.         | - زیادة حرف                                                    |
| 9 7        | - زيادة المبنى في الفعل                                        |
| 98         | <ul> <li>زیادة کلمة أو أکثر</li> </ul>                         |
| ٩ ٤        | <ul> <li>التشابه مع اختلاف التعريف والتنكير:</li> </ul>        |
| ٩٧         | <ul> <li>التناوب في التعريف بين (أل) والإضافة</li> </ul>       |
| ٩٨         | - التشابه بين الإظهار والإضمار:                                |
| ٩٨         | <ul> <li>اختلاف الضمائر</li> </ul>                             |
| 1          | المبحث الثالث: التناص التكاملي                                 |
| 1          | <ul> <li>صور التناص التكاملي:</li> </ul>                       |
| 1          | – التكامل القصصي                                               |
| ١٠٤        | – الموضع الثاني                                                |
| ١٠٦        | – تكامل القصص (العام)                                          |
| 1.7        | <ul> <li>التكامل في التدرج التشريعي</li> </ul>                 |
| 1.4        | <ul> <li>تكامل التشريع في تحريم الخمر</li> </ul>               |

| رقم الصفحة  | المحتويات                                                      |
|-------------|----------------------------------------------------------------|
| 111         | <ul> <li>التدرج في تشريع القتال</li> </ul>                     |
| 110         | <ul> <li>صور التناص التكاملي:</li> </ul>                       |
| 110         | <ul> <li>تكامل أطوار الخلق</li> </ul>                          |
| 117         | <ul> <li>تكامل الوصف (وصف الجنة والنار)</li> </ul>             |
| 177         | – تكامل درجات التحدي                                           |
| 17 £        | المبحث الرابع: التناص التقابلي                                 |
| 17 £        | <ul> <li>التقابل بين المعارضة وحوارية باختين</li> </ul>        |
| 170         | - جمالية التقابل في القرآن                                     |
| 170         | - حقيقة التقابل في القرآن                                      |
| ١٢٦         | التقابل اللفظي                                                 |
| 177         | - تقابل المعنى                                                 |
| ١٢٨         | <ul> <li>صور التناص التقابلي في القرآن:</li> </ul>             |
| ١٢٨         | <ul> <li>سور مبنیة علی التقابل</li> </ul>                      |
| ۱۳۱         | - تقابل المعاني في الآيات                                      |
| 187         | المبحث الخامس: تناص التفاعل الخفي                              |
| 187         | – صور التناص التفاعلي:                                         |
| ١٣٨         | <ul> <li>التناص التفاعلي كأداة لحسم الخلاف التفسيري</li> </ul> |
| 1 2 .       | التناص التفاعلي دافعاً لوهم الاضطراب عن آي                     |
|             | الكتاب.                                                        |
| 1 £ 7       | التناص التفاعلي سلاحاً في المناظرات                            |
| Y.Y - 1 £ 9 | الفصل الثاني: علاقة التناص بالمعايير النصية                    |
| 10.         | المبحث الأول: علاقة التناص بالسبك                              |
| 10.         | السبك –                                                        |
| 101         | <ul> <li>حضور المصطلح في التراث</li> </ul>                     |
| 107         | - الإحالة                                                      |
| 107         | <ul> <li>صور التناص في الإحالات القرآنية:</li> </ul>           |
| 104         | - إحالات فريدة                                                 |

| رقم الصفحة    | المحتويات                                                                             |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 107           | <ul> <li>الإحالة الموصولية</li> </ul>                                                 |
| ١٥٨           | <ul> <li>الإحالة الإشارية</li> </ul>                                                  |
| 109           | الإحالة الضميرية                                                                      |
| 17.           | – التكرار                                                                             |
| 171           | <ul> <li>فوائد التكرار</li> </ul>                                                     |
| 177           | <ul> <li>التكرار مع اختلاف المرجع</li> </ul>                                          |
| 177           | – تكرار المرادف                                                                       |
| 177           | <ul> <li>تكرار الشهر واليوم والأيام</li> </ul>                                        |
| ١٦٨           | <ul> <li>العيون والأعين</li> </ul>                                                    |
| ١٦٨           | – الفعلان                                                                             |
| 1 7 7         | المبحث الثاني: علاقة التناص بالسياق                                                   |
| 1 7 7         | السياق القرآني                                                                        |
| ۱۷۸           | <ul> <li>الشافعي أول من استخدم مصطلح السياق</li> </ul>                                |
| ۱۷۸           | <ul> <li>دور السياق في فهم النص عند الشاطبي</li> </ul>                                |
| ١٨٠           | السياق القرآني والتناص                                                                |
| 1 / 1         | - أهم محددات استخدام السياق القرآني                                                   |
| 1 / 7         | السياق الداخلي                                                                        |
| ١٨٣           | <ul> <li>مناسبة مطالع السور لسياقها اللغوي الداخلي</li> </ul>                         |
| 1 \ £         | <ul> <li>السمة التعبيرية تتأثر بالسياق وتلحظ عن طريق التناص</li> </ul>                |
| ١٨٦           | <ul> <li>الاستعانة الوحيدة بـ (الرحمن) في القرآن</li> </ul>                           |
| 19.           | اثر السياق في الحذف                                                                   |
| 191           | <ul> <li>تناوب الكلمات بين الآيات المتناصة</li> </ul>                                 |
| 197           | <ul> <li>- ثانياً: السياق الخارجي</li> </ul>                                          |
| ۲.,           | <ul> <li>اختلاف الصيغ باختلاف السياق</li> </ul>                                       |
| 7 N £ - 7 . T | الفصل الثالث                                                                          |
|               | أثر التناص بين آي القرآن الكريم النحوي والإدلالي                                      |
| ۲ ، ٤         | المبحث الأول: التَّرْجِيحُ بَيْنَ الوُجُوهِ الإِعْرَابِيَّةِ وَتَقْدِيرُ الْمَحْذُوفِ |

| رقم الصفحة  | المحتويات                                                             |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۲٠٦         | <ul> <li>صیغة (فعیل) بمعنی مفعول بین التذکیر والتأنیث</li> </ul>      |
| ۲ ، ۹       | - الترجيح الإعرابي في التناص التكاملي                                 |
| 711         | <ul> <li>الترجيح بين معاني الفاء</li> </ul>                           |
| 717         | - الواو ليست للترتيب                                                  |
| Y 1 £       | المبحث الثاني: تقدير المحذوف                                          |
| Y 1 £       | <ul> <li>تقدير المحذوف ودلالة لفظه</li> </ul>                         |
| <b>۲1</b> V | – دلالة تقدير المحذوف                                                 |
| ۲۲.         | <ul> <li>بین النذارة والبشارة</li> </ul>                              |
| Y Y £       | - حذف الباء وإثباته                                                   |
| 770         | المبحث الثالث: رفع الإبهام                                            |
| 770         | – كلمة سواء                                                           |
| 447         | أولاً: رفع الإبهام المعجمي                                            |
| 777         | <ul> <li>الأرض بين السكون والخشوع</li> </ul>                          |
| 777         | <ul> <li>اقامة الله (جل جلاله) الحجة على خلقه بإرسال الرسل</li> </ul> |
| 779         | <ul> <li>عمل كفار الجن لسليمان (عليه السلام)</li> </ul>               |
| ۲۳.         | <ul> <li>خبائث قرية سدوم قوم لوط</li> </ul>                           |
| 777         | <ul> <li>مفاتح الغيب، كنهها وطبيعتها</li> </ul>                       |
| 777         | <ul> <li>تعلیم داود صنعة لبوس لقومه</li> </ul>                        |
| 740         | <ul> <li>الحسنة بعشر أمثالها</li> </ul>                               |
| 777         | <ul> <li>الأصنام والأوثان بين الاختلاف والائتلاف</li> </ul>           |
| 747         | <ul> <li>حسنة إبراهيم (عليه السلام) في الدنيا</li> </ul>              |
| ۲٤.         | ثانياً: رفِع الإِبهام بين العام والخاص                                |
| ۲٤.         | <ul><li>بین "السماء" و "السماوات"</li></ul>                           |
| 7 £ ٣       | <ul> <li>غفران الذنوب بين الإطلاق والتقييد</li> </ul>                 |
| 7 £ £       | انظار الله إبليس                                                      |
| 7 2 0       | <ul> <li>موالاة الكافرين</li> </ul>                                   |
| 7 £ 7       | <ul> <li>فئات الأعراب من حيث الإيمان وعدمه</li> </ul>                 |

| رقم الصفحة   | المحتويات                                                     |
|--------------|---------------------------------------------------------------|
| Y £ A        | - حبس المرء في النار بكسبه                                    |
| 7 £ A        | - المحرم تعاطيه من الدم                                       |
| ۲٥,          | - ما أهل لغير الله به                                         |
| 701          | - الإشراك بالجن                                               |
| Y 0 £        | المبحث الرابع: التناظر والعدول                                |
| 700          | <ul> <li>علماؤنا الأقدمون والعدول</li> </ul>                  |
| 707          | أولاً: العدول التركيبي                                        |
| 707          | <ul> <li>العدول من الفعل إلى الاسم</li> </ul>                 |
| 707          | - إخراج الله الحي والميت                                      |
| 409          | – إهلاك القرى                                                 |
| ۲٦.          | <ul> <li>الإنفاق والإيمان</li> </ul>                          |
| <b>۲</b> ٦ £ | - دلالة الاستغفار بين الاسمية والفعلية                        |
| 770          | - دلالة التسبيح بين الاسمية والفعلية                          |
| 444          | - دلالة الإضلال بإضافتها إلى الله أو الشيطان                  |
| <b>۲</b> ٦٧  | <ul> <li>العدول من مصدر الفعل إلى مصدر فعل آخر</li> </ul>     |
| <b>۲</b> ٦٧  | - أضل ضلالاً                                                  |
| <b>۲</b> ٦٨  | - أنبت نباتاً                                                 |
| 444          | – كلم تكلياً                                                  |
| 444          | <ul> <li>العدول من صيغة إلى أخرى بما يقتضيه المقام</li> </ul> |
| 779          | <ul> <li>العدول من فعيل إلى فعال</li> </ul>                   |
| 771          | <ul> <li>العدول من اسم الفاعل إلى الفعل الماضي</li> </ul>     |
| 777          | ثانياً: العدول الترتيبي                                       |
| 777          | <ul> <li>العدول في الترتيب بين الإنسان والأنعام</li> </ul>    |
| <b>Y V £</b> | <ul> <li>العدول في (من إملاق - خشية إملاق)</li> </ul>         |
| <b>Y V £</b> | <ul> <li>العدول الترتيبي بين (القلب والسمع)</li> </ul>        |
| ***          | ثالثاً: التعريف والتنكير                                      |
| ***          | <ul> <li>المناسبة المعنوية لتعريف (الكذب) وتنكيره</li> </ul>  |

### فهرس المحتويات

| رقم الصفحة     | المحتويات                                                   |
|----------------|-------------------------------------------------------------|
| * ٧ ٨          | <ul> <li>المناسبة المعنوية لتعريف (الحق) وتنكيره</li> </ul> |
| ۲۸.            | <ul> <li>تعریف (البلد) وتنکیره</li> </ul>                   |
| 711            | <ul> <li>تعریف (السلام) وتنکیره</li> </ul>                  |
| 7 / 7          | <ul> <li>تعریف (السمیع العلیم) وتنکیره</li> </ul>           |
| 7 1 1 7 1 2    | الخاتمة                                                     |
| 477            | أولاً: النتائج                                              |
| 444            | ثانياً: التوصيات                                            |
| <b>766-779</b> | الفهارس الفنية                                              |
| 7 2 0          | فهرس الموضوعات                                              |