جمهورية العراق وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة البصرة/ كلية التربية للعلوم الإنسانية قسم اللغة العربية

# الحِجَاجُ في كَلام الإمام الحسين العَلَيْكُلْ

أطروحة يتقدم بها

الطالب عايد جدّوع حنّون

مجلس كلية التربية للعلوم الإنسانية في جامعة البصرة وهي جزء من متطلبات نيل شهادة دكتوراه فلسفة في اللغة العربية وآدابها

> إشراف الأستاذ المساعد الدكتور حامد ناصر الظالمي

2013 م

1434ه

# 

# ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (1)



((قال الإمام الحسين (العَيِّةِ): نحن حزب الله الغالبون، وعترة رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ثاني الأقربون، وأهل بيته الطيبون، وأحد الثقلين اللذين جعلنا رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ثاني كتاب الله تبارك وتعالى، الذي فيه تفصيل كلّ شيء، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والمعوّل علينا في تفسيره، لا يبطينا تأويله، بل نتبع حقائقه، فأطيعونا فإنَّ طاعتنا مفروضة أن كانت بطاعة الله ورسوله مقرونة. قال الله عزّ وجلّ: أَطِيعُوا اللَّه وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ))(2).

1 سورة النساء:59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الاحتجاج: 2/ 277؛ وينظر: مناقب آل أبي طالب: 74/4.

### الاهداء

إلى مَنْ رشف رحيق القرآن فصاحة إلهيّة الى مَنْ عبّ من حلاوة الحديث بلاغة قدسيّة الى مَنْ غاص في بحار النهج فارتوى علماً وحلماً وشجاعة حيدريّة إلى مَنْ تحدى الصعاب فتسلقها بنفس أبيّة الى مَنْ تحدى الصعاب عرش الخلود

إليك سيدي يا حُسين...

إلى معلمي الأول، إلى من أعطى فأجزل

والدي العزيز...

إلى ينبوع الحنان، ومرفأ الأمان

أُمِّي العزيزة...

إلى دمى الذي يجري في عروقي

إخوتي وأخواتي...

إلى العيون الساهرة على راحتي

زوجتي ...

إلى ريحانتي من الدنيا

أو لادي ...

ورود

سجّاد

زهراء

حسين

أهدي ثمرة جهدي حبّاً وعرفاناً

عايد جدوع

# شكر وثناء

الحمد شه على كلِّ نعمة كانت، أو هي كائنة، وله الشكر والثناء سبحانه على إعانتي، وتوفيقي في إتمام أطروحتي.

#### و بعد:

يطيب لي أنْ أتقدم بشكري وامتناني إلى أستاذي المشرف الأستاذ المساعد الدكتور حامد ناصر الظالميّ الذي كان لي نعم المشرف، ونعم الناصح المعين، فجزاه الله عنّي خير الجزاء.

و لا يفوتني أن أتقدّم بشكري إلى أخي وزميلي الأستاذ المساعد الدكتور عامر صلال الحسناوي، والأخ العزيز يوسف رسول على مساعدتي في توفير المصادر الورقية والإلكترونية، وكل من لم يبخل علي بمساعدة أو استعارة كتاب.



# إقرار المشرف

أشهد أنَّ إعداد هذه الأطروحة الموسومة بـ ((الحجاج في كلام الإمام الحسين المنه التي التي التي التي التي يتقدم بها الطالب ((عايد جدوع حنون)) قد جرى بإشرافي في كلّية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة البصرة, وهي جزء من متطلبات نيل شهادة دكتوراه فلسفة في اللغة العربية وآدابها.

#### الإمضاء:

الاسم: أ.م.د. حامد ناصر الظالمي التأريخ: / / 2013م

إقرار رئاسة القسم:

بناءً على التوصيات المتوافرة أُرشح هذه الأطروحة للمناقشة

#### الإمضاء:

الاسم: أ.م.د. علي عبد رمضان رئيس قسم اللغة العربية التأريخ: / / 2013م



# إقرار لجنة المناقشة

نحن رئيس لجنة المناقشة وأعضاء ها نشهد أننا اطلعنا على أطروحة الدكتوراه الموسومة بـ ((الحجاج في كلام الإمام الحسين المقيق)) المقدمة من الطالب ((عايد جدوع حنون)) إلى قسم اللغة العربية/ كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة البصرة, وقد ناقشنا الطالب في محتوياتها وما له علاقة بها, ونعتقد أنها جديرة بالقبول لنيل شهادة دكتوراه فلسفة في اللغة العربية وآدابها بتقدير ((جيد جداً عالٍ)).

الإمضاء أ. د: علي ناصر غالب عضواً الإمضاء أ. د: سامي علي جبار رئيساً

الإمضاء أ.م. د: حسين عودة هاشم عضواً الإمضاء أ.م. د: عبد الحسن جدوع عبود عضواً

الإمضاء أ. م. د: حامد ناصر عبود عضواً ومشرفاً الإمضاء أ. م.د: هناء عبد الرضا رحيم عضواً

الإمضاء أ.م.د: حسين عودة هاشم صادق مجلس كلية التربية للعلوم الإنسانية في جامعة البصرة على إقرار لجنة المناقشة

عميد كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة البصرة

التأريخ: / / 2013م



الهقدهة :......

# بسم الله الرحمز الرحيم

الحمد لله الذي علمنا الحمد، وهدانا له، وأثابنا عليه، وصلى الله على محمدٍ عبده ورسوله وحبيبه وخيرته من خلقه، وأمينه على وحيه، وعلى آله الفاضلين عملاً، الطيبين نسباً، المختارين أمّاً وأباً، وسلم تسليماً كثيراً.

#### أمّا بعد:

فالعالم الآن في زمن الحرية و(الديمقراطية) يعيش في حجاج مفتوح على جميع الصّعُد السياسية، والإعلامية، والثقافية، والاجتماعية والحجّة أصبحت عصب الحياة المعاصرة بها يتبوأ الرؤساء مقامات الرئاسة، وتنتصر الجماعات في معارك السياسة، وبها تُقاد الجيوش الجرارة، وتُساس الأموال الدوارة؛ ممّا دفعني ذلك إلى سبر أغوار علم لساني جديد يمت بصلة إلى الواقع المعاش، وهو علم الحجاج أو موضوع الحجاج. ومن الأسباب التي دفعتني إلى اختيار موضوع (الحجاج في كلام الإمام الحسين المعين):

جدّة موضوع الحِجَاج، وأهميته، والرغبة في التعرف على مكنوناته، وقلّة الدراسات فيه، ولاسيما في بلاد المشرق العربي، والعراق على وجه الخصوص. وفضلاً عن ذلك فإنَّ كلّ ما في كلام الإمام الحسين الطّيخ منتقى بدقة وحرص؛ لتوجيه المتلقي الوجهة التي يريدها، فكلّ ما في كلامه الطّيخ من دقائق، ورقائق، وإشارات، وشذرات، وأساليب، وصور، وتلميحات إنّما وُجدت لإقناع المنلقي بأحقيته بالاتباع؛ بوصفه الامتداد الطبيعي للرسالة المحمدية، ولا عجب فقد عاش الإمام الحسين الطّيخ في بيت النبوّة مهبط الوحي، ومختلف الملائكة، وغدت كلماته دستور حياة مخرت عباب الزمن وظلّت ترن في الأذهان مفتضحة مغالطات القوم وسياساتهم الفاسدة؛ لذا أرى أنّ اليوم بنا حاجة إلى التأمّل في كلام الإمام الحسين الطّيخ؛ التعرف على مكنونات تلك الأسرار التي جعلته دستوراً للحياة الحرّة الكريمة في كلّ بقاع الأرض.

وغايتي من هذه الدراسة تخليص مفهوم الحِجَاج من الخلط الاصطلاحي مع المفاهيم الأخرى، وبيان أهم المقومات التي ينبغي أن يُبنى عليها النصّ الحِجَاجي، وتسليط الضوء على الجوانب الدلالية، والتداولية، واللغوية، والأسلوبية، والبيانية في كلام الإمام الحسين العَيِين على وفق النظريات الحِجَاجية اللسانية على اختلاف مشاربها وتوجيهها جمعاء؛ لتصبّ في رافد واحد اصطلحت عليه بالمنهج الحِجَاجي بغية تحليل



المقدمة :.....

كلام الإمام الحسين الكلي على وفق هذا المنهج، وتسليط الضوء على المكنونات اللغوية، والبلاغية المؤثرة فيه، ومدى فعاليتها التأثيرية في النّاس وقتئذ إلى يومنا الحاضر.

وتسعى الدراسة من ذلك كله إلى تحقيق هدفين رئيسين هما:

- 1. صوغ منهج حجاجي متكامل من النظريات الحِجَاجية الموجودة في المكتبة اللغوية يمكن الاستتاد إليه في تحليل النصوص تحليلاً حجاجياً يوازي المناهج الأخرى كالبنيوية، والأسلوبية ونحوهما. يصب فيه الباحث جل اهتمامه على التتقيب عن الحجج الإقناعية المصاغة بأساليب لغوية بليغة مؤثرة؛ للتعرف على مكنونات قوتها الحِجَاجية من دون أن يغفل الجوانب الجمالية التي ترفدها.
- 2. الكشف عن الآليات اللسانية الإقناعية التي بنى عليها الإمام الحسين الكلا خطاباته الحجَاجية.

ولتحقيق هذه الغايات والأهداف قسمت الأطروحة على ثلاثة فصول هي:

الفصل الأول: (الحِجَاج: مفهومه، نظرياته، مقوماته): قسمته على ثلاثة مباحث، سلّطت الضوء في أولها على (مفهوم الحِجَاج وارتباطاته الدلالية) فمفهوم الحِجَاج في النظريات الغربية اللسانية الحديثة يتقارب مع مصطلحات أخر ك(المحاجّة، والاحتجاج، والسفسطة، والخطابة، والجدل، والبرهان، والمذهب الكلامي، والمناظرة، والمناقشة) ما دفعني ذلك إلى الوقوف عند هذه المصطلحات بغية تمييزها من مصطلح الحجاج على وفق النظرية اللسانية؛ بوصفه نظرية لسانية غربية حديثة. أمّا المبحث الثاني: (نظريات الحجاج) فعرضتُ فيه أهم النظريات الحجاجية الحديثة. وفي المبحث الثالث: كانت لي وقفة مع (النص الحِجَاجي وتأثيره الإقتاعي) تحدّثت فيه عن الشروط الواجب توافرها في النصّ الحِجَاجي الناجع، والمقومات التي ينبغي أن يُبنى عليها، والغاية الإقناعية والاقتناعية منه، وعرضت فيه أهم وسائل الإقناع.

وعندما وجدت النظريات الحِجَاجية اللسانية الحديثة قد استندت إلى موضوعات لغوية كعلم الدلالة، والتداولية، والأسلوبية، وعلم البيان جعلت هذه الموضوعات من نصيب الفصل الثاني: (الحِجَاج في كلام الإمام الحسين الماسخ في ضوع مجالات الخطاب الحِجَاجي (التداولي، اللغوي، الأسلوبي، البياني). وقسمته على أربعة مباحث:



الهقدمة :......

المبحث الأول: (قوة فعل الكلام) تناولت فيه قوة فعل كلام الإمام الحسين الكلام الإنجازية المباشرة متمثلة بأفعال الأمر، والنهي، ونحوهما. وقوة فعل الكلام الإنجازية غير المباشرة متمثلة بالاقتضاء اللغوي، والاستلزام الحواري التداولي التي استند إليها الإمام الحسين الكلام للتأثير في جمهوره من أجل حثّه على فعل ما، أو ثنيه عنه.

والمبحث الثاني: (حجاجه اللغوي) استندت فيه إلى نظرية (الحِجَاج في اللغة) لديكرو وأنسكومبر التي تناولا فيها الروابط الحِجَاجية، والعوامل الحِجَاجية، والسلالم الحِجَاجية قاصراً دراستي على آثار تلك الروابط اللغوية في الربط بين حجج الإمام الحسين الطّيِّلا في خطاباته، وآثار العوامل الحِجَاجية في تقليص الإمكانات الحِجَاجية وحصرها ممّا يزيد ذلك في التوجّه نحو نتائجه المبتغاة. أمّا السلالم الحِجَاجية فهي مجموعة من الحجج يرتبها المُحاجِج بحسب القوة من الأضعف إلى الأقوى داخل الخطاب؛ لتصبّ في خدمة النتيجة المرجوة من الخطاب الحِجَاجي.

وفي المبحث الثالث: (أسلوبه الحِجَاجي) قصرتُ فيه دراستي على أسلوب الإمام الحسين الطّيخ الحِجَاجي في مراعاة أحوال المتلقي بالاعتماد على التوكيد، والتكرار، والاستفهام التقريري، والتقديم والتأخير، والالتفات.

والمبحث الرابع: (حجاجه البياني) تناولتُ فيه كيفية توظيف الإمام الحسين الطّيخ للتشبيه، والتمثل، والاستعارة، والكناية، والتعريض في خدمة خطابه الحِجَاجي الإقناعي.

ولم أنتاول الجوانب البلاغية غير الحجاجية في هذه الموضوعات؛ لأنّ زملائي ميثم قيس في رسالته (نثر الإمام الحسين العَيِّة دراسة بلاغية)، وموسى خابط عبود في رسالته (أدب الإمام الحسين العَيِّة قضاياه الفنية والمعنوية)، وهادي سعدون في كتابه (التصوير الفني في خطب المسيرة الحسينية)، وحيدر محمود في أطروحته (نثر الإمام الحسين العَيِّة دراسة تَحليليَّة في جَمَالية بِنْية النَّصِ) سلّطوا عليها الضوء في دراساتهم لكلام الإمام الحسين العَيِّة.

وخلصتُ من الفصلين السابقين إلى منهج حجاجي تحليلي أعتقد أنّه يمكن الاتكاء عليه في تحليل النصوص تحليلاً لسانياً حجاجياً، وقد استندت إليه في تحليل كلام الإمام الحسين الطّيّة من صباه إلى استشهاده في الفصل الثالث (دراسة حجاجية تطبيقية لنماذج من كلام الإمام الحسين الطّيّة)، وقسمته على ثلاثة مباحث:



المقدمة :.....

المبحث الأول: (كلامه الكلية في المدينة المنورة) واخترت له نموذجين الأول: كلام له الكلية في صباه مع عمر بن الخطاب، والآخر: خطبته التي ردّ بها معاوية عندما طلب منه مبايعة يزيد خليفة للمسلمين.

وفي المبحث الثاني: (كلامه النظية أول خروجه من مكة لحين نزوله في كربلاء) حللتُ فيه كلاماً له النظية مع عبد الله بن الزبير عندما دعاه للبقاء في مكة، وخطبته التي دعا فيها النّاس للالتحاق به عندما عزم على الخروج إلى العراق، وخطبته بالحرّ بن يزيد الرياحيّ وجيشه في البيضة قرب العذيب.

وفي المبحث الثالث: (كلامه الطبيخ في كربلاء) حللتُ فيه أبيات شعرٍ له، ومثلاً سائراً من أمثال العرب قالهما في ليلة العاشر من المحرّم تمهيداً لمحاورة مع أخته زينب (علياً السام)، ثم خطبة قالها قبل واقعة الطف في العاشر من المحرّم.

واعتمدتُ في هذا الفصل على آليات حجاجية مختلفة في تحليل النصوص تحليلاً حجاجياً بعيداً عن الرتابة، والتكرار؛ لتمكين الدارس والباحث من الاغتراف من هذا المنهج بما يتلاءَم مع موضوعه الحِجَاجي، وفي الوقت نفسه يمكنه أن يضيف إليه ما يراه مناسباً ممّا يساعد في تطويره. وقد اتضح من هذه الدراسة أنّ الدراسات الحِجَاجية أثبتت أنّها قادرة على تحليل النصوص، متجاوزة الجوانب الإخبارية الوصفية إلى الجوانب الإقناعية التأثيرية التي تلقي بظلالها على الفرد والمجتمع. وهنا تكمن جدّة هذا المنهج وجديته.

ومن الصعوبات التي واجهتني في هذه الدراسة أنّي لم أجد كتاباً محققاً تحقيقاً علمياً يجمع بين دفتيه كلام الإمام الحسين الكيّي يمكن الاعتماد عليه في دراسة علمية أكاديمية؛ ممّا دفعني ذلك إلى البحث عن كلامه الكيّن في أمهات الكتب، وبعدما جمعته من منابعه جعلته في ملحق بعد الخاتمة.

أمّا المراجع الحِجَاجية فقد اعتمدت فيها على دراسات بلاد المغرب العربي (المغرب، تونس، الجزائر) بالدرجة الأساس، وخاصّة دراسات الدكتور المغربي أبو بكر العزاوي، والدكتور التونسي عبد الله صولة في كتابه (الحِجَاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية)، فضلاً عن



المقدمة :.....

الدراسات الأكاديمية الجزائرية، والبحوث العلمية، والمقالات المنشورة على صفحات الانترنت. أمّا الدراسات الحِجَاجية المشرقية فقليلة، ولا يوجد فيها جديد، وهذا هو السبب الرئيس الذي دفعني إلى دراسة الحِجَاج.

وقد كان لتشجيع أستاذي المشرف الدكتور حامد ناصر الظالميّ، وتوفيره أهم المصادر الخاصة بالحجاج – التي كان يصعب الحصول عليها في المكتبات العراقية – الفضل الكبير في إتمام هذه الأطروحة. فجزاه الله عنّي خير الجزاء، ووفقه لما يحبّه ويرضاه.

والله أسأل أنّي قد قدّمت في بحثي هذا ما ينفع؛ ليكون سبيلي إلى مرضاة الله جلّ في علاه. وحسبي أنّي بمحاولتي هذه اطّلعتُ على أعظم تراث لسبطٍ من أسباط الرسول مُحمّد (سلةُ الله عليه ماله واردت به خدمة ديني ولغتي، وما أعظمه من شرف.

وختاماً أقول: اللهم تقبّل منّي هذا العمل خالصاً لوجهك الكريم، واجعلني عندك من المذكورين. وأخيراً اعتذر إليك سيدي يا حسين إن بدر منّي نقص أو تقصير ، فحسبي أنّي حاولت، والله من وراء القصد، وهو المستعان والهادي إلى سواء السبيل.



# المتويات

| الصفحة | الموضــــوع                                      |
|--------|--------------------------------------------------|
| أ- و   | المقدمة:                                         |
| 50-1   | الفصل الأول : الحجاج، مفهومه، نظرياته، مقوماته:  |
| 17-2   | المبحث الأول: مفهوم الحجاج، وارتباطاته الدّلالية |
| 2      | الحجاج لغة واصطلاحاً                             |
| 3      | مفهوم الحجاج                                     |
| 4      | الحجة                                            |
| 6      | المحاجّة                                         |
| 7      | الاحتجاج                                         |
| 8      | الحجاج الفلسفي                                   |
| 9      | الحجاج المغالط (السفسطة)                         |
| 10     | الخطابة                                          |
| 10     | الجدل                                            |
| 12     | المذهب الكلامي                                   |
| 13     | البر هان                                         |
| 15     | المناظرة                                         |
| 16     | المناقشة                                         |
| 42-18  | المبحث الثاني: نظريات الحجاج                     |
| 18     | توطئة                                            |
| 18     | الحجاج عند بيرلمان وتيتيكاه                      |

| 20    | مظاهر التواصل في نظريتهما                    |
|-------|----------------------------------------------|
| 21    | أ- المقام                                    |
| 21    | ب- ثنائية المحاجج والمتلقي                   |
| 23    | طرائق العرض الحجاجية                         |
| 23    | التقنيات الحجاجية                            |
| 23    | أ- تقنية الوصل                               |
| 24    | ب- تقنية الفصل                               |
| 26    | الحجاج عند تولمين                            |
| 31    | الحجاج عند ديكرو وتلاميذته                   |
| 33    | السلالم الحجاجية                             |
| 34    | قوانين السلالم الحجاجية                      |
| 35    | الروابط والعوامل الحجاجية                    |
| 36    | أ- الروابط الحجاجية                          |
| 36    | ب-العوامل الحجاجية                           |
| 37    | التوجيه الحجاجي والقيمة الحجاجية             |
| 38    | المعنى الحجاجي والمعنى الإخباري              |
| 39    | المواضع (المبادئ) الحجاجية                   |
| 50-43 | المبحث الثالث: النص الحجاجي وتأثيره الإقناعي |
| 44    | مقومات النصّ الحجاجي                         |
| 46    | ضوابط النص الحجاجي                           |
| 46    | الحجاج فنّ الإقناع                           |
| 47    | الإقناع والاقتناع في العملية الحجاجية        |
| 48    | وسائل الإقناع                                |

| 49       | الإقناع والتطويع                                                                                               |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 120 -51  | الفصــل الثــانـي: الحجـاج في كــلام الإمــام الحســين اليِّيِّ في ضــوء مجــالات الفصــل الثــانـي، البيانـي، |
| 68-52    | المبحث الأول: قوة فعل الكلام                                                                                   |
| 56       | فعل الاقتضاء                                                                                                   |
| 64       | الاستلزام الحواري                                                                                              |
| 83-69    | المبحث الثاني: حجاجه اللغوي                                                                                    |
| 69       | الروابط والعوامل الحجاجية                                                                                      |
| 70       | أ- الروابط الحجاجية                                                                                            |
| 75       | ب- العوامل الحجاجية                                                                                            |
| 76       | <ul> <li>عاملة أدوات النفي الحجاجية</li> </ul>                                                                 |
| 77       | <ul> <li>عاملة أدوات القصر الحجاجية</li> </ul>                                                                 |
| 79       | السلالم الحجاجية                                                                                               |
| 81       | آليات السلالم الحجاجية                                                                                         |
| 106-84   | المبحث الثالث: أسلوبه الحجاجي                                                                                  |
| 84       | الأسلوب والأسلوبية                                                                                             |
| 85       | 1. أسلوب التوكيد                                                                                               |
| 93       | 2. أسلوب التكرار                                                                                               |
| 95       | 3. الاستفهام التقريري                                                                                          |
| 98       | 4. التقديم والتأخير                                                                                            |
| 99       | 5. الالتفات                                                                                                    |
| 120 -102 | المبحث الرابع: حجاجه البياني                                                                                   |
| 102      | التشبيه                                                                                                        |
| 106      | التمثيل                                                                                                        |
| 110      | الاستعارة                                                                                                      |
| 116      | الكناية                                                                                                        |

| 118      | التعريض                                                              |
|----------|----------------------------------------------------------------------|
| 199-121  | الفصل الثالث: دراسة حجاجية تطبيقية لنماذج من كلام الإمام الحسين الته |
| 154-122  | المبحث الأول: كلامه الطييخ في المدينة المنورة                        |
| 122      | مع عمر بن الخطاب                                                     |
| 137      | خطبته التي بددت آمال معاوية في كسب البيعة ليزيد                      |
| 177 -155 | المبحث الثاني: كلامه الطِّير أول خروجه من مكّة لحين نزوله في كربلاء  |
| 155      | توطئة                                                                |
| 156      | عندما عزم على الخروج إلى العراق                                      |
| 170      | خطبته بجيش الحرّ بالبيضة قرب العذيب                                  |
| 199 -178 | المبحث الثالث: كلامه الكيل في كربلاء                                 |
| 178      | الأبيات الشعرية التي قالها ليلة العاشر من المحرّم                    |
| 182      | خطبته في العاشر من المحرّم قبل الواقعة                               |
| 206-200  | الخاتمة                                                              |
| 231 -207 | ملحق بكلام الإمام الحسين                                             |
| 251-232  | روافد الأطروحة                                                       |
| A-b      | الملخص باللغة الإنگليزية                                             |



# الحجاج: مفهومه، نظرياته، مقوماته

المبحث الأول: مفهوم الحجاج وارتباطاته الدلالية المبحث الثاني: نظريات الحجساح المبحث الثالث: النص الحجاجي وتأثيره الإقناعي

## المبحث الأول: مفهوم الحِجَاج وارتباطاته الدلالية :

#### الحِجَاج لغة واصطلاحاً:

#### الحجَاج لغةً:

قال ابن منظور (ت711هـ): ((الحُجّة: البُرْهان. وقيل: الحُجّة: ما دُوفِعَ به الخصم. وقال الأزهري: الحُجَّة: الوجه الذي يكون به الظَّفَرُ عند الخصومة، وهو رجل مِحْجَاجٌ أي جَدِلٌ، والتَّحَاجُ: التَّخَاصم. وجمع الحُجَّة: حُجَجٌ وحِجَاج. وحَاجَّه مُحَاجَّةً وحِجاجَاً: نازعه الحُجَّة. وحَجَّه يَحُجُّه حَجَّا: غلبه على حُجَّتِهِ ... واحتج بالشيء: اتخذه حُجَّة. قال الأزهري: إنَّما سُمّيت حُجَّة؛ لأنّها تُحَجُّ أي تُقْصَدُ ... والحُجَّة: الدليل والبرهان)) (1).

نلحظ أنّ الحِجَاج يعنى: جمع الحجّة. ومصدر (حَاجَجَ) ويراد به المنازعة بالحجّة. و (حَاجَجَ) على بناء (فَاعَلَ) دالٌ على المشاركة بين طرفين أو أكثر، كما نلحظ أنّ المعنى اللغوى للفعل (حاجَجَ) يدلّ على المنازعة، والمغالبة من أجل الظفر بالنتيجة. فالحِجَاج. بحسب المفهوم اللغوي . يدلّ على الخصام، والنزاع بوساطة الأدلّة والبراهين، وهو مرادفٌ للجدال.

#### الحجَاج اصطلاحاً:

المصطلح يعني اتفاق جماعة على أمرٍ مخصوص، وهذا الاتفاق إن حصل بين الفقهاء في مسائل فقهية ينتج عنه مصطلحٌ في الفقه، وإن نتج عن اللغويين سُمِّيَ مصطلحاً لغوياً، وهكذا.

فلفظة مصطلح تعنى (الاتفاق)، و (( المصطلحات لا توضع ارتجالاً بل لابد في كلّ مصطلح من وجود مناسبة، أو مشاركة، أو مشابهة كبيرة كانت أو صغيرة بين مدلوله اللغوي ومدلوله الاصطلاحي)) (2). وترجم الدكتور عبد الله صولة في كتابه (الحِجَاج في القرآن) المصطلح الفرنسي (Argumentation) بالحِجَاجِ(3). وهذا المصطلح يعنى بالفرنسية:

#### القيام باستعمال الحجج.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب، أبو الفضل جمال الدين مُحَمَّد بن مكرّم بن منظور الأفريقيّ المصريّ (ت711هـ)، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى (1300هـ): مادة (حجج) 228/2.

<sup>2</sup> المصطلح النحوي نشأته وتطوره حتى أواخر القرن الثالث الهجري، عوض حمد القوزي، شركة الطباعة العربية السعودية، العمارية - الرياض، الطبعة الأولى (1401هـ - 1981م).23.

<sup>3</sup> ينظر: الحِجَاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية، د.عبد الله صولة، دار الفارابيّ، بيروت .9:(2007)

- مجموعة من الحجج التي تستهدف تحقيق نتيجة واحدة.
- فن استعمال الحجج أو الاعتراض بها في مناقشة معينة $^{(1)}$ .

((أما في الانجليزية فيشير لفظ (Argue) إلى وجود اختلاف بين طرفين ومحاولة كلّ منهما إقناع الآخر بوجهة نظره بتقديم الأسباب أو العلل))(2).

#### مفموم الحجاج:

يمثل الحِجَاج في الوقت الحاضر مجموعة من النظريات الحديثة المتداخلة تتجاذبها مجموعة من العلوم منها: القانون، والفلسفة، والمنطق، والسياسة، والإعلام، واللغة، والبلاغة. ونجد أنَّ الجذر الاشتقاقي العربي للحجاج (ح ج ج) يتفرع إلى معان واشتقاقات مختلفة. فالحِجَاج في العربية يعنى: (المخاصمة، والدليل، والبرهان، والجدل، والمناظرة، والمناقشة...). أمّا من جهة الاشتقاق فنجد (الحِجَاج، والتحاجج، والاحتجاج، والمحاجّة).

كثرة النظريات وتتوعها، وعدم استقرار المصطلح جعل الحِجَاج مفهوماً عائماً تصعب الإحاطة به، والتعرّف عليه، وممّا زاد الطين بلّة كثرة تعريفاته وتتوعها بحسب وجهات نظر مستعمليه، ومرجعياتهم العلمية، فأخذ كلّ باحثِ يغترف ما يُريد ويخوض في بحثِ أيّ موضوع شاء تحت عنوان الحِجَاج، ولاعجب في ذلك، ولا غرابة فالموضوع واسعٌ والعوامل التي أسهمت في إنتاجه كثيرة ومتنوعة.

#### ومن تعريفات الحِجَاج:

 قال هشام الريفي نقلاً عن بلونتين: ((الحِجَاج في أعم تعريفاته العملية التي من خلالها يسعي المتكلم إلى تغيير نظام المعتقدات والتصورات لدى مخاطبه بواسطة الوسائل اللغوية)) (1).

((هو أن يقدم المتكلم قولاً (ق1) (أومجموعة أقوال) موجهة إلى جعل المخاطب يقبل قولاً آخر (ق2) (أومجموعة أقوال أخرى) سواء أكان (ق2) صريحاً أم ضمنياً))(2).

<sup>1</sup> ينظر: الحِجَاج والاستدلال الحِجَاجي، الحبيب أعراب، بحث ضمن كتاب(الحِجَاج مفهومه ومجالاته)، د. حافظ إسماعيلي علوى، عالم الكتب الحديثة، أربد (2010م):32/3.

<sup>2</sup> تجليات الحِجَاج في الخطاب النبوي دراسة في وسائل الإقناع الأربعون النووية أنموذجاً، هشام فرّوم، (رسالة ماجستير)، الجمهورية الجزائرية، جامعة الحاج خضر - باتنة -، كلية الأداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وأدابها (2009): 49.

- ((هو تقديم الحجج والأدلة المؤدية إلى نتيجة معينة، وهو يتمثل في إنجاز متواليات من الأقوال بعضها بمثابة الحجج اللغوية، وبعضها الآخر هو بمثابة النتائج التي تُستتج منها))<sup>(3)</sup>.
- (مجموعة من الاستراتيجيات الخطابية لمتكلم ما، يتوجه بخطابه إلى مستمع معين من أجل تعديل الحكم الذي لديه عن وضع محدد)) (4).
- (( مظهر من مظاهر القوة الباطنية التي تتوسل بشتي السبل للوصول بالمتلقى إلى درجة التأثير أو الاقتناع بل قد تدفع الفرد والجماعات نحو تغيير السلوك أو إنجاز الفعل)) <sup>(5)</sup> .
- ((توجيه خطاب إلى متلق ما لأجل تعديل رأيه أو سلوكه أو هما معاً. وهو لا يقوم إلا بالكلام المتألف من معجم اللغة الطبيعية)) (6).

زد على ذلك أنّ ثمة مفاهيم متعلقة بمفهوم الحِجَاج، وأخرى مقاربة له، ممّا يجعل غير المختص يظنُّ أنَّها تدَّل عليه: (المحاجّة، الاحتجاج، الحِجَاج الفلسفي، الحِجَاج المغالط (السفسطة)، الخطابة، الجدال، المذهب الكلامي، المناظرة، المناقشة) سأعرضها بإيجاز مبيناً أهم الفوارق بينها وبين الحِجَاج؛ لكي نتوصل من ذلك العرض إلى مفهوم الحِجَاج. وقبل ذلك أرى أنّ بنا حاجة إلى الوقوف عند مفهوم الحُجَّة التي تستند إليها هذه المفاهيم.

#### الدُجَّة :

الحُجَّة لغة: تعنى الدليل الذي يستند إليه المحاجج في رد حجج الخصم، وتقتضى وجود طرفين أو أكثر. وقال الشريف الجرجاني (ت816هـ): ((الحُجَّة ما دلّ به على صحة الدعوى وقيل الحُجَّة والدليل واحد))<sup>(7)</sup>. وجاء في قاموس "لالاند" الفلسفي الحُجَّة بأنّها ((استدلال موجه

1 الحِجَاج عند أرسطو، هشام الريفي، بحث ضمن كتاب(أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم)، فريق البحث في البلاغة والحجاج، إشراف حمادي صمود، جامعة الأداب والفنون والعلوم الإنسانية، كلية الآداب منوبة، المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية، تونس (1998م):350.

<sup>2</sup> نظرية الحِجَاج في اللغة، الدكتور شكري المبخوت، بحث ضمن كتاب(أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم): 360.

<sup>3</sup> الحِجَاج في اللغة، الدكتور أبو بكر العزاوي، بحث ضمن كتاب(الحجاج مفهومه ومجالاته):57/1.

<sup>4</sup> التواصل والحِجَاج ـ أي علاقة ؟ ـ، عبد العزيز السراج، بحث ضمن كتاب(الحِجَاج مفهومه ومجالاته): 1/

<sup>5</sup> كتابة الجاحظ في ضوء نظريّات الحِجَاج، الدكتور على مُحَمَّد على سلمان، ديموپرس للطباعة والتجارة، بيروت، الطبعة الأولى (2010):85.

<sup>6</sup> مدخل إلى الحِجَاج أفلاطون وأرسطو وشايم بيرلمان، الدكتور مُحَمَّد الولى، مجلة عالم الفكر، العدد (2)، مج (40)، لسنة (2011م):11.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> التعريفات، على بن مُحَمَّد بن على الجرجاني (ت816هـ)، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى (1405هـ):112.

لتأكيد قضية معينة أو دحضها، أوتفنيدها، ويرى . من ناحية أخرى . أنّ هناك من يعتبر (•) كلّ حجة دليلاً)) $^{(1)}$ . وهي عند أبو بكر $^{(*)}$  العزاوي ((عنصر دلالي متضمن في القول يقدمه المتكلم على أنّه يخدم ويؤدي إلى عنصر دلالي آخر، والذي يصيرها حجة، أو يمنحها طبيعتها الحِجَاجية هو السياق، فما يمكن أن يكون حجة في هذا السياق قد لا يكون كذلك في سياق آخر حتى ولو تعلّق الأمر بنفس المحتوى القضوى، أو بنفس الحدث (\*) fait المعبر عنه داخل القول، وقد تتحقق الحُجَّة على شكل لفظة، أو قول، أو الخطاب برمته))(<sup>(2)</sup>. وهي من وجهة نظر الحِجَاجِيين تمثل مظهراً من مظاهر الخطاب لا تكتسب صفتها بوصفها حجة إلا من تأثيرها في المتلقى، وموقعها من السّياق، وتوسّع معناها لتدلّ على مجموع قول القائل وعلى ما أُضمر في القول<sup>(3)</sup>. وتتسم الحجج اللغوية بعدة سمات منها:

- إنها سياقية: الحُجَّة التي يقدمها المتكلم قد تؤدي إلى حجة أخرى، أو إلى نتيجة. وهكذا تكون العبارة الواحدة المتضمنة قضية واحدة حجة أو نتيجة بحسب السياق.
- إنّها نسبية: إذ تحمل كلّ حجّة قوة حجاجية معينة، فقد يقدم المتكلم حجّة ما لصالح نتيجة معينة، ويقدم خصمه حجّة مضادة أقوى منها، وبعبارة أخرى هناك حجج قوية، وحجج ضعيفة، وحجج أضعف.
  - إنّها قابلة للإبطال: يمكن للحجة أن تُرفض أو تُنقض بحجة أخرى أقوى منها (4).

وتُستعمل الحجج دليل إثبات لقضية ما أو نفيها. وتقسم على قسمين: حجج ناهضة يثبّت بها الحقّ، وحجج داحضة يموّه بها الباطل. كما تُقسم على: حجج منطقية وتُسمى استدلالاً، وحجج واقعية وتُسمى دليلاً (5).

1 مقدمة كتاب الحِجَاج مفهومه ومجالاته: 3؛ نقلاً عن: André Lalande, Vocabul aire Tecbnigu et Critigue de La philosophie, éd. PUF, pp 78-79.

<sup>•</sup> كذا، والصواب: يُعد

<sup>\*</sup> أبو بكر اسم مركب ـ

<sup>♦</sup> كذا، والصواب: حتى لو تعلق الأمر بالمحتوى القضوي نفسه أو بالحدث نفسه.

<sup>2</sup> اللغة والحِجَاج، د. أبو بكر العزاوي، العمدة، الدار البيضاء، الطبعة الأولى (2006م): 127.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: التواصل والحِجَاج، طه عبد الرحمن، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط (1994):5.

 <sup>4</sup> ينظر : الحِجَاج والمعنى الحِجَاجى، أبو بكر العزاويّ، بحث ضمن كتاب (التحاجج طبيعته، ومجالاته، ووظائفه) تنسيق حمو النقاريّ، مطبعة النجاج الجديد، الدار البيضاء، الطبعة الأولى (1427هـ ـ 2006م) :59. <sup>5</sup> ينظر: دروس الحِجَاج الفلسفي، أبو الزهراء، مجلة شبكة التربوية الشاملة فيلومرتيل الإلكترونية (2008)، الموقع على الانترنت: html.\_\_\_\_.html.\_\_\_

نخلص من ذلك ومن التعريف اللغوي للحجة في التراث العربي إلى أنّ المراد بالحُجّة المستعملة في نظريات الحِجَاج الحجج الواقعية المرادفة للدليل وليس الحجج الاستدلالية المنطقية.

#### 1. المحاجّة:

يُقال: حاجّه يُحاجّه محاجّة (( والمحاجّة: أنّ يطلب كلُّ واحدِ أن يرد الآخر عن حُجّته))(1). والمتتبع لموضوع الحِجَاج يجد أنّ هذا المصطلح يكثر دورانه عند الفلاسفة، والمحاجّة باصطلاح الفلاسفة: (( إنتاج مجموعة من الحجج مرتبة بطريقة ما قصد إثبات أو تفنيد قضية من القضايا. وقد تُعنى المحاجّة بتوسيع دلالتها كلِّ وسائل الإقناع باستثناء العنف والضغط والإكراه))(2). ويرى بعض الحجاجيين اللسانيين أنّ المحاجّة مرادفة للحجاج(3)، في حين ترى لمهابة محفوظ ميارة ((أنّ لفظ (الحِجَاج) . وإن كان يَرِد عند بعض المعجميين جنباً إلى جنب مع لفظ (المحاجّة) وكلاهما مصدر . إلا أنّ الصيغة الواردة في القرآن الكريم هي (المحاجّة) ... فإن تتبع المواضع القرآنية التي ورد فيها اللفظ تدل دلالة قوية على أنّه مشحون بالمعاني المذمومة، وأنّه يأتي في أجواء من المراوغة والكبر والصراخ، ويكاد يكون في جميع المواضع مسنداً إلى الكفّار، فالمحاجّة في استعمال القرآن الكريم تدلُّ على المخالفة الناشئة عن الخصومة بقصد العناد، وهذا المعنى واضح من إسنادها في أغلب المواضع إلى الكفّار ... أمّا الحِجَاج فهو في القرآن الكريم مفهوم معبّر عنه بأشكال من العبارات والأساليب، التي تروم الحوار وتهدف إلى الإقناع بالبراهين والأدلة العقلية والكونية والفطرية))(4).

واستناداً إلى ذلك فإنّ عدّ المحاجّة مرادفة للحجاج أمرٌ قلق، ولا يمكن الاطمئنان إليه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق صفوان عدنان داوودي، طليعة النور، قم، الطبعة الأولى (1426هـ - 2000م):219.

<sup>2</sup> الحِجَاج في درس الفلسفة:39.

<sup>3</sup> ينظر: الحِجَاج في القرآن:17؛ والتداولية والحِجَاج مداخل ونصوص، صابر الحباشة، صفحات للدراسة والنشر، دمشق، الطبعة الأولى (2008م):68؛ والحِجَاج والاستدلال الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب(الحجاج مفهومه ومجالاته):30؛ والاستدلال البلاغي، د. شكري المبخوت، دار الكتاب الجديدة المتحدة، بيروت، الطبعة الثانية (2010م):130-131.

<sup>4</sup> مفهوم الحِجَاج في القرآن الكريم دراسة مصطلحية، د. لمهابة محفوظ ميارة، مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق، مج (81)، العدد (3): 531-532.

#### 2. الاحتجاج:

يعنى ((إقامة الحُجَّة ... وتوكيد الحقيقة بدليل قطعي ويقين ثابت دالّ على علو مقام الجهة التي صدر عنها حقاً وعدلاً، كأن تكون من الله على احتجاجه على أرباب العقائد الفاسدة ... أو من الأنبياء والرسل))(1)، ومن تعريفاته أيضاً ((الاعتماد على إقامة البراهين من نصوص اللغة شعراً ونثراً))(2)، وهو مشتق من الفعل (احتج) نقول: احتج يحتج احتجاجاً. و (احتج) على بناء (افتعل)، والاحتجاج على بناء (افتعال)، وهو يختلف عن الحِجَاج من جهة البناء، فنقول في الحِجَاج: حاجج يُحاجج حِجَاجاً، فبناء الحِجَاج (فِعَال)، وأصله (فَاعَل) . وبناء (فاعَلَ) له معنيان في اللغة هما: المعاملة إذا كان الفعل مشتقاً من أسماء الزمان والمكان، والمشاركة بين طرفين. والحِجَاج لا يدلّ على المعاملة؛ لأنّه لم يشتق من أسماء الزمان والمكان. فهو إذن لا يدلّ إلا على المشاركة فقط. في حين بناء (افتعل) يدلُّ على: المطاوعة، والطلب، والمشاركة، والأخذ، والاتخاذ (3). والاحتجاج استناداً إلى التعريف الاصطلاحي يدلُّ على الطلب أي إنّ أحد الطرفين يطلب من صاحبه أن يأتي بالحجة، كما يدلُّ على الاتخاذ أي إنّ المحاجج يتخذ شاهداً قرآنياً أو شعرياً أو نحوهما حجة، فضلاً عن دلالة المشاركة، زد على ذلك إنّ مصطلح الاحتجاج شائع في الثقافة العربية عامة، وعند النحويين واللغويين خاصة؛ للدلالة على طلب الإتيان بالشاهد، ومفهوم الاحتجاج يختلف من ثقافة إلى أخرى فهو عند غير العرب مفهوم سياسي مرتبط بالبلاغة، فايمانويل دانبلون . على سبيل المثال . يرى في بحثه (بلاغة الاحتجاج) أنّ الاحتجاج بلاغة السياسيين، ويرى أنّه على قسمين أحدهما إيجابي والآخر سلبي ؛ إذ نجده يقول في هذا البحث: ((تعد بلاغة الاحتجاج البديل البذيء والتتويري للبلاغة الوجيهة سياسياً، هذان الوجهان للبلاغة مؤسسان على نفس التصور الديمقراطي (\*) ... فإنّها كانت تلعب دور الهدم والتدمير المزعج، والمفيد أحياناً))(4).

<sup>1</sup> المحاجّة والإقناع في القرآن الكريم، أحمد حسين خشان الهاشمي، مجلة المصباح، دار القرآن الكريم، العتبة الحسينية المقدسة، العدد (2)، لسنة (1431هـ - 2010م): 225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرواية والاستشهاد باللغة دراسة لقضايا الرواية والاستشهاد في ضوء علم اللغة الحديث، د. محمد عيد، عالم الكتب، القاهرة (1976):102.

 $<sup>^{6}</sup>$  ينظر: المهذّب في علم التصريف، د. صلاح مهدي الفرطوسي ود. هاشم طه شلاش، مطابع بيروت الحديثة، بيروت (1432هـ - 2011م): 82-81.

<sup>\*</sup> كذا، والصواب: على التصور الديمقراطي نفسه

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> بلاغة الاحتجاج، ايمانويل دانبلون، ترجمة حسن الطالب، بحث منشور في مجلة علامات، المغرب، العدد .128 :(23)

ويمكن تلخيص أهم الفوارق بين الاحتجاج والحِجَاج بالنقاط الآتية:

- 1. الحِجَاج مُشتق من الفعل (حاجج) على بناء (فَاعَل)، أما الاحتجاج فمُشتق من الفعل (احتجّ) على بناء (افتعل).
- 2. الحِجَاج يدلُّ على المشاركة، أما الاحتجاج لا يدلّ على المشاركة وحدها، بل يدلّ على الطلب والاتخاذ أبضاً.
- 3. الحُجَّة في الحِجَاج احتمالية وقابلة للنقض فيمكن أن تُرفض وتُتقض بحجة أقوى منها، أما الحُجَّة في الاحتجاج فقطعية وتعتمد الشاهد سواء أكان قرآنياً أم شعرياً أم نحوهما.
- 4. مفهوم الحِجَاج غربي الأصل تُرجم إلى العربية، أما الاحتجاج فعربي الأصل، ودلالته في الثقافات الأخرى تختلف عن دلالته في الثقافة العربية.

#### 3. الحِجَاج الفلسفى:

من أهم الفوارق بين الحِجَاج اللساني، والحِجَاج الفلسفي:

- 1. الحِجَاج (( ( فن الإقناع) أما الحِجَاج الفلسفي فهو (فن الإقناع العقلي والعقلاني) )) $^{(1)}$ .
- 2. الحجج في الحِجَاج واقعية وتسمّى دليلاً، أما في الحِجَاج الفلسفي فهي حجج منطقية وتسمى استدلالاً(2).
- 3. الحِجَاج اللساني عملية خطابية أو كتابية يسعى بواسطتها المحاجج إلى التأثير في المتلقى بتقديم مجموعة من الحجج للوصول إلى نتيجة صريحة أو ضمنية بغية إقناعه. في حين الحِجَاج الفلسفي ((يسعى إلى الوصف والإظهار والكشف عن المنطق الداخلي للخطاب لمعرفة مدى تماسك وانسجام عناصره $^{(*)}$ ، ومدى صحة حججه وأدلته))  $^{(3)}$ .
- 4. الحِجَاج الفلسفي عقلي بحت، في حين الحِجَاج لا يقتصر على التأثير العقلي فحسب، بل يسعى إلى التأثير العقلي والعاطفي.

<sup>1</sup> دروس الحِجَاج الفلسفي، الموقع على الانترنت: htmlwww.4shared. \_\_\_\_\_.htmlwww.4shared. 2 ينظر المصدر نفسه

<sup>\*</sup> كذا. و الأصوب: تماسك عناصره وانسجامها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الحِجَاج الفلسفي وتطبيقاته الصفية، مادونا طربيـــــة، مقال على صفحة الانترنت: scorazein.wordpress.com

#### 4. الحِجَاج المغالط (السفسطة):

قال الجاحظ: (( ولولا الكلام لم يقم لله دين، ولم نبن من الملحدين ... ولا بانت الحُجَّة من الحيلة والدليل من الشبهة ))(1)، المراد بالحيلة هنا (المغالطة). وقال ابن عاشور: (( إنّ حاجّ لا يستعمل غالباً إلا في معنى المخاصمة ... والأغلب أنّه يفيد الخصام بالباطل))<sup>(2)</sup>، ففي قوله: (يفيد الخصام بالباطل) إشارة إلى ما يُصطلح عليه بالدراسات الحديثة بالحِجَاج المغالط، والمغالطة تعنى السفسطة عند اليونان. و ((يبني هذا النوع على المغالطة في تقديم الحجة، ويعبر عنه باللغة الفرنسية بمصطلح (Paralogisme) المتكون من جزأين هما para ونعني به خاطئ و logisme بمعنى الحجة))(3). ومن أساليب المغالطة اعتماد قوة السلطة لترهيب المتلقى ويكثر ذلك في النصوص السياسية، ومن أمثلته خطبة زيد بن المقنع العذري الذي سعى فيها إلى ضمان ولاية العهد ليزيد بن معاوية، فخطب في مجلس معاوية قائلاً: ((هذا أمير المؤمنين . وأشار إلى معاوية . فإن هلك فهذا . وأشار إلى يزيد . ومن أبي فهذا . وأشار إلى سيفه . فقال معاوية: (اجلسْ فأنت سيد الخطباء) ))(4). أو يعمد المغالط إلى تشكيك المتلقى في قضية يؤمن بها، بالاعتماد على أساليب لغوية ظاهرها سليم وباطنها خاطئ لايستطيع اكتشافه إلا الخبراء وأصحاب الاختصاص. فللوظائف الصوتية، والبنيوية، والتركيبية، والدلالية، والبلاغية، والأسلوبية الأثر البالغ في تحقيق الكفاية التدليلية والإقناعية، فهو يعتمد على سلطة اللغة في استدراج المتلقى من أجل تغليطه، وهذا ما يميز اللغة الطبيعية من السيميائيات غير اللغوية.

والغاية من التعرّف على الحِجَاج المغالط هي صدّ كلّ من اعتمد على المغالطة، والتضليل ولن يتحقق ذلك إلا لمن يمتلك أدوات اللغة، فعلى المتلقى أن يفهم خطاب الطرف الآخر محكمه ومتشابهه، ظاهره وباطنه؛ لأنّ الوظائف اللغوية هي التي يستغلها المغالط لتضليل المتلقى

رسائل الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت255هـ)، تحقيق عبد السلام محمد هارون، مكتبة  $^{1}$ الخانجي، القاهرة (1384هـ - 1964م):1/285.

<sup>2</sup> تفسير التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر، تونس ( 1984م): 3/ 32. 3الأساليب المغالطية مدخلاً لنقد الحِجَاج، محمد النويري، بحث ضمن كتاب(أهم نظريات الحِجَاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم):406؛ وينظر: القيمة الحِجَاجية في النص الإشهاري، الدكتور نعمان عبد الحميد بوقرة، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته) :3/ 352.

الكامل في التاريخ، أبو الحسن على بن أبي الكرَم مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني " المعروف بابن الأثير الجزريّ الملقب بعز الدين (ت630هـ)، تحقيق أبي الفداء عبد الله القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (1407هـ ـ 1987م): 3/ 352.

وتغليطه . فقد يأتي المغالط بحجّة مقبولة ظاهرياً لكنّه في الباطن يريد حجّة أخرى، وغرضاً آخر ؛ لذا وجب الاحتراز من الحِجَاجيات المغالطة.

#### 5. الخطابة:

يختلف الحِجَاج عن الخطابة في ما يأتي:

- 1. نوع الجمهور: فجمهور الخطابة ينبغي أن يكون حاضراً يستمع إلى الخطيب وهنا ينبغي أن يهتم الخطيب بالمقام، في حين الحِجَاج لا يعتمد على الحضور والغياب فقد يكون الجمهور في الحِجَاج حاضراً، ويمكن أن يكون الحِجَاج بين طرفين، كما يمكن أن يكون بين المرء ونفسه.
- 2. نوع الخطاب: يشترط في الخطابة أن تكون منطوقة، في حين الحِجَاج يمكن أن يكون منطوقاً، ويمكن أن يكون مكتوباً، واهتم بيرلمان وتيتيكاه بالمكتوب أكثر من المنطوق، ويريان أنَّ الكاتب عندما يكتب يستحضر الجمهور، ويوجه كتابته بحسب نوع الجمهور $^{(1)}$ . فقد جاء في مقدمة كتابهما: (( وما دامت غايتنا هي تحليل الحِجَاج، فلا يمكننا الاقتصار على دراسة تقنية الخطاب المنطوق بل أكثر من ذلك فبالنظر إلى الأهمية والدور الحديث للطباعة فإنّ تحليلاتنا ستنصرف أساساً إلى النصوص المكتوبة))(2).
- 3. المتلقى في الخطابة لا يمتلك الوقت الكافي للتأمّل بما يعرض عليه من آراء ومناقشتها، في حين المتلقي في الحِجَاج المكتوب يمتلك الوقت الكافي للتعبير عن آرائه.
- 4. الغاية من الحِجَاج الإقناع، وحمل المتلقى على الاقتناع، في حين ليس الغاية من الخطابة الإقناع، بل تُعرِّف المقنعات في كلِّ أمر من الأمور كالطب فليس مهمته الشفاء وانَّما يبلغ من ذلك حيث استطاع<sup>(3)</sup>.

#### 6. الجدل:

الجدل لغة: ((شِدَّة الفَتْل وجَدَلْتُ الحَبْلَ أَجْدِلُه جَدْلاً إذا شددت فَتْله وفتلته فتلاً محكماً))(4)، وقال الراغب الأصفهانيّ: ((الأصل في الجدل الصراع، وإسقاط الإنسان صاحبه على الجدالة،

<sup>1</sup> ينظر: الحِجَاج أطره ومنطلقاته من خلال (مصنف في الحِجَاج: الخطابة الجديدة) لبيرامان وتيتيكاه، عبد الله صولة، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحِجَاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم):306-307 .

<sup>2</sup> مقدمة كتاب مصنّف في الحِجَاج، شاييم بيرلمان وأولبريخت تيتيكا، ترجمة رشيد الراضي، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته): 5/ 66.

<sup>3</sup>ينظر: الخطابة، أرسطو طاليس، حققه وعلّق عليه عبد الرحمن بدوي، الناشر (وكالة المطبوعات، الكويت)، و(دار القلم، بيروت) (1979م):8.

 $<sup>^{4}</sup>$  لسان العرب:مادة (جدل) 103/11.

وهي الأرض الصلبة))(1). أما في الاصطلاح فله تعريفات كثيرة منها: (( دفع المرء خصمه عن إفساد قوله بحجة أو شبهة أو يقصد به تصحيح كلامه وهو الخصومة في الحقيقة))(2)، وعرّفه ابن الأثير بأنّه ((مُقابلة الحُجّة بالحجّة))(3)، والجدل عند أرسطو ممارسة قولية فكرية تقابل البرهان (4).

يُفهم من ذلك أنّ الجدل في اللغة يعني: (الشدّ، والإحكام، والصراع). ولاشك في أنّ في مفهوم الجدل معنى الشدّ والإحكام؛ لأنّ كلا الخصمين يشتد على خصمه، ويُضايقه بالحُجَّة التي اجتهد في إحكامها.

وحظى الجدل باهتمام العرب لوروده في القرآن الكريم، ودخوله في الصراعات الفقهية والمذهبية، واختلفت وجهات النظر فيه، فبعضهم يرى أنّه يمثل ((صوتين كلاهما يدّعي امتلاك الحقيقة، غير أنّ الصوت المرشح للسيادة هو الصوت الذي يمتلك بلاغة الخطاب مع حجج محملة بدلالات دينية أو ثقافية أو اجتماعية تصل بالخطاب إلى أعلى درجات الحسم))(5)، والآخر يرى أنّ الجدل لا يبيّن به حقّ، ولا تقوم به حجّة (6). والحقيقة إنّ الجدل على نوعين: الأول: سلبي، ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ الْمِحَالِ ﴾ (7). والآخر: إيجابي، ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (8)، وقوله تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (9). فالله على نهى عن النوع الأول، وأمر المسلمين بالجدل بالتي هي أحسن.

نستشف ممّا تقدّم أنّ الجدال غير الحِجَاج، ومن أهم الفوارق بينهما:

اليوم): 116.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مفر دات ألفاظ القرآن: 189-190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> التعريفات:101/1.

النهاية في غريب الحديث والأثر، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير (ت606هـ)، تحقيق محمود محمد الطناحي وطاهر أحمد الزاوي، دار إحياء التراث العربي، بيروت (د. ت) : 1/ 247. 4 ينظر: الحِجَاج عند أرسطو، بحث ضمن كتاب(أهم نظريات الحِجَاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى ا

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بلاغة المجادلة، حسن النعمى، مجلة جذور التراث، جدّة، ج(19)، مج(9) لسنة ( 1426هـ ـ 2005م):12. 6 ينظر: منطق الكلام من المنطق الجدلي الفلسفي إلى المنطق الحِجَاجي الأصولي، د. حمو النقاري، الدار العربية للعلوم، بيروت، الطبعة الأولى (1431هـ - 2010م): 113.

<sup>7</sup> سورة الرعد: 13.

<sup>8</sup> سورة العنكبوت:46.

<sup>9</sup> سورة النحل: 125.

- 1. ((الحِجَاج أوسع من الجدل فكل جدل حجاج وليس كل حجاج جدلاً. فهو القاسم المشترك بين الجدل والخطابة))<sup>(1)</sup> .
- 2. الجدل قائم على مناقشة نظرية يسعى فيها كلّ طرف إلى التأثير العقلي المجرد، في حين الحِجَاج لا يقتصر على التأثير العقلي فحسب، بل يسعى إلى التأثير العقلي والعاطفي عن طريق استثارة المشاعر؛ لإرضاء المتلقى وإستمالته.
- 3. الحِجَاج خطاب يصدره المحاجج إلى جمهوره يمكن أن يكون فيه الجمهور حاضراً، ويمكن أن يكون بين طرفين، كما يمكن أن يكون بين المرء ونفسه. في حين الجدل لا يوجه إلى الجمهور، ولا إلى النفس إذ لا جدال بين المرء ونفسه، و يقتصر على طرفين لكلِّ منهما موقفِ مخالف لموقف الطرف الآخر.
  - 4. الجدل يقتصر على المشافهة، أمّا الحِجَاج فيكون مشافهة وكتابة أيضاً.
  - 5. المحاجج يذكر مجموعة من الحجج من أجل الوصول إلى الغاية المبتغاة (النتيجة)، وغالباً ما يرتبها على وفق سلّم حجاجي، أمّا المجادل فيقابل الحُجَّة بالحجّة.
- 6. يقع الجدل بعدما تتعارض الآراء، فكلّ طرفٍ يتمسك برأيه؛ لإبطال رأى الطرف الآخر؛ بسبب الصراعات الفكرية والعقائدية، أمّا الحِجَاج فهو موضوع علمي يهدف إلى تتوير العقول وتوجيهها الوجهة الصحيحة.

لكن مع كلّ هذه الفوارق ما زال بعض الباحثين يخلط بين الحِجَاج والمحاجّة والمجادلة<sup>(2)</sup>، والآخر يعد الحِجَاج جزءاً من الجدل(3).

#### 7. المذهب الكلامي:

نسب ابن المعتز (ت296هـ) نشأة المذهب الكلامي إلى الجاحظ، وأنكر وجوده في القرآن الكريم (4)، ورد الزركشي ذلك الإنكار، وذكر عدداً من الآيات القرآنية مصاديق عليه منها قوله

<sup>2</sup> ينظر: التداولية والحِجَاج مداخل ونصوص: 68.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الحِجَاج في القرآن:17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: معانى ألفاظ الحِجَاج في القرآن الكريم وسياقاتها المختلفة السور السبع الطوال أنموذجاً ـ دراسة دلالية معجمية ـ، سعيد فاهم، (رسالة ماجستير)، الجمهورية الجزائرية، جامعة مولود معمري ـ تيزي وزو ـ، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة والأدب العربي (2011) : 2.

<sup>4</sup> ينظر: البديع، عبد الله ابن المعتز (ت296هـ)، تحقيق اغناطيوس كراتشقوفسكي، دار المسيرة، الكويت، الطبعة الثالثة (1402هـ - 1982م):53.

تعالى : ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةً إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ (أ)، وأسماه (إلجام الخصم بالحجة). وعرّفه بأنّه (( الاحتجاج على المعنى المقصود بحجة عقلية))<sup>(2)</sup>. وعرّفه الجرجاني في كتابه (التعريفات) قائلاً: ((هو أن يورد حجة للمطلوب على طريق أهل الكلام بأن يورد ملازمة ويستثنى عين الملزوم أو (3)نقيض اللازم أو يورد قرينة من القرائن الاقترانيات لاستنتاج المطلوب)

يُستشف من ذلك أنّ المذهب الكلامي مصطلح بلاغي عربي قديم، يستند فيه صاحبه إلى حجة عقلية لغرض الإقناع أو الزيادة في الاقتناع، وهو بذلك يقترب كثيراً من مفهوم الحِجَاج لكن مع بعض الفوارق هي:

 المذهب الكلامي موضوع من موضوعات علم البديع في البلاغة العربية، بعبارة أخرى هو جزءٌ من جزء. في حين أنّ مفهوم الحِجَاج لا يقتصر على البلاغة وحدها، بل تتجاذبه مجموعة من العلوم ك(القانون، والفلسفة، والمنطق، والسياسة، والإعلام، فضلاً عن اللغة، والبلاغة)

2. ضيق مفهوم المذهب الكلامي يحصر الباحث في الجانب البلاغي، ولاسيما علم البديع. في حين سعة مفهوم الحِجَاج، وكثرة نظرياته الحديثة تمكن الباحث من الإفادة من علوم جمّة في تحليل النصوص حجاجياً.

#### 8. البرهان:

البرهان عملية ذهنية عقلية الهدف منها بيان صدق قضية أو كذبها، ويُقسم على قسمين برهان رياضي رقمي ، وبرهان منطقى لغوي، ومن أمثلة البرهان المنطقى اللغوي:

واهتم أرسطو والحِجَاجيون المحدثون بالتفريق بين الحِجَاج والبرهان؛ لتداخل مفهوم الحِجَاج مع مفهوم البرهان عند غير المختص، والحقيقة إنهما ينتميان إلى مجالين مختلفين وبينهما فوارق كثيرة منها:

<sup>2</sup> البرهان في علوم القرآن، بدر الدين مُحَمَّد بن عبد الله الزركشيّ (ت794هـ)، تحقيق مُحَمَّد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، الطبعة الثالثة ( 1404هـ - 1984م): 3/ 468.

3 التعريفات :265.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الأنبياء:22.

1-البرهان ينتمى في الأصل إلى مجال الاستدلالات المنطقية الرياضية أو الفلسفية، في حين ينتمى الحِجَاج إلى مجال الخطاب الطبيعي.

2-البرهان يتألف من مقدمتين مستقلتين عن بعضهما مبنيتين على علاقات صورية شكلية منطقية، في حين ينشأ الحِجَاج من الخطاب الطبيعي، ويتألف في الأصل من: حجّة، ورابط، ونتبجة.

3-يجب التصريح بالمقدمات والنتائج في البرهان، في حين يتألف الحِجَاج من حجج صريحة وأخرى ضمنية، والنتيجة في الحِجَاج يمكن التصريح بها، وأحياناً تضمر إن دلّ عليها دليل.

4-النتيجة في البرهان ضرورية حتمية في حين النتائج في الحِجَاج احتمالية، والاحتمال يمكن أن يكون قوياً أوضعيفاً بحسب قوة الحُجَّة أو ضعفها، ف((إذا كانت نتائج البرهان تتصف باليقين فإنّ الحِجَاج يخضع لتراتبية هرمية تجعل أدلته تتراوح بين الضعف والقوة، فهو على عكس البرهان يوصلنا أحياناً إلى أكثر من نتيجة كما أنّه لا ينغلق على نفسه لاحتمال إضافة دليل أو أدلة جديدة)) (1).

5- برهانٌ واحدٌ كافٍ للإقناع، في حين يحتاج المحاجج إلى أكبر عدد من الحجج؛ لتزيد من الدرجة الاحتمالية ولتقوية مقبوليتها لدى المخاطب.

6-يتميز البرهان باستقلاله التام عن الذات الإنسانية، فالبرهان يتألف من علاقات موضوعية قائمة بذاتها وتستند إلى قوانين عامة تستمد قوتها من ذاتها وتفرض سلطتها على غيرها، في حين يستند الحِجَاج إلى التداول الإنساني، وتستمد الحجج فيه قوتها من الواقع.

7-الحِجَاج شخصى، في حين البرهان غير شخصى.

8-الحِجَاج قابل للاعتراض والتفنيد، فكلّ عملية حجاجية يمكن ردّها بعملية حجاجية أخرى معارضة؛ ممّا يجعل من إمكانية التسليم بالمقدمة المعطاة (الحجة) أمراً نسبياً، أمّا البرهان فهو عملية عقلية منطقية يتفق عليها الجميع.

9- ((الحِجَاج يتصل بالعلاقات بين الأقوال في الخطاب عكس الاستدلال الذي يتصل بالعلاقات بين القضايا التي يحكم عليها بالصدق والكذب)) (2).

<sup>2</sup> نظرية الحِجَاج في اللغة، بحث ضمن كتاب(الحجاج مفهومه ومجالاته): 362؛ وينظر: أهم نظرية الحِجَاج في التقاليد الغربية، حسن المودن، مجلة علامات ، ج (42)، م (11)، لسنة (1422هـ - 2001م): 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> اللغة والمنطق بحث في المفارقات، د. حسان الباهي، (دار الأمان، الرباط)، و(المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء)، الطبعة الأولى (2000م):140.

10- ((يرتبط تقويم البرهان بالصدق والكذب، أما قيمة التعابير الحِجَاجية فتتعلق بالآخر الذي وُضعت من أجله بغية إقناعه)) <sup>(1)</sup>.

11-الحِجَاج أساسه الرأى، أما البرهان فأساسه الحقيقة.

12-الحِجَاج لا يقبل المعالجة الآلية، أما البرهان فيبنى ((بشكلٍ آلي من دون مراعاة المخاطب)) (2)

13- (( لا يستهدف البرهان شخصاً معيناً، ولا يهتم بأسباب إنشاء الخطاب وفهمه، في حين يتطلب الحِجَاج طرفين ويراعي المقام وشروط الخطاب)) <sup>(3)</sup>.

ومع كلّ هذه الفوارق ما زال بعض الباحثين لا يفرق بين المفهومين ويعدهما مترادفين $^{(4)}$ .

#### 9. المناظرة:

((المناظرة: أن تناظر أخاك في أمر ... وناظرت فلاناً أي صرت نظيراً له في المخاطبة))<sup>(5)</sup>. وعرفها الشريف الجرجاني: (( هي النظر بالبصيرة من الجانبين في النسبة بين شيئين إظهاراً موضوع ما والفصل فيه؛ لإظهار الصواب، وتوخي الحقيقة))<sup>(7)</sup>. وغالباً ما تتعلق بالقضايا الفقهية، أو مسائل علم الكلام، وظهرت في العصر الأموى، ((وهي ممّا سكت

عنه الشرع رحمة بنا غير نسيان)) (8).

ومن أهم الفوارق بين المناظرة والحِجَاج:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> اللغة والمنطق بحث في المفارقات:140.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه: 141.

<sup>3</sup> المصدر نفسه: 140.

<sup>4</sup> ينظر: بلاغة الخطاب وعلم النص، د. صلاح فضل، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، العدد (164) لسنة .118 (68:(1992)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لسان العرب: مادة (نظر) 217/5-219.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> التعريفات:678.

<sup>7</sup> المحاجة والإقناع في القرآن الكريم: 2/ 233.

<sup>8</sup> الحوار والمناظرة في منظور الشارع، نور الدين صغيري، مجلة أفاق الثقافة والتراث، العدد (36)، لسنة (1422هـ - 2002م):20.

- 1. المناظرة تكون بين طرفين (المناظر والمعترض) يتبادلان الحجج أمام جمهورٍ من الحضور في مجلس أحد الشخصيات. أما الحِجَاج فيكون بين طرفين. الأول: المرسل (المحاجج). والآخر: المتلقي (المرسل إليه) يمكن أن يكون فرداً، وقد يكون جمهوراً، وقد تكون نفس المحاجج.
- 2. المناظرة يعترض فيها كلّ طرف على دعوى الطرف الآخر من أجل إفحامه والظفر عليه وكلّ منهما يدّعي الحقيقة، أمّا المحاجج فيسعى إلى الإقناع، أو الزيادة في الاقتناع.
  - 3. المناظرة تقتصر على المشافهة، أمّا الحِجَاج فيقوم على الخطابة والكتابة.
    - 4. في المناظرة حكمٌ يحكم بأحقية شخص على حساب الآخر.

#### 10. المناقشة:

أصل المُناقَشة من ((نقَش الشوكة إِذا استخرجها من جسمه وقد نَقَشَها وانْتَقَشها))<sup>(1)</sup>، والمناقشة بين اثنين هو أن ينقش كلّ منهما ما عند الآخر أي يستخرجه.

ومن أهم الفوارق بين المناقشة والحِجَاج:

- 1. المناقشة تكون بين فردين (المناقِش والمناقِش)، أما الحِجَاج فيكون بين طرفين. الأول: المرسل (المحاجج). والآخر: المتلقي يمكن أن يكون فرداً، وقد يكون جمهوراً، وقد تكون نفس المحاجج.
- 2. المناقشة تبنى على السؤال والجواب، وهذا يعني أنّها تحتاج دائماً إلى فردين في حين ((السمة الأساسية في الحِجَاج الخطبيّ هي حينئذ إقصاء السؤال. السؤال الذي يكون منشأ للحجاج))(2).
  - 3. المناقشة تقتصر على المشافهة. أما الحِجَاج فيمكن أن يكون خطابة أوكتابة.

#### نستشف ممّا تقدّم أنّ الحجاج:

1. مفهوم مستقل عن (المحاجّة، والاحتجاج، والسفسطة، والخطابة، والجدل، والبرهان، والمذهب الكلامي، والمناظرة، والمناقشة) فهو مفهومٌ قائمٌ بذاته يهدف إلى تتوير العقول وتوجيهها الوجهة الصحيحة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب: مادة (نقش)358/6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الحِجَاج عند أرسطو، بحث ضمن كتاب(أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية):127.

- 2. الحِجَاج وظيفة من أهم وظائف اللغة وهو من العمليات اللسانية الخطابية والكتابية يسعى فيه المحاجج إلى التأثير في المتلقى بتقديم مجموعة من الحجج للوصول إلى نتيجة صريحة أو ضمنية بغية التأثير فيه وإقناعه أو الزيادة في اقتناعه.
  - 3. الحِجَاج ينتمي إلى الخطاب الطبيعي، ويتألف. في الأصل. من حجة، ورابط، ونتيجة.
    - 4. الحِجَاج حججه واقعية تُرتِب غالباً على وفق سلم حجاجي.
- 5. الحِجَاج يحتاج إلى مجموعة من الحجج؛ ليزيد من الدرجة الاحتمالية ولتقوية مقبوليته لدى المخاطب.
- 6. يدّل الحِجَاج على المشاركة بين طرفين وتكون فيه النتائج احتمالية قابلة للنقض والتفنيد بحجج أقوى منها.
  - 7. نتائجه يمكن أن تكون صريحة، ويمكن أن تكون مضمرة إن دلّ عليها دليل.
    - 8. أساسه الرأي، ويُراعى فيه المقام، ونفسية المخاطب.
      - 9. شخصى يستند إلى التداول الإنساني.
- 10. لا يقتصر على التأثير العقلي فحسب، بل يسعى إلى التأثير العقلي والعاطفي عن طريق استثارة المشاعر لإرضاء المتلقى واستمالته.
  - 11. مجاله واسع يشمل كلّ العلوم الدينية والدنيوية.
- 12. لا يقتصر على الخطابة فحسب، بل يمكن أن يكون كتابة أيضاً، كما يمكن أن يكون بين المرء ونفسه.
  - 13. يتبادل فيه المتلقي المواقع مع المُحَاجج أحياناً.
    - 14. هو القاسم المشترك بين الخطابة والجدل.
      - 15. الحقيقة فيه غير وإضحة.

المبحث الثاني:......نظريات الحِجَاج

## المبحث الثاني: نظريات الحِجَاج:

#### ٠ توطئة:

ظهرت في العصر الحديث نظريات حجاجية بعضها ينتمي إلى البلاغة، والآخر ينتمي إلى المنطق، وبعضهم عالجها من منظور لساني؛ وممّا يُلاحظ على تلك النظريات إنّها لا تزال في طور التكوين والتطور.

وسأذكر في هذا المبحث وصفاً موجزاً لهذه النظريات الحِجَاجية. وأعتذر عن الإطالة فيه؛ إذ وجدت أنّ الإحالات على المراجع السابقة لا تغني في إعطاء صورة متكاملة عن هذه النظريات.

#### الحِجَاج عند بيرلمان وتيتيكاه:

ظهر الحِجَاج بوصفه نظرية مستقلة في منتصف القرن العشرين وبالتحديد في عام (Chaim Perelman) على يد العالم البولوني المولد البلجيكي المقام شيم بيرلمان (Lucie- Olbrechts -Tyteca) في مصنفهما المشترك وتلميذته لوسي أولبريشت تيتيكاه (مصنف في الحِجَاج الخطابة الجديدة) الذي ضمّ بين طياته أسس نظرية حجاجية جديدة ركزت على جانب الظفر بالحجة، وفصلا فيه الحِجَاج عن الخطابة والجدل من جهة، وعن المغالطات السفسطائية من جهة أخرى، كما خلصاه من صرامة الاستدلال المنطقي الذي يجعل المخاطب في وضع ضرورة وخضوع، وحاولا بذلك تقريب الحِجَاج من مجالات استعمال اللغة، وجعلاه علماً قائماً بذاته مبنياً على الحوار من أجل حصول الوفاق بين الأطراف المتحاورة فكلما كانت فيه حجج الخطيب أكثر إقناعاً يقبل بها الجمهور وهما بذلك حاولا أن يجعلا للبلاغة بعداً عقلياً وحاول بيرلمان وتلميذته من هذه النظرية إيقاظ العقول من السبات الذي سيطر عليها؛ لتفكّر، وتحلّل، وترد، وتدعم، وتقدّد، وتقتنع أو لاتقتنع. وجعلا الغاية من الحِجَاج إذعان العقُولِ (( لما يُطرِّحُ عليها من آراء، أو أن يزيد في درجة ذلك الإذعان، فأنجع الحِجَاج ما وُقَق في جعل حدّة الإذعان تقوى درجتها لدى المتامعين بشكلٍ يبعثهم على العمل المطلوب (إنجازه أو الإمساك عنه)، أو هو ما وُفق على الأقل في جعل السامعين مهيّئين لذلك العمل في اللَّحظة المناسبة))(1)

- 18 - W

<sup>1</sup> الحِجَاج أطره ومنطلقاته من خلال (مصنف في الحِجَاج : الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية).229.

المبحث الثاني:......نظريات الحِجَاج

من أجل حصول التسليم للرأي الآخر بعيداً عن الاعتباطية واللامعقولية، وإزالة شك المتلقي في وجهة النظر محل الخلاف.

فالحِجَاج. عندهما . حوارٌ يسعى إلى إحداث اتفاق بين الأطراف المتحاورة في جوً من الحرية و (الديمقراطية)<sup>(1)</sup>، وموضوعه ((درس تقنيات الخطاب التي من شأنها أن تؤدي بالأذهان إلى التسليم بما يعرض عليها من أطروحات، أو أن تزيد في درجة ذلك التسليم ))<sup>(2)</sup>. ويهدف إلى التأثير العملي المتمخض عن التصورات العقلية المقدمة من المحاجج إلى المتلقي. ويكون أكثر فعالية كلما وفق المحاجج في جعل حدة الإذعان تقوى درجتها لدى السامعين بشكلٍ يدفعهم إلى عمل شيءٍ ما أو الإمساك عنه، فالغاية التي يتأسس عليها هي مجابهة العقول وإقناعها؛ ((فليس الحِجَاج في النهاية سوى دراسة لطبيعة العقول، ثم اختيار أحسن السئبل لمحاورتها، والإصغاء إليها ثم محاولة حيازة انسجامها الإيجابي والتحامها مع الطرح المقدّم))<sup>(3)</sup>.

ومن الملاحظ أنّهما جعلا الإقناع لبّ العملية الحِجَاجية؛ ((الينتج عنه القرار بممارسة عمل معين أو اتخاذ موقف ما))(4)؛ لتحقيق وظيفة عملية هي جعل السامعين مهيئين لذلك العمل في اللحظة المناسبة، فضلاً عن تحقيق استمالة المتلقي لما يُعرض عليه من رأي أو دعوى، والتأثير العملي في سلوكه (5)، أو جعله ينثني عمّا كان يريد الإقدام عليه.

وعُدَّ هذا المصنّف ثورة جعلت من بيرلمان قطباً بلاغياً بارزاً، ورائداً من رواد الدراسات البلاغية في العصر الحديث (6)؛ وذلك يعود إلى تتبهه ما تتبه إليه من إغفال الدراسات البلاغية التي سبقته الجانب الإقناعي للبلاغة (الحِجَاج) في الوقت الذي صبّت فيه جلّ اهتمامها على الجانب الامتاعي القائم على المحسنات البلاغية والتزيين والزخرفة الذي ساد في الدراسات البلاغية ردحاً من الزمن؛ فانبرى بيرلمان وتلميذته إلى ذلك وميّزا الحِجَاج من الأسلوبية؛ ليعيدا الاعتبار للبلاغة الحِجَاجية من خلال قراءة الموروث القديم، وأعطائه صبغة جديدة بقالبٍ علمي

- 19 - X

<sup>1</sup> ينظر: البحث نفسه: 229.

<sup>2</sup> الحِجَاج في القرآن:27.

<sup>3</sup> مفهوم الحِجَاج عند بيرلمان وتطوره في البلاغة المعاصرة، محمد سالم محمد الأمين الطلبة، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته): 189/2. نقلاً عن: traite de I argumentation, op.cit,p18، نقلاً عن

<sup>4</sup> استراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداولية، عبد الهادي بن ظافر الشهري، دار الكتاب الجديد، بيروت، الطبعة الأولى (2004م): 457.

<sup>5</sup> ينظر: البلاغة والاتصال، جميل عبد المجيد، دار غريب، القاهرة (د.ت): 106.

<sup>6</sup> ينظر: الحِجَاج في الدرس اللغوي الغربي، أ. بوزناشة نور الدين، مجلة علوم انسانية، ع (44)، لسنة (2010م)، موقعها على الانترنيت: <u>WWW.ULUM.NL</u>

المبحث الثاني:......نظريات المِجَاج

خالص حاولا فيه العودة إلى الأصل حيث كانت البلاغة حجاجية، وكانت فيها المحسنات البلاغية روافد لغوية تسعى إلى بعث الإقناع، وأشارا إلى ذلك بقولهما: ((نعتبر (\*) صورة التعبير حجاجية إذا كان استتبعت تغييراً في الأفق فبدا استعمالها عادياً بالنسبة للمقام (\*) الجديد المقترح. أما إذا كان الخطاب على خلاف ذلك لا يستتبع انخراط المستمع في هذا الشكل الحِجَاجي فإنّ الصورة ستظهر كمحسن، أي كصورة أسلوبية ( $^{()}$ ) بوسعها أن تثير الإعجاب ولكن ذلك يظلّ في المستوى الجمالي))(1). ويرى الباحثان أنّه من غير الممكن الفصل بين الشكل والمضمون، فلا يمكن فصل البنى الأسلوبية عن أهدافها الحِجَاجية، فينبغي الأخذ بعين الاعتبار كلّ المظاهر الشكلية بما في ذلك التنغيم والإشارات مقومات حجاجية إقناعية ( $^{(2)}$ ).

يُفهم من ذلك أنّ نظريتهما هذه تركز بالدرجة الأساس على جانب الظفر بالحجة أو مصادر الأدلة أكثر ممّا تهتم بجمالية العرض اللغوي الأسلوبي الذي كان سائداً في الدراسات البلاغية الغربية.

#### مظاهر التواصل في نظريتهما:

اهتم الباحثان بمظاهر التواصل لما لها من أثر أساس في تشكيل خطاب حجاجي يسعى إلى خلق إطار تواصلي إقناعي يؤسسه المحاجج والمتلقي.

#### أ- المقام:

- 20 - W

<sup>•</sup> كذا، والصواب نعد

<sup>\*</sup> كذا، والأصوب: بالنسبة إلى

<sup>◊</sup> كذا، والصواب: ستظهر بوصفها محسناً أي صورة أسلوبية.

<sup>1</sup> البلاغة العامة والبلاغات المعمَّمة، محمد العمري، مجلة فكر ونقد، المغرب، العدد (25)، لسنة (2000)، الموقع على الانترنيت: http://www.fikrwanakd.aljabriabed.net/ n61-07alwali.htm؛ نقلاً عن:

et Olbrechts –Tyteca. La nouvelle rhétorique' traité de l'argumentation (Paris L'empire rhétorique.p.13 . ونقله في 1976).p.229

<sup>2</sup> ينظر: الحِجَاج أطره ومنطلقاته من خلال (مصنف في الحِجَاج: الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية):317؛ ومفهوم الحِجَاج عند بيرلمان وتطوره في البلاغة المعاصرة، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته): 2/ 196؛ والاستعارة الحِجَاجية بين أرسطو وشايم بيرلمان ، محمد الولي ، مجلة فكر ونقد ، المغرب ، ع (61)، لسنة (2004م). الموقع على الانترنيت: http://www.fikrwanakd.aljabriabed.net/n61-07alwali.htm

المقام يعني الظروف والملابسات التي يجري فيها الخطاب<sup>(1)</sup>، ((ويشمل المشاركين في القول، والمكان، والزمان، وهدف القول، وموضوع، وجنس الخطاب، وقناة التعبير، واللهجة المستخدمة فيه، وقواعد توزيع الكلام))<sup>(2)</sup>، وشكّل المقام في نظريتهما ((البؤرة التي تلتقي فيها جميع العناصر الحِجَاجية من مقدرات برهانية، وحقائق فعلية، وقرائن بلاغية، وقيم بشتى أقسامها وعلاقة هذه القيم بمراتب الكائنات والأشخاص المعنيين بخطابٍ ما))<sup>(3)</sup>. حتى وُصفت نظريتهما بأنها نظرية مقامية بالدرجة الأساس، ويعتقدان أنّ المحاجج الحاذق هو الذي يجيد ترتيب مقدماته بحسب المقام، وبحسب الأولوية والظروف المحيطة به.

### ب- ثنائية المحاجج والمتلقي:

المحاجج (المرسل)، والمتلقي (المرسل إليه) محوران أساسيان في نظرية الحِجَاج البيرلمانية. فأهم سمة اتسمت بها هذه النظرية اهتمامها بالمتلقي فهما يريان أنّ وظيفة المتلقي لم تقتصر على تلقي الخطبة ممّن هو أعلى منه. كما كان ذلك في الخطابة القديمة ، ولم يعد أدنى درجة من الخطيب بل صار موازياً للخطيب يتلقى ما يتلقاه منه ثم يفكر فيه، ويرد، ويُناقش، ويفد، ويدعم، وقد ينتقل – أحياناً – من موقع التلقي إلى موقع الحجاج. فالعلاقة بين المتلقي والخطيب في البلاغة البيرلمانية علاقة أفقية تبادلية في حين كانت في الخطابة الأرسطية علاقة عمودية رأسية يقتصر فيها أثر المتلقى في التلقى، وكان فيها المتلقى أدنى مرتبة من الخطيب.

والمتلقي قد يكون جمهوراً حاضراً، أو يكون فرداً، أو تكون نفس المحاجج، أو يكون جمهوراً كونياً لا يقتصر على زمان ومكان محددين، أو قارئاً متأملاً، (( ويرى بيرلمان أنّ مخاطبة الفرد معرفة تختلف عن مخاطبة الجماعة، إذ توفر للخطيب الامتياز بالتعرف على المستمع الفرد معرفة عميقة؛ لأنّ الخطيب مع تقدّم الحوار يستطيع من خلال الأسئلة والأجوبة التعرف عليه أكثر وخاصة بما يتعلق بميولاته والجوانب يستحب (٥) لها هذا الفرد، ممّا يسهم في خلق وضعية مناسبة للإقناع والتأثير أما إذا تجاهل الخطيب ذلك فإنّه سيقف أمام حجر عثرة يحول بينه وبين

\_\_\_

- 21 - M

<sup>1</sup> ينظر: استقبال النص عند العرب، محمد المبارك، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، الطبعة الأولى (1999م):263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> من آليات تحليل الخطاب، صابر الحباشة، مجلة جذور التراث، جدّة، ج (22)، مج (10)، لسنة ( 1426هـ - 2005م): 332.

<sup>3</sup> مفهوم الحِجَاج عند بيرلمان وتطوره في البلاغة المعاصرة، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):209/2.

<sup>◊</sup> هكذا في الأصل، ويبدو أن الصواب: بميوله والجوانب التي يستجيب لها .

مستمعيه وبالتالي يضيع إقناعه $)^{(1)}$ . والعلاقة بين المحاجج والمتلقى مبنية على عدم اليقين فالمحاجج يحاول من حجاجه إقناع المتلقى بوجهة نظره بتقديم الحجج على أطروحته؛ بغية استمالة المتلقى إليها، ويتوقف ذلك على مقدرة المحاجج في اقتحام عالم المتلقى وتغييره؛ لذا يهتم المحاجج الفطن بالموضوع الذي يقدّمه، ويوفّيه حقّه ممّا تستدعيه الصياغة اللغوية، والمُحَاجج الحاذق هو الذي يجعل المتلقى مشدوداً إليه، ولكي يظفر بذلك عليه التوسل بالمحسنات البلاغية من دون إسراف. وحذّر بيرلمان من (( الإفراط والتفريط أو المبالغة أو الإهمال فيما يخص المسائل موضع النقاش والتحليل))(<sup>(2)</sup>؛ لأنّ تهويل الموضوع ومنحه مساحة أكبر من حجمه أمرٌ يبعث على السخرية ويؤدي إلى تهافت الحِجَاج (3). وينبغي أن يتمتع المحاجج بالثقة في النفس والتحضير اللائق للمقام سواء أكان حجاجه مشافهة أم مكاتبة (4)؛ لأنّ الفعل الكلامي الحِجَاجي عبارة عن عمل جاد، وليس نوعاً من التسلية الكلامية، فهو يتطلب قناعة ذاتية، وثقة بالنفس، وينبغي أن يضع المحاجج بالحسبان مستوى العقول التي يروم إقناعها، وأن يتحلى بالخلق الرفيع، ويبتعد عن العنف وعدم احترام المتلقى، بل عليه أن يشعره بحضوره ويهتم برأيه، ويفهم حقيقة المتلقين الانفعالية، ويتحسس مشاعرهم، وما يشغل بالهم؛ كي يستثمر ذلك في حملهم على الإقناع. وكلما كان المحاجج يعي ذلك كان تأثيره في المتلقين، وتغيير مواقفهم أسهل وأيسر. واختيار المقدمات وطريقة صوغها وترتيبها وحده يمثل قيمة حجاجية، فكلِّ نصِّ لابد أن ينطلق فيه المحاجج من نقطة معينة.

### طرائق العرض الحِجَاجية:

من طرائق العرض الحجاجية التي يستند إليها المحاجج:

www.tafsir.netlvb /Tafsir18202

- 22 - W

LINA NIL LOCAL COMP. To 12

<sup>1</sup> الحِجَاج في الدرس اللغوي الغربي ، الموقع على الانترنيت: <u>WWW.ULUM.NL</u>

<sup>2</sup> البيان الحِجَاجي في إعجاز القرآن الكريم سورة الأنبياء نموذجاً ، ع(102)، الموقع على الانترنت:

 <sup>8</sup> ينظر : مفهوم الحِجَاج عند بيرلمان وتطوره في البلاغة المعاصرة، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته: 208/2.

<sup>4</sup> ينظر: البحث نفسه: 207/2.

• الإيجاز في موضع الإيجاز فلا يعرض من المقدمات ما هو معلوم لدى السامعين، فإنّ ذلك سيكون ثقيلاً على أنفسهم.

- اعتماد الأسلوب البطيء في العرض.
- اعتماد التكرار لإبراز شدة حضور الفكرة المقصود إيصالها إلى الجمهور.
- التشديد على بعض مقاطع الخطاب من خلال الاهتمام بالصوت أو الصمت الذي يسبق أداءها، وما يؤديانه من دور عند بعض المقاطع.
- كثرة إيراد الحكايات الدائرة حول موضوع واحد وان تعارضت تلك الحكايات وتضاربت، فإنّ ذلك يلفت الانتباه إلى أهمية الموضوع الذي تراكمت حوله الحكايات.
- كثرة الإشارات إلى الدقائق والرقائق المتعلقة بالموضوع تكثيفاً لحالة الحضور التي يريد الخطيب أن يتسم الموضوع بها؛ ليحدث بذلك انفعالاً في ذهن المتلقى، وممّا يساعد على الإشعار بمدى حضور الحدث ذكر مكان الحدث وزمانه، مع الميل إلى استعمال الألفاظ الحسيّة بدل المجردة؛ لأنّها تزيد في درجة الحضور فتتجم عن ذلك مصادقة المتلقى $^{(1)}$ .

## التقنيات الحِجَاجِية (\*):

حصر بيرلمان وتيتيكاه أشكال الحِجَاج في تقنيّتين هما:

### أ. تقنية الوصل:

ويقصد بها الطرائق التي تقرّب بين العناصر المتباعدة والمتباينة في أصل وجودها، وتقيم ضرباً من التضامن بينها؛ لإبرازها في بنية واضحة، أو لغاية تقويم أحد هذه العناصر بوساطة الآخر تقويماً إيجابيّاً أو سلبيّاً. وهذه التّقنية الاتصالية تقتضى ثلاثة أنواع من الحجج هي:

1. الحجج شبه المنطقية: (( وهي حججٌ تدّعي قدراً محدداً من اليقين من جهة أنّها تبدو شبيهة بالاستدلالات الشكلية المنطقية أو الرياضية، ومع ذلك فإنّ من يخضعها إلى التحليل ينتبه في وقتِ قصير إلى الاختلافات بين هذه الحجج والبراهين الشكلية؛ لأنّ الجهدا يُبذل

\* يُصطلح عليها الأشكال الحِجَاجية، والطرائق الحِجَاجية أيضاً لكن مصطلح التقنيات الحِجَاجية أكثر ها شيوعاً.

<sup>1</sup> ينظر: الحِجَاج أطره ومنطلقاته من خلال (مصنف في الحِجَاج: الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية):318.

في الاختزال أو التدقيق فحسب . يكون ذا طبيعة لا صورية . يسمح بمنح هذه الحجج مظهراً برهانياً؛ ولهذا السبب ننعتها بأنها شبه منطقية)) (1).

- 2. الحجج المؤسسة على بنية الواقع: هذا النوع من الحجج لا يبتكره الخطيب؛ إذ الأشياء فيه موجودة في الواقع وما على الخطيب إلا الإشارة إليها، فالخطيب لا يبتدع شيئاً من عنده وإنّما يكتفي برصد الوقائع والربط بين المتعايشات من الأشياء أو المتناقضات. وتُستعمل للربط بين أحكام مسلم بها، وأحكام يسعى المحاجج إلى تأسيسها وتثبيتها وجعلها مقبولة مسلماً بها.
- 3. الحجج المُؤسسَة لبنية الواقع: وتمثلها الأمثال، والشّواهد، والتمثيل، والاستعارة، ونحوها<sup>(2)</sup>.

ب تقنية الفصل: هي تقنية تقوم على الفصل بين عناصر تقتضي في الأصل وجود وحدة بينها، ولها مفهوم واحد، وتتأسس هذه التقنية على ثنائية الظاهر والحقيقة. فالظاهر يرد كل الأشياء إلى ما هو مُعاين، والحقيقة هي التي تمثل جوهر الأشياء وتكسبها هوية جديدة هي بمقتضاها يمكن التعبير عن الصورة المثلى لتلك الأشياء كما استقرت في الأذهان، بمعنى أن الأشياء أو الأشخاص يمكن أن يكون لها حدّان: ظاهر زائف، وواقع حقيقي. ومن الأمثلة على ذلك قولنا لشخص ليس له مروءة: (ليس هذا الإنسان بإنسان) فلفظة (إنسان) الأولى تمثل الظاهر، أما اللفظة (إنسان) الثانية فتمثل جوهر الإنسان وحقيقته كما عرفناها من ديننا وثقافتنا وأخلاقنا، وبها يستطيع المحاجج أن يوقظ فكر المتلقي من غفلته وانخداعه به، والهدف من تقنية الفصل إسقاط أحد العنصرين المفصولين ثم تأكيد الآخر.

وتقنيات الفصل كثيرة يمكن أن نجدها في التشبيه، والاستعارة، والقصر ونحو ذلك، فلو كان الجمهور المُخاطَب يعتقد أن زيداً شجاعاً ويصفونه بأنّه أسدّ، وأراد المحاجج أن يكشف زيف ذلك يستعمل في خطابة عبارة (أيّ أسدٍ هذا؟) بدلاً من عبارة (هو جبان). وهو بذلك يفصل بين الظاهر المتعارف عليه بين الناس، وحقيقة زيد بوصفه جباناً، وهذا الأسلوب الحِجَاجي أكثر وقعاً في المتلقى وأقوى قيمة حجاجية. ويمكن أن يغيد المحاجج من أسلوب القصر في الفصل بين

- 24 - W

. ,

<sup>1</sup> الحِجَاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، الدكتورة سامية الدريديّ، عالم الكتب الحديث، أربد (2011): 191؛ نقلاً عن: مصنف في الحِجَاج ، بيرلمان وتيتيكاه:1/ 259.

<sup>2</sup> ينظر: الحِجَاج أطره ومنطلقاته من خلال (مصنف في الحِجَاج: الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية):348-348؛ والحِجَاج في القرآن:32-33.

الظاهر والحقيقة، فإذا كان جمهور من المخاطبين يعتقد أنّ زيداً عالمّ، وأراد المحاجج أن يُبطل اعتقادهم يركن إلى القصر في ذلك؛ إذ يقول: (ما زيدٌ إلا وجيه) وبقوله هذا ينفي عن زيد صفة العلم وما يتصل بها ويقصر حقيقته على الوجاهة فقط (1).

وقسم بيرلمان وتيتيكاه وظائف الحِجَاج على:

- الإقناع الفكري الخالص.
  - الإعداد لقبول فكرة ما.
    - الدفع إلى الفعل <sup>(2)</sup>.

فقد جعلا مجال الحِجَاج مقتصراً على الأمور التقريبية والمحتملة، وهذا يعني أنّ الحِجَاج يتغير بتغير المقام وظروف المحاجج وإن ظلّ الموضوع نفسه (3). ويُشترط فيها أن يسلّم المحاجج بوجهة نظر الطرف الآخر وحضوره، ولولا ذلك لما كان ثمّة حجاج؛ لأنّ الحِجَاج لايكون إلا في الأمور التي تثير الشكّ، وتتطلب جهداً فكرياً لتدقيقها وكشف لبسها (4).

واستطاع بيرلمان وتيتيكاه بنظريتهما هذه أن يجعلا الحِجَاج يسهم في تغيير معتقدات المتلقي من دون إكراه، كما جعلاه بديلاً عملياً عن وسائل الإكراه والإفحام؛ ليكون متلائماً مع متطلبات العصر من الحرية و(الديمقراطية)، واتساع رقعة حدود التعبير عبر وسائل الإعلام من صحافة، وقنوات، وانترنت، وما صاحب ذلك من حاجة ماسة إلى الإقناع، فكلِّ يُعلن عن بضاعته محاولاً من ذلك التأثير في المتلقي وكسب ثقته، وهكذا جعلا الحِجَاج يعني الرغبة في عدم اللجوء إلى القوة في تغيير آراء المتلقي وتبديلها، بل يعترف بها ويحاول تعديلها عن طريق مخاطبة قدراته العقلية، وأي قرارات أو نتائج يصدرها المتلقي غير موافقة لهذا المنهج يعدّانها نوعاً من الإكراه والعنف ويرفضانها تماماً، فالغلبة في هذه النظرية ليس لمن يملك فن الخطابة وسحرها البلاغي، بل لمن يمتلك قوة الإقناع والتأثير ((وعلى هذا النحو من التفكير أمكن للمؤلفين أن يلماً شتات

<sup>1</sup> ينظر: البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة أو الحِجَاج ، عبد الله صولة ، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته):52.

<sup>2</sup> الحِجَاج في البلاغة المعاصرة بحث في بلاغة النقد المعاصر، الدكتور مُحَمَّد سالم مُحَمَّد الأمين الطلبة، دار الكتاب الجديد، بيروت، الطبعة الأولى (2008):107؛ نقلاً عن: Lémpire rhétorigue, op.,p.26.

 <sup>3</sup> ينظر : مفهوم الحِجَاج عند بيرلمان وتطوره في البلاغة المعاصرة، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته): 2/ 182.

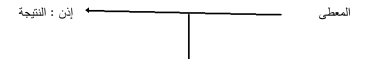
<sup>4</sup> ينظر : الحِجَاج في البلاغة المعاصرة بحث في بلاغة النقد المعاصر:109.

كيان الخطابة الذي تصدّع وتوزّعت أجزاءه [بين] الفلسفة والجدل والأدب)) (1)، ويجمعانها بنظرية موحّدة اصطلحا عليها بـ (البلاغة الجديدة). وهكذا استطاعا أن يخلّصا الحِجَاج من ربقة المنطق ومن أسر الأبنية الاستدلالية المجرّدة مقرّبين إيّاه من مجال العلوم الإنسانية، كما حاولا ربط البلاغة ببعدٍ عقليّ يحفظها من أن تلتبس بالسّفسطة، والمغالطة، والمناورة، وعدّا الحِجَاج حواراً بين الخطيب وجمهوره وليس استدلالاً شكليّاً، ولامغالطة، ولا مناورة، ولاتلاعباً بالمشاعر والعقول.

### الحِجَاج عند تولمين:

طبع الفيلسوف الأمريكي ستيفن تولمين (Stphen Toulmin) كتابه (وجوه استعمال الحِجَاج)<sup>(2)</sup> في انگلترا في عام (1958م) وهو العام نفسه الذي أصدر فيه بيرلمان وتيتيكاه كتابهما المشترك (مصنف في الحِجَاج . البلاغة الجديدة)، وتُرجم كتاب تولمين إلى الفرنسية في عام (1994م) واشترك الكتابان في أنّهما انطلقا من مرجعية واحدة وهي المرجعية القانونية<sup>(3)</sup>.

وتولمين من أبرز رواد المدرسة الأمريكية (4) التي اهتمت بالخطابة المعرفية، ويرى أنّ الخطابة والحِجَاج لا يمثلان أدوات إقناع المخاطبين واستمالتهم إلى الحقائق والمعارف التي أنشئت سلفاً فحسب، بل هما أدوات فعّالة لبناء حقائق ومعارف جديدة (5). ولخّص الدكتور عبد الله صولة مفهوم الحِجَاج عند تولمين من الرسوم الحِجَاجية الثلاثة التي صاغها في كتابه وهي بإيجاز. الرسم الأول: يتألف من ثلاثة أركان هي: المعطى، والنّتيجة، والضمان. وهو رسمٌ يحدّد هويّة المعطى بواسطة نتيجة تستمدّ مشروعيّتها من طبيعة الضمان.



<sup>1</sup> الحِجَاج أطره ومنطلقاته من حرن رمصس على الحجج. الحصابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية): 306.

- 26 - 3

<sup>2</sup> سمّاه بعضهم (استعمال الحِجَاج)، ينظر: مقدمة في الخلفية النظرية للمصطلح، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية): هامش 35؛ وسمّاه آخرون (استعمالات الحجة) ينظر: التواصل والحِجَاج في التداوليات الحِجَاجية للحوار (التفكير) النقدي نموذج المدرسة الهولندية ـ إيمرين غروتندورست، عليوي أبو سيدي ، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته):259/2؛ والسفسطة في المنطقيات المعاصرة التوجه التداولي الجدلي، رشيد الراضي، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):221/3.

<sup>3</sup> ينظر: مقدمة في الخلفية النظرية للمصطلح، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية): هامش 35؛ والحِجَاج أطره ومنطلقاته وتقنياته من خلال (مصنف في الحِجَاج: الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية): 348.

<sup>4</sup> وهم : بورك، وتولمين، وإهننكر، وبروكرايد، وسكوت وغيرهم . ينظر : الحِجَاجيات اللسانية عند أنسكومبر ويكرو، د. رشيد الراضى، مجلة عالم الفكر ، العدد (1)، المجلد (34)، لسنة (2005): 212.

<sup>5</sup> ينظر: البحث نفسه 212؛ نقلاً عن: ollopue de cerizy, 5 L'argumentation,1987,mardaga.1991(liege),p55

#### نظراً إلى أنّ : الضمان

ويمكن التمثيل لها لو علمنا أنّ رجلاً اسمه (محمد) يمثل ذلك بالنسبة إلينا (المعطى).

نستتج من ذلك أنّ هذا الرجل مسلم وليس مسيحياً (النتيجة)، استناداً إلى التحليل العقلي؛ لأنّ أغلب المسلمين يسمون أبناء هم بهذا الاسم تيمّناً بنبيهم محمد (علله الله عليه وآله وسلّم) وهذا يمثل (الضمان). ونلحظ من ذلك أنّ المعطى مصرّح به. أمّا الضمان والنتيجة فغير مصرح بهما في الغالب. وفي الرسم الثاني أضاف تولمين ما سمّاه بـ(التوجه، والاستثناء) وهذان عنصران يمثلان عناصر رفض تكون مضمرة في الغالب، كأن يُقال: اللهم إلا إذا كان ذلك الرجل مسيحياً. أما الرسم الثالث فقد أضاف فيه عنصراً آخر سمّاه (الأساس) الغاية منه تقوية الضمان، فيُقال: بحكم أنّ المسيحيين لا يسمون أبناء هم بهذا الاسم.

ويرى الدكتور عبد الله صولة أنّ هذه النظرية ليست حجاجية، يدل على ذلك قوله: ((لكن اللافت للانتباه في نموذج تولمين الحِجَاجي هذا أنّه ويا للمفارقة! غير حجاجي إذا اعتبرنا الخال أنّ الحِجَاج يرمي دائماً إلى إقناع الغير (\*)، وإنّما هو أقرب إلى صناعة البرهان في المنطق حيث يقصد بالبرهان (إثبات الحق) لا المختاع الغير به في العادة وإنّما الإقناع المرء نفسه وتلك هي الطريقة المتوخاة عادة في البرهان على عكس سائر الصناعات المنطقية التي يراد بها عادة إقناع الغير فهي من الحِجَاج بسبيل. إنّ هذا يفسر لنا غياب ركن الجمهور في رسوم تولمين المعروضة، ومعلومٌ أنّ الجمهور قوام الحِجَاج بالمعنى الذي نراه للحجاج في هذا الكتاب، وقد صدق بلونتين حين اعتبر (\*) نموذج تولمين الحِجَاجي أقرب إلى النموذج المستوفي لشروط الحقيقة منه إلى النموذج الخطابي، وذلك لعدم إيلائه المقام منزلة فيه. وإن كان من الممكن أن ستشف وجود صوت المتلقي المحتمل يعترض ضمنياً على " م ب ن" فكأنّه من أجل ذلك جيء بالأركان: ض و ج و س لتثبيت الحقيقة. ولكن هذا المتلقي المحتمل قد يكون المتكلم ذاته يخاطب نفسه ويُحاول إقناعها)) (1).

يُفهم من كلام عبد الله صولة هذا أنّ نظرية تولمين ليست نظرية حجاجية؛ لأنّ غايتها لم تكن إقناع الآخر، ولم تهتم بالمقام؛ وهي أقرب إلى المنطق.

- 27 - W

<sup>\*</sup> الصواب إقناع الآخرين

 <sup>♦</sup> كذا ، والصواب: عد .

<sup>1</sup> الحِجَاج في القرآن :26.

لكنّنا نجد الدكتور الفاضل يقول في موضع آخر عن الضمان: ((وهو شكلٌ حجاجي تخضع له جمل كثيرة في القرآن)) (1). وجعل استعمال لفظة (الرسول) بدلاً من لفظة (محمد) في قوله تعالى: ((قُلُ أَطِيعُوا اللَّه وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ) (2) ((فيه تعليلٌ ومحاجة بالسبب لمتلقي الخطاب القرآني، وفي هذه المحاجّة بالسبب التي تؤديها كلمة (رسول) مستخدمة عوض اسم العلم (محمّد) (ص) يستند إلى ما يسميه تولمين. وقد رأيناه. بالضمان أو القاعدة التي بواسطتها يقع المرور من المعطى (وهو هنا جملة الأمر أو النهي أو ما أشبه) إلى النتيجة (وهي تحقيق مدلول الجملة بها أي تحقيق العمل اللغوي ونجاحه وحصول تأثيره في المتلقين))(3).

والذي أراه أنّ الرسم الأول من رسوم تولمين:



يمثل رافداً حجاجياً ذا أبعادٍ دلالية عميقة، فإذا أردنا . مثلاً أن ندعو إلى إثبات مسألة ما نستعمل الفاظاً معينة من دون غيرها، وإذا أردنا نقض المسألة نفسها استعملنا ألفاظاً أخرى لغرض إضعافها في نظر الآخرين، كأن يقول والد لابنه الشاب: فلانة فتاة خلوقة. فلو حللنا هذا القول على وفق هذه النظرية نجد أنّ المعطى هو القول المذكور، والنتيجة المضمرة هي محاولة إقناع الولد وترغيبه بالزواج منها، والضمان إنّ الفتاة التي تحمل خلقاً تكون امرأة قادرة على تكوين أسرة صالحة. وهذا يعني أنّ المحاجج لم يغفل المتلقي؛ إذ لا حجاج من دون أن تكمن خلفه غاية التأثير في المتلقى لغرض تغيير سلوكه وتوجيهه نحو وجهة ما.

إذن الغاية من كلِّ قولٍ (المعطى كما يسميه تولمين) التأثير في المتلقي لغرض تغيير سلوكه بتوجيهه نحو وجهة ما، وهذا القول (المعطى) يخضع للمقام وسياق القول وظروف المحاجج. أمّا العناصر الأخرى فتكون ثانوية ومشوشة، وتقسم على قسمين: أحدهما يتعلق بالمتلقي: (التوجه، والاستثناء)، والآخر يتعلق بالمحاجج، ولو عدنا إلى المثال السابق يمكن للولد

- 28 - W

<sup>1</sup> المصدر نفسه:25.

<sup>2</sup> سورة النور:54.

<sup>3</sup> الحِجَاج في القرآن:180-181.

أن يعترض على تلك الفتاة . وإن اتفق مع أبيه على أنها ذات خلق . كأن يصفها بأنها غير جميلة، وفي هذه الحال يستطيع الأب أن يحتج بأنّ الأخلاق أهم من الجمال، وهكذا... .

نخلص من ذلك إلى أنّ تولمين اعتمد في نظريته هذه على ست مقولات هي:

- المعطى: ويمثله القول المصرح به.
- الضمان: وهو مرجعية عقلية يستند إليها المحاجج، وغالباً ما تكون معروفة عند المتلقى.
- النتيجة: وهي الغاية من الحِجَاج، ويُراد منها التأثير في المتلقي، ومحاولة إقناعه بتغيير سلوكه،
   وحمله على عمل ما، وتكون مضمرة.

هذه هي الأركان الثلاثة التي استند إليها تولمين في هذه النظرية، وهي العناصر التي يمكن الإفادة منها في كلِّ حجاجٍ. أمّا المقولات الأخرى فبعضها يتعلق بالمتلقي وهي: (التوجيه، والاستثناء) والآخر يتعلق بالمحاجج وهو (الأساس)، وهذه المقولات الأخيرة مقولات منطقية برهانية تفيد في الحِجَاج القانوني وهو الأساس الذي انطلق منه تولمين في نظريته هذه، وتمثل هذه العناصر في نظرية تولمين وظائف ثانوية ومشوشة، في حين كان التعليل في الرسم الأول يمثل الوظيفة الأساسية للحجاج وهذا ما أكده تولمين نفسه في نظريته (1).

وثمّة نظريات حجاجية أخرى يمكن الإفادة منها في موضوعنا منها (نظرية الحِجَاج في اللغة) لديكرو وتلاميذه. وسيأتي الحديث عنها لاحقاً .، و (نظرية المساعَلة) لمايير (2) القائمة على (السؤال/الجواب)، فهو يرى أنّ كلّ الكلام الإنساني المنطوق والمكتوب عبارة عن أسئلة وأجوبة،

- 29 - X

<sup>1</sup> ينظر: الخطاب الحِجَاجي السياسي في كتاب (الإمامة والسياسة) لابن قتيبة - دراسة تداولية، ابتسام بن خراف، (أطروحة دكتوراه)، الجمهورية الجزائرية، جامعة الحاج خضر - باتنة -، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وآدابها (2010):109.

<sup>2</sup> ميشيل مايير (Laproblématologie) في عام (1982م) من خلال إعادة النظر في مفهوم اللوغوس الأرسطي ألغى فيها (Laproblématologie) في عام (1982م) من خلال إعادة النظر في مفهوم اللوغوس الأرسطي ألغى فيها كلّ المحاولات والمدارس اللغوية التي اشتغلت على اللغة والكلام؛ لأنّها - في نظره - لم تجب عن السؤال. ماذا يعني أن نتكلم؟. وانطلق في نظريته هذه من الحقل الفلسفي ، فأهم ما يميزها إنّ كلّ آرائه جاءت بإطار فلسفي ابستيمولوجي وصرّح بذلك قائلاً: اليوم يجب أن تكون الخطابة - بما فيها من حجاج وبلاغة - في خدمة الفلسفة. واستخلص تصوره للحجاج من مفاهيم المدرسة البلجيكية ولاسيما من أستاذه بيرلمان، لكنّه خالفه في ربط الحِجَاج بنظرية المساءلة، وربط فيها الحِجَاج بالكلام وما يثيره من تساؤلات في ذهن المتلقي عندما يلقي عليه الخطاب، ويرى أنّ المساءلة عبارة عن مفاوضة لتعميق ما بين المتكلم والمخاطب من مسافة أو تقليصها. ينظر: اللغة والمنطق والحِجَاج، ميشيل مايير، تقديم وترجمة محمد أسيداه ، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته):7/1-49؛ والبلاغة والحِجَاج من خلال نظرية المساءلة لميشال ميار، محمد علي القارصي، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحِجَاج في التقاليد الغربية): 292-999؛ و معاني ألفاظ الحِجَاج في القرآن الكريم وسياقاتها المختلفة السور السبع الطوال أنموذجاً: 21؛ نقلاً عن: Questions de Rhélorigue, Michel ...

ويرى أنّ الخطاب عبارة عن حجج مصرّح بها يستنتج منها المتلقي أسئلة مضمرة (1)، فإذا كان ثمّة تطابق بين الأسئلة والأجوبة حصل الإقناع وإذا لم يحصل التطابق تباعدت وجهات النظر. ومن جهة أخرى يرى أنّ الأسئلة التي يذكرها المخاطب يريد منها إثارة المتلقي واستدراجه إلى إعلان وجهة نظره في الموضوع موضع النقاش، ويرى أنّ الحِجَاج يترتب عليه فعلٌ إنجازي (2). ويرى أنّ الصورة البلاغية ما هي إلا صيغة من صيغ الحِجَاج، ويمكن توضيح ذلك بالمثال الآتي: (محمد أسد) ظاهر اللفظ لا يغيد الحقيقة وهذا ما يدفع المتلقي إلى أن يتساءل عن مقصد المتكلم في اقترانه محمد بالأسد؛ والسبب في هذا التساؤل يعود إلى الاختلاف بين المسند والمسند اليه . فإنّ حركة الفكر تجمع بين ثلاث مستويات هي:

- محمد (الإنسان المراد وصفه).
- الشجاعة (المستوى المشترك بينهما).
  - الأسد (الحيوان).

ويرى أنّ الإنجاز البياني يسكت عن الحلقة الوسطى وهي الشجاعة، ويفضي إلى تماه بلاغي بين (محمد) و(الأسد) وهنا ينهض السؤال الباحث عن عوامل التماهي<sup>(3)</sup>. فالصورة البلاغية في مظهرها الأول تظهر غامضة وغريبة لكن بعد أن يتساءل المتلقي عن العلاقة بين طرفي الصورة يجد الجواب المقنع؛ ولهذا عدّ الصور البلاغية ذات طبيعة حجاجية تساؤلية؛ لأنّها تجذب المتلقي وتحرك خياله.

أما جين بليز غريز (Jean-Blaise-Grize) فيرى الحِجَاج نشاطاً منطقياً خطابياً ينتمي إلى المنطق الطبيعي؛ لأنّ الأمر يتعلّق بالتفكير الكلامي على أساس أن اللغة تمثل وسيلة التواصل، وعرّفه على أنّه مجموعة من الاستراتيجيات الخطابية لمتكلم ما يتوجّه بخطابه إلى مستمع معين من أجل تغيير الحكم الذي لديه عن وضع محدد (4)، ويرى أنّه ليس بالضرورة أن يكون كلّ خطاب حجاجاً (5)، وهو بذلك يخالف مايير.

-

<sup>1</sup> ينظر: اللغة والمنطق والحِجَاج، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته): 5/ 22-24.

<sup>2</sup> ينظر: البحث نفسه: 5/ 22-49.

 <sup>3</sup> ينظر: البلاغة والحِجَاج من خلال نظرية المساءلة لميشال ميار، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحِجَاج في التقاليد الغربية): 397-396.

<sup>4</sup> ينظر: الحِجَاجيات اللسانية عند انسكومبر وديكرو: (بحث) 213.

<sup>5</sup> ينظر: الخطاب الحِجَاجي السياسي في كتاب (الإمامة والسياسة) لابن قتيبة: (أطروحة دكتوراه) 128.

### الحِجَاج عند ديكرو وتلامذته:

أسس اللغوي الفرنسي أوزفالد ديكرو (Osfwald Ducrot) بمعية تلميذه جين كلود انسكومبر (Gean Cloud Anscombre) في عام (1973م) نظرية حجاجية لسانية في كتابهما المشترك (الحِجَاج في اللغة) (1) تعارضت مع نظرية بيرلمان التي عدّت الحِجَاج منتمياً إلى البلاغة الكلاسيكية (بلاغة أرسطو)، وانطلقت هذه النظرية من فكرة مفادها: (إنّنا نتكلم بقصد التأثير) فأرادا أن يقولا: إنّ اللغة تحمل بصفة ذاتية وجوهرية وظيفة حجاجية، وهذه الوظيفة كامنة في الأقوال نفسها، ومعانيها، وفي كلّ الظواهر الصوتية، والصرفية، والنحوية، والدلالية، والمعجمية (2)، ويرى ديكرو وانسكومبر أنّ هذه النظرية تتغلق على النصّ، ولا تتعامل مع خارجه، وتهتم بالوسائل اللغوية، وإمكانيات اللغة الطبيعية؛ بغية توجيه المحاجج خطابه وجهة حجاجية ما تمكنه من تحقيق أهدافه.

وغايتهما من تأسيس هذه النظرية تطوير نظرية الأفعال اللغوية بإضافة فعلين لغويين إليها هما: (فعل الاقتضاء) و(فعل الحِجَاج). ويُقصد بالاقتضاء: العنصر الدلالي للقول، ويمكن توضيحه بما يأتى:

- القول: كفّ زيدٌ عن التدخين.
  - المقول: زيد لايدخن الآن.
- المقتضى (المسكوت عنه): كان زيد يدخن.

ويمكن تعريفه بأنّه ((غرض غير مقولي يتصل بالسياق أو المقول، وهذا الارتباط يتطلب تعليلاً للمواضع التي يحملها ويقتضيها))<sup>(3)</sup>. فالمقتضى . إذن . الدلالة التي ينقلها القول إلى المخاطب بصفة ضمنية<sup>(4)</sup>. وموضوع الحِجَاج في هذه النظرية ((بيان ما يتضمنه القول من قوة حجاجية تمثل مكوناً أساسياً لاينفصل عن معناه بجعل المتكلم . في اللحظة التي يتكلم فيها . يوجّه قوله وجهة حجاجية ما)) (5) .

- 31 - W

<sup>1</sup> ينظر: السلالم الحِجَاجية، أوزفالد ديكرو، ترجمة صابر الحباشة، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته).74/5.

<sup>2</sup> ينظر: اللغة والحِجَاج: 8، 14.

 <sup>3</sup> أدوار الاقتضاء وأغراضه الحِجَاجية في بناء الخطاب، أحمد كروم، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته): 1/ 145.

<sup>4</sup> ينظر: نظرية الحِجَاج في اللغة، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحِجَاج في التقاليد الغربية):376.

<sup>5</sup> البحث نفسه :352-351.

ولهذه النظرية أصداؤها في العالم العربي عامة، وبلاد المغرب العربي خاصة؛ إذ نُقلت إليها عن طريق تلميذ ديكرو الدكتور أبو بكر العزاوي، وقد ذكر حسن مسكين مبارك ذلك قائلاً: ((أبو بكر العزاوي الذي يُعد أحد المؤسسين للنظرية الحِجَاجية في العالم العربي، ذلك أنّه في الوقت الذي لم نكن نسمع عن الحِجَاج في المغرب، أو في العالم العربي كان المؤلف قد شرع في إنجاز أطروحته الأولى في الحِجَاج سنة (1983م) بإشراف العالم اللغوي ديكرو، حيث لم يكن في العالم العربي إلا باحث واحد مختص في الحِجَاج والمنطق ألا وهو الدكتور طه عبد الرحمن))(1).

ويرى أصحاب نظرية الحِجَاج في اللغة أنّ المقصود بتعريف ((الحِجَاج هو أن يقدم المتكلم قولاً (ق1) (أومجموعة أقوال) موجهة إلى جعل المخاطب يقبل قولاً آخراً (ق2) (أومجموعة أقوال أخرى) سواء أكان (ق2) صريحاً أم ضمنياً، وهذا الحمل على قبول (ق2) على أنّه نتيجة للحجّة (ق1) يسمى عمل محاجة. فالحِجَاج . إذن .: هو علاقة دلالية تربط بين الأقوال في الخطاب تتج عن عمل المحاجة))(2). ويمكن توضيح ذلك بالأمثلة الآتية:

- أنا متعب إذن أنا احتاج إلى الراحة
  - الجو جميل لنذهب إلى النزهة
  - الساعة تشير إلى الثامنة لنسرع
    - عليك أن تجتهد لتتجح

إذا نظرنا في هذه الجمل نجد أنها تتألف من حجج ونتائج، فالتعب حجّة على أنّ الشخص المتعب به حاجة إلى الراحة. وجمال الجو يدعو إلى النتزّه. فالمتكلم يقدم هذه الحجج لصالح النتيجة المرجوه.

إذن الحجة: عنصر دلالي يقدّمه المتكلم لصالح عنصر دلالي آخر (النتيجة)، والحجج اللغوية تختلف عن الأدلة البرهانية بوصفها لا تقطع قطعاً نهائياً في إثبات النتيجة (3). وقد ترد الحجج على شكل قول، أو فقرة، أو نصّ، أو مشهد طبيعي، أو سلوك غير لفظي ونحو ذلك...(4). (وقد لا يرد الحِجَاج في صورة صريحة ... وإنّما يتخذ صورة مضمرة بحيث يجري إضمار

Aينظر: الحِجَاج والمعنى الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب (التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه): 58.

- 32 - \*\*

<sup>1</sup> مراجعات اللغة والحِجَاج عمق التنظير ودقة الإنجاز، حسن مسكين مبارك، مجلة جذور التراث، ج (29)، مج (12)، لسنة (1430هـ - 2009م): 385.

<sup>2</sup> نَظْرِيةُ الحِجَاجِ في اللغة، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحِجَاجِ في التقاليد الغربية): 360.

<sup>3</sup> ينظر: الحِجَاجيات اللسانية والمنهجية البنيوية، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته): 104/2.

الحجة، أو النتيجة مع بقاء إمكان اشتقاقها اعتماداً على قرائن سياقية ومقامية)) (1). ويمكن توضيح ذلك بالأمثلة الآتية:

- أنا متعب إذن أنا أحتاج إلى الراحة.
  - أنا متعب أنا أحتاج إلى الراحة.
    - أنا متعب.
    - أنا أحتاج إلى الراحة.

فإذا قارنا بين هذه الأقوال نجد أنّ الحجّة، والرابط، والنتيجة كلّها مذكورة في المثال الأول، وذُكرت الحجّة، والنتيجة، وأضمر الرابط في المثال الثاني.أما المثال الثالث فلم يُصرّح فيه إلا بالحجة، والنتيجة فيه مضمرة يمكن استنتاجها من السياق، ونجد عكس ذلك في المثال الرابع فقد ذُكرتِ النتيجة، وأضمرتِ الحجة<sup>(2)</sup> .

### السلالم الحجَاجِية:

السلم الحِجَاجي هو علاقة تراتبية للحجج

– يمكن أن نرمز لها:

فعندما تكون بين الحجج المنتمية إلى فئة حجاجية معينة علاقة تراتبية؛ فإنَّ هذه الحجج تتتمى إلى سلم حجاجي واحد. ويتسم السلم الحِجَاجي بسمتين:

- كل قول يرد في درجة ما من السلم يكون القول الذي يعلوه أقوى منه.
- إذا كان القول (ب) يؤدي إلى النتيجة (ن)، فهذا يقتضى أن القول (ج) والقول(د) اللذين يعلوانه درجة يؤديان إليها أيضاً. فإذا أخذنا المثال الآتي: (حصل زيد على شهادة البكالوريوس والماجستير بل على الدكتوراه أيضاً).

2 ينظر: الحِجَاج والمعنى الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب (التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه): 58-59.

<sup>1</sup> الحِجَاجيات اللسانية عند انسكومبر وديكرو: (بحث) 227.

فهذه الجملة تتضمن حججاً تتتمي إلى فئة حجاجية واحدة، وتتتمي في الوقت نفسه إلى سلم حجاجي واحد، وكلّها تؤدي إلى نتيجة مضمرة من قبيل (كفاءة زيد) أو (مكانته العلمية) لكنّ القول الأخير هو الذي يرد في أعلى درجات السلم الحِجَاجي؛ لأنّ حصول زيد على الدكتوراه أقوى حجّة على مكانته العلمية<sup>(1)</sup>.

|           | كفاءة زيد |
|-----------|-----------|
| دكتوراه   |           |
| ماجستير   |           |
| بكالوريوس |           |
|           |           |

ولا يشترط في النتيجة أن يكون ترتيبها بعد الحجج فقد تتقدم النتيجة وتتأخر الحجج، ومن الأمثلة على ذلك قولنا: زيد ذكي فقد حصل على الماجستير والدكتوراه أيضاً. والترتيب السلمي للأقوال ليس معزولاً عن السياق والمقام (2).

### قوانين السلالم الحِجَاجية:

- 1. قانون الخفض: ويُقصد به ((إذا صدق القول في مراتب معينة من السلّم، فإنّ نقيضه يصدق في المراتب التي تقع تحتها)) (3) . فعندما يقول أحدهم: ( الجو ليس بارداً) فنحن نؤول القول إذا لم يكن الجو بارداً فهو دافئ أو حار، ونستبعد التأويلات التي ترى أن البرد قارس وشديد (4).
- 2. قانون النفي: ويُقصد به (( إذا كان القول دليلاً على مدلول معين فإنّ نقض هذا القول دليل على نقض مدلوله)) (5). فإذا كان القول(أ) ينتمي إلى الفئة الحِجَاجية بواسطة النتيجة (ن)، فإن نقيضه (م) ينتمي إلى الفئة الحِجَاجية المحددة بواسطة النتيجة المضادة (لا ن). ويمكن توضيح ذلك بالمثالين الآتيين:

.

<sup>1</sup> ينظر: نظرية الحِجَاج في اللغة، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية):366؛ والحِجَاج في اللغة، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):1/ 59-60.

<sup>2</sup>ينظر: الحِجَاج والمعنى الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب (التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه):59-60. 3 اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، طه عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، الطبعة الأولى (1998م):277.

<sup>4</sup> ينظر: الحِجَاج في اللغة، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):60-62.

<sup>5</sup> اللسان والميزان أو التكوثر العقلي :278.

- زيد مجتهد لقد نجح في الامتحان.
- زيد ليس مجتهداً إنّه لم ينجح في الامتحان.
- 3. قانون القلب: ويُقصد به أنّ السلم الحِجَاجي للأقوال المنفية هو عكس السلم الحِجَاجي للأقوال المثبتة. فإذا كانت إحدى الحجتين أقوى من الأخرى في التدليل على نتيجة معينة فإنّ نقيض الحجة الثانية أقوى من نقيض الحجة الأولى في التدليل على النتيجة المضادة، نحو:
  - حصل زيد على الماجستير، وعلى الدكتوراه أيضاً.
  - لم يحصل زيد على الدكتوراه بل لم يحصل على الماجستير.

فحصول زيد على الدكتوراه أقرى حجّة على مكانته العلمية من حصوله على الماجستير في حين أنّ عدم حصوله على الماجستير أقوى حجّة على عدم كفاءته العلمية من عدم حصوله على شهادة الدكتوراه<sup>(1)</sup>.

### الروابط والعوامل الحِجَاجية:

لقد اشتمات اللغات الطبيعية على أدوات لغوية خاصة بالحِجَاج. فاللغة العربية تشتمل على عدد كبير من الروابط والعوامل الحِجَاجية، نذكر منها الأدوات اللسانية: (لكن، بل، إذن، حتى، لاسيما، إذ، لأن، بما أنّ، مع ذلك، ربّما، تقريباً، إنّما، (النفي والاستثناء) ... وغيرها) إنَّ هذه الأدوات التي دفعت ديكرو وانسكومبر إلى الدفاع عن فرضية التداوليات المدمجة. وينبغي التمييز بين صنفين من الأدوات الحِجَاجية هما: الروابط الحِجَاجية، والعوامل الحِجَاجية (2).

### أً – الروابط الحِجَاجية:

الروابط أدوات لسانية تربط بين قولين أو أكثر، وتسند لكلِّ قول دوراً محدداً داخل الاستراتيجية الحِجَاجية العامة. ويمكن التمثيل للروابط بالأدوات الآتية: (بل، لكن، حتى، لا سيما، إذن، لأن، بما أن ، إذ...) . نحو (زيد مجتهد إذن سينجح في الامتحان) نجد أنّ هذا المثال يشتمل على حجّة (زيد مجتهد) ونتيجة مستنتجة منها (سينجح)، والرابط (إذن) يربط بينهما.

2 ينظر: البحث نفسه: 63.

- 35 - W

<sup>1</sup> ينظر: الحِجَاج والمعنى الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب (التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه): 61-62.

#### ب-العوامل الحِجَاجِية:

لا تربط بين متغيرات حجاجية أي بين حجّة ونتيجة أو بين مجموعة حجج، بل تقوم بحصر وتقييد الإمكانات الحِجَاجية (\*) التي تكون لقول ما، وتضم مقولة العوامل الأدوات: (ربّما، تقريباً، كاد، قليلاً، كثيراً ، منذ الظرفية، على الأقل، ...)، فضلاً عن القصر، والنفى. فعندما نقول:

- الساعة تشير إلى الثامنة .

ونقول:

- لا تشير الساعة إلا إلى الثامنة.

فعندما أدخلنا على المثال أداتي القصر (لا...إلا) لم ينتج عن ذلك أي اختلاف بين المثالين في القيمة الإخبارية لكن الذي تأثر القيمة الحِجَاجية للقول، أي الإمكانات الحِجَاجية التي يتيحها. وإذا عدنا إلى المثالين السابقين نلحظ أنّ للقول الأول إمكانات حجاجية كثيرة، فقد يخدم هذا القول: (الدعوة إلى الإسراع، التأخر والاستبطاء، هناك متسع من الوقت، موعد الأخبار...)، وبعبارة أخرى فهو يخدم نتيجة من قبيل: (أسرع)، كما يخدم النتيجة المضادة لها: (لا تسرع)، لكن عندما أدخلنا عليه العامل الحِجَاجي: (لا...إلا) فإنَّ إمكاناته الحِجَاجية تقلصت، وأصبح الاستتاج العادي والممكن هو: (لاتشير الساعة إلا إلى الثامنة، لا داعي إلى الإسراع).

## التوجيه الحِجَاجِي والقيمة الحِجَاجية:

التوجيه الحِجَاجي يرتبط بمفهوم السلم الحِجَاجي فإذا كان قول ما يمكن من إنشاء فعل حجاجي فإنّ القيمة الحِجَاجية لهذا القول يتم تحديدها بالاتجاه الحِجَاجي، وهذا الاتجاه قد يكون صريحاً أو مضمراً؛ فإذا كان القول أو الخطاب مشتملاً على بعض الروابط والعوامل الحِجَاجية فإنّ هذه الأدوات تكون متضمنة لمجموعة من الإشارات والتعليمات التي تتعلق بالطريقة التي يتم بها توجيه القول أو الخطاب. أمّا إذا كان القول غير مشتملٍ عليها؛ فإنّ التعليمات المحددة للاتجاه الحِجَاجي تستنتج إذاك من الألفاظ والمفردات، فضلاً عن السياق التداولي والخطاب

1 ينظر: الحِجَاج والمعنى الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب (التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه): 64-65.

<sup>\*</sup> يُقصد بها حصر الحجج باتجاه واحد.

العام<sup>(1)</sup>. ووظيفة الحِجَاج في هذه النظرية تكمن في توجيه دلالة الملفوظ، ويحصل التوجيه في مستويين: مستوى السامع، ومستوى الخطاب نفسه. فالمتكلم عندما يتكلم يروم من خطابه التأثير في السامع بإقناعه ودفعه للقيام بفعلٍ ما، أو مواساته، أو إزعاجه، ونحو ذلك. والتوجيه في الخطاب يرتبط بالحجج والنتائج؛ فإذا احتوى الخطاب على أكثر من حجة فإنّ بعضها يكون معززاً للنتائج المرجوة، والآخر داحضاً لحجج الخصم<sup>(2)</sup>.

أمّا ((القيمة الحِجَاجية: تعني نوعاً من الإلزام في الطريقة التي يجب سلوكها لضمان استمرارية ونمو الخطاب حتى يحقق في النهاية غايته التأثيرية، وتشير من ناحية ثانية إلى السلطة المعنوية للفعل القولي ضمن سلسلة الأفعال المنجزة لتبليغ فكرة ما إلى المتلقي))(3).

يُفهم من ذلك أنّ العلاقة بين الحجة والنتيجة ليست اعتباطية، فالجمل التي تُستعمل في حجاج خطابي ما تقرض نتائجَ بعينها بموجب الوجهة الحِجَاجية المسجّلة فيها، ويمكن توضيح ذلك أكثر بالجمل الآتية:

- الطقس جميل لنخرج إلى النزهة.
- أليس الطقس جميلاً؟ فلنخرج إلى النزهة.
- بما أنّ الطقس جميل لنخرج إلى النزهة.

الجملة الأولى: تألفت من الحجة (الطقس جميل)، والرابط (اللام) والنتيجة (نخرج إلى النزهة). الجملة الثانية: زيد فيها الاستفهام (الهمزة)، والنفي (ليس). والنفي والاستفهام هما اللذان جعلا هذه الجملة أقوى حجاجاً من الجملة الأولى.

أما الجملة الثالثة: فإنّ المرسل صاغها بطريقة تفيد العليّة ممّا جعل القول بمنزلة المتفق عليه؛ لذا كانت أقوى حجاجاً من الجملتين السابقتين، وتأتي بالمرتبة الأولى في السلم الحِجَاجي.

### المعنى الحِجَاجِي والمعنى الإِخباري:

يرى أغلب العلماء والباحثين أنّ وظيفة اللغة هي الإخبار ووصف العالم، وكانوا ينظرون إلى اللغة بوصفها شفرة أو نظاماً من الرموز، والتواصل كان يعني نقل المعلومات إلى المتلقي،

- 37 - W

-

<sup>1</sup> ينظر: الحِجَاج والمعنى الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب (التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه):62-63. 2 ينظر: الحِجَاج في القرآن:36.

<sup>3</sup> القيمة الحِجَاجية في النص الإشهاري، د. نعمان عبد الحميد بوقرة، بحث ضمن كتاب (الحِجَاج مفهومه ومجالاته)280/4.

والجانب الإخباري الوصفي أساس، والمعاني الأخرى ثانوية وهامشية ونجد ذلك عند أصحاب التيار الوصفي ابتداءً من دي سوسير، فهؤلاء يرون أنّ كلَّ قولٍ إثباتي يراد به وصف الواقع(1)، لكن وجهة النظر هذه انتقدها دارسون آخرون من اللغويين، وفلاسفة اللغة، ومنهم مدرسة أكسفورد، وأوستين، وسورل، وغرايس، وغيرهم، فهؤلاء وجدوا أنّ ثمة طائفة كبيرة من الأقوال لا تؤدي وظيفة إخبارية، ولا تصف الواقع، ولا تخضع لمعياري الصدق والكذب كالأقوال الإنجازية والأقوال التقويمية؛ لذا رفضوا جعل الإخبار الوظيفة الأساس للأقوال في اللغات الطبيعية، كما رفضوا طابعها الوصفى الإثباتي (2) وهذا ما جعل الحِجَاجيين يرون أنّ القيمة الإخبارية للقول ثانوية وتابعة للمكون الحِجَاجي. ومن أدلتهم على ذلك، إذا قال شخصٌ: (السماء صافية) والكلِّ يعلم أنّها صافية فهذا القول لا يحمل قيمة إخبارية لكنّه يحمل قيمة حجاجية، فهو حجة لدعوة المتلقى إلى النزهة. مثلاً ،، وعندما يقول أحدهم: هذا الإناء فارغ نصفه، ويقول الآخر: هذا الإناء مملوء نصفه نجد أنّ القيمة الإخبارية واحدة، وهي إنّ الإناء نصفه مملوء والنصف الآخر فارغ لكنّهما يختلفان من جهة القيمة الحِجَاجية؛ إذ إنّ هذين القولين يعكسان وجهتى نظر متناقضتين: الأولى سلبية متشائمة، والأخرى إيجابية متفائلة (3)؛ لذا أرى أنّ ما قاله ديكرو وتلميذه: . ((إنّ الإخبارية في الواقع تعد من الدرجة الثانية بالمقارنة مع الحِجَاجية. فالزعم بوصف الحقيقة قد لا يكون إذن إلا قناعاً لزعم أكثر جوهرية بممارسة ضغط على آراء الآخر)) (4). أقرب إلى الواقع اللغوي وجدير بالاهتمام؛ لأنّ النية في أغلب الخطابات ليست بالدرجة الأساس إيصال المعلومات إلى المتلقى، بل هي في الحقيقة تخضع لنية أكثر عمقاً وهي التأثير فيه، ودفعه إلى اتخاذ موقف ما من تلك الخطابات.

## المواضع (المبادئ) الحِجَاجية:

رأى ديكرو وتابعه انسكومبر أنّ وجود الروابط والعوامل الحِجَاجية لا يكفى لضمان سلامة العملية الحِجَاجية، ولا يكفى لقيام العلاقة الحِجَاجية، بل لابدّ من ضامن يضمن الربط بين الحجّة

<sup>1</sup> ينظر: الحِجَاج والمعنى الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب (التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه): 70.

<sup>2</sup> ينظر: البحث نفسه: 70.

<sup>3</sup> ينظر: الأسس النظرية لبناء شبكات قرائية، الدكتور عبد العزيز الحويدق، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته) :348/3.

<sup>4</sup> التداولية والحِجَاج مداخل ونصوص: 18.

والنتيجة، وهذا الضامن يعرف بـ(المبادئ الحِجَاجية) أو (المواضع الحِجَاجية) وهي قواعد عامة تجعل حجاجاً ما ممكناً، ولها خصائص عديدة، نذكر منها<sup>(1)</sup>:

- مجموعة المعتقدات والأفكار المشتركة بين الأفراد داخل مجموعة بشرية معينة.
  - العمومية: فهي تصلح لعدد كبير من السياقات المختلفة.
  - التدريجية: تقيم علاقة بين سلمين حجاجيين (العمل- النجاح) مثلاً.
- النسبية: إلى جانب السياقات التي يتم فيها تشغيل مبدأ حجاجي ما، هناك إمكان إبطاله ورفض تطبيقه بوصفه ملائماً للسياق المقصود، أو يتم إبطاله باعتماد مبدأ حجاجي آخر مناقضاً له، فالعمل يؤدي إلى النجاح، لكنّه قد يؤدي إلى الفشل في سياق آخر؛ إذا زاد على الحد المطلوب ونُظِرَ إليه على أنّه تعبّ، وإرهاق، وإهدارٌ للطاقة.

فإذا قال أحدهم: (أنا متعب إذن أنا احتاج إلى الراحة) فالمبدأ الحِجَاجي في هذا القول هو (بقدر تعب الإنسان تكون حاجته إلى الراحة) (2)، وإذا قال أحدهم: (الجو جميل) لا يكون علّة للخروج إلى النزهة إذا لم يكن الطرف الآخر يؤمن بهذه القاعدة. (جمال الجو يحقق المتعة)، وإلا فإنّ الحجة تسقط.

يفهم من ذلك أنّ المواضع الحِجَاجية: مجموعة من المسلمات، والأفكار، والمعتقدات المشتركة بين أفراد مجموعة لغوية وبشرية معينة، والكلُّ يُسلّم بصدقها وصحتها فالكلُّ يعتقد أنّ المتعب يحتاج إلى الراحة. وبعض هذه المبادئ يرتبط بمجال القيم والأخلاق، وبعضها الآخر يرتبط بالطبيعة ومعرفة العالم<sup>(3)</sup>، لكنّ وجهة النظر هذه لم تدم طويلاً إذ إنّ اعتمادهما في نظرية لغوية على الموضع كان سبباً في توجيه انتقاداتٍ لها من بعض الباحثين؛ لأنّ الموضع يتعلق بأمور اجتماعية لا علاقة لها باللغة، ممّا جعل ديكرو يُذعن لهذه الانتقادات ويقرُّ بصحتها، و يعترف بأنّه كان مجانباً للصواب إذ قال: (( إنّ النتيجة التي انتهيت إليها بعد هذا التفكير في الموضع هي إنّ أبحاثنا كانت تسير على غير هدى ... لقد أخطأنا حين اعتقدنا أنّنا بصدد بيان كيفية تحقيق (الحِجَاج) بواسطة الكلمات اللغوية، والأسباب الكامنة وراء ذلك))(4). ما دفعه ذلك

- 39 - W

.

<sup>1</sup> ينظر: الحِجَاج والمعنى الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب (التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه): 66.

<sup>2</sup> ينظر: اللغة والحِجَاج:113-115.

<sup>3</sup> ينظر: الحِجَاج والمعنى الحِجَاجي، بحث ضمن كتاب (التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه): 66-66. 4 مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحِجَاجيات اللسانية لانسكومبر وديكرو، رشيد الراضي، مجلة عالم الفكر، ع (2)، مج (40)، لسنة (2011م):223. نقلاً عن: linguistigue, dans la langue", O.Ducrot,p.240.

إلى التفكير في طريقة أخرى تقوم مقام الموضع تضمن سير مشروعه الحِجَاجي، والنتيجة التي توصل إليها في أبحاثه الأخيرة إنّ العلاقة بين الحجة والنتيجة علاقة دلالية خالصة سار فيها على منهج دي سوسير البنيوي وممّا يدل على ذلك قوله: ((إنّ الفكرة القاعدية هي أنّه في المسلسلة (ح إذن ن) نجد أنّ المعنى (ح) يتضمن في ذاته ما يشير إلى أنّه يستلزم النتيجة لكي يكون تاماً. وهكذا فإنّ معنى (ح) لا يمكن تحديده في انفصال عن كون (ح) يُنظر إليها باعتبارها(\*) تقود إلى (ن) فليس هناك إذن نقلة بالمعنى الدقيق للكلمة من (ح) إلى (ن) ليس هناك تعليل لـ(ن) بالملفوظ (ح) بالوجه الذي يمنح هذا الأخير مدلولاً قائماً في ذاته مستقلاً عن (إذن ن) وبالتالي ليس هناك إبلاغ لحقيقة، أو إبلاغ لصفة المقبولية انطلاقاً من (ح) في اتجاه (ن) فالمسلسلة (ح إذن ن) تعرض الفقرة (إذن ن) كأنّها في الفقرة الأولى (ح) ))(1).

نستشف من ذلك أنّ العلاقة بين الحجة والنتيجة علاقة دلالية خالصة لاعلاقة لها بالحركات الاستنتاجية (حجة  $\rightarrow$  رابط  $\rightarrow$  نتيجة). وكذلك ابتعدت عن الاعتقاد بأنّ الحِجَاج فعلٌ كلامي، وكرست العلاقة بين الحِجَاج والبنيوية، كما رسخت علاقة الحِجَاجيات اللسانية في البنيوية $^{(2)}$ .

وهذا التوجه الجديد لدراسة الحِجَاج دفع ديكرو بمعية تلميذته ماريون كاريل إلى دراسة الحِجَاج دراسة دلالية لا علاقة لها بالجوانب الاجتماعية والنفسية. ولماريون كاريل جهود كبيرة في الدراسات الحِجَاجية الدلالية بعضها مع ديكرو، وبعضها الآخر بمفردها، وأسست بمعية أستاذها ديكرو نظرية حجاجية جديدة عُرفت بنظرية (الملتحمات الدلالية) انطلقت من النظرية البنيوية لفرديناند دي سوسير قطعت فيها الصلة بين العلاقات اللغوية بالوقائع الاجتماعية، وأكدت أنّ المدلول عليه بالدال في العلاقة اللغوية إنّما هو تصور وفكرة لا علاقة له بالواقع(أ). وقالت بهذا الصدد: ((إنّ مفهوم الحِجَاج الذي آخذ به لا علاقة له بمفهوم الاستنتاج. فهذا الأخير يستند كما هو معلوم إلى فكرة النقلة، حيث ينقل ملفوظ من الملفوظات (الحجة) في سياق هذه النقلة صدقيته إلى ملفوظ آخر (النتيجة). بينما يفترض المفهوم الذي آخذ به وجود صلة بين

\_

<sup>\*</sup> كذا. والصواب : بوصفها.

<sup>1</sup> مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحِجَاجيات اللسانية لأنسكومبر وديكرو: (بحث)224. نقلاً عن: Argumentation rhétorique et argumentation linguistique, dans Largumentation . aujourdhui, presses Sorbonne nouvelle, O.Ducrot, paris, 2004,p.22.

<sup>2</sup> ينظر: الحِجَاجيات اللسانية والمنهجية البنيوية، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته): 111/2.

<sup>3</sup> ينظر : مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحِجَاجيات اللسانية لأنسكومبر وديكرو: (بحث)226.

الفقرتين (أي لا استقلال بينهما) ففي نظري لا وجود لأي ازدياد في المعلومات داخل مسلسلة حجاجية. فالرأي المتفاعل هو ذاته إما في صورة امتدادية أو في صورة ارتدادية. إنّ الحِجَاج في نظري لا علاقة له بفاعليتنا النفسية))(1).

واستناداً إلى نظرية (الملتحمات الدلالية) دُرست النصوص اللغوية بوصفها مكونات حجاجية باعتماد مفهوم (التأليف الحِجَاجي) ويُقصد به الترابط بين فقرتين من الخطاب (س) ربط (ش) ) ف(س) و(ش) فقرتان خطابيتان. أمّا (ربط) فهو رمز فوقي يؤشر إلى الوحدات اللسانية التي تربط بين الوحدات الخطابية (2). والفوارق بين النظرية الجديدة والنظرية القديمة إنّ النظرية الجديدة مالت إلى الاختصار، فهي ترى أنّ النتيجة متضمنة في الحجة، والحجة متضمنة في النتيجة، ورفضت المواضع الحِجَاجية، وجعلت الحِجَاج جزءاً من النظرية الدلالية البنيوية، فلو قال قائلٌ : (زيدٌ عاقلٌ) فإنّ هذه العبارة تحمل في داخلها دلالة أخرى هي إنّ الناس يقدرونه. وأشارت كاريل إلى أنّ أهم إضافة قدمتها نظرية (الملتحمات الدلالية) في سياق وصف هذه البنية التأليفية ضمن توجيه الحِجَاج داخل اللغة تتمثل في توسيعها للقاعدة التأويلية (٤٠).

نخلص ممّا تقدّم إلى أنّ أعمال ديكرو تداولية دلالية، والعمل الحِجَاجي عمل دلالي كلامي يجعل اللغة تحمل في ذاتها بُعداً حجاجياً استناداً إلى النظم، والحِجَاج موجود في الظواهر اللغوية البنيوية، والتركيبية، والدلالية، والمعجمية.

ولم تُستمد هذه النظرية من أعمال أرسطو إذ إنّ أرسطو (( لم يهتم بدور الدلالة اللغوية في الحِجَاج، وإنّما نظر في علاقة الدلالة اللغوية بالاستدلال فالمستوى الأساسي في نظريته الحِجَاجية هو الاستدلال))(4).

4 الحِجَاج عند أرسطو، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية): 157.

- 41 - W

<sup>1</sup> البحث نفسه:226. نقلاً عن: Quest-ce qu" argumenter" , Logo: Revista de Retoricay . Teoria de la Communication, année 1n1,p.80

<sup>2</sup> ينظر: مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحِجَاجيات اللسانية لأنسكومبر وديكرو: (بحث:227.

<sup>3</sup> ينظر: البحث نفسه: 227.

# المبحث الثالث: النص الحِجَاجي وتأثيره الإقناعي:

# النص الحِجَاجِي:

يتولد النص الحِجَاجي من فكر المحاجج ويكون على صور متعددة فقد يأتي على شكل خطبة، أو رسالة، أو قصيدة، ونحو ذلك. ويكون ((نصاً مترابطاً متناغماً (يقوم على وحدة معينة لا تكون بالضرورة واضحة جليّة بل قد تأتي على نحو خفيّ لا نكاد نلمحه) وُضع لإقناع المتلقي بفكرة ما أو بحقيقة معيّنة عن طريق تقنيات مخصوصة))(1) تهيمن فيه الوظيفة الإقناعية التي تتوسل بمجموعة من الحجج بغية تغيير مواقف المتلقي وسلوكياته، وحدوث التغيير في مواقف المتلقي يعد مؤشر نجاح الخطاب الحِجَاجي.

وعندما يروم المُحاجج إعداد نصِ حجاجي ناجع ينبغي له أن يهتم بـ:

- يبدأ أولاً بتحضير حججه.
- يتخير من الألفاظ ما يناسب عقلية المتلقى.
  - يتخيّر مقدمة مقبولة.
- يرتب حججه على وفق سلم حجاجي؛ إذ يضع المحاجج كلّ حجة في موضعها المناسب؛ ولكي تكون الحجج أكثر فعالية ينبغي أن تُصاغ صياغة لغوية مناسبة.
  - يعتمد آلية فنية في صياغة المحسنات البلاغية؛ لاستثارة عواطف المتلقي.
    - يهتم بالهيأة، وطريقة الإلقاء، ويراعي المقام في كلّ ذلك.

وهذه الشروط لم تفت علماء منا الأوائل، فقد نبّه على بعضها الجاحظ؛ إذ قال: ((ينبغي للمتكلم أن يعرف أقدار المعاني، ويوازن بينها وبين أقدار المستمعين وبين أقدار الحالات، فيجعل لكلّ طبقة من ذلك كلاماً، ولكلّ حالة من ذلك مقاماً حتى يقسم أقدار الكلام على أقدار المعاني، ويُقسّم أقدار المعاني على أقدار المقامات وأقدار المستمعين على تلك الحالات))(2).

<sup>2</sup> البيان والتبيين، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت255هـ)، تحقيق عبد السلام مُحَمَّد هارون، مكتبة المناخ. والتبيين، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت255هـ)، تحقيق عبد السلام مُحَمَّد هارون، مكتبة المنابعة (1418هـ ـ 138/1:(138-139).

<sup>1</sup> الحِجَاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه: 26.

### مقومات النص الحجَاجى:

يمثل النص الحِجَاجي عنصراً أساسياً في العملية الكلامية الاتصالية؛ ولكي يكون عنصراً مؤثراً ينبغي أن يُبني على وفق أسس علمية، ومن أهم المقومات التي ينبني عليها النص الحِجَاجِي؛ لكي يكون نصاً ناجحاً مؤثراً:

 ✓ المقدمة: اشترط القدامي في النص الخطابي أن يُبتدأ بمقدمة يتصدرها الحمد والثناء؛ لأنّ النفوس تتشوق إلى الثناء على الله على الله على، ثم تُزيّن بالصلاة على محمد ( الله عله عله واله وسلم)، وتوشّح بآيات قرآنية كريمة، ف((خطباء السلف الطيب، وأهل البيان من التابعين بإحسان، مازالوا يُسمّون الخطبة التي لم تُبْتدأ، بالتحميد، وتُستفتح بالتمجيد (البتراء). ويُسمُّون التي لم توشّح بالقرآن، وتُزَيّن بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم (الشوهاء) ))<sup>(1)</sup>، وقال أبو هلال العسكري: ((إذا كان الابتداء حسناً بديعاً، ومليحاً رشيقاً، كان داعية إلى الاستماع لما يجيء بعده من كلام))<sup>(2)</sup>. فالمطالع والمقدمات تستميل السامع وتجذبه لسماع الخطاب، ثم ترجّ به في الموضوع، وقال ابن الأثير: ((إنّما خصّت الابتداءات بالاختيار؛ لأنّها أول ما يطرق السمع من الكلام، فإذا كان الابتداء لائقاً بالمعنى الوارد بعده، توفرت الدواعي على استماعه))(3)، وينبغي أن تتناسب المقدمة مع النص في طوله وقصره فإذا طالت أدت إلى الملل، وإن قصرت لم تستكمل شروط جودتها وحسنها، كما ينبغي أن يكون ثمة تناسب بين المقدمة ومقصد المحاجج وغايته من النص، وينبغي أن يكون الانتقال من المقدمة إلى النتائج بشكل محكم. والخروج عن هذه السنن لا يعنى انتقاصاً في الخطبة أو قدحاً بها، بل يكون مستحباً أحياناً ولاسيما إذا كان متعلقاً بالوعيد والتهديد. وأحياناً يستهل المحاجج خطابه بكلام مبهم قصد جذب المتلقى؛ ((لأنّ الشيء إذا أضمر ثم فُسر كان ذلك أفخم له من أن يُذكر ))<sup>(4)</sup>. والمهم من كلّ ذلك كيف يستطيع المحاجج جذب المتلقي وزجّه في الموضوع؟

 $<sup>^{1}</sup>$  البيان والتبيين: 6/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كتاب الصناعتين الكتابة والشعر، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سُهيل العسكري (ت395هـ)، تحقيق على مُحَمَّد البجاوي ومُحَمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، الطبعة الأولى (1371هـ - 1952م):437.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير (ت 637هـ)، قدمه وعلق عليه الدكتور أحمد الحوفي والدكتور بدوي طبانة، دار النهضة، القاهرة، الطبعة الثانية (د.ت):98/3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> دلائل الإعجاز، عبد القاهر الجرجاني، قرأه وعلّق عليه محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي، الطبعة الخامسة .132:(2004)

✓ الموضوع: يعني القدرات الحِجَاجية المبتكرة يعرض فيه المحاجج وجهة نظره بمجموعة من الحجج، تربطها مجموعة من الروابط والعوامل الحِجَاجية، مرتبة على وفق سلم حجاجي داخل سياق لغوي يهتم فيه المحاجج بالربط بين الجمل والعبارات، ويزينها بالمحسنات البلاغية؛ ليزيد من تأثيرها في المتلقي، فلكي يكون النص مقنعاً لابد أن تتلاحم فيه الصور البلاغية بالحجج العقلية؛ فالحجج العقلية تخاطب عقل المتلقي، والصور البلاغية تخاطب قلبه، وتحرك مشاعره؛ لأنّ أكثر الناس يتأثرون بمشاعرهم أكثر ممّا يتأثرون بعقولهم.

ومن العوامل التي تزيد من قوة النصوص الحِجَاجية:

- 1. حسن ترتيب الحجج وتلاحقها.
- 2. تناغم الأفكار، وحسن التخلص بالانتقال من فكرة إلى أخرى.
- 3. الاستعانة بالشواهد القرآنية، والأحاديث النبوية، والأبيات الشعرية.
- 4. الإفادة من القوالب الجاهزة ذات التأثير في المتلقي كالحكم، والأمثال، والجمل الوعظية والإرشادية وصياغتها صياغة فنية؛ لأنّ استعمال الحكم، والمواعظ في السياق الخطابي يزيد من مصداقية الحجة وقوتها التأثيرية، ويمكن الإفادة من الأمثال لما لها من قوة حجاجية؛ لأنّها تمثل صورة حيّة لمشهد واقعي، كما يمكن أن يفيد المحاجج من المشاهد الواقعية الحية والتجارب السابقة المتعارف عليها بين المحاجج والمتلقي، ويزجّ بها في موضوعه.
- 5. الإفادة من الصور البلاغية كالتشبيه، والتمثيل، والاستعارة، والكناية، والتعريض؛ لما لها من أثر في جذب المتلقى والزج به في الموضوع.
  - 6. الإفادة من بعض الأساليب اللغوية كالتكرار، والترادف، والتضاد، ونحو ذلك.

الخاتمة: وتمثل الفرصة الأخيرة للتأثير في المتلقي، يذكر فيها المحاجج أهم ما توصل إليه من نتائج في أطروحته الحِجَاجية؛ من أجل تتشيط ذاكرة المتلقي.

### ضوابط النص الحجَاجِي:

هنالك بعض الضوابط ينبغي لمن يسعى إلى إقناع الآخر أن يلتزم بها<sup>(1)</sup>:

- 1. أن يكون الحِجَاج ضمن إطار الثوابت الدينية والعرفية، فليس كلّ شيءٍ قابلاً للحجاج.
  - 2. أن يكون النص ملائماً للسياق العام.

- 3. ينبغى أن يتحلى المحاجج بالأمانة والمصداقية؛ ليكون موضع ثقة واحترام من الآخرين.
- 4. ألّا يحدث تناقض بين أفعال المحاجج وأقواله، فيكون بذلك كالداعي إلى الإقلاع عن التدخين وهو يُدخّن.
- أن تكون دلالات الألفاظ، ومراجع النص الخطابي محددة؛ لئلا يحدث الخلط بين المصطلحات.
  - 6. أن يخلو خطابه من الإيهام، والمغالطة، والجدل، واللجاج(2)، والمراء(3).

### الحِجَاج فن الإِقناع:

((تروي بعض الأساطير أن الشمس والرياح تراهنتا على إجبار رجل على خلع معطفه؛ وبدأت الرياح في محاولة كسب الرهان بالعواصف والهواء الشديد والرجل يزداد تمسكاً بمعطفه وإصراراً على ثباته وبقائه حتى حلّ اليأس بالرياح فكفت عنه ... وجاء دور الشمس فتقدمت وبزغت وبرزت للرجل بضوئها وحرارتها فما أن شاهدها حتى خلع معطفه مختاراً راضياً))(4).

نستشف من هذه الأسطورة أنّ الإكراه والمضايقة يدفعان الآخر إلى المقاومة ويورثان النزاع والخلاف، أما الحِجَاج فيخاطب في الإنسان عقله المفكر الذي يختبر الفكرة ويتفحصها حتى إذا اقتنع بها استقرت يقيناً عنده، والعملية الحِجَاجية تكون ناجعة إذا تحققت فيها تلك الإرادة.

### الإقناع والاقتناع في العملية الحِجَاجية:

الحِجَاج يعني العملية التي يقصد منها المحاجج إحداث تغيير في مواقف المتلقي الفكرية بحجج مرتبة بطريقة تراتبية قصد تفاعله إيجابياً مع الفكرة، فهو جهد اتصالي لساني بالدرجة الأساس مؤسس على قصد، ومخطط له سلفاً على وفق أهداف معينة لاستمالة المتلقي، وتعديل سلوكه، ومواقفه الشخصية في ظروف مقامية معينة بالمبررات المقبولة؛ لتبني رأي ما، أو الإحجام عنه، والحِجَاج الإقناعي يعني ((إطلاق العنان لنشاط غايته التأثير في أفكار وآراء

www.saad.net/aldawah/221.htm

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ينظر: استراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداولية:465-468؛ و الحجاج في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي، حسين بوبلوطة، (رسالة ماجستير)، الجمهورية الجزائرية، جامعة الحاج خضر ـ باتنة ـ، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وآدابها (2010).31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> اللجاج: التمادي والعناد في تعاطي الفعل المزجور عنه . ينظر: مفردات ألفاظ القرآن: 736.

<sup>3</sup> المراء: هو الأعتراض على كلام الآخرين بإظهار خلل فيه، إما في اللفظ، وإما في المعنى، وإما في قصد المتكلم. ينظر: إحياء علوم الدين، أبو حامد محمد بن محمد بن أحمد الغزالي (ت505هـ)، مكتبة الصفا، القاهرة، الطبعة الأولى (1423هـ - 2003هـ): 75.

<sup>4</sup> الإقناع: القوة المفقودة ، أحمد بن عبد المحسن العسّاف، مقال على الانترنت:

ومواقف وسلوكات الفرد والجماعة))(1) ولا يوفّق المحاجج دائماً في تحقيقه؛ لأنّ المحاجج لا يستند إلى حقائق ملموسة، بل يستند إلى نتائج احتمالية غير ضرورية، فتبقى الحقيقة في الحِجَاج ليست مضمونة.

والإقناع يمثل لبّ العملية الحِجَاجية؛ إذ ينتج عنه قرار من المتلقى بممارسة العمل أو الإحجام عنه باختيار وطمأنينة نفس، ويتأتى ذلك القرار من الاقتناع بالعملية الحِجَاجية.

نستشف من ذلك أنّ الاقتناع يمثل فعل الأثر الناجم عن عملية الإقناع لدى المتلقى، فمتى ما توافرت الظروف، وتهيأت يحدث الانسجام بين الرغبة الذاتية والهدف المطلوب، و ((الاقتناع بالشيء هو الرضا به، ويُطلق على اعتراف الخصم بالشيء عند إقامة الحبّة عليه، وهو على العموم إذعان نفسى لما يجده المرء من أدلة تسمح له بقدرٍ من الرجحان والاحتمال كافٍ لتوجيه عمله، إلا أنّه دون اليقين في دقته))(2)، وهو عند بيرلمان و تيتيكاه غاية الحِجَاج، ويشدد المؤلفان على ارتباط الاقتناع بما هو عقليّ أكثر من الإقناع الذي قد يرتبط بما هو ذات، بل إنّهما يقسمان الحِجَاج بحسب نوع الجمهور على نوعين: حجاج إقناعي، وهو يرمي إلى إقناع الجمهور الخاص، وحجاج اقتناعي، وهو حجاج غايته أن يسلُّم به كلّ ذي عقل فهو عام. والإنسان في الاقتناع يقنع نفسه بأفكاره الخاصة، أمّا في الإقناع فإنّ الآخرين هم الذين يقنعونه (3)، والحرية الإنسانية تتحقق بالاقتناع بوصفه ممارسة لاختيار عاقل؛ ولذا يمكن القول: إنّ الحِجَاج يعنى الرغبة في عدم اللجوء إلى القوة في تغيير آراء الآخر، بل يعدلها المحاجج عن طريق مخاطبة قدراته العقلية، واختيار أحسن السبل لتحقيق ذلك والإصغاء إليه، ثم تترك للمتلقى حرية الاختيار؛ لأنّ القوة والإكراه يفقدان الحِجَاج غايته وتأثيره في الآخر (( فالخطيب

<sup>1</sup> التواصل والحِجَاج (أي علاقة؟، بحث ضمن كتاب ( الحجاج مفهومه ومجالاته):1/ 282؛ نقلاً عن:

R,Chiglione et M,Bomberg , disours. Politigue et television, lavérité de l' .beure,PUF,1998,P9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أساليب الإقناع في المنظور الإسلامي، طه عبد الرحمن السبعاوي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (2005م): 15.

<sup>3</sup> ينظر: الحِجَاج أطره ومنطلقاته وتقنياته من خلال (مصنف في الحِجَاج : الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، · بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية):301.

وإن انطلق من أفكارٍ مسلم بها لدى الجمهور، إلّا أنّه يأتي بما ليس عند الجمهور وعندها يحصل الإقناع وهنا يمكن ربط هذه الوظيفة بالعلم))(1).

والمتلقي الفطن هو الذي يصبّ اهتمامه أولاً على الحجة التي يقدمها المحاجج؛ ولذا فإنّ المحاجج الحاذق يختار حججه بدقّة وإحكام؛ لتكون ملائمة مع السياق، وظروف المقام، وغير مخالفة للدين، والأعراف الاجتماعية، ويرتبها على وفق استراتيجيات خاصة؛ ويصوغها صياغة لغوية، ويزينها بالمحسنات البلاغية؛ ليغلق الباب على المتلقي ولا يسمح له أن يجد منفذاً إلى استضعاف الحجة، فيخاطب بها عقل المتلقي، ويدغدغ عواطفه في آنِ واحدٍ؛ ليصل بذلك إلى غايته في حمل المتلقي على أن يقنع بما يُلقى عليه، ثم يقتنع بالفكرة ويتبناها.

نخلص من ذلك إلى أنّ الحِجَاج فنٌ لا يجيده إلا من يمتلك أدواته، وإذا اجتمعت تلك الأدوات مع الظروف الزمانية والمكانية كان تأثيرها أبلغ في المتلقي؛ ((لذا أصبح مفهوم الإقناع مطلباً أساسياً في كلّ عملية فكرية سواء كانت هذه العملية فكرة، أو مقالة، أو حركة))(2). والوسائل الإقناعية التي يتوسل بها المحاجج في تحقيق الإقناع تفوق الحصر.

#### وسائل الإقناع:

النص الحِجَاجي يبنى بناء تفاعلياً مدعوماً بأدوات، ووسائل توظّف؛ لغرض الإقناع والتأثير، فلا يقتصر المحاجج على وسيلة واحدة في كلّ السياقات الخطابية؛ لأنّ ذلك سيكون مؤشراً على جمود تفكيره؛ لذا عليه أن يختار أكثر من وسيلة لإقناع الآخر وتوجيهه نحو الفعل المراد تحقيقه، ومن أهم وسائل الإقناع:

- 1. اعتماد المحاجج على القوالب الحِجَاجية الجاهزة كالآيات القرآنية، والأحاديث النبوية الشريفة، وأقوال الأئمة، فضلاً عن الحكم، والأمثال، والشواهد المستوحاة من الوقائع في الحياة اليومية.
- 2. الاهتمام بما لدى الجمهور المتلقي من أفكار فيجعلها حاضرة في المقدمة ، ويزيد من أهميتها، فالوعى المبكر بما لدى المتلقى من تصورات وأفكار يساعد المحاجج على التأثير

الفلسفة والبلاغة مقاربة حجاجية للخطاب الفلسفي، د. عمارة ناصر، مطابع الدار العربية للعلوم، بيروت  $^{1}$  (2009م):34.

<sup>2</sup> استر اتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداولية: 459.

فيه؛ (( لأنّ وحدات البداية هي أهم ما يقرع الأذهان المتلقية ويحدد درجة القبول أو الرفض للتصور المتقدم))<sup>(1)</sup>.

- 3. يحسن اختيار الألفاظ المناسبة لسياق القول، ويعدّل عن الألفاظ المنفرة لشعور المتلقى.
- 4. الوسيلة التضامنية: وفيها يصبح طرفا الخطاب (المحاجج والمتلقي) كأنّهما واحد؛ وذلك باعتماد المحاجج على بعض الأدوات اللغوية مثل الضمير (نحن) الذي يدلّ على الجمع بين طرفي الخطاب.
- الوسيلة التبادلية: وفيها يشرك المحاجج المتلقي في الخطاب باعتماد الحوار المتبادل
   (السؤال والجواب)، فيتيح له فرصة المشاركة، وتبادل المواقع.

#### الإقناع والتطويع:

ممّا ينبغي التنبه إليه والاحتراز منه مفهوم التطويع، ويُقصد به: نوع من الإقناع يسعى إليه المغالط (السفسطائي) باستعمال ((كفايته اللغوية لإحداث تواصل فعّال مع غيره على نحوِ يعزز التفاهم، والتعاون، والاحترام بين الطرفين))(2). فبعض المغالطين ممّن يمتلك الوسائل اللغوية يموّه النّاس، ويجعلهم خاضعين له، ومقتنعين بأفكاره؛ بغية تحقيق مآربه، وتطلعاته الشخصية(3). باتباع بعض الوسائل منها:

- 1. استغلال مواطن الضعف العاطفي عند المتلقي باستعمال بعض المناورات العاطفية المناسبة للتأثير فيه والاستحواذ على قلبه.
  - 2. التلاعب بالألفاظ.
  - 3. المغالاة في الوصف.
  - 4. اعتماد بعض الحقائق؛ لاستمالة المتلقى، وجذب انتباهه.

### ومن صفات المطوع:

- \* التحلي ببديهة قوية؛ القتاص بعض الناس السذَّج ممّن تنطلي عليهم حيله.
  - \* تمكنه من اللغة إلى حدِّ ما.

<sup>1</sup> مفهوم الحِجَاج عند بيرلمان وتطوره في البلاغة المعاصرة، بحث ضمن كتاب ( الحجاج مفهومه ومجالاته):195/2.

<sup>2</sup> التواصل بين الإقناع والتطويع، د. محمد الداهي، بحث ضمن كتاب ( الحجاج مفهومه ومجالاته):1/ 260. 3 ينظر: البحث نفسه:1/ 260.

نخلص ممّا تقدّم إلى أنّ الحِجَاج يمثل وسيلة من أهم وسائل الإقناع، والحِجَاج الذي لايحقق هدفه في إقناع المتلقي يكون كاللوحة التي يراد تعليقها على مسمارٍ لم يحسن تثبيته على الجدار.



الحجاج في كلام الإمام الحسين الطّيِّرِة في ضوء مجالات الخطاب الحجاجي (التداولي، اللغوي، الأسلوبي، البياني)

المبحث الأول: قوة فعلل الكلام المبحث الثاني: حجاجه اللغوي المبحث الثالث: أسلوبه الحجاجي المبحث الرابع: حجاجه البياني

# المبحث الأول: قوة فعل الكلام:

ذهب ديكرو إلى أنّ نظرية (الحِجَاج في اللغة) فرع من نظرية أفعال الكلام – التي وضع أسسها العالمان الانجليزيان أوستين وتلميذه سورل –، ولاسيما أفعال التوجه الحِجَاجي فقد عدّها نوعاً من أنواع أفعال الكلام، وهي الأفعال التي تمثل محاولة المتكلم توجيه المتلقي للقيام بعمل ما<sup>(1)</sup>. فالفعل الحِجَاجي التوجيهي نوع من الأفعال التي تتحقق بالكلام؛ بوصفه قولاً يحقق عملاً، ويُغيّر واقعاً، وله قصدية، ومتصل بسياق.

((ويقوم كلّ فعل كلامي على مفهوم (القصدية) وتقوم (مسلّمة القصدية) على أسس تداولية درسها فلاسفة التحليل ثم توسع في تقريعها وتعميقها التداوليون حتى غدت شبكة من المفاهيم المتزابطة... فقد عد [سورل] (الغرض المتضمن في القول) but illocutoire عنصراً ومكونا السياً من (مكونات القوة المتضمنة في القول) (Force illocutoire))(2)؛ ولذا عُدّت نظرية أفعال الكلام ((مبحثاً أساسياً لدراسة مقاصد المتكلّم ونواياه، فالقصد يحدد الغرض من أي فعل لغوي، كما يحدد هدف المرسل من وراء سلسلة الأفعال اللغوية التي يتلفظ بها، وهذا ما يساعد المتلقي على فهم ما أرسل إليه))(3)، وتستند القصدية إلى أسس المعرفة المسبقة التي تسهم في الانسجام والمواءمة مع العالم، وتعد أساساً للكلام الإنساني، فهي تتحدد بحسب ثقافة المجتمع وطقوسه(4)، وتتجلى في عرض الحجة، فعرض الحجة في أثناء إنجاز الفعل الحِجَاجي يكون القصد منه تدعيم النتيجة، إذ لا يمكن فهم الحجة من دون فهم النتيجة، فالحِجَاج ((لا يتعلق بفقرتين تلعب فيهما الواحدة دور الحجة، والأخرى دور النتيجة فليس هناك استقلال دلالي بين الفقرة الثانية والعكس صحيح، فالحجة عنصر تكويني في معنى النقيجة وكذلك النتيجة بدورها الفقرة الثانية والعكس صحيح، فالحجة عنصر تكويني في معنى النتيجة وكذلك النتيجة بدورها عنصر تكويني في معنى النتيجة وكذلك النتيجة بدورها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: التداولية مقاربة تحليلية، الموقع على الانترنت:

www.lissaniat.net/viewtopic.php?t=284&sid...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> التداولية عند العلماء العرب دراسة تداولية لظاهرة (الأفعال الكلامية) في التراث اللساني العربي، د. مسعود صحراوي، دار الطليعة، بيروت، الطبعة الأولى (2005م).44.

<sup>3</sup> المدارس اللسانية المعاصرة، د. نعمان بوقرة، مكتبة الآداب، القاهرة، د.ط (2003م):190.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: الحِجَاج في الدرس اللغوي الغربي، الموقع على الانترنت:<u>WWW.ULUM.NL</u>

<sup>5</sup> الحِجَاجيات اللسانية والمنهجية البنيوية، بحث ضمن كتاب ( الحجاج مفهومه ومجالاته): 112/2.

يُفهم من ذلك أنّ الغاية من نظرية (الحِجَاج في اللغة) تمتين العلاقة بين الكلام والفعل الإنجازي، فالمحاجج عندما ينطق قولاً ما يريد من كلامه إنجاز فعل ما يكون له الأثر الفاعل في الإقناع، أوالتسليم، أو تغيير الموقف، أو الفكر، أو الاعتقاد، أو نحو ذلك، هذا من جانب. ومن جانب آخر فإنّ نظرية (الحِجَاج في اللغة) مثّلت ((تياراً تداولياً متميزاً. ويكمن وجه تميزه في رفض التصور القائم على الفصل بين الدلالة (وموضوعها معنى الجملة) والتداولية (وموضوعها استعمال الجملة في المقام) من جهة. والسعي إلى سبر كلّ ما له صلة داخل بنية اللغة بالاستعمال البلاغي المحتمل من جهة أخرى، فيكون مجال البحث في هذه النظرية الجزء التداولي المدمج في الدلالة ويكون موضوع البحث هو بيان الدلالة التداولية (لا الخبرية الوصفية) المسجلة في أبنية اللغة وتوضيح شروط استعمالها الممكن))(1).

ولا يخفى أنّ ثمة فوارق بين الدلالة والتداولية، فالدلالة تهتم بمعنى الجملة، في حين تهتم التداولية بدراسة السياق العام للنص فضلاً عن دراستها لما يفعل بالكلمات، في حين يدرس علم الدلالة ما نعنيه بالكلمات، كما تُعنى التداولية ((بدراسة مقاصد المرسل، وكيف يستطبع المرسل أن يبلّغها في مستوى يتجاوز مستوى دلالة المقول الحرفية، كما يُعنى المنهج التداولي بكيفية توظيف المرسل للمستويات اللغوية المختلفة في سياق معين، حتى يجعل إنجازه موائماً لذلك السياق، وذلك بربط إنجازه اللغوي بعناصر السياق الذي حدث فيه، ومنها ما هو مكون ذاتي، مثل: مقاصد المتكلم، ومعتقداته، وكذلك اهتماماته ورغباته، ومنها أيضاً المكونات الموضوعية، أي الوقائع الخارجية، مثل: زمن القول ومكانه، وكذلك العلاقة بين طرفي الخطاب. وتسهم هذه العناصر في تحديد الدلالة عند المرسل إليه، إذ يعتمد عليها في تأويل الخطاب وفهم مقاصده، وبهذا فإن المنهج التداولي يعين على دراسة ما يعنيه الخطاب في سياق معين، كما يعين على معرفة أثر السياق في لغة الخطاب عند إنتاجه))(2). وهذا يعني أنّ التداولية المدمجة في الدلالة التي استندت إليها نظرية (الحِجَاج في اللغة) لا تُعنى بالبحث عن الجوانب التداولية خارج أطار النه وإنّما تبحث عنها داخل بنية اللغة نفسها؛ لأنّ الجزء التداولي فيها يكون مدمجاً في الدلالة النّم النحث عنها داخل بنية اللغة نفسها؛ لأنّ الجزء التداولي فيها يكون مدمجاً في الدلالة

انظرية الحِجَاج في اللغة، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية): 352-351.

<sup>2</sup> استراتيجية الخطاب بين الدراسات النظرية والممارسات الواقعية، عبد الهادي بن ظافر الشهري، الموقع على الانترنت: www.mohamedrabeea.com/book 1-183.docx

اللغوية، وهذا يعني أنّ الحِجَاج عنصر دلالي تداولي كامن في اللغة سواء أكانت بنية، أم تركيباً، أم سياقاً.

وممّا ينبغي الإشارة إليه أنّ نظرية أفعال الكلام انبثقت من التداولية؛ لتغيير النظرة التقليدية للكلام؛ إذ كانت تلك النظرية تعتمد على الاستعمال الوصفي، أما هذه النظرية فقد نظرت إلى الكلام بوصفه قوة فاعلة ومؤثرة في الواقع، كما ألغت الحدود الفاصلة بين الفعل والكلام، فأي معلومة يقدّمها شخص ما ترى هذه النظرية أنّها مثارة بواسطة شيء ما، وتسعى إلى تحقيق هدف ما، وتمثّل حلقة ضمن سلسلة التبادل الكلامي الدائر في فلك الحياة.

وقسم أوستين الجمل على وصفية (خبرية)، وإنشائية (إنجازية)، فالجمل الوصفية هي جمل خبرية تصف حدثاً ما، ويمكن الحكم عليها بالصدق أوالكذب. أمّا الجمل الإنشائية فلا يمكن الحكم عليها بالصدق أوالكذب، وتتسم باستنادها إلى المتكلم، وتتضمن فعلاً من قبيل (الأمر، أو النهي، أو الوعد، أو السؤال، أو التبيه، أو التحذير، أو نحو ذلك). وجعل وحدات الكلام على قسمين:

- 1. بيانية: وتُستعمل لإصدار العبارات الخبرية.
- 2. أدائية: يؤدي المرسل بوساطتها عملاً ما<sup>(1)</sup>، وسمّى ذلك الفعل بفعل الكلام، وقصد به ((كلّ ملفوظ ينهض على نظام شكلي دلالي إنجازي تأثيري))<sup>(2)</sup>.

إذن أفعال الكلام تخرج عن الوصفية، وعن احتمالية الصدق والكذب إلى أفعال تنجز عملاً ما حال النطق بها، وقسمها أوستين على ثلاثة أقسام هي:

- 1. فعل الكلام: وقصد به النطق بالألفاظ بوصفها منتمية إلى معجمٍ ما بجملة مفيدة في بناءٍ نحوي سليم، ذي دلالة، وتحكمه المستويات اللسانية المعرفية (المستوى الصوتي، والمستوى التركيبي، والمستوى الدلالي).
- 2. الفعل المتضمن في القول (قوة فعل الكلام): وهو الفعل المراد به إنجاز عملٍ ما من خلال التلفظ بالجملة، وتتحكم به مقاصد المتكلّم، والسياق، والقوة الإنجازية.

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: نظرية أفعال الكلام العامة، أوستين، ترجمة عبد القادر قينيني، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء (1991م): 85.

<sup>2</sup> التداولية عند العلماء العرب: 40.

3. الفعل الناتج عن القول (لازم فعل الكلام): وهو الفعل الذي يخلفه التلفظ بالجملة من إقناع، أو تسليم، أو إرشاد، أو مواساة، أو إحراج، أو إزعاج، أو نحو ذلك. وهذا الفعل يمثل نتيجة الفعلين السابقين، ويتعلق بمقاصد المتكلّم الخارجة عن العبارة، والمفهومة من السياق<sup>(1)</sup>.

واهتمت نظرية (الحِجَاج في اللغة) بالقوة الإنجازية: ويُقصد بها ما يتم تحققه بقوة فعل الكلام، وهي على قسمين:

- أ- قوة إنجازية حرفية مدلول عليها بصيغة إنشائية (كالأمر، أو النهي , أو الاستفهام , أو التعجب، أوالتحذير، أوالتنبيه، أونحو ذلك)، وهي ما تُعرف بفعل الكلام المباشر. و ((يستعمل المخاطِب الفعل الكلامي المباشر عندما يولي عنايته لتبليغ قصد، وتحقيق هدفه الخطابي، ورغبته في أن يكّلف المتلّقي بعمل ما، أو يوجهه لمصلحته من جهة، وإبعاده عن الضرر من جهة أخرى، أو توجيهه لفعل مستقبلي معين. ويفترض أن يتجه المخاطب بخطابه إلى التكثير من فائدة المتلَّقي، فيستعمل هذه الإستراتيجيات في شكلها الأكثر مباشرة للدلالة على قصده، كالأمر، والنهي الصريحين))<sup>(2)</sup>. ويمكن توضيح ذلك بخطبة الإمام الحسين الكيلا في مكارم الأخلاق؛ إذ جاء فيها: ((أيها الناس (نداء) نافِسوا في المكارم (أمر)، وسارعوا في المغانم (أمر)، ولا تحتسبوا بمعروف لم تُعجّلوه (نهي)، واكتسبوا الحمدَ بالنَّجح (أمر)، ولا تكتسبوا بالمَطلِ ذمّاً (نهي)...)) <sup>(3)</sup>.
- ب- قوة إنجازية لا تُعرف من صيغة الجملة الحرفية وانّما يُستدل عليها من سياق القول وهي ما تُعرف بفعل الكلام غير المباشر $^{(1)}$ . وقسمها ديكرو على فعلين: فعل اقتضاء، وفعل مفهوم (استلزام حواري).

<sup>2</sup> در اسة الأفعال الكلاميّة في القرآن الكريم -مقاربة تداوليّة- ،أ .بوڤرومة حكيمة، مجلة الخطاب، جامعة مولود ﻣﻌﻤﺮﻱ – ﺗﻴﺰﻱ ﻭﺯﻭ -، اﻟﺠﺰاﺋﺮ، ﺩﺍﺭ اﻷﻣﻞ، اﻟﻌﺪﺩ (3)، ﻟﺴﻨﺔ (2008):11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بنظر: نظرية أفعال الكلام العامة: 113-122.

<sup>3</sup> نزهة الناظر وتنبيه الخاطر، الشيخ الجليل الحسين بن مُحمَّد بن الحسن بن الحلواني من أعلام القرن الخامس، تحقيق ونشر مدرسة الإمام المهدي عليه السلام، قم (د.ت): 81-82 ؛ وينظر: التذكرة الحمدونية، مُحَمَّد بن الحسن بن مُحَمَّد بن علي المعروف بابن حمدون (ت562هـ)، تحقيق إحسان عباس وبكر عباس، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى (1996م): 102/1؛ وكشف الغمة في معرفة الأئمة: 2/ 239-240؛ والفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة عليهم السلام، على بن مُحمَّد بن أحمد المالكي المكي الشهير بابن الصباغ (ت855هـ)، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت، الطبعة الثانية (1409هـ ـ 1988م):169.

#### فعل الاقتضاء:

يُقصد بالاقتضاء ما ((لا يدل اللفظ عليه ولا يكون ملفوظاً ولكن يكون من ضرورة اللفظ أعم من أن يكون شرعياً أو عقلياً وقيل: هو عبارة عن جعل غير المنطوق منطوقاً لتصحيح المنطوق. مثاله: فتحرير رقبة. وهو مقتضٍ شرعي؛ لكونها مملوكة إذ لا عتق فيما لا يملكه ابن آدم فيزاد عليه ليكون تقدير الكلام: فتحرير رقبة مملوكة))(2).

وجعل ديكرو الاقتضاء مفهوماً تداولياً يختلف عن المفهوم المنطقي الذي كان سائداً في الدراسات التي سبقته، ويرى أنّه ليس ((حدثاً بلاغياً مرتبطاً بالقول، وإنّما هو منغرس في اللغة نفسها)) (3)، وصار الاقتضاء عملية تواصلية تؤدي إلى معرفة المواقع التي يقتضيها القصد من الكلام. وأثبتت الدراسات الحِجَاجية اللغوية أنّ ثمة كلمات تمثل ((في ذاتها مقتضى، حتى إذا أقحمت هذه الكلمات في تراكيب كانت هي المسؤولة عن ظهور المقتضى فيها انطلاقاً من معناها المعجمي)) (4). وفضلاً عن ذلك فإنّ المحاجج ((إذ يعمد إلى اختيار كلمة [من] دون أخرى ممّا يُرادفها أو يُظنُّ أنّه يرادفها إنّما يرمي إلى مزيد التأثير في ذهن المتلقين على أساس أنّ الكلمة المختارة أعلق بعالم خطابهم، وأمضى أثراً فيه بما لها من زوائد معنوية جاءتها من اللغة أو من الاستعمال، أومنهما معاً... إنّ للكلمة خصائص في ذاتها تستمدها من اللغة ومن التداول تجعلها مؤهّلة بطبيعتها لتكون ذات صبغة حجاجية، وترشحها لتكون من معجم الخطاب الحِجَاجي وقوام جداوله اللغوية، وإنّ لها في الخطاب بناءً على تلك الخصائص حركة تقصي فيها غيرها وتعوّضه وتحلّ محله ليكون الخطاب أوغل في الحِجَاج وأذهب في الإقناع))(5).

وسيتضح ذلك أكثر باختيار بعض الألفاظ الواردة في كلام الإمام الحسين الطّي التي مثلت مقتضى تداولياً، وكان لها أثر حجاجي انجازي استمدته من سياق القول الواردة فيه.

### • لفظة (أبي):

- 56 - W

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: التداولية منهج لساني واستراتيجية لتحليل الخطاب، سعد بولنوار، الموقع على الانترنت: <u>brahmiblogspot.com.blogspot.com/2011/05/blog-post-3207.html</u>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> التعريفات: 290.

<sup>3</sup> الحِجَاج في القرآن:35؛ نقلاً عن: 35. الحِجَاج في القرآن:35؛

<sup>4</sup> المصدر نفسه: 88.

<sup>5</sup> المصدر نفسه: 73-74.

عندما سمع الإمامُ الحسين الطِّيرُ عمرَ بن الخطاب يقول وهو على منبر رسول الله رسله الله عليه واله وسلم): إنّه ((أولى بالمؤمنين من أنفسهم))(1)، قال له - وكان صبياً-: ((انزل ... عن منبر أبي رسول الله لا منبر أبيك))(2)، فالحسين اللي عندما ذكر لفظة (أبي) في هذا المقام مضافة إلى رسول الله ( الله عليه عليه عليه عليه عليه عليه علم العلي الكلي الله الله الله الله الكلي الك ابن الخطاب بما كان متداولاً بين المسلمين من أقوال الرسول فيه وفي أخيه الحسن (علا السلم)، ومن تلك الأقوال قوله (معلل إلله عله وله وسلم) في الحسن والحسين (عله له السلم): ((هذان ابناي فمن أحبّهما فقد أحبّني، ومن أبغضهما فقد أبغضني))(3)، وقوله (طلة الله عليه وآله وسلّم): ((الحسينُ منّى وأنا من حسين، أحبّ الله من أحبّ حُسيناً، حُسين سبطٌ من الأسباط)) (4)، ونحوها (٥). زد على ذلك أنّ المسلمين يعلمون علم اليقين أنّ النبي محمد (صلغ الله علمه واله وسلم) أولى بالمؤمنين من أنفسهم، وأولى الأرحام بعضهم أولى ببعض. قال تعالى: ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ وَأُوْلُو الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللَّهِ (6)، فلا يجوز شرعاً - استناداً إلى هذه الآية الكريمة - أن تُنقل الولاية بعد الرسول (صلة الله عليه وآله وسلم) لغير أولى الأرحام، فأولى النّاس بالمؤمنين بعد رسول الله آل بيته (علا السلم) ، فلفظة (أبي) في هذا المقام تُمثّل فعلاً كلامياً غير مباشر جاء ليزيد من قوة فعل الكلام المباشر (الأمر/انزل) فهي تقتضي أنّه لا يجوز أن يدّعي أحد أنّه أولى بالمؤمنين بعد رسول الله رسلة الله عليه اله وسلم غير آل بيته، كما لا يجوز أن يدّعي أحدٌ أنّ له الولاية على آل بيت النبي (سلله الله عليه

-

الاحتجاج، أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي (من أعلام القرن السادس الهجري)، الأميرة للطباعة والنشر، بيروت، الطبعة الأولى (1432 هـ - 2011م):2/ 271.

المصدر نفسه: 2/ 271؛ وينظر: سير أعلام النبلاء، شمس الدين مُحَمَّد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت748هـ)، تحقيق مُحَمَّد نعيم العرقسوسي ومأمون صاغرچي وأشرف على التحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية (1402هـ - 1982م): 285/3.

<sup>3</sup> الجامع الكبير، أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي (ت279هـ)، تحقيق الدكتور بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى (1996):6/ 115؛ وينظر: سير أعلام النبلاء: 3/ 284؛ وتاريخ مدينة دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بابن عساكر (ت571هـ)، دراسة وتحقيق محب الدين أبي سعيد عمر بن غرامة العمري، دار الفكر، بيروت (1415هـ ـ 1995م):151/14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الجامع الكبير:6/118

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: المصدر نفسه:6/ 115-121.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة الأحزاب:6.

وَلَهُ وَسَلَّى، ناهيك عن أنّ الأعراف الاجتماعية منذ عصر ما قبل الإسلام تقتضي أن تتنقل الولاية من الآباء إلى الأبناء. وعمر بن الخطاب لم ينفِ أنّ رسول الله كان أباً للحسين العربي وقوة فعل الكلام غير المباشر هذه دفعته إلى أن ينزل من المنبر ويقول: ((فمنبر أبيك لعمري يا حُسين لا منبر أبي...))(1)، فكانت للفظة (أبي) في هذا المقام قوة إنجازية حجاجية عالية جعلت عمر بن الخطاب يُسلّم له.

فلفظة (أبي) في هذا المقام تقتضي أنّ الولاية يجب أن تتنقل بعد وفاة الرسول (صلة الله عليه ولفظة (أبي) في هذا المقام تقتضي أنّ الولاية يجب أن تتنقل بعد وفاة الرسول (صلة الله عليه عليه ولله ولله النّاس، وما تعارفوا عليه بالأعراف والتقاليد الاجتماعية.

#### • لفظة (جدّي):

وردت لفظة (جدي) في بعض المواضع مضافة إلى (رسول الله)، وفي مواضع أُخر مفردة غير مضافة إلى (رسول الله) في الخطاب الحسيني. وفيما يأتي بيان قوة فعل الكلام الحِجَاجية الاقتضائية غير المباشرة في تلك المواضع:

ذكر أبو عليّ الطبرسيّ (ت548هـ) صاحب تفسير (مجمع البيان لعلوم القرآن) في أثناء تفسيره لمعنى (الصمد) في سورة الإخلاص أنّ أهل البصرة سألوا الإمام الحسين الطّيّة عن معنى الصمد، فأجابهم عن ذلك مبتدأ جوابه بمقدمة جاء فيها: ((بسم الله الرحمن الرحيم. أمّا بعد: فلا تخوضوا في القرآن، ولا تجادلوا فيه، ولا تكلموا فيه بغير علم، فقد سمعت جدي رسول الله ((صلى الله عليه وآله وسلّم) يقول:" من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار"))(2).

قول الإمام الطّيّة: ((فلا تخوضوا في القرآن، ولا تجادلوا فيه، ولا تكلموا فيه بغير علم)) اعتمد فيه على فعلٍ كلامي إنجازي مباشر وهو (النهي)؛ لإبعادهم عن الخوض في القرآن، والمجادلة فيه، والتكلّم به بغير علم، وفي ذلك دلالة على أنّ أهل البصرة لم يُراسلوا الإمام الحسين الطّيّة ليستفسروا عن معنى (الصمد) إلا بعدما وقع بين مفسريهم ما وقع من جدالٍ، واختلافٍ في وجهات النظر؛ لذا التجأ الناس إلى الإمام الحسين الطّيّة؛ ليبيّن لهم معنى (الصمد) الوارد في سورة الإخلاص، بعدما وجدوا مفسريهم عاجزين عن بيانها، والوقوف على كنهها.

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الاحتجاج:2/ 271.؛ وينظر: سير أعلام النبلاء:285/3.

 $<sup>^{2}</sup>$  مجمع البيان لعلوم القرآن، أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي (ت548هـ)، مؤسسة الهدى للنشر والتوزيع، طهران (1417هـ - 1997م): 10/ 050-550.

ثم قال: ((سمعت جدي رسول الله)) أراد الإمام العلى من ذكر لفظة (جدي) لفت انتباه الناس المتناحرين - كلِّ بحسب اعتقاده وهواه - إلى حقيقة لا مراء فيها، ولا جدال، هي أنّ المستفتى في تفسير هذه اللفظة هو سبط رسول الله وقد زق علم النبي زقاً، فما يقوله حقيقة لا يجوز شرعاً الجدال فيها؛ بوصفه يمثل حجة سلطة مستمدة من سلطة جدّه رسول الله (سلله الله عله واله وسلم فلفظة (جدي) في قول الإمام الحسين العلى حملت في ذاتها قوتها الدلالية؛ لتكون أساساً يُستند إليه في تحقيق قوتها الجدالية؛ لتكون أساساً يُستند المعجمي لها المنافي وجهة حجاجية. فالمقتضى التداولي لهذه اللفظة حمله المقتضى المعجمي لها داخل الكلام لتوجيه المتاقي وجهة حجاجية نحو الابتعاد عن الشكّ في قوله؛ لأنّ ما يقوله هو الحقّ، وما سواه باطل، ولكي يحقق الإمام العلى هذه الحقيقة التداولية سندها إلى الحديث النبوي الشريف: ((من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار))؛ ليؤكد ما سبق من جانب، ويشير من جانب آخر إلى أنّ خوضهم، وجدالهم في معنى هذه اللفظة محرّم شرعاً، والمصرّ على ذلك (فليتبوأ مقعده من النار). والحديث النبوي الشريف يُمثل تقنية سلطة، وهي من تقنيات الوصل الحِجَاجية؛ بوصفها إحدى تقنيات الوصل الحِجَاجي.

أمّا مصداق ما ورد فيه لفظ (جدّي) من دون إضافة إلى (رسول الله)، فتمثله وصية الإمام الحسين الطّيخ لأخيه محمد بن الحنفية ولله بالبقاء في المدينة، فقد جاء فيها: (( بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أوصى به الحسين بن عليّ بن أبي طالب إلى أخيه مُحَمَّد المعروف بابن الحنفية أن الحسين يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنّ مُحَمَّداً عبده ورسوله، جاء بالحقّ من عند الحقّ، وأن الجنّة والنّار حقّ، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وأني لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا مفسداً ولا ظالماً وإنّما خرجت لطلب الإصلاح في أمة جدّي صلى الله عليه وآله أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر، وأسير بسيرة في وأبي عليّ ابن أبي طالب )(1).

في هذا الكتاب بين الإمام الحسين الكلي السبب الذي دعاه إلى الخروج من المدينة، وهو طلب الإصلاح في الأمة الإسلامية، فنصح محمد بن الحنفية وهي أخاه الحسين بالخروج من المدينة – بعد المضايقات التي واجهها من عامل يزيد فيها (الوليد بن عتبة) – إلى مكة وإن لم يجد الأمان في مكة يخرج إلى اليمن، ومنها يتنقل في شعب الجبال، لكن الإمام كانت له غاية

- 59 - W

بحار الأنوار الجامعة لذرر أخبار الأئمة الأطهار، مُحَمَّد باقر المجلسي (ت1111هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثالثة (1403هـ - 1983م): 330-330هـ.

أخرى لم يرد أن يُفصح عنها لأخيه؛ لذا جزّاه خيراً على ذلك، وطلب منه أن يبقى في المدينة لأسباب منها أن يكون عيناً له<sup>(1)</sup>. وفي الوقت نفسه كنّ الإمام الحسين ما يريد فعله في قلبه، ولما عزم على الخروج إلى مكة كتب إليه هذا الكتاب.

خروج الإمام الحسين العلام من المدينة إلى مكة كان متفقاً عليه بين الإمام الحسين وأخيه محمد بن الحنفية، وكان اتفاقهما على الخروج هو للابتعاد عن الضغوط الأموية لكن من ينظر في ما جاء في الكتاب يجد أن الإمام يُصرح فيه أنّ خروجه كان لأجل طلب الإصلاح في أمّة جدّه، وللأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذا يعني أنّ خروجه كان على الدولة الأموية، ولم يخرج للبحث عن مأوى يجنبه الخطر الأموي، ويبدو لي أنّ من أسباب عدم الإفصاح بذلك لأخيه عندما كانا معاً هو؛ لئلا يطلب منه أخوه محمد بن الحنفية أن يلازمه في خروجه، ويُجاذبه الحديث في ذلك، والإمام الحسين يريد منه أن يلتزم بما كلّفه به من واجب مراقبة تحركات العدو في المدينة، وفضلاً عن ذلك أراد أن يشعره بأنّه قادر على أن يفعل شيئاً في هذه الحرب؛ لئلا يشعر محمد بن الحنفية أنّ العوق الذي أصابه سيكون حائلاً دون نصرة دين الله، ونصرة أخيه في هذه المعركة غير المتكافئة من جهة. وصرّح الإمام العيه في هذا الكتاب بأنّه سيلتزم بخروجه بالنهج المحمدي في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والسير على نهج جدّه وأبيه في الإصلاح من جهة أخرى.

يبدو أنّ الغاية التي أراد الإمام الحسين العَيْنُ تحقيقها من ذكر لفظة (جدي)؛ هي إنّه العَيْنُ القيام بالثورة؛ أراد أن يلفت نظر أخيه إلى أنّ الواجب الشرعي يحتم على الإمام الحسين العَيْنُ القيام بالثورة؛ بوصفه الامتداد الطبيعي للرسالة المحمدية، وعلى عاتقه تقع مسؤولية طلب الإصلاح، والحِمْلُ الذي يقع على عاتقة أكبر من الحمل الذي يقع على عاتق أخيه محمد بن الحنفية على؛ لأنّ الإمام الحسين العَيْنُ سبط من أسباط رسول الله (صلة الله عله واله والمسؤول الأول عن القيام بهذه الثورة، أما المسؤولية التي تقع على عاتق محمد بن الحنفية فتقتصر على الالتزام بأمره فحسب، فالفعل الاقتضائي غير المباشر المقتضى من ذكر لفظة (جدي) هو أنّ مسؤولية القيام بالثورة تقع على عاتقي بوصفي ولي أمر المسلمين، وعليك إطاعتي بالبقاء بالمدينة، وألّا

<sup>1</sup> ينظر: المصدر نفسه: 329/44.

W - 60 - W

-

تخرج منها للالتحاق بي. وهكذا حقق الإمام بلفظة (جدي) حجّة جعلت المتلقي (السيد محمد بن الحنفية) يُذعن لها، ويُسلّم أمره، ويبقى ملازماً للمدينة.

وممّا يبدو أيضاً أنّ قوة فعل الكلام في هذه الخطبة تكمن في صياغتها البلاغية؛ إذ أَمَرَ الإمام الحسين الطّيِّلِمُ أخاه بالبقاء في المدينة، وهذا الأمر فيه من القوة ما جعل السيد محمد بن الحنفية في يُذعن له، ويفوّض أمره إلى الله كلل من دون أن يستعمل الإمام الحسين في الوصية كلّها فعل الأمر المباشر بصيغِهِ البنيوية المعروفة، وإنّما استند في ذلك إلى التلميح بالفعل الاقتضائي غير المباشر.

أمّا لفظة (جدي) الثانية الواردة في الكتاب نفسه فتقتضي أنّ الإمام بخروجه لم يرد أن يدعو المسلمين إلى حربٍ ضد الأمويين لغايات دنيوية، فالمقتضى من لفظتي (جدي)، و(أبي) المضافة إلى (عليّ بن أبي طالب) هو إخبار أخيه بأنّه سيلتزم بالمسار الذي سار عليه جدّه وأبوه، والنهج الذي اختطاه ولا يتجاوز ذلك، فقوة هاتين اللفظتين الحِجَاجية الاقتضائية تكمن في مقدرتهما على الإقناع؛ بوصفهما يمثلان سلطة حجاجية عليا يكون لها الأثر الكبير في الإقناع، ولاسيما بمن يؤمن بالرسول (على الله عليه مآله ما وابن عمّه على بن أبي طالب المنه، فما عليه إلا أن يُسلّم أمره، ويفوضه إلى الله؛ إذ لا يستطيع محمد بن الحنفية أن يثني الإمام الحسين عليه إلا أن يُسلّم أمره، ويفوضه إلى الله؛ إذ لا يستطيع محمد بن الحنفية أن يثني الإمام الحسين عليه إلا أن يُسلّم أمره، ويفوضه إلى الله؛ إذ لا يستطيع محمد بن الحنفية أن يثني الإمام الحسين المسير في الخط المحمدي لتبليغ رسالة الله على إلى أهل الأرض.

وممّا تجدر الإشارة إليه أنّ الإمام الطّي عندما ذكر لفظة (أبي) أضافها إلى اسم أبيه (عليّ بن أبي طالب)؛ ليُعلِمَ المتلقي (محمد بن الحنفية) أنّه يقصد بها أباه الذي خرج من صلبه (عليّ بن أبي طالب)، ولا يقصد بها جدّه (رسول الله)؛ لأنّ المتداول بين المسلمين، ولاسيما في بيت آل النبي (عليه السلم) أنّ الإمام الحسين الطّي كان يدعو جده (رسول الله)، وأباه (عليّ بن أبي طالب) بلفظة (أبي)، واتضح ذلك جلياً في خطبه وكتبه.

#### • قوله: (ابن بنت)

من الألفاظ التي أدت وظيفة حجاجية عالية في بعض المقامات التداولية احتجاج الإمام العليم على جيش الكوفة بقوله عن نفسه إنّه (ابن بنت) النبي (سلة الله عليه مآله مسلم)، فهذه العبارة تسجن المتلقي في وضع ذهني يكون فيه في موقع الضعيف العاجز؛ إذ لا يمكن أن ينكر أو ينفي أنّ الإمام الحسين التي النبي (سلة الله عليه مآله مسلم)، فقوتها الحِجَاجية تكمن في

ما تؤديه ضمناً من معنى، وهذا المعنى الضمني منضو في السمات الدلالية الضمنية، فأعداء الإمام الحسين الفيخ قد أنعم الله عليهم سبحانه وتعالى بنعمة الإسلام والهداية بجده المصطفى محمد (صلة الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله الله عليه والله الله عليه والنها فانظروا؛ هل الفيخ: ((...أمّا بعد فانسبوني فانظروا مَن أنا، ثم ارجعوا إلى أنفسكم وعاتبوها، فانظروا؛ هل يحلّ لكم قتلي وانتهاك حرمتي؟ ألستُ ابن بنت نبيكم صلى الله عليه وسلم... أفتشكون أثراً ما أني ابن بنت نبيكم؟ فو الله ما بين المشرق والمغرب ابن بنت نبي غيري منكم ولا من غيركم، أنا ابن بنت نبيكم خاصمة))(1). فقوله (ابن بنت) المضافة إلى النبي (صلة الله عليه والله الله والله وا

# • لفظة (الدّعي):

ويمثلها قول الإمام الحسين الطّي لجيش الكوفة عندما استكفوا به: (( أ فهؤلاء تعضدون، وعنًا تتخاذلون؟! أجل والله. خذل فيكم معروف ... ألا وإنَّ [الدعي] ابن الدّعي قد ركز بين الثنتين: بين السلة والذّلة، وهيهات منا الذّلة [وهيهات له ذلك منّي]، يأبى الله ورسولُهُ ذلك والمؤمنون، وحجور [طهرت وجدود] طابت، وأنوف حمية، ونفوس أبيّة، أن نؤثر مقام اللئام على مصارع الكرام... ثم قال: أين عمر بن سعد؟ ادعوا لي عمر، فدُعي له، وكان كارها لا

الريث الباري و (تاريث الرسال -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تاريخ الطبري(تاريخ الرسل والملوك)، أبو جعفر مُحَمَّد بن جرير الطبريّ (ت310هـ)، تحقيق مُحَمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثانية (1971م) :424-326 ؛ وينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، أبو عبد الله مُحَمَّد بن النعمان العكبريّ البغدادي (ت413هـ)، مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، (د . م) (د. ت):97-98 ؛ والكامل في التاريخ:418/3-418 ؛ وسير أعلام النبلاء:3/ 301-302 والبداية والنهاية، عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القُرَشي الدمشقي (ت774هـ)، تحقيق الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، الجيزة، الطبعة الأولى (1418هـ - 1998م):534/11.

<sup>2</sup> تاريخ الطبري:403/5 وذكر البلاذري (ت279هـ) جزءاً منها في كتابه (جمل من أنساب الأشراف)، حققه وقدم له الدكتور سهيل زكّار والدكتور رياض زركلي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الأولى (1317هـ - 1996م): 381/3 وينظر أيضاً: الكامل في التاريخ:3/ 407-408؛ وبحار الأنوار: 382/382-382؛ وجمهرة رسائل العرب في العصور العربية الزاهرة، أحمد زكي صفوت، المكتبة العلمية، بيروت ( 1356هـ - 1937م): 40/2.

يحبّ أن يأتيه فقال: يا عمر أنت تقتلني؟! تزعم أن يوليك الدعى بن الدعى بلاد الري وجرجان))(1).

لفظة (الدّعي) الواردة في هذه الخطبة مثّلت فعلاً كلامياً اقتضائياً غير مباشر ذا قوة حجاجية عالية استعمله الإمام الطّيّلا؛ ليؤكد فعلاً كلامياً اقتضائياً مباشراً وهو الاستفهام التقريري (\*): ((أفهؤلاء تعضدون، وعنّا تتخاذلون؟!)). فلما استكف جيش الكوفة بالإمام الحسين الطّيّلا، وتحاثوًا على قتله، وسفك دمه قرع آذانهم بهذا الاستفهام، ولمّا وجدهم لم ينثنوا عمّا تحاثوا عليه قرع آذانهم بقولٍ آخر ذي قوة حجاجية عالية مثلته لفظة (الدّعي)، ف(الدّعي) في اللغة يعني الذي يُدعى لغير أبيه، أو يدّعيه غير أبيه (2).

فقد أشار الإمام العلام بهذا اللفظ إلى حقيقة متداولة شائعة بين المسلمين وهي إنّ (زياد) والد (عبيد الله) كان يُدعى بزياد ابن أبيه، فأبوه لم يكن معروفاً. فالمقتضى الحِجَاجي من ذكر هذا اللفظ – والخطاب موجّه لجيش الكوفة عامة، ولعمر بن سعد خاصّة – إنكم تأتمرون بأمر ابن زنى لقتل ابن نبي! وقوة فعل الكلام غير المباشر الكامنة بين طيات هذا اللفظ هي النهي عن التجمع تحت راية ابن الزنى لقتل ابن النبي (صلة الله عله واله وسلّم)؛ لذا نجد أنّ للفظة (الدّعي) في هذا السياق خصوصية تستمدها من دلالتها المعجمية التي مثلّت قوة دافعة لدلالتها التداولية الاقتضائية، ليس لأنّها مجرد تهمة، بل لأنّها تهمة تحمل في طياتها وجه الاقتضاء حقيقة؛ لتزعزع في أذهانهم حقيقة أخرى، فبفضل المقتضى المعجمي للفظة (الدّعي) تحوّل قول الإمام العلام معرفي إلى كلام ذي قيمة حجاجية عالية بفضل قوة فعل الكلام الكامنة في طياته؛ لينجز به الإمام العلم فعلاً كلامياً غير مباشر هو: تراجعوا عن هذا الأمر وعودوا إلى رشدكم.

<sup>1</sup> التذكرة الحمدونية: 5/ 212؛ وينظر: تحف العقول عن آل الرسول صلى الله عليهم، أبو مُحَمَّد الحسن بن علي بن الحسين بن شعبة الحراني (من أعلام القرن الرابع الهجري)، قدّم له الشيح حسين الأعلمي، الطبعة الأولى (1384هـ): 265-267؛ وتاريخ مدينة دمشق: 14/ 218-219؛ والاحتجاج: 2/ 278؛ وما بين الأقواس من : بحار الأنوار: 10/45.

<sup>\*</sup> ستكون لي وقفة مع موضوع الاستفهام التقريري في المبحث الثالث من هذا الفصل: 95- 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت175هـ)، تحقيق الدكتور مهدي المخزومي والدكتور إبراهيم السامرائي، دار الهجرة، قم، الطبعة الأولى (1405هـ): مادة (دعو) 221/22؛ وتهذيب اللغة، أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري (ت370هـ)، تحقيق عبد الحليم النجار، الدار المصرية للتأليف والنشر، مصر، (1964م): مادة (دعا) 120/3.

وتتمثل خصوصية هذه اللفظة في هذا المقام في دلالتها المعجمية الممزوجة بدلالتها التداولية الاقتضائية الحِجَاجية، فهي في الوقت الذي تحمل فيه تهمة من جهة الكلام، تمثل حقيقة من جهة المقتضى، فهي اتهام حقيقي، ولا يمكن نفي هذه التهمة إلا من خلال نفي الحقيقة. وهكذا نجد أنّ لفظة (الدّعي) في هذا المقام تؤدي وظيفة ذات قوة حجاجية عالية هي اختراق أقوال أعداء آل بيت النبي (علله الله عليه وأله وسلّى)، وفضح ادّعاءاتهم، وإبطالها، ثمّ نسفها.

فالمقتضى الناجم عن معنى كلمة (الدعي) تحوّل في كلام الإمام الحسين الطّيِّلِم إلى مقتضى تداولي، ناقلاً بذلك الواقع من خارج الخطاب إلى داخله، وهكذا مثلت لفظة (الدعي) في هذا السياق فعلاً اقتضائياً غيرَ مباشر مهد للوصول إلى النتيجة.

#### فعل مفهوم (الاستلزام الحواري):

((الاقتضاء يمتاز بكونه لا يتغير بتغير ظروف استعمال العبارة فهو ملازم لها في جميع الحالات والأحوال، أما الاستلزام فإنه يتغير بتغير ظروف إنتاج العبارة اللغوية)) (1). وسُمّيَ بالمفهوم في نظرية الأفعال الكلامية؛ لأنّه مفهوم من الكلام، ثم اصطلح عليه (غرايس) بالاستلزام الحواري؛ لأنّ اللازم فيه لا ينفك عن ملزومه (2)، ويستطيع المحاجج بواسطة هذا الفعل الكلامي أن ينجز ((أفعالاً لغوية غير مباشرة باستعمال أفعال لغوية أخرى؛ لتدلّ على معنى آخر غير الذي وُجِدت له في حقيقتها، فتتوّلد عنها معانٍ أصلية وترد في سياقات تناسب المقام، ويكون ذلك بواسطة ما يسمّى برقرائن الحال) إذ تخترق أحد شروط إجراء المعنى الأصلي فيمتنع إجراؤه، ويتوّلد معنى آخر يناسب المقام))(3).

والاستلزام الحواري حدث بياني مرتبط بسياق القول، ويتمثل بالاستعارة، والكناية، والتلميح<sup>(4)</sup>. وسيقتصر هذا المبحث على التلميح فقط أما الاستعارة، والكناية فسيأتي الحديث عنها في المبحث الرابع من هذا الفصل<sup>(5)</sup>.

أ إشكال المعنى من الاستعارة إلى الاستلزام الحواري، محمد السيدي، مجلة فكر ونقد، العدد (25)، الموقع على الانترنت: http://www.aljabriabed.net

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: أدوار الاقتضاء وأغراضه الحِجَاجية في بناء الخطاب، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):157/1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> در اسة الأفعال الكلامية في القرآن الكريم - مقاربة تداولية -: (بحث)20.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: إشكال المعنى من الاستعارة إلى الاستلزام الحواري، الموقع على الانترنت: http://www.aljabriabed.net

<sup>5</sup> ينظر: هذه الأطروحة: 110- 118.

تفهم دلالة التلميح من فعل الكلام لا من مضمون القول، فالمتلقي لا يدرك المعنى من مضمون القول المباشر بل من قرائن الحال المقامية.

ومن أمثلته قول الإمام الحسين الطّيّلاً لابن الأزرق الخارجي شيخ الأزارقة (1): ((إني سائلك عن مسألة، قال سل، فسأله عن هذه الآية : ﴿وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلاَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ ﴾ (2). يا ابن الأزرق من حفظ في الغلامين؟ قال ابن الأزرق: أبوهما؟ قال الحُسنيْن فأبوهما خير أم رسول الله (صلى الله عليه وسلم)؟ قال ابن الأزرق: قد أنبأ الله تعالى أنكم قوم خصمون)) (3).

الذي دفع الإمام الحسين العَيْق إلى أن يسأل ابن الأزرق هذا السؤال الاستجابة التي رآها منه بعدما أجابه عن سؤاله في وصف الله عز وجلّ، فما أن أجابه الإمام العَيْق عن سؤاله وجده يبكي ويقول متعجباً: ((يا حسين ما أحسن كلامك!)) فقال له الإمام العَيْق: ((بلغني أنك تشهد على أبي، وعلى أخي بالكفر، وعلي ً)). قال ابن الأزرق: ((أما والله يا حسين لئن كان ذلك لقد كنتم منار الإسلام ونجوم الأحكام))، هذه الاستجابة من ابن الأزرق دفعت الإمام الحسين العَيْق إلى أن يسأله عن معنى الآية الكريمة؛ ليجعله بذلك يقرّ بأحقية آل البيت بخلافة رسول الله (صلة الله ملك أن يسأله عن معنى الآية الكريمة؛ ليجعله بذلك يقرّ بأحقية آل البيت بخلافة رسول الله (الحسن الأزرق؛ لذا والحسين) أحق بأن يُحفظ حقهما في الخلافة، وهذا الاستلزام نفطن إليه ابن الأزرق؛ لذا لم يجب الإمام عن سؤاله بل أضرب عنه إلى تلميح آخر بقوله: ((قد أنبأ الله تعالى أنكم قوم خصمون))، الذي لمّح إليه ابن الأزرق في قوله هذا: إنّك يا حسين لم تسألني هذا السؤال خصمون))، الذي لمّح إليه ابن الأزرق في قوله هذا: إنّك يا حسين لم تسألني في مجادلة، وأنا لا طاقة لي بك، يدلّ على ذلك قوله: (قوم خصمون) الذي لمّح فيه إلى قوله تعالى: (مَا ضَرَبُوهُ لَكَ

<sup>1</sup> نافع بن الأزرق كان رأس الأزارقة، وإليه نسبتهم، وكان أمير قومه وفقيههم. من أهل البصرة. صحب في أول أمره عبد الله بن عباس. وكان من الخوارج (ت65هـ). ينظر: الأعلام، خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الخامسة عشر (2002م):351/7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الكهف:82.

<sup>3</sup> تاريخ مدينة دمشق: 14/ 183-184؛ وينظر: مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، مُحمَّد بن مكرّم المعروف بابن منظور (ت711هـ)، تحقيق أحمد راتب حنوش ومُحمَّد ناجي العمر، مراجعة رياض عبد الحميد مراد، دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى (1405هـ - 1985م):7/ 130-131.

إِلاَّ جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ (1). فابن الأزرق فهم من سؤال الإمام عن معنى الآية أنّ الإمام الحسين العَيْنُ أراد أن يجرّه لمحاورة علّها تثنيه عن عقيدته.

والمتلقي (المباشر أو غير المباشر) يفهم تلك التلميحات من الحوار الذي دار بينهما، فالفعل غير المباشر الذي أراد الإمام الحسين أن يحققه من هذه المحاورة هو ثني ابن الأزرق عن عقيدته علّه ينقذه من الضلال الذي كان يعيش فيه، لكنَّ قوة فعل الكلام المستندة إلى حجة السلطة المتمثلة بالآية الكريمة التي استند إليها الإمام الحسين الطبي بوصفها تمثل قوة فعل كلام غير مباشر لثني ابن الأزرق عن عقيدته لم تفلح مع ابن الأزرق فبقيَ على عقيدته، وتأسست على يديه فرقة من الخوارج عُرفت بالأزارقة.

فالغاية من تلميح الإمام الكلي كانت إرشاد ابن الأزرق إلى جادة الصواب، وهذا التلميح يدل – في الوقت نفسه – على المقدرة البلاغية التي كان الإمام الحسين الكلي يتمتع بها في استيعاب المعانى وتتويعها، والطاقة الحِجَاجية في توصيلها إلى المتلقى.

ومن الأمثلة الأخرى على الحِجَاج بالتلميح قول الإمام الطَّيِّ للحر بن يزيد الرياحيّ وجيشه بالبيضة قرب العذيب (\*): ((... وخلعتُم بيعتي من أعناقكم، فلَعَمْري ما هي لكم بنُكر، لقد فعلتموها بأبي، وأخي، وابن عمي مسلم [بن عقيل]، والمغرور من اغترّ بكم، فحظّكم أخطأتم، ونصيبَكم ضيعتم، ومن نكث فإنَّما ينكُثُ على نفسه، وسيُغني الله عنكم))(2).

فهذا القول استمد قوته الحِجَاجية من فعل الكلام غير المباشر المستمد من التلميح إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾(3)، فهذه الآية تمثل حجة سلطة استند إليها الإمام النَّيِّ علَها تُجدى نفعاً مع مَنْ أصمَّ الشيطان آذانهم.

وما ينطبق على القول السابق ينطبق أيضاً على قول الإمام الطّيّة لجيش الكوفة لما استكفوا به: ((أفهؤلاء تعضدون، وعنًا تتخاذلون؟! أجل والله. خذل فيكم معروفٌ وشَجَت عليه عروقكم،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الزخرف:58، والأية تتحدث عن النبي عيسى الطيخ.

مواقع جغرافية لم تشر إليها معاجيم البلدان وغيرها.

تاريخ الطبري:403/5؛ وذكر البلاذري (ت279هـ) جزءاً منها في كتابه (جمل من أنساب الأشراف): 3/  $^2$  تاريخ الطبري:403/5، وذكر البلاذري (ت-279هـ) جزءاً منها في كتابه (جمل من أنساب الأشراف): 381؛ وينظر أيضاً: الكامل في التاريخ: $^2$  407-408؛ وبحار الأنوار :382-381، وجمهرة رسائل العرب: 40/2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سورة الفتح:10.

وتأزّرت عليه أصولكم فأفرعتم، فكنتم أخبث ثمرٍ شَجى للناظر، وأكلةً للغاصب. ألا فلعنة اللهِ على [الظالمين] الناكثين الذين ينقضون الأيمان بعد توكيدها وقد جعلوا الله عليهم كفيلاً)) (1).

فهذا القول استمد قوته الحِجَاجية من التلميح إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنْ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ وَأَوْفُوا وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنْ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكُرُونَ ﴿ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنْ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلاَ تَنْقُضُوا الأَيْمَانَ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَاثًا تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَحَلاً بَيْنَكُمْ أَنْ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَاثًا تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَحَلاً بَيْنَكُمْ أَنْ مَا تَغُونَ ﴾ وَلاَ تَكُونَ أُمَّةً إِنَّمَا يَبْلُوكُمْ اللَّهُ بِهِ وَلَيُبَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَحْتَلِفُونَ ﴾ (2) تَكُونَ أُمَّةً هِيَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةٍ إِنَّمَا يَبْلُوكُمْ اللَّهُ بِهِ وَلَيُبَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَحْتَلِفُونَ ﴾ (2) لكن هذا القول لم يجد صداه في قلوبٍ صادئة لا تميز الخبيث من الطيب.

يُفهم من ذلك إنّ القوة الحِجَاجِية لا تقتصر على ظاهر اللفظ فحسب، بل يمكن أن يكون الحِجَاج بالخطاب التلميحي أيضاً؛ لأنّ النصّ – كما يقول الغزّاليّ (ت505ه): ((ضربان: ضربّ هو نصِّ بلفظه ومنظومه ...، وضربّ هو نصِّ بفحواه ومفهومه، نحو قوله تعالى: (فَلاَ تَقُلُ لَهُمَا أُفِّ )(3)، (وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلا)(4)، (فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَه)(5)، (وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِدِينَارٍ لاَ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ)(6). فقد اتفق أهل اللغة على أنّ فهم ما فوق التأفيف من الضرب والشتم، وما وراء الفتيل، والذرة من المقدار الكثير أسبق إلى الفهم منه من نفس الذرة، والفتيل، والتأفيف))(7). والمحاجج يمازج ما بين هذين الضربين بالحِجَاج؛ ((لأنّ المرسل إليه يفهم ما يضمره في خطابه تماماً مثلما يفهم ما يظهره فيه، فإذا كانت تتجلى كفاءة المرسل التداولية في صناعة الخطاب، فإنّها تتجلى الكفاءة التداولية للمرسل إليه عند تأويل الخطاب للوصول إلى مقاصد المرسل وإدراك حججه. فلو كان التخاطب يعتمد على الاستراتيجية المباشرة [من] دون

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> التذكرة الحمدونية: 5/ 212؛ وينظر: تحف العقول عن آل الرسول: 265-267؛ وتاريخ مدينة دمشق: 14/ 218-218؛ و الاحتجاج: 2/ 278؛ وما بين الأقواس من بحار الأنوار:10/45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة النحل:92.

<sup>3</sup> سورة الإسراء:23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة النساء:49.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة العاديات:7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة آل عمران:75.

غيرها لكلّف النّاس أنفسهم عنتاً من أجل تفسير الخطاب وتوخي الإطناب وإغفال ما تستدعيه عناصر السياق الاجتماعية من تتويع الخطاب في بنيته))(1).

نستنتج ممّا تقدّم أنّ نظرية (الحِجَاج في اللغة) وُلِدَتْ من رَحِمِ نظرية الأفعال الكلامية لأوستين وسورل، وهذه النظرية ترى أنّ الإخبار لا يُمثّل الوظيفة الأساسية للغة بل ترى أنّ اللغة تستمد سلطتها، وقوة سلطانها من إنجازها للأفعال، وتأثيرها في الآخرين. فالتخاطب العادي لا يُراد منه تبادل الأخبار بقدر ما يُراد منه التأثير في الآخرين؛ لحملهم على إنجاز الأفعال.

# المبحث الثاني: حجاجه اللغوي:

ترى نظرية (الحِجَاج في اللغة) أنّ اللغة قبل التلفظ بها عبارة عن إمكانيات لغوية، وبعد التلفظ بها تصبح خطاباً أو بمنزلة الخطاب تصدر عن متكلم، وتستهدف مستمعاً. وأنّ الخطاب الحِجَاجي يصدر عن ذات متكلمة، ويستهدف مستمعاً، كما تنظر هذه النظرية إلى اللغة على أنّها حوار بين عقول المتحدثين وظيفته الأساس إقامة جسور التفاهم لبلوغ التوافق بصدد القضايا المثارة بينهم من دون اللجوء إلى العنف، فالمتكلم يجعل قولاً ما حجّة لقول آخر يكون نتيجة يهدف منه إقناع المتلقي أو إزعاجه أو نحو ذلك...، ويكون ذلك صراحة، أو ضمناً، أي إنّ المتكلم قد يصرح بالنتيجة وقد يخفيها فيكون على المتلقي استتاجها، كما إنّها تنظر إلى الأقوال على أنّها متتابعة مترابطة على نحو دقيق، بعضها يدعم الآخر ويثبته.

وأهم الأسس التي انطلق منها ديكرو و انسكومبر في نظريتهما الحِجَاجية هذه هي:

- 1. الوظيفة الأساسية للغة هي الحِجَاج.
- 2. المكون الحِجَاجي في المعنى أساسي، والمكون الإخباري ثانوي.
- 3. عدم الفصل بين الدلالة والتداولية، والدعوة إلى فرضية التداوليات المدمجة $^{(1)}$ .

# • الروابط والعوامل الحِجَاجية:

ينبغي ألّا يقتصر القارئ في فهم النص الخطابي على منطوقه، أو على المقتضى المعجمي، أو على الاستنزام الحواري فحسب، بل عليه أن يجهد نفسه في فهمه بإدراك أثر الروابط والعوامل الحِجَاجية فيه؛ لما لهذه الروابط والعوامل من أثر فعال في عملية التوجيه الحِجَاجي، وقد أثبتت الدراسات الحِجَاجية ((أنّ الروابط والعوامل الحِجَاجية هي المؤشر الأساسي والبارز، وهي الدليل القاطع على أنّ الحِجَاج له مؤشر في بنية اللغة نفسها))(2).

- 69 - #

-

أ ينظر: نحو مقاربة حجاجية للاستعارة، أبو بكر العزاوي، مجلة المناظرة ، العدد (4)، لسنة (1991م): 79.
 2 الخطاب الحجاجي السياسي في كتاب (الإمامة والسياسة) لابن قتيبة: (أطروحة دكتوراه) 158.

#### 1. الروابط الحجّاجية:

هي الأدوات التي تربط بين قولين داخل الخطاب، وتسند لكلِّ قول أثراً محدداً داخل (الاستراتيجية) الحِجَاجية، كما تسهم في تحديد العلاقة التخاطبية العامة انطلاقاً من أثرها في فهم الأبعاد الدلالية، وعُدِّ الرابط الحِجَاجي في النظرية الحِجَاجية اللغوية موصلاً تداولياً ((يعمل على تفكيك مكونات الفعل اللغوى ليجعل منها أفعالاً لغوية يحمل عليها وهي منفصلة))(1).

وتضم الروابط الحِجَاجية مجموعة من الأدوات اللغوية التي يمكن تقسيمها على:

- الروابط المدرجة للحجج، ومنها: (حتى، بل، لكن، مع ذلك، لأنّ...).
- الروابط التي تدرج حججاً قوية، ومنها: (حتى، بل، لكن، ولاسيما، ...).
  - الروابط المدرجة للنتائج، ومنها: (إذن، لهذا، وبالتالي ...).
  - روابط التساوق (التساند) الحِجَاجي، ومنها: (حتى، ولاسيما،...)
- روابط التعارض (التعاند) الحِجَاجي، ومنها: (بل، لكن، مع ذلك، ...)(2).

وكلام الإمام الحسين الطّين احتوى على مجموعة من الروابط، سأقتصر في هذا المبحث على استعمالاتها الأخرى (التركيبية، النحوية، على استعمالاتها الأخرى (التركيبية، النحوية، المعجمية،...).

- الروابط المدرجة للحجج: ومن أمثلتها في الخطاب الحسيني:
- (حتى): نحو ردّ الإمام الحسين الطّيِّلا على أبي هرّة عندما قال له وهو في طريقه إلى العراق: يا ابن رسول الله ما الذي أخرجك عن حرم الله وحرم جدك مُحَمَّد (علهُ الله عليه ماله وسلّم) ؟ إذ قال الإمام الطّيّلا: ((... وأيم الله لتقتلني الفئة الباغية، وليلبسنتَهم الله ذلاً شاملاً، وسيفاً قاطعاً، وليسلّطنَّ عليهم من يذلّهم حتّى يكونوا أذلً من قوم سبأ إذ ملكتهم امرأة منهم، فحكمت في أموالهم ودمائهم)) (3). نلحظ أنّ (حتّى) استُعملت للربط بين حجنين: (وليسلّطنَّ عليهم من يذلّهم) و ( يكونوا أذلً من قوم سبأ...) لهما توجه حجاجي واحد، ويخدمان النتيجة (يلبسنيهم الله ذلاً شاملاً، وسيفاً قاطعاً)، لكنّ الحجّة الثانية (يكونوا أذلً من قوم سبأ...) التي وردت بعد الرابط (حتّى) أقوى من الحجّة التي قبلها.

\_

- 70 - W

ألحِجَاجيات اللسانية عند انسكومبر وديكرو: (بحث) 234؛ وينظر: الخطاب الحِجَاجي السياسي في كتاب (الإمامة والسياسة) لابن قتيبة: (أطروحة دكتوراه) 158.

<sup>2</sup> ينظر: الخطاب الحِجَاجي السياسي في كتاب (الإمامة والسياسة) لابن قتيبة: (أطروحة دكتوراه)159.

<sup>3</sup> بحار الأنوار: 368/44.

(بل): جاء في خطبته الطّيّة في التوحيد: ((أيّها النّاس اتّقوا هؤلاء المارقة الذين يشبهون الله بأنفسهم، يضاهئون قول الذين كفروا من أهل الكتاب بل هو الله ليس كمثله شيء))(1). نلحظ أنّ هذا الرابط يربط بين حجتين لهما توجه حجاجي واحد، تكون الحجّة التي بعده وهي في الخطبة (هو الله ليس كمثله شيء) أقوى من الحجّة التي قبله (أيّها النّاس اتّقوا هؤلاء المارقة يشبهون الله بأنفسهم، يضاهئون قول الذين كفروا من أهل الكتاب) في خدمة النتيجة المضمرة (لا تشبّهوا الله بأنفسكم)، فالرابط (بل) أفاد هنا الانتقال من غرض إلى غرض آخر لهما توجه حجاجي واحد، ويخدمان نتيجة واحدة.

- (لكنّ): ومن ذلك ما جاء في ردّ الإمام الحسين العليم على معاوية عندما قال له: يا أبا عبد الله هل بلغك ما صنعنا بحجر وأصحابه وأشياعه وشيعة أبيك؟ فقال العليم: ((وما صنعت بهم؟ قال: قتلناهم، وكفّناهم، وصلينا عليهم. فضحك الحسين العليم ثم قال: خصمك القوم يا معاوية، لكنّا لو قتلنا شيعتك ما كفناهم ولا صلينا عليهم ولا قبرناهم))(2). نلحظ أنّ (لكن) ((تتوسط بين كلامين متغايرين نفياً وإيجاباً يستدرك بها النفي بالإيجاب، والإيجاب بالنفي))(3)، ويكون حكم ما بعدها مخالفاً لحكم ما قبلها، وفي المثال السابق توسطت بين قول معاوية: (... قتلناهم، وكفّناهم، وصلينا عليهم) المثبت، وقول الإمام الحسين العليم المنفى (لو قتلنا شيعتك ما كفناهم ولا صلينا عليهم ولا قبرناهم).

ويرى الحجاجيون أنّ الحجّة التي بعدها أقوى من الحجّة التي قبلها في خدمة النتيجة<sup>(4)</sup>.

(لأنّ): ومن أمثلته ما جاء في خطبة الإمام الحسين الطّيّن في التوحيد: ((... ولا يخطر على القلوب مبلغ جبروته؛ لأنّه ليس له في الأشياء عديل، ولا تدركه العلماء بألبابها، ولا أهل التفكير بتفكيرهم إلا بالتحقيق إيقاناً بالغيب؛ لأنّه لا يوصف بشيء من صفات المخلوقين))(5). ويُعد هذا الرابط من أهم ألفاظ التعليل، ويُستعمل لتبرير الفعل، ويربط بين النتيجة والحجّة، ففي المثال السابق يمثل قول الإمام الطيّن: (ولا يخطر على القلوب مبلغ جبروته) النتيجة، وقوله الطيّن: (ليس له في الأشياء عديل) الحجّة؛ وكذلك قوله: (ولا تدركه

<sup>1</sup> تحف العقول عن آل الرسول: 269.

 $<sup>^{2}</sup>$  الاحتجاج: 2/ 275؛ وينظر : كشف الغمة في معرفة الأئمة:  $^{240/2}$  مع اختلافٍ في الرواية .

 $<sup>^{3}</sup>$  معاني الحروف، أبو الحسن علي بن عيسى الرماني (ت386هـ)، تحقيق عرفان بن سليم العشا حسونة الدمشقى، المكتبة العصرية، بيروت (1428هـ - 2008م):196.

<sup>4</sup> ينظر : اللغة والحِجَاج:58؛ والحِجَاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه:347.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تحف العقول عن آل الرسول: 174.

العلماء بالبابها، ولا أهل التفكير بتفكيرهم إلا بالتحقيق إيقاناً بالغيب) مثل النتيجة، وقوله العلماء بالبابها، ولا أهل التفكير بتفكيرهم إلا بالتحقيق إيقاناً بالغيب) مثل الحجّة. وممّا يُلحظ أنّ هذا الرابط جاء بعد النتيجة، وجاءت الحجّة بعده لتعلل النتيجة.

# • الروابط التي تدرج حججاً قوية:

- (حتى): وهو من الروابط التي تدرج حججاً قوية نحو ردّ الإمام الحسين العَيِّظُ على معاوية عندما طلب منه أن يبايع يزيد؛ ليكون خليفة للمسلمين، إذ قال الإمام العَيِّظُ: ((... هيهات هيهات يا معاوية: فضح الصبح فحمة الدجى، ويهرت الشمس أنوار السرج، ولقد فضلت حتى أفرطت، واستأثرت حتى أجحفت ، ومنعت حتى محلت، وجزت حتى جاوزت ما بذلت لذي حق من اسم حقه بنصيب، حتى أخذ الشيطان حظه الأوفر، ونصيبه الأكمل،... فو الله ما برحت تقدح باطلاً في جور، وحنقاً في ظلم حتى ملأت الأسقية، وما بينك وبين الموت إلا غمضة ... فركبتم الأعاليل، وفعلتم الأفاعيل، وقلتم كان ويكون، حتى أتاك الأمر يا معاوية من طريق كان قصدها لغيرك))(1). نلحظ أنّ (حتى) لها توجه حجاجي واحد، وكل الحجج التي جاءت قبلها والتي جاءت بعدها خدمت النتيجة (هيهات هيهات يا معاوية).

أما الروابط المدرجة للنتائج: (إذن، لهذا، وبالتالي)، فقد تبيّن من استقراء كلام الإمام الحسين الطيخة أنّ هذا النوع من الروابط لم يرد في كلامه؛ وذلك يعود إلى أنّ الإمام الحسين الطيخة قد نهل لغته من القرآن، وهذه الروابط لم ترد في القرآن الكريم البتة. وكذلك الحال مع الروابط الأخرى نحو (مع ذلك، لاسيما)، لكن ثمّة روابط أخر استعملها الإمام الطيخة مدرجة للنتائج ك(لام التعليل)، نحو قوله الطيخة لعمر بن الخطاب: ((فأي الناس أمرك على نفسه قبل أن تؤمّر أبا بكر على نفسك ليؤمّرك على الناس))(2). الحجّة (تؤمّر أبا بكر على نفسك)، والنتيجة (يؤمّرك على الناس). و (الفاء) نحو قول الإمام الطيخة: ((فتزوّدوا فإنّ خيرَ الزادِ التقوى))(3). فالفاء ربط بين

أ الإمامة والسياسة، المعروف بتاريخ الخلفاء، أبو مُحَمَّد عبد الله بن مسلم ابن قتيبة الدينوري (ت276هـ)، تحقيق علي شيري، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الأولى (1410هـ - 1990م): 1/ 209.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الاحتجاج:2/ 271.

<sup>3</sup> زهر الآداب وثمر الألباب، أبو إسحاق إبراهيم بن عليّ الحُصريّ القيروانيّ (ت453هـ)، تحقيق مُحَمَّد محيي الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، الطبعة الرابعة (د. ت):100/1؛ وينظر: تاريخ مدينة دمشق: 218/14؛ وجمهرة خطب العرب في العصور العربية الزاهرة، أحمد زكي صفوت، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، الطبعة الأولى ( 1352هـ - 1933م): 43/2.

الحجّة (ترودوا) والنتيجة (خيرَ الزادِ التقوى)، وهذان الرابطان لم تشر إليهما نظرية الحجاج في اللغة.

نلحظ ممّا تقدّم أنّ بعض الأقوال المذكورة آنفاً قد تألفت من أكثر من حجّة، وهذه الحجج تناسقت فيما بينها تناسقاً حجاجياً، وهي في تناسقها هذا وجّهت الحجج وجهة حجاجية متساندة أو متعاندة. وعلى هذا الأساس ينبغي التفريق بين نوعين من الحجج هما:

- الحجج المتساندة: وهي الحجج التي تساق لخدمة نتيجة واحدة، فلو أعدنا النظر في أقوال الإمام الحسين الطيخ المذكورة آنفاً نجد أنّ الرابط (حتّى) له توجه حجاجي واحد، واستُعمل لتساند الحجج، وخدم نتيجة واحدة، ففي ردّه على أبي هرّة خدم النتيجة ((يلبسنَهم الله ذلاً شاملاً، وسيفاً قاطعاً)، وفي ردّه على معاوية خدم النتيجة (هيهات هيهات يا معاوية) لكنّ الملاحظ في تلك الردود أنّ الحجّة التي تلي الرابط (حتّى) هي الحجّة الأقوى؛ لأنّها جاءت لتزيد من تأكيد الحجّة التي قبل الرابط؛ ولذا ذهب الحِجَاجيون إلى أنّ (حتّى) تُستعمل لتساند الحجج، وأنّ ((القول المشتمل على الأداة (حتّى) لا يقبل الإبطال والتعارض الحِجَاجي)).

الحجج المتعاندة: وهي الحجج التي تساق لمساندة نتيجتين متعارضتين، أي إنّ كلّ حجّة تساند نتيجة هي نقيض النتيجة التي تساندها الحجّة الأخرى. ويعدُ الرابط (لكن) من الروابط التي تُستعمل للتعارض (التعاند) الحِجَاجي، ولو أعدنا النظر في ردّ الإمام الحسين الطيئا على معاوية المذكور آنفاً نجد أنّ قول معاوية: (... قتلناهم، وكفّناهم، وصلينا عليهم) مثّل حجة، وقول الإمام الطيئا: (لو قتلنا شيعتك ما كفناهم ولا صلينا عليهم ولا قبرناهم) مثّل حجّة ثانية. وحجّة معاوية وُجّهتُ نحو نتيجة مضمرة أراد منها معاوية (تحذير الإمام من التعرض إلى حكمه أو نحو ذلك) يمكن أن نرمز لها بـ(ن). أما حجّة الإمام فقد وُجّهتُ نحو نتيجة مضمرة مضادة لها (إنّ هذا الفعل لا يصدر إلا عن منافق) – وسيأتي بيان ذلك أكثر في نهاية المبحث الرابع من هذا الفصل (2) – ويمكن أن نرمز لها بـ(لا - ن). والنتيجة المضادة (لا - ن) تصبح نتيجة الخطاب برمته؛ لأنّ ((المتكلّم يقدم الحجّة الثانية باعتبارها (\*) الحجّة الأقوى، وباعتبارها أو الخطاب برمته) (أن أو وقالت الدكتورة باعتبارها أله الحجّة الأقوى، وباعتبارها أو الخطاب برمته أو الخطاب برمته) (أنه وقالت الدكتورة باعتبارها أله الحجّة الأقوى، وباعتبارها أو الخطاب برمته) (أنه وقالت الدكتورة الحجّة الأقوى، وباعتبارها أو الخطاب برمته) (أنه أو الخطاب برمته)) (أنه الدكتورة وقالت الدكتورة المحتبارها أله المحبة المحتبة المؤل أو الخطاب برمته)) (أنه أله المحتبة المحت

- 73 -

<sup>1</sup> اللغة والحِجَاج: 73؛ وينظر: الحِجَاج في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي: (رسالة ماجستير)116.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: هذه الأطروحة: 118-119.

<sup>\*</sup> كذا، والصواب: بوصفها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> اللغة والحِجَاج:58؛ وينظر: الحِجَاج في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي: (رسالة ماجستير) 112.

سامية الدريدي: (( "لكن" متى توسطت دليلين باعتبارها(\*) رابطاً حجاجياً جعلت الدليل الوارد بعدها أقوى من الدليل الذي سبقها فتكون للاحق الغلبة المطلقة بحيث يتمكن من توجيه القول بمجمله فتكون النتيجة التي يقصد إليها هذا الدليل الثاني ويخدمها هي نتيجة القول برمته))(1). وهذا يعني أنّ الحجّة التي ترد بعد (لكن) أقوى من الحجّة التي ترد قبله، فالاستدراك بـ(لكن) يوجه دلالة القول كلّه إلى سلب مضمون ما قبله.

ولم يقتصر التساند الحِجَاجي على (حتى) فحسب إذ أثبتت الدراسات الحِجَاجية أنّ الرابط (بل) يُستعمل في مواضع للتساند الحِجَاجي، وفي مواضع أخر للتعاند الحِجَاجي، ويمكن معرفة ذلك من السياق النداولي الوارد فيه؛ ولذا وقف عنده الدكتور أبو بكر العزاوي في موضعين من كتابه (اللغة والحِجَاج) أحدهما بوصفة مرادفاً لـ(حتّى) الحِجَاجية الدالة على التساند الحِجَاجي والآخر بوصفه مرادفاً لـ(لكن) الدالة على التعاند الحِجَاجي (أنّ ومثال استعمال هذا الرابط للتساند الحِجَاجي ما جاء في خطبة الإمام الحسين الطّي في التوحيد: ((أبّها النّاس اتقوا هؤلاء المارقة الذين يشبهون الله بأنفسهم، يضاهئون قول الذين كفروا من أهل الكتاب بل هو الله ليس كمثله شيء))(4). نلحظ في هذه الخطبة أنّ الرابط (بل) يربط بين حجتين لهما توجه حجاجي واحد، تكون الحجّة التي بعده وهي في الخطبة (هو الله ليس كمثله شيء) أقوى من الحجّة التي قبله (أبّها النّاس اتقوا هؤلاء المارقة يشبهون الله بأنفسهم، يضاهئون قول الذين كفروا من أهل الكتاب) في خدمة النتيجة المضمرة (لا تشبهوا الله بأنفسكم)، فالرابط (بل) أفاد هنا التساند الحِجَاجي بالانتقال من غرض إلى غرض آخر.

أمّا استعماله للتعاند الحِجَاجي فيمكن توضيحه بما جاء في المصادر التاريخية أنّ الشمر بن ذي الجوشن قال للإمام الطيّلا: أبشر بالنار تردها الساعة، فقال له الإمام الطيّلا: (كذبت بل أبشر بربِّ رحيمٍ وشفيعٍ مطاعٍ)) (5). إنّ الرابط الحِجَاجي (بل) أقام علاقة حجاجية مركبة من علاقتين حجاجيتين فرعيتين: علاقة بين حجّة الشمر (تبشير الإمام بالنار)، والنتيجة المضمرة (إنّك كافر)، وعلاقة حجاجية ثانية تسير بالاتجاه المعاكس لهذه النتيجة، أي بين

<sup>1</sup> الحِجَاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه:347.

- 74 - M

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: اللغة والحِجَاج:64.

<sup>3</sup> ينظر: المصدر نفسه: 62-63.

<sup>4</sup> تحف العقول عن آل الرسول: 173.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الكامل في التاريخ:3/ 422.

الحجّة القوية التي أتت بعد (بل)، وهي (أبشر بربِّ رحيمٍ وشفيعٍ مطاعٍ) والنتيجة المضادة للنتيجة السابقة (أنا لستُ كافراً). والنتيجتان مضمرتان (( فالرابط الحِجَاجي (بل) يربط بين الحجج والنتائج، والنتيجة المضادة (لا- ن) ستصبح نتيجة القول برمته؛ لأنّ الحجّة التي بعد (بل) أقوى من الحجّة التي ترد قبلها))(1).

نخلص من ذلك إلى أنّ الحِجَاج اللغوي يعتمد على روابط حجاجية تسهم في ربط العلاقات التي يمكن ملاحظتها بين الحجّة والنتيجة، والحجّة التي تلي الرابط هي الحجّة الأقوى.

#### 2. العوامل الحِجَاجية

العامل الحِجَاجي يربط بين وحدتين دلاليتين داخل القول اللغوي الواحد، ويقوم بحصر وتقييد الإمكانات الحِجَاجية التي تكون للقول الواحد داخل الخطاب، فالعامل الحِجَاجي عبارة عن مورفيم إذا دخل في الخطاب أسهم في تقليص الإمكانات الحِجَاجية للكلام، وزاد من طاقته الحِجَاجية في التوجه نحو نتيجة حجاجية ما، ووظيفته تقتصر على شحن الكلام ليؤدي وظيفة حجاجية تتلاءم مع مقاصد المحاجج، وفي الوقت نفسه يساعد المتلقي في تحديد دلالة المراد من الكلام؛ لذا عُدت العوامل موصلاً قضوياً حجاجياً دلالياً.

وتضم العوامل الحِجَاجية في اللغة العربية أدوات: (النفي، أدوات القصر، ربّما، تقريباً، كاد، قليلاً، كثيراً، منذ الظرفية، على الأقل،...)، ولم يرد في كلام الإمام الحسين الطّيع منها إلا النفي، والقصر.

#### \* عاملية أدوات النفي الحِجَاجية:

النفي ردّ فعل على إثبات فعلي، وهو ((توجيه على توجيه؛ لذلك بمجرد إدماج عامل النفي تتحدد النتيجة (ن) بسرعة ولا يجد المتقبل حرجاً أو كدّ ذهني (\*) في إدراك المفهوم، بل إنّ عامل النفي كمفهوم علاوة على (\*) وظيفته التوجيهية في الخطاب الحِجَاجي فإنّ له قيمة مضافة وهي على حدّ عبارة ديكرو: (إنّه ضروري لوصف البنية الدلالية العميقة للملفوظ الذي يبدو غير

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> اللغة والحِجَاج: 62-63.

<sup>\*</sup> كذا، والصواب: لا يجد المتقبل حرجاً أو كداً ذهنياً

كذا، والصواب: بوصفه مفهوماً زيادة على.

منفي) )) (1)، وعاملية أدوات النفي الحِجَاجِية يمكن إدراكها بإدراك النتيجة التي يريد المحاجِج توجيه المتلقي إليها، ويمكن توضيح ذلك بما جاء في خطبة الإمام الحسين المؤهد في التوحيد: ((... لا تدركه الأبصار، وهو يدرك الأبصار، وهو اللطيف الخبير. استخلص الوحدانية والجبروت وأمضى المشيئة والإرادة والقدرة والعلم بما هو كائن. لإمنازع له في شيء من أمره والجبروت وأمضى المشيئة والإرادة والقدرة والعلم بما هو كائن. لامنازع له في شيء من أمره و لا كفوء له يعادله، ولا صد له ينازعه، ولا سمي له يشابهه، ولا مثل له يشاكله. لا تتداوله الأمور، ولا تجري عليه الأحوال، ولا تنزل عليه الأحداث، ولا يقدر الواصفون كنه عظمته، ولا يخطر على القلوب مبلغ جبروته، لأنه ليس له في الأشياء عديل، ولا تدركه العلماء بألبابها، ولا أهل التفكير بتفكيرهم إلا بالتحقيق إيقاناً بالغيب؛ لأنّه لا يوصف بشيء من صفات المخلوقين، وهو الواحد الصمد))(2) فالنتيجة التي يريد الإمام المؤهد أدوات النفي الحِجَاجِية وصفِ الإمام المؤهد الله يجوباً على سؤالٍ لنافع ابن الأزرق؛ إذ قال المؤهد: ((يا ابن الحِجَاجِية وصفِ الهي بما وصف به نفسه، وأعرفه بما عرف به نفسه: لا يُدرك بالحواس، ولا يؤاس بالناس. قريب غير ملتصق، وبعيد غير منتقص، يوحد ولا يبعض، معروف بالآيات موصوف بالعلامات لا إله إلا هو الكبير المتعال))(3)، فالنتيجة التي أراد الإمام المؤهد توجيه ابن الأزرق عن قياس الخالق بالمخلوق، أو تشبيهه كل بمخلوقاته.

كما يأتي النفي لتكذيب حجّة الخصم الواقعة أو المحتملة، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ﴾ (4)؛ أو كما جاء في قول الإمام الطّيِّي لمعاوية: ((وكذب الغاوون المارقون، ما أردت حرباً ولا خلافاً)) (5).

#### \* عاملية أدوات القصر الحِجَاجية:

القصر في اللغة يعني الحبس، وفي الاصطلاح ((تخصيص أمر بأمر بطريق مخصوص، ويُقال أيضاً: إثبات الحكم للمذكور، ونفيه عمّا عداه))(1)، أي حبسه عليه وجعله ملازماً له،

- 76 - 3

 $<sup>^{1}</sup>$  عاملية أدوات النفي الحِجَاجية، سليمة محفوظي، الموقع على الانترنت:

<sup>-</sup>www.akhbarak.net/.../2595479ب مصر

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تحف العقول عن آل الرسول: 173-174.

 $<sup>^{3}</sup>$  تاريخ مدينة دمشق: 14/  $^{14}$  183-184؛ وينظر: مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر:  $^{7}$  130.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الأنعام:21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>الإمامة والسياسة: 1/ 202؛ وينظر: الاحتجاج:2/ 275؛ وجمهرة رسائل العرب: 58/2.

و ((التوكيد بالقصر هو عمل لغوي/ كلامي يأتيه المتكلم فيجعل عمل الخصم الكلامي يسير في الاتجاه الذي يرسمه له))(2)، ويُعدّ القصر من أهم العوامل الحِجَاجية التي يستند إليها المحاجج لتوجيه خطابه الوجهة التي يريد.

والقصر في اللغة العربية على نوعين:

الأول: يكون بـ(النفي والاستثناء)، ويُراد من هذا النوع قصر الشيء وحصره بصاحبه من دون سواه<sup>(3)</sup>، فهو يحصر فعالية الحِجَاج في وجهة حجاجية واحدة؛ ليضيف للكلام قوة حجاجية تزيد من طاقته في توجيهه نحو النتيجة المضمرة، ويمكن توضيح ذلك بما جاء في خطبة الإمام الحسين الطِّيِّيِّ بذي حُسُم (\*): ((فإنَّى لا أرى الموت إلا سعادة، والحياة مع الظالمين إلا ذلاً وبَرَمَاً (4))(5)، فالإمام الطِّيرة بقوله هذا قصر الموت على السعادة، وقصر الحياة مع الظالمين على البَرَم، والإمام باعتماده على هذا الأسلوب الحِجَاجي قلُّص الإمكانات الحِجَاجية للكلام، وزاد من القوة الحِجَاجية في توجيه المتلقى (الحرّ بن يزيد وجيشه) نحو النتيجة المضمرة بأنّه لن يبايع يزيد البتة.

ونجد ذلك أيضاً في قوله الطِّين لمعاوية عندما دعاه لمبايعة يزيد ليكون وريثاً/ خليفة لمعاوية: ((... وما بينك وبين الموت إلا غمضة، فتقدم على عمل محفوظ))(6). فالإمام السيخ حصر -في قوله هذا - الفعالية الحِجَاجية في وجهة حجاجية واحدة هي أنّ دنياك يا معاوية قد انقضت - وقصرها الإمام الكيل على الغمضة للمبالغة -؛ ليوجهه وجهة حجاجية وإحدة نحو النتيجة، وهي إعادة الحقوق إلى أصحابها الشرعيين. وهكذا قيد الإمام الحسين الطِّيِّلا الإمكانات الحِجَاجية،

1الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي (ت911هـ)، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة ناشرون، دمشق، الطبعة الأولى (1429هـ - 2008م): 520؛ وينظر: البلاغة فنونها وأفنانها، الدكتور فضل

حسن عباس، دار الفرقان، إربد، الطبعة الرابعة (1417هـ - 1997م): 358؛ والبلاغة والتطبيق، الدكتور أحمد مطلوب والدكتور كامل حسن البصير، وزارة التعليم العالى والبحث العلمي، بغداد، الطبعة الثانية (1420هـ ـ

<sup>1999</sup>م):169. <sup>2</sup> الخطاب الحِجَاجي السياسي في كتاب (الإمامة والسياسة) لابن قتيبة: (أطروحة دكتوراه) 257.

<sup>37:</sup> ينظر: دلائل الإعجاز:37. " موقع قرب الكوفة. ينظر الخريطة المثبتة في المبحث الثاني من الفصل الثالث: 159.

البرم: السأم، والملل. ينظر: لسان العرب: مادة (برم)43/12.

<sup>5</sup> العقد الفريد، أحمد بن مُحمَّد بن عبد ربّه الأندلسي (ت328هـ)، تحقيق محمد سعيد العريان، مطبعة الاستقامة، القاهرة، الطبعة الثانية (1372هـ - 1953م): 122/5؛ وينظر: تاريخ مدينة دمشق: 14/ 218؛ ومناقب آل أبي طالب، أبو جعفر مُحَمَّد بن عليّ بن شهر أشوب المازندراني (ت588هـ)، تحقيق يوسف البقاعيّ، مطبعة سليمانزادة، منشورات ذوي القربي، قم، الطبعة الثانية (1427هـ): 76/3 ؛ وبحار الأنوار: 44/ 381 .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الإمامة و السياسة : 209/1.

وقصرها على هذه الفرصة الأخيرة ، وهذا يعني أنّ الإمام الكني الله أراد أن يدفع معاوية؛ ليسلّم لهذه الحجّة.

أما النوع الآخر من أنواع القصر فهو القصر ب(إنّما)، ويمكن توضيح ذلك بقول الإمام الطّوّلا: ((... وأنّي لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا مفسداً ولا ظالماً وإنّما خرجت لطلب الإصلاح في أُمة جدي صلى الله عليه وآله أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر))(1). الإمام بقوله هذا حصر وقيّد الإمكانات الحِجَاجية في خروجه من المدينة المنورة على طلب الإصلاح في أمّة جدّه رسول الله (علله الله عليه وآله والله و

ومن الأمثلة الأخرى على القصر بـ(إنّما) قول الإمام الطّيّق للحرّ بن يزيد: ((... ومن نكث فإنّما ينكثُ على نفسه))(2)، في إشارة منه إلى الذين نكثوا وعودهم وعهودهم من الكوفيين بعد مبايعته الطّيّع . فقد أفاد ذلك إنّ صفة النكث تقتصر على الناكثين فحسب، وتختص بمن كاتبوه من دون سواهم، فهي إذن إلى ذلك الوقت الذي خطب به الإمام الحسين الطّيق هذه الخطبة لم تشمل الحرّ ومَنْ معه؛ فلذا رأى الإمام الطّيق أنّ الواجب الشرعي يُحتّم عليه إرشاد القوم وهدايتهم إلى جادة الصواب، كما إنّها قيدت الإمكانات الحِجَاجية بالناكثين فحسب.

نخلص من ذلك إلى أنّ الكلام المتضمن للعوامل الحِجَاجية تكون فيه النتيجة أكثر ضماناً من الكلام الخالي منها.

# • السلالم الحِجَاجِية:

يعتمد المحاجج على مجموعة من الحجج للوصول إلى النتيجة، ويمكن جمع تلك الحجج بمجموعة واحدة اصطلح عليها الحِجَاجيون بـ(الفئة الحِجَاجية) أو (السلم الحِجَاجي)<sup>(3)</sup>، وقد بينا ذلك في المبحث الثاني من الفصل الأول<sup>(4)</sup>. وعرّف الدكتور طه عبد الرحمن السلالم الحِجَاجية بأنها ((عبارة عن مجموعة غير فارغة من الأقوال مزودة بعلاقة ترتيبية وموفية بالشرطين التاليين<sup>(\*)</sup>:

\* كذا، والأصوب الأتيين.

<sup>1</sup> بحار الأنوار: 329/44.

 $<sup>^2</sup>$  تاريخ الطبري:403/5 وينظر: الكامل في التاريخ: $^2$  409؛ وبحار الأنوار: 382/44؛ وجمهرة رسائل العرب: 40/2.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: الخطاب الحِجَاجي السياسي في كتاب (الإمامة والسياسة) لابن قتيبة: (أطروحة دكتوراه) 150.

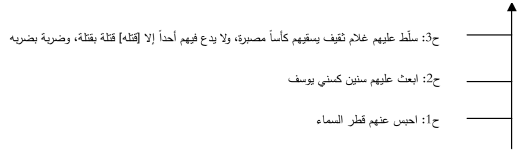
<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: هذه الأطروحة: 33-35.

أ- كلّ قول يقع في مرتبة ما من السلم يلزم عنه ما يقع تحته، بحيث تلزم عن القول الموجود في الطرف الأعلى جميع الأقوال التي دونه.

- كلّ قول كان في السلم دليلاً على مدلول معين، كان ما يعلوه مرتبة دليلاً أقوى عليه) $^{(1)}$ .

فالسلّم الحِجَاجي يعتمد على ترتيب الحجج عمودياً ابتداءً من الحجّة الضعيفة إلى الحجّة القوية فالأقوى في فئة حجاجية واحدة، ويمكن توضيح ذلك بأمثلة مأثورة من كلام الإمام الحسين الطّيّلا، كدعائه على أهل الكوفة بعدما نكثوا بيعته، واستكفوا لقتله: ((اللّهم احبس عنهم قطر السماء، وابعث عليهم سنين كسني يوسف، وسلّط عليهم غلام تقيف يسقيهم كأساً مصبرة، ولا يدع فيهم أحداً إلا قتله قتلة بقتلة، وضربة بضربة، ينتقم لي ولأوليائي وأهل بيتي وأشياعي منهم، فإنّهم غرّونا وكذّبونا وخذلونا، وأنت ربّنا عليك توكّلنا، وإليك أنبنا، وإليك المصير))(2).

النتيجة (ن) الانتقام منهم



نلحظ أنّ الإمام الطّيّ ربّب حججه بتدرّج وتراتبية بحسب تفاوتها في القوة لخدمة النتيجة المضمرة بالرابط الحِجَاجي (و) في هذا الدعاء الدال على الجمع بين قولين، فهذا الرابط جمع بين مجموعة من الحجج يمكن أن نرمز لها: (ح1) و (ح2) و (ح3)  $\rightarrow$  (ن). فجاءت تلك الحجج متساندة، والحجّة الثالثة (ح3) أقوى من (ح2) و (ح1) في إسناد النتيجة (ن)؛ لأنّها ليست كحرمانهم من قطر السماء، وليست كحرمانهم من خيرات الأرض، بل هي تمثل الانتقام الحقيقي. وفضلاً عن ذلك فإنّ هذه العلاقة السلّمية التي نشأت بين الأقوال فسّرت عمل الرابط الحِجَاجي (الواو)، ف(الواو) يُستعمل ((حجاجياً وذلك بترتيبه للحجج ووصل بعضها ببعض بل وتقوى كلّ حجّة منها الأخرى))(3).

3 الحِجَاج في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي: (رسالة ماجستير)120.

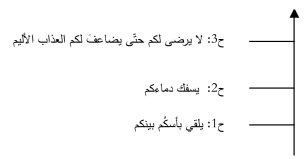
- 79 - <del>-</del>

 $<sup>^{1}</sup>$  اللسان والميزان أو التكوثر العقلي: 277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بحار الأنوار:10/45.

ومن الأمثلة الأخرى على السلالم الحِجَاجية ما جاء في آخر خطبة له الطّيّية في كربلاء: ((... أما والله أن لو قد قتلتموني لقد ألقى الله بأسكم بينكم، وسفك دماءكم، ثم لا يرضى لكم حتّى يضاعفَ لكم العذاب الأليم))(1).

النتيجة المضمرة (ن) التحذير من قتله وسفك دمه الكا



نلحظ أنّ الحجج في هذا التحذير متساندة متساوقة نحو النتيجة، (ح1) و (ح2) ثم (ح3) لل والملاحظ فيها أنّ (ح3) أقوى من (ح2) و (ح1)؛ لوقوعها في أعلى السلّم الحِجَاجي، وفضلاً عن ذلك فقد جاءت بعد الرابط (ثم) الدال على الجمع بين قضيتين متباعدتين (التراخي)؛ وهذا الرابط جاء مناسباً مع مراد الإمام العَيِّين في التحذير من قتل سبط النبي (على الله عليه المالة التباعد في الانتقام يكون ملائماً لتباعد ما بين الحوادث في الوقت.

ومن الملاحظ في هذه الأمثلة أنّ العلاقة السلمية تُبنى من المحاجج بناءً ذاتياً، وهي من الأمور النسبية التي تتدخل فيها طبيعة النتيجة المراد التوصل إليها بواسطة العطف ((ومن القيم الحجاجية المتولدة عن العطف هو محاولة من المتكلم في نقل مخاطبه من صورة إلى أخرى، إذ إنّ من دلالات العطف هو الاشتراك في الحكم، حيث ينزل المعطوف منزلة المعطوف عليه، واستعمال العطف في النصّ دليل على القوة أيضاً، وبذلك يحقق المرسل هدف الإقناع والتأثير))(2).

- 80 -

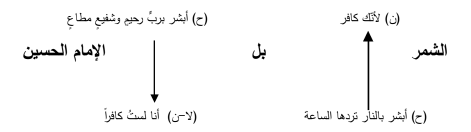
\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تاريخ الطبري :452/5.

<sup>2</sup> بنية الملفوظ الحِجَاجي للخطبة في العصر الأموي، خديجة محفوظي، (رسالة ماجستير)، الجمهورية الجزائرية، جامعة منتوري قسنطينة ، كلية الآداب واللغات ، قسم اللغة العربية – شعبة اللغويات (2007):67.

وفضلاً عن العلاقات السلمية المتساندة هناك علاقات سلمية تقابلية، وهي تتولد عمّا يُعرف بـ (مبدأ التعارض الحِجَاجي)<sup>(1)</sup>، ((فقد تكون الحجج الواردة في الملفوظ لا تتجه لإسناد نفس النتيجة (\*)، وإنّما تُساند كلّ حجّة نتيجة معارضة للنتيجة التي تساندها الحجّة الأخرى))<sup>(2)</sup>.

ومن الأمثلة على ذلك قول الشمر بن ذي الجوشن للإمام الحسين الطّيِّين: أبشر بالنار تردها الساعة، فقال له الإمام الطّينين: ((بل أبشر بربِّ رحيم وشفيع مطاع))(3).



ودائماً تكون الحجّة التي تأتي بعد (بل) أقوى من الحجّة التي قبلها، والنتيجة المضمرة (أنا لستُ كافراً) تمثل نتيجة القول برمته كما بينا ذلك آنفاً.

#### أليات السلالم الحجَاجية:

لا تقتصر السلالم الحِجَاجية على إيراد بعض الجمل وربطها حجاجياً، بل هنالك آليات كثيرة لا يمكن حصرها يمكن للمحاجج أن يستند إليها في ترتيب حججه، منها على سبيل المثال:

1. صيغة أفعل التفضيل: وهو ((اسم مشتق على وزن (أفعل) يدل – في الأغلب – على أنّ شيئين اشتركا في المعنى، وزاد أحدهما على الآخر فيه))(4)، و يتضح ذلك بقول الإمام الطّيخ لأبي هرّة: ((... وأيم الله لتقتلني الفئة الباغية، وليلبسنتهم الله ذلاً شاملاً، وسيفاً قاطعاً، وليسلّطنَ عليهم من يذلّهم حتى يكونوا أذلً من قوم سبأ إذ ملكتهم امرأة منهم، فحكمت في أموالهم ودمائهم)) (5).

النتيجة (ن): يلبسنَّهم الله ذلاً شاملاً، وسيفاً قاطعاً

- 81 - W

أ ينظر: الحِجَاجيات المنهجية البنيوية، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):109/2. \* كذا، والصواب: الذ ال المنهجية البنيوية، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):109/2. 2 البحث نفسه: 9/2 المنهجية التاريخ المناوية الم

<sup>4</sup> النحو الوافي، عباس حسن، دار المعارف، مصر، الطبعة الثالثة (1974م) :3/ 395.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بحار الأنوار: 368/44.

ح1: يكونوا أذلً من قوم سبأ

#### ح2: ليسلطن عليهم من يذلَّهم

(-1) حتّى (-2)  $\rightarrow$  (ن). (-2) أقوى من (-1)؛ لوقوعها بعد (-1) لكنّ الملاحظ في قول الإمام هذا أنّ أفعل التفضيل (أذلّ) قد أسهم في الزيادة من قوة هذه الحجّة في التوجه نحو النتيجة؛ ممّا أسهم ذلك في الزيادة من القوة الحِجَاجية في دفع المتلقي للإذعان للحجّة، والتسليم لها.

#### 2. القياس الضمنى:

ويمكن توضيحه بقول الإمام الطّيّلاً لأخته زينب (عليها السام): ((... يا أخيّة اتقي الله وتعزي بعزاء الله، واعلمي أنَّ أهل الأرض يموتون، و أنَّ أهل السماء لا يبقون و أنَّ كلَّ شيءٍ هالكّ إلا وجه الله الذي خلق الأرض بقدرته ويبعث الخلق، فيعودون وهو فرد وحده. أبي خير منّي، وأمي خير منّي، وأخي خير منّي، ولي ولهم ولكلِّ مسلمٍ برسول الله أسوةً... يا أخيّة إنّي أقسم عليك فأبري قسمي لا تشقي عليّ جيباً، ولا تخمشي عليّ وجهاً، ولا تدعي عليّ بالويل والثبور إذا أنا هلكت))(1).

النتيجة (ن) لا تشقى عليّ جيباً، ولا تخمشي عليّ وجهاً، ولا تدعي عليّ بالويل والثبور إن هلكت

<sup>1</sup> تاريخ الطبري:420/5-421؛ وينظر: مقاتل الطالبيين، أبو الفرج الأصفهاني (ت356هـ)، شرح وتحقيق السيد أحمد صقر، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف، الطبعة الأولى (1423هـ): 113-114 ؛ و الكامل في التاريخ :3/ 416؛ والبداية والنهاية:531/11.

القياس الضمني في هذا الكلام: كلُّ شيءٍ هالك إلا وجه الله ﴾ أنا مخلوق ﴾ إذن أنا هالك.

المبحث الثالث:......أسلوبه الحِجَاجِي

# المبحث الثالث: أسلوبه الحِجَاجي:

# الأسلوب والأسلوبية:

## • الأسلوب:

للأسلوب في اللغة العربية معانٍ عدّة يهمنا منها الأسلوب في الكلام، ويُقصد به فن القول، ((يقال: أخذ فلان في أساليب من القول أي أفانين منه))(1)، ويرى ابن خلدون أنّ الأسلوب ((المنوال الذي ينسج فيه التراكيب، أو القالب الذي يفرغ فيه. ولا يرجع إلى الكلام باعتبار إفادته أصل المعنى الذي هو وظيفة الإعراب، ولا باعتبار إفادته كمال المعنى من خواص التراكيب الذي هو وظيفة البلاغة والبيان، ولا باعتبار الوزن كما استعمله العرب فيه الذي هو وظيفة العروض... وإنّما ترجع إلى صورة ذهنية للتراكيب المنتظمة كلية باعتبار انطباقها على تركيب خاص. وتلك الصورة ينتزعها الذهن من أعيان التراكيب وأشخاصها... فإنّ لكلّ فنّ من الكلام أساليب تختص به وتوجد فيه على أنحاء مختلفة))(2)، ومفهوم الأسلوب عند شارل بالي . كما وصفه صلاح فضل . يعني: ((مجموعة من عناصر اللغة المؤثرة عاطفياً على المستمع أو القارئ، ومهمة علم الأسلوب لديه هي البحث عن القيمة التأثيرية لعناصر اللغة المنظمة، والفاعلية المتبادلة بين العناصر التعبيرية التي تتلاقى لتشكّل نظام الوسائل اللغوية المعبرة، فاللغة بالنسبة له (بانه مجموعة من الوسائل التعبيرية المعاصرة للفكر)) (3). ويعرّف الأسلوب بالنسبة له (بانه مجموعة من الوسائل التعبيرية المعاصرة الفكر)) (4).

## الأسلوبية:

قال سعيد العوادي واصفاً البلاغة الغربية: ((انحصرت البلاغة في الأسلوب فارتبطت به باسم الأسلوبية، ثمّ تحولت من كونها معرفة فلسفية تعتمد الحِجَاج والإقناع إلى معرفة أدبية

84 - W

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب: مادة (سلب): 473/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مقدمة العلامة ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون، تحقيق حجر عاصي، دار مكتبة الهلال، بيروت، (1988م):353-354.

<sup>\*</sup> كذا والأصوب بالنسبة إليه

<sup>3</sup> علم الأسلوب مبادئه وإجراءاته، صلاح فضل، دار الشروق، القاهرة، الطبعة الأولى (1998م):97.

<sup>4</sup> الأسلوبية والأسلوب، د. عبد السلام المسدّى، الدار العربية للكتاب، ليبيا، الطبعة الثالثة .95.

بالسلطة التي فرضها الأسلوب الشعري))<sup>(1)</sup>، ويُعد (فرديناند دي سوسير) أول من غرس بذور الأسلوبية، ثمّ أثمرت على يد تلميذه (شارل بالي)، ثم صارت علماً قائماً بذاته، وصبّت الدراسات الأسلوبية جلّ اهتمامها على الجوانب الإمتاعية والجمالية ، وعرّف جاكبسون الأسلوبية ((بأنّها بحثٌ عمّا يتميز به الكلام الفنّي عن بقية مستويات الخطاب أولاً، وعن سائر أصناف الفنون الإنسانية ثانياً))<sup>(2)</sup>.

ويرى بيرلمان وتيتيكاه أنّ من غير الممكن الفصل بين البنى الأسلوبية وأهدافها الحِجَاجية، وقال عبد الله صولة. معلّقاً على ما ذهبا إليه.: ((لا يمكن دراسة البنى الأسلوبية منفصلة عن أهدافها الحِجَاجية فحتّى ما ينشأ في الخطاب من تناغم، وإيقاع، وغير ذلك من الظواهر الشكليّة المحضة يمكن أن يكون له تأثير حجاجي من خلال ما يتولّد عنه من إعجاب ... وحماس لدى جمهور السامعين))(3).

وبعد هذه الفكرة الموجزة عن الأسلوب والأسلوبية سينصب جلّ اهتمامنا في هذا المبحث على أسلوب الإمام الحسين التي الحجّاجي، وأهم المعطيات النظمية التي اتكا عليها التي ومنها:

# 1. أسلوب التوكيد:

يُقصد بالتوكيد ((تثبيت الشيء في النفس، وتقوية أمره)) (4)، والغرض منه ((إزالة ما علق في نفس المخاطب مِنْ شكوك ... وما خالجه مِنْ شبهات)) (5)، وبما أنّ المادة التي يتعامل بها المرسل مع المتلقي هي اللغة؛ لذا ينبغي أن يهتم المحاجج بخطابه؛ لأنّ الخطاب ليس مجرد مفردات متناثرة يفهمها المحاجج والمتلقي، بل لابدّ من وجود ضابط معنوي وأسلوبي للعلاقة التواصلية التي تربط بينهما، كما ينبغي أن يهتم المحاجج بأحوال المتلقي من ناحية تلقيه للخبر، وتردده فيه، وإنكاره له، ودرجات الإنكار؛ لأنّ لكلّ مبدع أسلوبه الحِجَاجي الخاص به، ويمكن

44 - 85 - W

<sup>1</sup> البلاغة والأسلوبية، سعيد العوادي، مجلة جذور التراث، جدّة، ج(23)، مج(10)، (1427هـ - 2006م): 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الأسلوبية والأسلوب: 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الحِجَاج أطره ومنطلقاته وتقنياته من خلال (مصنف في الحِجَاج : الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية):317.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> في النحو العربي نقد وتوجيه، د. مهدي المخزومي، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، الطبعة الثانية (2005م) :252.

<sup>5</sup> المصدر نفسه، الصفحة نفسها.

الإفادة في هذا الموضوع ممّا ذكره عبد القاهر الجرجاني ممّا دار بين الفيلسوف الكندي وأبي العباس (1)؛ إذ قال: ((رُويَ عن ابن الأنباري أنّه قال: ركب الكنديّ المتفلسف إلى أبي العباس وقال له: إنّي لأجد في كلام العرب حشواً! فقال له أبو العباس: في أي موضع وجدت ذلك؟ فقال: أجد العرب يقولون: (عبد الله قائم)، ثم يقولون: (إنّ عبد الله قائم)، ثم يقولون: (إن عبد الله قائم)، فالألفاظ متكرّرة والمعنى واحد. فقال أبو العباس: بل المعاني مختلفة لاختلاف الألفاظ، فقولهم: (عبد الله قائم) إخبار عن قيامه، وقولهم: (إنّ عبد الله قائم) إخبار عن قيامه، وقولهم: (إنّ عبد الله قائم) جواب عن سؤال سائل، وقولهم: (إنّ عبد الله لقائم)، جواب عن إنكار منكر قيامه فقد تكرّرت الألفاظ لتكرر المعاني))(2). وسمّى السكاكي (ت626ه) الجملة الخبرية الخالية من المؤكّدات بالخبر الابتدائي، والجملة التي تحتوي على أكثر من مؤكّد واحد بالخبر الإنكاري(3)، واستدلّ السكاكي على ذلك بقوله تعالى: ﴿وَاصْرِبْ لَهُمْ مَثَلاً أَصْحَابَ الْقُرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا المُؤسَلُونَ (13) إِذْ أَرْسَلُونَ (14) قَالُوا إِنّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ (14) قَالُوا المُؤسَلُونَ (15) قَالُوا ارَبّنا يَعْلَمُ إِنّا إِلْكُمْ مُرْسَلُونَ (14) قَالُوا المُؤسَلُونَ (15) في حالة النكذيب استعمل سبحانه وتعالى مؤكّداً واحداً وهو (إنّ)، وفي حالة لَمُرْسَلُونَ (انّ + اللام).

يُفهم من ذلك أنّ الجملة إذا كانت خالية من المؤكّدات يراد منها الإخبار فقط، وإذا أُضيف إليها مؤكد واحد يراد منها الإخبار، وإثبات ما يأتي بعدها، ودفع الشكّ والظنّ والتكذيب ؛ وإذا أُضيف إليها أكثر من مؤكّد يراد منها الإخبار، واثبات ما يأتي بعدها، ودفع الإنكار.

ويتضح لنا ذلك أكثر بذكر أمثلة من خطب الإمام الحسين الطّيِّظ، فقد جاء في خطبة له العربة العربة العربة الكرماء، الشّعار العربة العربة الكرماء، الشّعار

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ذهب محقق كتاب دلائل الإعجاز محمود محمد شاكر إلى أنّه ثعلب (ت209هـ)، ينظر: فهرست موضوعات دلائل الإعجاز:677؛ في حين ذهب الدكتور مهدي المخزومي إلى أنّه المبرد (ت285هـ). ينظر: في النحو العربي نقد وتوجيه: 255. والصواب ما ذهب إليه محمود محمد شاكر؛ لأنّ ابن الأنباري من تلاميذ ثعلب، وكان يكنيه دائماً بأبي العباس، وإذا نقل عن غيره كالمبرد – مثلاً- يذكر اسمه صراحة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> دلائل الإعجاز :315.

 $<sup>^{8}</sup>$  ينظر: مفتاح العلوم، السكاكي (ت626هـ)، دراسة وتحقيق أكرم عثمان يوسف، مطبعة دار الرسالة، بغداد، الطبعة الأولى (1402هـ -1982م): 353-354.

<sup>4</sup> سورة يس: 13-16.

دون الدِّثَار<sup>(1)</sup>، جدُّوا في إحياء ما دُثِرَ بينكم، وإسهال ما توعَّر عليكم، وأَلفة ما ذاع منكم ،ألا إنَّ الحرب شرُّها ذريع، وطعمُها فظيع، وهي جُرعٌ متحسَّاة، فمن أخذ لها أهبتَها، واستعدَّ لها عُدَّتَها، ولم يألَم كُلومَها عند حلولها، فذاك صاحبها. ومن عاجلها قبل أوإن فرصتها واستبصار سعيه فيها، فذاك قَمِن ألَّا ينفعَ قومه، وأن يهلكَ نفسته. نسأل الله بعونه أن يَدْعَمَكم بألفته))<sup>(2)</sup>.

السبب الذي دفع الإمام الحسين الكيل إلى أن يذكر هذه الخطبة إنّ جيش الإمام على الكيل المناق في صفين انقسم قسمين بعد فتنة التحكيم، فمنهم من قَبلَ بالتحكيم، ومنهم من رأى به مكيدة دبرها معاوية وصاحبه عمرو بن العاص فأرادوا أن يحملوا على الأمويين وان رفض الخوارج ذلك.

لو أنعمنا النظر في هذه الخطبة نجد الإمام الطّي صدّر الجملة (الحرب شرُّها ذريع...) بأداة التوكيد (إنّ) مسبوقة بـ(ألا)، ولو حذفنا هاتين الأداتين من الخطبة لوجدنا أنّ دلالتها ستقتصر على الإخبار ووصف الحرب، والإمام الحسين الكي في ذلك المقام لم يرد وصف الحرب، واخبار الجيش المنقسم على نفسه عنها فحسب، بل أراد أن يحقق بهذه الخطبة دلالات أخر أهم من الوصف والإخبار، وأهمها دفع الشكّ والظنّ عن سياسة أبيه على بن أبي طالب الكيِّين في التعامل مع الأمويين؛ ولذا أكد الخبر بـ(إنّ)؛ لأنّ هذه الأداة تفيد توكيد الخبر، ودفع الشكّ والظنّ والتكذيب، وتثبيت ما يأتي بعدها من كلام؛ وفضلاً عن ذلك أفادت هذه الأداة في هذا المقام التعليل، أي بيان السبب الذي دفع الإمام الكليل إلى إلقائها، فقد أثبتت الدراسات القرآنية أنّ (إنّ) إذا كان اسمها ظاهراً، وخبرها اسماً تفيد تعليل ما سبقها (3)، وقال الزركشي: ((وإعلم أنّ كلّ جملة صدرت بإنّ مفيدة للتعليل، وجواب السؤال مقدر، فإنّ الفاء يصحّ أن تقوم فيها مقام (إنّ) مفيدة

<sup>1</sup> مثلٌ يُضرب للمُخْتَصِّ بك العالم بدِخْلَةِ أمْركَ. والشِّعَار من الثياب: ما يَلِي الجَسَد، والدِّثَار: ما يُلْبَسُ في فوقه ينظر: مجمع الأمثال، أبو الفضل أحمد بن محمد بن أحمد بن إبراهيم النيسابوري الميداني، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد، السنة المحمدية، (د.م) (1955):2/ 400؛ وتاج العروس من جواهر القاموس، أبو الفيض محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني الزّبيدي، تحقيق مصطفى حجازي، مطبعة حكومة الكويت، الكويت (1373هـ - 1973م):12/ 189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وقعة صفين، نصر بن مزاحم المنقري (ت212هـ)، تحقيق وشرح عبد السلام مُحمَّد هارون، دار الجيل، بيروت (1410هـ - 1990م): 114-115؛ وينظر: جمهرة خطب العرب: 1/ 153.

³ ينظر: دراسة وظيفية لأسلوب التوكيد في القرآن الكريم، عائشة عبيزة، (أطروحة دكتوراه)، الجمهورية الجزائرية، جامعة الحاج خضر بباتنة، كلية الأداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وآدابها (2009):253.

المبحث الثالث:......أسلوبه الحِجَاجي

للتعليل))<sup>(1)</sup>، وهذه الجملة يصح أن تقوم الفاء مقامها، وممّا زاد من قوة توكيدها سبقها بالأداة (ألا)، وغاية الإمام الطّيخ من اعتماد هذا الأسلوب تنبيه الجيش على ما سيُلقى عليه، فضلاً عمّا لهذه الأداة من فائدة دلالية أخرى هي التحقيق، أي تحقيق الجملة بعدها<sup>(2)</sup>، وهذا التحقيق يزيد من قوة التوكيد، والتنبيه فعل كلامٍ إنجازي من جهة أخرى.

وهكذا استطاع الإمام الطّي باعتماد أسلوب التوكيد أن يؤكد الخبر، ويثبته في ذهن المتلقي، ويدفع الشكّ والظن والتكذيب الذي كان يراود الجيش في سياسة أبيه على بن أبي طالب العني.

يتضح ممّا تقدّم أنّ (إنّ) مثلت المحور الذي دارت حوله هذه الخطبة، وبوساطتها استطاع الإمام الطّي توجيه ذهن المتلقي إلى الوجهة التي رسمها له، وهذا يعني أنّ التوكيد يمثل أسلوباً حجاجياً يستند إليه المحاجج؛ ليجعل المتلقي يسير في الاتجاه الذي يرسمه له. فلو حذفنا التوكيد من هذه الخطبة لتحولت إلى خطبة وصفية، وعظية، إخبارية خالية من أي طاقة حجاجية.

أمّا في مقام الإنكار فنجد الإمام العَيِّة يستعمل أكثر من مؤكّد؛ ليجعل المتلقي يسلّم له بما يعرضه عليه من حجج، ومن أمثلة ذلك ما جاء في المشادة الكلامية بين أبي عبد الله الحسين العَيِّة في صباه وعمر بن الخطاب عندما صعد عمر منبر رسول الله (عله الله عله وآله وسلّم) وقال: أنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فأنكر عليه الحسين العَيِّة ذلك وقال له: ((انزل ... عن منبر أبي رسول الله لا منبر أبيك، فقال له عمر: فمنبر أبيك لعمري يا حُسين لا منبر أبي، من علمك هذا أبوك علي بن أبي طالب؟ فقال له الحسين العَيِّة: إن أطع أبي فيما أمرني فلعمري علمن من إنه لها جبرائيل من عهد رسول الله، نزل بها جبرائيل من عند الله لا ينكرها إلا جاحد بالكتاب)) (3).

اعتمد الحسين التَّيِّة في جوابه لعمر بن الخطاب هذا على القسم (لعمري) + (إنّ) + (اللام). والقسم أسلوب إنشائي يؤتى به للتوكيد، و(إنّ) أداة توكيد، ودخولها على الجملة يفيد تكرار الجملة مرتين، و(اللام) في (لهادٍ)، ودخولها مع (إنّ) على الجملة الخبرية تصير معهما

\_

- 88 - W

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> البرهان في علوم القرآن:406/2-407.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المصدر نفسه:416/2.

<sup>3</sup> الاحتجاج:2/ 271.

الجملة الخبرية ثلاث جمل (1)، ودخول القسم على الجملة الاسمية مع هذه الأدوات يكون بمثابة نكرار الجملة أربع مرات (2)، ثم أربف هذه التوكيدات بالقصر (لا ينكرها إلا جاحد بالكتاب)، والقصر تأكيد للحكم على تأكيد فهو (توكيد مضاعف) (3)، والغاية من هذا القصر قصر صفة الجحد على الجاحد نفسه، ويرى انسكومبر أنّ هذا النوع من القصر يكسب الجملة (( بعداً حجاجياً أعمق وأنجع في التوجيه نحو النتيجة الضمنية)) (4). وقال عبد الله صولة: ((إنّ التوكيد بإنّ وبأنّ مع لام التوكيد، وبالقسم، والقصر، له إلى جانب المفهوم الدلالي واللاقولي ... دور حجاجي يتمثل في توجيه المقول والقول معاً، والمقصود بالمقول موضوع الكلام، وبالقول مدى حضور الذات القائلة في كلامها. إنّ كلّ وسائل التوكيد التي دخلت على القضايا محل النزاع بين القرآن وخصومه تفيد معنى (حققت كذا)، و (الحقّ كذا) )) (5). فعندما قال الإمام الحسين على عهد رسول الله ، نزل بها جبرائيل من عند الله تعالى لا ينكرها إلا جاحد بالكتاب)) (6). على عهد رسول الله ، نزل بها جبرائيل من عند الله تعالى لا ينكرها إلا جاحد بالكتاب)) (6). أولد أن يقول: ((يا حُسين من أنكر حق أبيك فعليه لعنة الله، أمّرنا الناس فتأمّرنا ولو أمّروا أباك لأطعنا)) (7).

وجاء في كتابٍ للإمام الحسين الكيلا ردّ فيه على اتهامات معاوية له: ((... وإنّي لأرجو أن لا تضرّ إلّا نفسك، ولا تمحق إلّا عملك...)) (8).

الإمام الحسين الطيخ في هذا القول قَصرَ الضرر على معاوية، وقصر المحق على عمله. والقصر . كما أشرنا آنفا . توكيد مضاعف له بُعد حجاجي أعمق، وأنجع في توجيه المتلقي إلى النتيجة المضمرة. وهذا الأسلوب الحِجَاجي يُستعمل في حال إنكار المتلقي للخبر، ويكون ذا قيمة حجاجية عالية (9).

<sup>1</sup> ينظر: البرهان في علوم القرآن:408/2.

- 89 - W

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الحِجَاج في القرآن: 256.

<sup>323/15:</sup> ينظر: تفسير التحرير والتنوير:323/15.

<sup>4</sup> البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة أو الحِجَاج، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):34/1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الحِجَاج في القرآن: 316.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الاحتجاج:2/ 271.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه:2/ 271 8الإمامة والسياسة: 1/ 204 ؛ وينظر: الاحتجاج:2/ 277؛ وجمهرة رسائل العرب63/2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ينظر: القيمة الحِجَاجية الأسلوب القصر في اللغة العربية، محمود طلحة، مجلة الخطاب، الجمهورية الجزائرية، جامعة مولود معمري ـ تيزي وزو ـ دار الأمل، العدد (3)، لسنة (2008):115.

وهذا يعني أنّ التوكيد بالقصر حجّة يستند إليها المحاجج؛ ليصل إلى نتيجة غير مصرّح بها تُفهم من سياق القول يريد المحاجج بوساطته من المتلقي أن يسلّم لها. وهذا يفضي إلى أنّ الإمام الحسين الطّيخ أراد من قوله هذا أن يدفع معاوية إلى أن يُسلّم بهذه النتيجة، وهي . كما يتضح من سياق الكتاب .: إنّك بقتلك لصحابة رسول الله (عله الله عله واله والموالين لأهل بيته (عليه الله الله والموالين لأهل بيته (عليه الله والموالين المحبوب الخمر ويلعب بالكلاب، وتهديدك أياي بالمكيدة سوف لا تضرّ إلّا نفسك، ولا تمحق إلّا عملك (1)، وبهذا الأسلوب الحجاجي أغلق الإمام الطبح الباب بوجه معاوية، وألجمه بالحجة.

أما النوع الآخر من أنواع القصر فهو القصر بـ(إنّما)، وهذا النوع يشبه سابقه بوصفهما يفيدان قصر الشيء على صاحبه، كما إنّهما يفيدان التوكيد المضاعف، وكلاهما له بُعد حجاجي، كما إنّ النتيجة فيهما تكون مضمرة لكنّ هذا لا يعني أنّهما مترادفان فـ((سبيلهما سبيل اللفظين يوضعان لمعنى واحد. وفرق بين أن يكون في الشيء معنى الشيء، وبين أن يكون الشيء للشيء على الإطلاق... ليس كلُّ كلام يصلح فيه (ما) و (إلا) يصلح فيه (إنّما) ألا ترى أنّها لا تصلح في مثل قوله تعالى: ﴿وما من إله إلا الله ﴾، ولا في نحو قولنا: (ما أحد إلا وهو يقول ذلك) إذ لو قلت: (إنّما من إله إلله أله أله ولا يكون له معنى. فإن قلتَ: إنّ سبب ذلك أنّ (أحداً) لا يقع إلا في النفي وما يجري مجرى النفي من النهي والاستفهام، ... قيل ففي هذا كفاية ، فإنّه اعتراف بأن ليسا سواء الخاا، لأنّهما لو كانا سواء لكان ينبغي أن يكون في (إنّما) من النفي مثلُ ما يكون في (ما) و (إلا) وكما وجدت (إنّما) لا تصلح فيما ذكرنا، كذلك تحد (ما) و (إلا) لا تصلح في مثل قولك: (إنّما هو درهم لا دينار) لم يكن شيئاً))(2).

### ومن الفوارق بين النوعين أيضاً:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: الإمامة والسياسة: 203/1؛ وينظر: الاحتجاج:2/ 275-276؛ وجمهرة رسائل العرب:59/2-62.

<sup>2</sup> دلائل الإعجاز:329؛ وتُنظر الآية في سورة آل عمران:62.

المبحث الثالث:......أسلوبه الحِجَاجي

- 1. إنّ القصر بـ(إنّما) يفيد إثبات ما بعدها، ونفي ما سواه $^{(1)}$ .
- 2. أسلوب الحِجَاج فيهما مختلف، فالحِجَاج بـ(إنّما) يُستعمل في حال كان المحاجج والمتلقي يعرفان الخبر، والمحاجج يقصر الخبر بـ(إنّما) لغرض تنبيه المتلقي إليه، وتأكيده في نفسه في أثناء المحاورة<sup>(2)</sup>.
- 3. القيمة الحِجَاجية لأسلوب القصر ب(إنّما) أقل من القيمة الحِجَاجية لأسلوب القصر ب(النفي والاستثناء).

ومن أمثلة أسلوب القصر بـ(إنّما) ما جاء في خطبة الإمام الحسين الطّيّع بالبيضة قرب العذيب التي أراد فيها وعظ الحرّ بن يزيد الرياحي وجيشه، وهدايتهم: ((... ومن نكث فإنّما ينكث على نفسه))(3)، في إشارة منه إلى الذين نكثوا وعودهم وعهودهم من الكوفيين بعد مبايعته الطّيّخ.

فالمحاجج في هذه الخطبة الإمام الحسين الطّيّلا، والمتلقي الحرّ بن يزيد الرياحي وجيشه، والحرّ بن يزيد لم يكاتب الإمام، ولم يدعه إلى المجيء إلى الكوفة، بدلالة قول الحر للإمام والحرّ بن يزيد لم يكاتب الإمام، ولم يدعه إلى التي تذكر؟ فقال الحسين: يا عقبة بن سِمْعان، أخرج الخرجين اللذين فيهما كتبهم إليً) (4)، كما إنّ الغالبية العظمى من جيش الحرّ لم يكاتبوا الإمام الحسين الطّيّلا.

نستشف من ذلك أنّ المتلقي لم يكن جاحداً بل كان شاكاً، والشاك يحتاج إلى أسلوب حجاجي أقل قيمة حجاجية من الأسلوب الحِجَاجي الذي يُخاطب به المنكر؛ ولهذا السبب اعتمد الإمام الطّي أسلوب القصر برائما) في هذا المقام، وهذا الأسلوب الحِجَاجي يُراد منه . كما ذكر محمود طلحة في بحثه (القيمة الحِجَاجية لأسلوب القصر في اللغة العربية) . تنبيه المتلقي (الحرّ وجيشه) إلى الخبر؛ ليؤكده في أنفسهم في أثناء المحاورة (5)، وهذا الخبر يعرفه المتلقي (الحرّ وجيشه) إذ ورد في قوله تعالى . مخاطباً الرسول (على الله عليه اله ومن أوفى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّه يَلُ اللّه يَدُ اللّه فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ لِللّهَ يَدُ اللّه فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ لللّه

2 يُنظر: القيمة الحِجَاجية لأسلوب القصر في اللغة العربية: (بحث)115.

-

- 91 - W

<sup>1</sup> ينظر: دلائل الإعجاز: 335.

<sup>3</sup> تاريخ الطبري:403/5؛ وينظر: الكامل في التاريخ:3/ 407-408؛ وبحار الأنوار: 381/44-382؛ وجمهرة رسائل العرب: 40/2.

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup> تاريخ الطبري:402/5؛ وينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:80/2؛ و مناقب آل أبي طالب: 3/
 104؛ والكامل في التاريخ:3/ 408؛ وبحار الأنوار: 44/ 376.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: القيمة الحِجَاجية لأسلوب القصر في اللغة العربية: (بحث)115.

فَسَيُوْتِهِ أَجْرًا عَظِيمًا (1). وهذه الآية تمثل . بحسب مفهوم بيرلمان . حجّة السلطة بوصفها صادرة من الله علق لا ينكرها مسلم؛ ليصل الإمام الطيلا من هذه الحجّة إلى دفع المتلقي إلى أن يُسلّم ويُذعن لها، وفضلاً عن ذلك فإنّ القصر بـ(إنّما) أفاد إنّ صفة النكث تقتصر على الناكثين فحسب، وتختص بمن كاتبوه من دون سواهم.

أمّا قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ الوارد في الآية الكريمة نفسها سيشمل كلّ من يفي بعهده، ويقف بصفّ الإمام لمحاربة أعدائه، ويبدو أنّ هذا الجزء من الآية هو الذي أراد الإمام الطّي أن يلفت انتباه القوم إليه بوصفه يمثل الحجّة المضمرة التي أراد الإمام الطّي من القوم أن يسلموا بها.

ومن أساليب الحِجَاج التي اعتمدها الإمام الطّيّلا في ردّ حجج خصومه أسلوب التوكيد بالقسم، والمصدر المؤكّد للفعل. ومن أمثلته قوله الطّيّلا: ((لا والله لا أعطيهم بيدي إعطاء الذليل، ولا أقرّ إقرارَ العبيد))(2) الذي ردّ فيه على قول قيس بن الأشعث عندما قال له: ((أولا تنزل على حكم بني عمّك؟)).

القسم . كما بينا آنفاً . أقوى أنواع التوكيد، وفضلاً عن ذلك زاد عليه الإمام الكليلا التوكيد بالمصدر (إعطاء) الذي أفاد توكيد الفعل (أعطى)، والمصدر (إقرار) الذي أفاد توكيد الفعل (أقرُ)، والإمام لم ينف الإعطاء عموماً، بل قصره على إعطاء الذليل، كما إنه لم ينف الإقرار عموماً، بل قصره على إقرار العبيد لغير الله.

# 2. أسلوب التكرار:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الفتح:10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تاريخ الطبري:326؛ وينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:98/2؛ والكامل في التاريخ:3/ 419؛ وسير أعلام النبلاء:3/ 300؛ والبداية والنهاية:31/534-536.

قال الشريف الجرجاني: ((التكرار عبارة عن الإتيان بشيء مرّة بعد أخرى))(1)، وهو نوع من التوكيد، ويستعمل للأمر المهم، وقد أشار ابن فارس (ت395هـ) إلى ذلك؛ إذ قال: ((التكرير والإعادة، وإرادة الإبلاغ بحسب العناية بالأمر))(2)، وحظي التكرار باهتمام الحِجَاجيين؛ فقد عدّوه عاملاً مهماً في التدليل على المعنى، وتوجيهه وجهة حجاجية ما؛ لما فيه من زيادة في العناية بالشيء وتوكيده، وشكّل التكرار في كلام الإمام الحسين الطيخ ظاهرة بارزة. ومن أمثلته قوله الطبخ في تفسير معنى (الصمّد): ((... هو الله الصمّد الذي لا من شيء، ولا في شيء، ولا على شيء..))(3).

تكراره للفظة (شيء) المنفية في هذا القول أراد منه الإمام الطيئة. على ما يبدو. زيادة قوة الحجّة في تنزيه الله على عن تشبيهه بمخلوقاته، فهذه اللفظة باتت بمثابة المنبّه الذي يرنُ في ذهن المتلقي؛ ليوقظه من غفلته ليُغيّر اعتقاده في تشبيه الخالق بالمخلوق، زد على ذلك أنّ هذه اللفظة المكررة جاءت مفاجئة لتوقعات المتلقي، ومخالفة لمعتقداته، ومثلّت لبّ الموضوع، ومجمع أفكار المحاجج، فضلاً عمّا تحمله من طاقات إيحائية تعزز قوة الحجّة؛ لتستميل قلب السامع اليها. ((فتكرار اللفظة ذاتها في أكثر من موضع يعد من أفانين القول الرافد للحجاج المدعّمة للطاقة الحِجَاجية))(4) التي تولدها الظاهرة اللغوية لتشحن طاقات المتلقي، بغية تغيير موقفه.

وإنّ ((من التكرار ما هو أخفى وأشد أثراً في المتلقي، إنّه التكرار الذي يحمل إضافة دقيقة لما كرر فيستعيد المتكلم ما قاله ولكن يضيف إليه ما يجعله بعيداً كل البعد عن التماثل التام. هذا النوع من التكرار هام (\*) وضروري في الخطاب الحِجَاجي؛ لأنّه يؤكد بالفعل تقدّماً في الخطاب فالمتكلّم حين يستعيد ما قاله ويضيف إليه إنّما ينطلق من أمر ويبني عليه فما كان مقدّمة يصبح حجّة وما كان حجّة يصبح مقدمة لحجّة أخرى)) (5). وهذا النوع من التكرار استند إليه الإمام المنتج عندما لازمه الحر بن يزيد، فبعدما صلى الإمام الناس عندة الظهر خطب بجيش الحرّ قائلاً . بعدما حمد الله وأثنى عليه . : (( أيّها الناس ، إنّها معذرة إلى الله عزّ وجلّ وإليكم،

- 93 - W

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> التعريفات:90/1.

الصاحبي في فقه اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت395هـ)، تحقيق أحمد صقر، مؤسسة المختار، القاهرة، الطبعة الأولى (1425هـ - 2005م): 351.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مجمع البيان لعلوم القرآن: 10/ 550-551.

<sup>4</sup> الحِجَاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه:168.

<sup>\*</sup> كذا والصواب مهم

<sup>5</sup> المصدر نفسه:172.

إنّي لم آتكم حتى أتتني كُتُبكم وقدمت علي رُسُلكم: أن أقدم علينا فإنّه ليس لنا إمام، لعلّ الله يجمعنا بك على الهدى، فإن كنتم على ذلك فقد جئتكم، فإن تُعطوني ما أطمئن إليه من عهودكم ومواثيقكم أقدم مصركم، وإن لم تفعلوا وكنتم لمقدمي كارهين انصرفت عنكم إلى المكان الذي أقبلت منه إليكم )) (1)، فسكتوا عنه، وبقوا ملازميه، وبعدما أنهى الإمام العسر خطب فيهم خطبة أخرى جاء فيها . بعدما حمد الله وأثنى عليه .: ((أيها الناس، فإنكم إن تتقوا وتعرفوا الحق لأهله يكن أرضى لله ، ونحن أهل البيت أولى بولاية هذا الأمر عليكم من هؤلاء المدّعين ما ليس لهم، والسائرين فيكم بالجؤر والعدوان، وإن أنتم كرهتمونا، وجهلتم حقنا، وكان رأيكم غيرَ ما أتتنى كتبكم، وقدمت به على رُسُلكم، انصرفت عنكم))(2).

| ت الذ   | الخطبة الأولى                       | الخطبة الثانية                |
|---------|-------------------------------------|-------------------------------|
| 1. أتتت | أتتني كتبكم                         | أتتني كتبكم                   |
| 2. قدم  | قدمت عليّ رسلكم                     | قدمت به عليّ رسلكم            |
| 3. فإز  | فإن تعطوني ما أطمئنُ إليه من عهودكم | إن تتقوا وتعرفوا الحقَّ لأهله |
| ومو     | ومواثيقكم                           |                               |
| 4. کنت  | كنتم لمقدمي كارهين                  | وإن أنتم كرهتمونا             |
| 5. انص  | انصرفت عنكم                         | انصرفت عنكم                   |

فإنّ ترديد الإمام الطّيّلاً للفكرة نفسها لإدراك مراميها، وبيان مقاصدها؛ من أجل ترسيخها في ذهن المتلقي؛ لما لهذا الأسلوب الحِجَاجي من طاقات إيحائية تزيد من قوة الحجّة؛ لأنّ هذا النوع من الحِجَاج يشير إلى مراد المحاجج، ويفيد في ترسيخ الفكرة. وهكذا منح الإمام الطّيّلاً بالخطبة الثانية ما احتجّ به في خطبته الأولى قوة إضافية زادت من قوتها وتأثيرها في المتلقي؛ لـ((إنّ تكرار المضمون على مستوى الجمل ... له أهمية خاصة في دفع إلى درجة أقوى، وهذا ما يزيد

تاريخ الطبري:401/5؛ وينظر: الكامل في التاريخ: 3/ 407؛ وبحار الأنوار: 44/ 376.

4 - 94 - 44 1 - 94 - 44

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تاريخ الطبري: 5/ 402؛ وينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد: 79/2-80؛ ومناقب آل أبي طالب: 8/ 104؛ والكامل في التاريخ: 3/ 408؛ وبحار الأنوار: 44/ 376.

من فعالية هذه الآلية اللغوية في إقناع المخاطب واستمالته ... ولعله . من أجل ذلك . أبلغ أثراً في إقناع المخاطب بوجه نظر المتكلم أو دعواه أو مصداقيته)(1).

## 3. الاستفهام التقريري:

لقد ذكر عبد الله صولة ما للاستفهام من أثرٍ في توجيه الحوار وجهة حجاجية معينة؛ إذ قال: ((إنّ الغاية من كلّ استفهام سواء أكان حقيقياً أم غير حقيقي تتمثّل حسب ديكرو وأوسكمبر في أن نفرض على المخاطب به إجابة محددة يمليها المقتضى الناشئ عن ذلك الاستفهام فيتم بذلك توجيه دفة الحوار الذي نخوضه معه الوجهة التي نريد، ولما كانت أهم وظيفة ينهض لها الاستفهام هي توجيه باقي الحوار وجهة معينة، ولما كان مفهوم التوجه هذا هو لُبُّ الحِجَاج عند ديكرو كان الاستفهام مظهراً حجاجياً مهماً))(2).

وغالباً ما يعدل المحاجج من الخبر إلى الإنشاء باعتماد أسلوب الاستفهام التقريري غير الحقيقي، أي الاستفهام الذي يخرج من دلالته الحقيقية وهي ((طلب العلم بشيء لم يكن معلوماً من قبل)) (3) إلى دلالات أخر، ومن أمثلة العدول من الخبر إلى الإنشاء باعتماد أسلوب الاستفهام التقريري ما جاء في كتابٍ لأبي عبد الله الحسين هي أرسله إلى معاوية راداً فيه على كتابٍ له تهدده فيه وتوعده متهما إياه بشق عصا المسلمين، وزرع الفتنة بينهم: ((... ألست قاتل حجر، وأصحابه العابدين المخبتين، الذين كانوا يستفظعون البدع، ويأمرون بالمعروف، وينهون عن المنكر، فقتلتهم ظلماً وعدواناً، من بعدما أعطيتهم المواثيق الغليظة، والعهود المؤكدة، جراءة على الله واستخفافاً بعهده، أولست بقاتل عمرو بن الحمق، الذي أخلقت وأبلت وجهه العبادة، فقتلته من بعدما أعطيته من العهود ما لو فهمته العصم أذلت من شعَفِ الجبال(1)، أولست المدعي زياداً في الإسلام ، فزعمت أنّه ابن أبي سفيان، وقد قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم، أن الولد للفراش وللعاهر الحجر، ثم سلطته على أهل

171(رسالة ماجستير) تجليات الحِجَاج في الخطاب النبوي دراسة في وسائل الإقناع: (رسالة ماجستير)

3 البلاغة والتطبيق:131.

- 95 - W

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الحِجَاجِ في القرآن:427.

الغربان حمر الأرجل، وهذا النوع من الغربان قليل جداً ويعيش في شعف الجبال، شبه فيه النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) النساء اللواتي يدخلن الجنّة به، وهذا الحديث متداول بين العرب، ويبدو أنّ الإمام الحسين كان يشير إليه، وفضلاً عن ذلك فإنّ العُصم يُطلق على الظباء، والوعول التي تعيش في شُعب الجبال ويكون في أرجلها بياض. ينظر: لسان العرب: مادة (عصم) 405/12.

الإسلام، يقتلهم ويقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف، ويصلبهم على جذوع النخل<sup>(2)</sup>، سبحان الله يا معاوية ؟ لكأنك لست من هذه الأمة، وليسوا منك. أولست قاتل الحضرمي الذي كتب إليك فيه زياد أنّه على دين علي كرم الله وجهه، ودين علي هو دين ابن عمّه صلى الله عليه وسلم، الذي أجلسك مجلسك الذي أنت فيه، ولولا ذلك كان أفضل شرفك وشرف آبائك تجشم الرحلتين: رحلة الشتاء والصيف<sup>(3)</sup>، فوضعها الله عنكم بنا منّة عليكم))(4).

فقد عدل الإمام الطِّين في هذا الكتاب من الخبر (قتلت حجر ... وقتلت عمرو بن الحمق... وادّعيت أنّ زياداً أخوك ... وقتلت الحضرمي) إلى أسلوب الإنشاء بالاستفهام التقريري؛ ((لأنّه أوقع في النفس، وأدلّ على الإلزام ... وذلك لما فيه من حجّة دامغة))(5)، فأفعال معاوية المشينة هذه حقائق لا مراء فيها ولا جدال هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإنّ هذا الأسلوب ((يجعل المخاطب في حالة اضطرار إلى الجواب... فهو يجعل المخاطب يجيب في الاتجاه الذي يرسمه السؤال))(6)، فعدول الإمام من الخبر إلى الإنشاء في هذا الكتاب أراد منه الإمام الحسين الطَّيِّلا أن ينتزع إقرار معاوية واعترافه بتلك الجرائم، وهو بذلك حصر معاوية في زاوية ضيقة ممّا جعله يلازم الصمت، ولم يتعرض للإمام بعد ذلك في حياته كلّها؛ لأنّه قتل هؤلاء المؤمنين لا لشيء وإنَّما بغضا بالإمام على الطِّيرة، وفي سكوت معاوية، وملازمته الصمت علامة على أنَّه كان يعلم أنّه ارتكب ذلك ظلماً وعدواناً، وفي أفعاله هذه خروج عن ملّة محّمد رسلة الله عليه وله وسلم، وجرأته وآثامه حملة تذكره بجرائمه (الطَّيْقِيرُ) علبه ((فحمل على انتهاك الحرمات، ما يعنى إبطال دعوى معاوية المسطّرة في كتابه، ولم يكتف (الطّينة) بذكر التقرير، بل أشربه معنى الإنكار التوبيخي، فنقض العهود والمواثيق الغليظة، والاستخفاف بالتعاليم السماوية والمبادئ الإسلامية، واستلال منطق الغدر والقتل والتنكيل، كلها أسباب تدعو إلى توبيخ فاعلها وإنكار ذلك عليه، ويحتمل التقرير . أيضاً . غرضاً آخر هو التعجب من صنائع

1 ((شَعَفَةُ كلّ شيء أعلاه وشعَفةُ الجبل بالتحريك رأْسُه والجمع شَعَفٌ وشِعافٌ وشُعوفٌ وهي رؤوس الجبال)). لسان العرب: مادة (شعف) 177/9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إشارة إلى قوله تعالى على لسان فرعون للسحرة : ﴿ فَلأَقطَّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلاَفٍ وَلأُصَلِّبَتَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلُ [سورة طه :71]

<sup>3</sup> إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ لِإِيلاَفِ قُرِيْشِ (1)إِيلاَفِهِمْ رِحْلَةَ الشِّمَاءِ وَالصَّيْفِ ﴾ [سورة قريش :1-2].

<sup>4</sup> الإمامة والسياسة: 203/1؛ وينظر: الاحتجاج: 2/ 275-276؛ وجمهرة رسائل العرب:59/2-62.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> البلاغة فنونها وأفنانها:190.

<sup>6</sup> البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة أو الحِجَاج، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):1/ 47.

معاوية الذي قتل الإسلام باسم الإسلام، بدليل ما جاء في ذيل النص "سبحان الله يا معاوية" ))(1). وهكذا حقق الإمام الطّيكم بهذا العدول النتيجة المرجوة وهي أن يكف معاوية عن إيذائه والتعرض له، فضلاً عن إقناع النّاس بأنّ معاوية مجرم خارج عن ملّة محمد ( الله عليه اله عليه اله وسلّى.

ومن ذلك أيضاً قول الإمام الكل لمروان بن الحكم(2): ((... يابن الزرقاء أنت تقتلني أم هو؟ كذبت والله وأثمت))(3). هذا القول فيه همزة أفادت الاستفهام حُذفت للثقل، دلّت عليها (أم) المعادلة، والأصل (أأنت تقتلني أم هو؟) وهذه الهمزة لم يرد بها الإمام السؤال على وجه الحقيقة بل استعملها مجازاً للإقرار بالتكذيب، فقول الإمام الطِّيلا (أنت تقتلني أم هو...) ألجم فيه الإمام الطِّيِّلُةُ مروانَ، وشلَّ لسانه. لما لهذا الأسلوب الحِجَاجي من قوة لا يعتمدها إلا من كان واثقاً بحجته. وسأبين ذلك بشيء من الوضوح المسهب.

أفادت الهمزة في هذا الأسلوب الإقرار بالتكذيب الدال على النفي، أي (إنَّك لا تقتلني)، وسبب العدول من النفي إلى الاستفهام في هذا المقام أنّ في الاستفهام حجّة أقوى من النفي؛ إذ لو قال الإمام الكيلا: (أنت لا تقتلني) لأفاد ذلك نفي قول مروان، أما في قوله: (أنت تقتلني أم هو؟) أراد الإمام من مروان أن يجيبه عن سؤاله، فضلاً عمّا في هذا الأسلوب من النفي، ما يدفع مروانَ إلى أن يُفكّر، ويراجع نفسه، فيجدها في ضيقِ وحرج، فهو لا يستطيع أن يقول: بلى أنا أقتلك؛ لأنّه يعلم أنّه لو قال ذلك سيطلب منه الإمام تتفيذ الفعل، وهو في الحقيقة لا يقدر، لذلك لجأ إلى السكوت ليبعد نفسه عن الوقوع في التهلكة، وبهذا الأسلوب الحِجَاجي جعل الإمام الطِّينَا مروان في موقفٍ حرج، زد على ذلك أنّ الإمام الحسين الطِّين لا يعتمد هذا النوع من الحِجَاج لو لم يكن واثقاً من نفسه ثقة تامة بما يقوله، فعندما ألقى على مروان بن الحكم هذه الحجّة كان مدركاً الطِّين تمام الإدراك أنّ مروان لا يقدر على ردّها، كما أنّ الوليد بن عتبة لا يقدر على

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نثر الإمام الحسين الطّيخ دراسة بلاغية، ميثم قيس مطلك، (رسالة ماجستير)، جمهورية العراق، جامعة القادسية، كلية التربية (1427هـ - 2006):149.

<sup>2</sup> عندما هلك معاوية أرسل ابنه يزيد إلى الوليد بن عتبه والي المدينة كتاباً طلب منه فيه أخذ البيعة من الإمام الحسين التيج ، وكبار أهل المدينة ، فأرسل الوليد بطلب مروان يستشيره، فأشار عليه باستدعائهم قبل أن يعلموا بهلاك معاوية، ومن يرفض يقطع عنقه. ينظر: تاريخ الطبري: 5/ 340.

<sup>3</sup> المصدر نفسه: الصفحة نفسها.

المبحث الثالث:......أسلوبه الحِجَاجي

ردها، وبهذا الأسلوب الاستفهامي الحِجَاجي الذي عدل فيه الإمام الطّين من النفي إلى الإثبات ألقم مروانَ وصاحبه حجراً، وخرج من عندهما من دون أن يرد عليه أحدهما.

# 4. التقديم والتأخير:

لو أعدنا النظر في قول أبي عبد الله الحسين الكيلان: ((يا بن الزرقاء أنت تقتلني أم هو ؟ كذبت والله وأثمت)) فإن في هذا القول دلالة أخرى زادت من قوة الحجّة، وتكمن هذه الدلالة في تقديم الفاعل على الفعل، فثمة فارق دلالي بين قول الإمام ((أنت تقتلني أم هو؟)) في تقديم الاسم على الفعل، وبين عدم التقديم ((تقتلني أنت أم هو ؟)) وهذا الفارق يكمن في دلالة الاختصاص، أي (أأنت خاصة من دون الناس؟) وفي ذلك دلالة على التحقير والتوبيخ له خاصة، والاستهزاء به. فالإمام الكليلة لم يرد أن ينسب فعل القتل لمروان، وإنما قصد التعريض به، وتقريره ليلزمه بالحجّة، ويبكته بها.

ومن الأمثلة الأخرى على ذلك قول الإمام الحسين الطّي الله القوم عندما تجمعوا حوله بعدما بقي وحيداً، يتحاثون على قتله: ((أعلى قتلي تَحاثُون ؟!))(1).

الاستفهام في قول الإمام هذا خرج من الحقيقة إلى المجاز؛ لغرض دفع القوم إلى الإقرار بالاعتراف بذلك، فضلاً عمّا فيه من تعجب ممّا يقدمون عليه، ولم يرد الإمام الطّيخة إقرارهم بالتحاث واتفاق كلمتهم على التجمع، فهو لم يتعجب من تجمعهم، بل كان الإمام الطّيخة متعجباً من تجمعهم عليه هو خاصة من دون غيره من الناس ويتركون يزيد ومن بايعه من الخارجين عن ملّة جدّه محمّد (علله الله عليه عاله عليه عليه وإنكار لما يقدمون عليه من فعلي مشين ، لكن تقديم الجار والمجرور أفاد دلالة أخرى وهي إنّ الإمام الطّيخة لم يرد إنكار تحاثهم، وإنما أنكر تحاثهم عليه هو خاصتة مريداً من ذلك إقرارهم واعترافهم بما يقدمون عليه من فعلي شنيع؛ ليلقي عليهم بذلك الحجة أمام الناس على مرّ العصور وتقادم الأجبال، وكأنّه أراد أن يقول: لا يوجد فعل أشنع من هذا الفعل ولا أقبح منه؟ بدلالة قوله الذي جاء بعد هذا القول: ((أما والله لا تقتّلون بعدي عبداً من عباد الله الله أسخط عليكم لقتّله منّي)) فهذا الأسلوب فضلاً

- 98 - WWW. 1981

\_\_\_

 $<sup>^{1}</sup>$  تاريخ الطبري 452/5.

عمّا أفاده من قوة الحجّة في التعجب والإنكار أفاد دلالة أخرى زادت من قوة الحجّة وهي دلالة الاختصاص بتقديم شبه الجملة (الجار والمجرور) على الجملة الفعلية، وقال الدكتور عبد الله صولة: ((التقديم والتأخير بالمقياس النحوي وظيفة حجاجية من نوعٍ آخر وهي أنّه إذا دخل عليه الاستفهام ... أفاد التشنيع على الخصوم إفادة لا يمكن أن تحصل لو لم يكن لجوء إلى التقديم والتأخير))(1).

نخلص من ذلك إلى أنّ أي تغيير في النظام المتعارف عليه للجملة يؤدي إلى تغيير في الدلالة ويزيد من قوة الحجّة.

#### 5. الالتفات:

ويُقصد به الانتقال من أسلوبٍ في الكلام إلى أسلوب آخر كالانتقال من الغيبة إلى الخطاب، أو الانتقال من الجملة الفعلية إلى الجملة الاسمية، أو من الجمع إلى المفرد، أو التغيير في أزمنة الخطاب، ونحو ذلك. وعرّفه ابن المعتز (496هـ) قائلاً: ((هو انصراف المتكلم عن المخاطبة إلى الإخبار، وعن الإخبار إلى المخاطبة وما يشبه ذلك، ومن الالتفات الانصراف عن معنى يكون فيه إلى معنى آخر)) (2)؛ لأجل لفت انتباه المتلقي للخطاب. وقد أشار الزمخشري (ت538هـ) إلى ذلك إذ قال: ((هو فنٌ من الكلام جزلٌ فيه هزٌ وتحريك من السامع))(3)؛ ليجعله يعيش الحدث كأنّه حقيقة، فضلاً عمّا فيه من جذب للموضوع.

وللالتفات مصطلحات كثيرة في موروثنا العربي منها: (الصرف، الانصراف، العدول، التلوّن، مخالفة مقتضى الظاهر، وشجاعة العربية) (4)؛ وعلل ابن الأثير سبب تسمية العلماء العرب الالتفات بشجاعة العربية قائلاً: (( وإنّما سُمّي بذلك لأنّ الشجاعة هي الإقدام، وذلك أنّ الرجل الشجاع يركب ما لا يستطيعه غيره، ويتورد ما لا يتورده سواه)) (5). وهذا يعني أنّ الالتفات

\_

- 99 - W

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الحِجَاج في القرآن: 446.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البديع:58.

<sup>3</sup> الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري (ت538هـ)، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجد والشيخ علي محمد معوّض، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة ألأولى (1418هـ - 1998م):210/1.

<sup>4</sup> ينظر: أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية، د. حسن طبل، دار الفكر العربي، القاهرة، (1418هـ ـ 1998م):11.

<sup>5</sup> المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر:168/2.

المبحث الثالث:.......أسلوبه الحِجَاجِي

أسلوب خاص لا يستعمله إلا من كان واثقاً مِن أنّه حينما يقدم عليه يكون قادراً على استمالة القلوب، أو ثنى الأعناق إليه؛ ولذا كان الإمام الحسين الطِّين السُّن يستند إليه في حجاجه، ومن مصاديق ذلك ما جاء في كتابه إلى أخيه محمد بن الحنفية را ونصه: ((بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أوصى به الحسين بن على بن أبى طالب إلى أخيه مُحَمَّد المعروف بابن الحنفية إنّ الحسين يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن مُحَمَّداً عبده ورسوله، جاء بالحقِّ من عند الحقِّ، وأن الجنة والنار حقِّ، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث مَن في القبور، وانَّى لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا مفسداً ولا ظالماً وانَّما خرجت لطلب الإصلاح في أُمّة جدي صلى الله عليه وآله أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر، وأسير بسيرة جدي وأبي عليّ ابن أبي طالب عليه السلام فمن قبلني بقبول الحقِّ فالله أولى بالحقّ، ومن ردّ عليّ هذا أصبر حتى يقضي الله بيني وبين القوم بالحقِّ وهو خير الحاكمين)) <sup>(1)</sup>.

هذا التلوّن في الخطاب، والتفنن به عن طريق الالتفات بالحديث من الغيبة إلى الحضور، ثم الانتقال إلى الحديث عن غائب يدلّ على مقدرة فائقة في الخطاب، ولا عجب فهو رضيع لبان الفصاحة، وابن سيد البلغاء، فهذا التفنن والتلوّن لم يرد منه الإمام الإمتاع؛ لأنّ المقام يشير إلى أنّ الخطاب هنا خطاب جدّ لا لعب، بل أراد منه الإمام الكي تحقيق غايات عدّة منها:

- 1. إنّه عندما قال: (هذا ما أوصى به الحسين ... إلى أخيه) أوصل وصيته إلى أخيه من دون أن يستعمل أسلوب الأمر ( أوصيك) الدال على العلو ؛ للتعظيم من شأن أخيه إذ قربه بنفسه.
- 2. عندما قال: (إنّ الحسين يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن مُحَمَّداً عبده ورسوله) ابتعد عن أسلوب الأنا (إنيّ أشهد ...)؛ في ذلك دلالة على تواضعه للخالق جلّ في علاه.
- 3. في النفاته إلى أسلوب المتكلم (وإنّي لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا مفسداً ولا ظالماً وإنّما خرجت لطلب الإصلاح في أُمّة جدي صلى الله عليه وآله...). أراد أن يلفت نظر أخيه إلى سبب خروجه؛ ليصغى إلى معرفة السبب من الخروج.

وبهذا الالتفاتات جعل الإمام الطِّيلا أخاه يُصغى إليه، ثم بيّن له السبب الذي دفعه إلى الخروج، ليقنعه بالحجّة بعد أن لفت انتباهه إليه هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإنّ هذا الالتفات أفاد الاختصاص، أي إنّ الإمام أوصل إليه رسالة مضمونها إنّ خروجه اختص بهذا الفعل وهو

 $<sup>^{1}</sup>$  بحار الأنوار: 330-329/44.

((طلب الإصلاح في أُمّة جدي صلى الله عليه وآله أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر، وأسير بسيرة جدي وأبي عليّ ابن أبي طالب عليه السلام))؛ لئلا يلومه على خروجه إلى العراق؛ لأنّ السيد محمد بن الحنفية والله كان خائفاً على الإمام الحسين الطيّة؛ لأنّه كان يعتقد أنّ هذا الخروج لا يُجدي نفعاً في دفع الناس إلى الوقوف بوجه الدولة الأموية، وسيؤدي إلى هلاك أخيه.

نخلص من ذلك إلى أنّ اللغة عبارة عن مفردات لها دلالات معجمية خاصة تتغيّر بحسب سياقات نظمها، والخطيب الحاذق هو الذي يُحسن توظيفها بحسب المقام، وسياق القول بأسلوب يجعل القلوب تستميل إليه، والعقول تعتقد به، والأفراد تُذعن إليه، وتُسلّم له.

الهبحث الرابع:...... حجاجه البياني

# المبحث الرابع: حجاجه البياني:

البيان في اللغة يعني: ((ما بُيِّنَ به الشيءُ من الدلالة وغيرِها، وبانَ الشيءُ بَياناً اتَّضنَح فهو بَيِنِّ ... وكذلك أَبانَ الشيءُ فهو مُبينِّ ... وأَبَنْتُه أَي أَوْضَحْتُه))<sup>(1)</sup>. والبيان عند الجاحظ: ((اسم جامع لكلّ شيءٍ كشف لك قناع المعنى، وهتك الحجاب دون الضمير حتى يفضي السامع إلى الحقيقة، ويهجم على محصوله كائناً ما كان ذلك البيان، ومن أي جنس كان الدليل؛ لأنَّ مدار الأمر، والغاية التي إليها يجري القائل والسامع إنّما هو الفهم والإفهام)) (2)، والبيان في الاصطلاح ((أصول وقواعد يُعرف بها إيراد المعنى الواحد بطرق يختلف بعضها عن بعض في وضوح الدلالة على نفس ذلك المعنى (\*)، ولابد من اعتبار المطابقة لمقتضى الحال دائماً))(3).

وسأقتصر في هذا المبحث على ذكر ما يتعلق منه بموضوع الحجاج:

## التشبيه:

ينعقد التشبيه بين طرفين يُعرف أولهما بالمشبه (المعنى الذي يقصده المتكلم)، والآخر: المشبه به (المعنى الذي يحيل عليه المتكلّم) تربط بينهما أداة تشبيه، وعلاقة جامعة أطلق عليها البلاغيون (وجه الشبه)، وقد يُحذف وجه الشبه وأداة التشبيه؛ لتقريب صفات المشبه من صفات المشبه به على وجه المبالغة، ممّا يدفع المتلقي إلى البحث عن وجه الشبه الذي يربط بين المشبه والمشبه به، إذن التشبيه عبارة عن عقد علاقة مشابهة بين طرفين لاشتراكهما بصفة أو أكثر بأداة ظاهرة تربط بينهما، أوتُحذف للمبالغة. ((وحقيقة التشبيه ... هي التقريب بين الطرفين والمقارنة بينهما لاشتراكهما في معنى من المعاني أو صفة من الصفات أو في حال و طريقة. وسواءً أكان مجوّز تلك المقارنة الحسّ أم العقل لابد من أن تبقى العلاقة

بينهما علاقة اشتراك وتمايز في نفس الوقت $^{(*)})$ . والتشبيه ضرب من القياس؛ إذ يشترك طرفان في حكم من الأحكام لعلّة جامعة بينهما، وقد تنبّه عبد القاهر الجرجاني إلى ذلك؛ إذ

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب: مادة (بين)13/ 67.

البيان والتبيين:76/1.

<sup>\*</sup> كذا. والصواب: ذلك المعنى نفسه.

<sup>3</sup> جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، السيد أحمد الهاشمي، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى (1999م):216.

<sup>\*</sup> كذا، والصواب: في الوقت نفسه

قال: ((التشبيه قياس والقياس يجري فيما تعيه القلوب، وتدركه العقول وتُستفتى فيه الأفهام والأذهان، لا الأسماع والآذان))(2).

والخطباء وحتى بعض الشعراء لم يستعملوا التشبيه للحلية والتزيين فحسب، بل كانوا يعون أنّ للتشبيه قيمة حجاجية كبيرة، فهو يُقرّب المسافات بين المعاني المجردة والمعاني المحسوسة؛ ليجعل العقل يقبل العلاقات القائمة بين الأشياء، والمحاجج عندما يميل إلى التشبيه يرجو من ذلك إيصال الحجّة إلى ذهن المتلقي فيصوّرها بصورة بيانية تشبيهية؛ ليستوعبها المتلقي مثلما يشعر بها هو ((و يدرك المتلقي بالتشبيه مقاصد المرسل، الذي يحاول تثبيت حجته باستمالة المتلقى والتأثير فيه))(3).

والتشبيه الوارد في خطب الإمام الحسين الكلاة كلّه تشبيه حجاجي الغاية منه إيصال الحجّة إلى ذهن المتلقي سواء أكان جمهوراً حاضراً أم جمهوراً كونياً على مرّ العصور والأجيال المتلاحقة.

ومن أمثلة تشبيهاته الطيخ ما جاء في خطبته بذي حُسُم وفيها ذمّ الدّنيا وحذّر منها: ((وإن الدنيا قد تغيّرت وتنكّرت، وأدبر معروفُها واستمرت جداً، فلم يبق منها إلا صبابة كصبابة الإناء (4)، وخسيسُ عيشِ كالمرعى الوَبيل (5))(1).

في هذا القول تشبيهان، شبّه في أولهما ما بقي من الدنيا بما بقى في الإناء من الماء أو اللبن أو نحوهما، وفي الآخر شبّه عيشها بالمرعى الذي لا يُستمرأ منه. وهذان التشبيهان حسيان أراد

أ التفكير البلاغي عند العرب أسسه وتطوره إلى القرن السادس، د. حمادي صمود، دار الكتاب الجديدة،  $^1$  بيروت، الطبعة الثالثة ( $^2$ 001).

<sup>2</sup> أسرار البلاغة، أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجانيّ (ت471هـ)، قرأه وعلق عليه أبو فهر محمود مُحَمَّد شاكر، مطبعة المدني، القاهرة، الطبعة الأولى (1412هـ ـ 1991م):20.

الحِجَاج في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي: (رسالة ماجستير)76.

<sup>4</sup> الصبابة، بالضم: بقية الماء واللبن وغيرهما تبقى في الإناء والسقاء. ينظر: لسان العرب: مادة (صبب) 516/1.

<sup>5</sup>الوبيل: الذي لا يُستمرأ. ينظر: المصدر نفسه :مادة (وبل) 719/11.

منهما الإمام الكلية أن يصور للحرّ بن يزيد الرياحيّ وجيشه حال الدّنيا التي يسعون وراءها، فالمتلقي لا يستطيع أن ينكر أنّ المتبقي من اللبن أو الماء شيء قليل لا قيمة له، والمرعى الوبيل لا يُشبع ولا يُغني من جوع، فقد أراد الإمام الكلية من خلال نقل ذهن المتلقي من الصورة المجردة إلى التفكير في الصورة الحسية التي يشاهدها في الواقع أن يقرّب له المعنى المجرد؛ ليتحوّل عنده إلى معنى حسيّ يؤدي به إلى الإقناع؛ ((لأنّ اللفظ الحسي إذ يكثّف درجة حضور الفكرة لتنجم عن ذلك مصادقة السامعين))(2).

ومن أروع تشبيهاته الكلام ما جاء في خطبته عندما استكف به جيش عمر بن سعد يريدون قتله وسبي عياله، أو ينزل على حكم الطغاة، فقد قال الكلام: ((...استسرعتم إليها [كطيرة الدَّبَى(3)]، وتداعيتم عليها كتداعي الفراش)) (4).

في هذا القول شبه أهل الكوفة باستسراعهم إلى بيعته الطّيِّة بصغار الجراد (الدَّبَى)، وفي التشبيه الثاني شبه تداعيهم عليها بتداعي الفراش، وهذان التشبيهان يكمّل أحدهما الآخر، وهما من أروع التشبيهات الحِجَاجية، والدَّبَى حيوانات ضعيفة تتجمع بكثرة، وتتنقّل بسرعة هائلة، وتفتك بالمزارع إذا مرّت بها، وهي من أكبر الآفات، والعرب تضرب بها المثل فيقولون في الشيء الكثير: (أكثرُ من الدَّبَى)<sup>(5)</sup>، وشبّه تداعيهم على بيعته الطيّة بتداعي الفراش، وعُرِف الفراش بضعف بصره، فإذا رأى السراج تهافت عليه بشكل مستمر حتى يحترق<sup>(6)</sup>.

فتشبيه أهل الكوفة بالدَّبَى والفراش الغاية منه رسم صورة حسيّة متعارف عليها في الثقافة العربية، وقد أشار إلى ذلك موسى خابط إذ قال: ((ونلحظ أن الصورتين قد اتكأتا على العنصر الحسي البصري، الأولى بفعل مثير حركي(أسرعتم)، والأخرى بفعل مثير حركي ضوئي(تهافتم)،

<sup>1</sup> تاريخ الطبري:403/54-404؛ وينظر : العقد الفريد: 122/5؛ وتاريخ مدينة دمشق: 14/ 217 ؛ ومناقب آل أبي طالب: 76/3 ؛ وبحار الأنوار: 44/ 381 .

 <sup>2</sup> الحِجَاج أطره ومنطلقاته وتقنياته من خلال (مصنف في الحِجَاج : الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن كتاب ( أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية): 319.

الجراد قبل أن يطير، وقيل: الدَّبَى أصغر ما يكون من الجراد والنمل، واحدته دباة ينظر: لسان العرب: مادة (دبي) 248/14.

التذكرة الحمدونية: 5/ 211؛ وينظر: تحف العقول عن آل الرسول: 265؛ ومقتل الحسين، أبو المؤيد الموفق بن أحمد المكي الخوارزمي (ت568هـ)، مطبعة الزهراء، النجف (1367هـ - 1948م):7/2؛ وتاريخ مدينة دمشق: 14/ 218؛ والاحتجاج:2/ 278؛ وما بين الأقواس من بحار الأنوار:10/45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: مجمع الأمثال:171/2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: حياة الحيوان الكبرى، كمال الدين محمد بن موسى بن عيسى الدميري، تحقيق أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية (1424هـ ـ 2003م) : 280/2.

وقد تعاضدت الصورتان معا للكشف عن مدى إقبال أهل الكوفة لبيعته))(1)، فالإمام الحسين العَيْرِيِّ أراد من هذين التشبيهين أن يرسم صورة حسية لحال أهل الكوفة عندما أرسلوا إليه الكتب يبايعونه فيها، فسرعتهم للمبايعة كانت كسرعة الدَّبَى إذ تتجمع حول الشيء لضعفها، وتهافتهم عليها كتهافت الفراش على السراج حتى يحترق.

ومن أوجه التشابه بين الكوفيين وهذه الحيوانات:

- 1. سرعة الحركة، والتجمع.
- 2. ضعف البصر عند تلك الحيوانات يُقابل ضعف البصيرة عند الكوفيين.
  - 3. تجمعهم حول النور يكون بتزاحم وتهافت.
    - 4. الكثرة.
    - 5. الضعف والهوان.
  - 6. سيؤول حالهم لأن يكونوا مضرباً للأمثال.
  - 7. وبالنتيجة كلاهما آفة تفتك بنعم الله وبركاته.

والغاية من هذه الصورة التشبيهية – على ما يبدو – تذكير القوم بالحال التي كانوا عليها قبل البيعة، وكيف استسرعوا إليها، وتداعوا عليها؛ لتكون حجّة تضاف إلى غيرها من الحجج علّهم يتأملون فيها؛ ليعودوا إلى رشدهم بعدما يتصورون الحال التي كانوا عليها عندما دعوا الإمام الحسين العلي البيعة، ثم يعرفون من خلال هذه الصورة التشبيهية أنّه العلي لم يخرج طامعاً في حكم، ولا طالب دنيا، وإنّما خرج لنصرة المظلوم على الظالم، وكانت الغاية من إلقاء هذه الحجّة؛ لئلا يلاقوا الله سبحانه وتعالى بدمه، ولئلا يلحقهم العار الذي ظلّ يطاردهم على مرّ العصور لكن الشيطان استحوذ عليهم، فانصاعوا إلى أمره، وحدث الذي حدث من تقتيل، وتسليب، وسبي؛ ليصل الإمام العلي من هذه الحجّة إلى نتيجة مضمرة لم يصرح بها يمكن أن يستشفها المنلقي من السياق وهي محاولة إقناعهم بأن يكفوا عن قتاله، والتعرض لحرمه.

ومن تشبيهاته أيضاً قوله الكليّة: ((ثمّ لا تلبثون بعدها إلا كريث ما يركب الفرس حتى تدور بكم دور الرحى وتقلق بكم قلق المحور، عهد عهده إلى أبي عليّ عن جدي))(2)، هذا القول

<sup>2</sup> التذكرة الحمدونية:212/5؛ وينظر: تحف العقول عن آل الرسول: 267؛ وتاريخ مدينة دمشق:14/ 219؛ والاحتجاج:278، وبحار النوار:10/45.

\_

<sup>1</sup> أدب الإمام الحسين العلام قضاياه الفنية والمعنوية، موسى خابط عبود، (رسالة ماجستير)، جامعة بابل، كلية التربية، قسم اللغة العربية (1429هـ - 2008):221.

مثّل صورة تشبيهية حسيّة تألفت من ثلاثة تشبيهات الغاية منها تصوير حال مَن يُسرج ويُلجم لقتله القيّمة؛ إذ شبّه مدّة دولتهم بمدّة ولادة الفرس لحين ركوبه، وهذه المدّة لا تتجاوز ثلاث سنوات وهي المدّة نفسها الفاصلة بين مقتل الإمام الحسين القيّمة وموت يزيد بن معاوية، وإعلان المختار بن عبيدة الثقفي ثورته على قتلة الإمام العيّمة -، ثمّ شبّه حالهم بعد سقوط دولتهم بأنّ الدنيا سندور بهم دوران الرّحى التي لا تُبقي ولا تذر من الدقيق شيئاً، وشبّه حالهم فيها بقلق المحور، والمحور: العمود المثبّت وسط الرحى، وهذا العمود (( بفعل طبيعة عمل الرحى فإنّه يتلقى ضربات متلاحقة، ومن اتجاهات مختلفة إلى جانب الاحتكاك المتقطع، وهذا وصف دقيق لحال الأعداء المضطرب الذي ما فتئ يتقلب على جمرات القصاص))(١)، وهذه التشبيهات لحسيّة التي وصفت حال جيش بني أمية الغاية منها رسم صورة حسيّة من الواقع المعاش الحسيّة التي وصفت حال جيش بني أمية الغاية منها رسم عورة حسيّة من الواقع المعاش الناك المتقطع، وهذا المصطفى المعاش على على القوم على المداها عند مَن بعيها.

### التهثيل:

اختلف البلاغيون في التمثيل فابن الأثير يرى أنّ التمثيل والتشبيه شيء واحد لا فرق بينهما، وصرّح بذلك قائلاً: ((وجدتُ علماء البيان قد فرّقوا بين التشبيه والتمثيل، وجعلوا لهذا باباً مفرداً، ولهذا باباً مفرداً، وهما شيء واحد لا فرق بينهما في أصل الوضع؛ يُقال: شبهت هذا الشيء بهذا الشيء؛ كما يُقال: مثلّته به. وما أعلم كيف خَفَي ذلك على أولئك العلماء مع ظهوره ووضوحه))(2). في حين يرى عبد القاهر الجرجاني ((أنّ التشبيه عام، والتمثيل أخص منه، فكلّ تمثيل تشبيه، وليس كلّ تشبيه تمثيلاً))(1)؛ وأنا أرى أنّ ما رآه عبد القاهر الجرجاني أقرب إلى الدقة؛ لأنّ وجه الشبه في التمثيل لا يكون إلا عقلياً يحتاج من المتلقي أن يجهد نفسه، ويفكر حتى يصل إليه، فالتمثيل لا يعني المماثلة بين طرفين كما يظنّ ابن الأثير، بل يعني المماثلة بين علاقتين تستدعي من المتلقي أن يميط اللثام عن وجه الشبه المطوي في عناصر الصورة التمثيلية بتأملٍ التمثيلية؛ لأنّ مضمونه يمثل معلومة جديدة يستخلصها المتلقي من تلك الصورة التمثيلية بتأملٍ

- 106 ×

 $<sup>^{1}</sup>$  أدب الإمام الحسين 1 قضاياه الفنية والمعنوية: (رسالة ماجستير) 220.

<sup>2</sup> المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: 115/2.

وتأويلٍ عقلي، ويرى ميشيل لوجيرن أنّ ((من السهل دائماً أن ننفي ما يقوله من يتحدث إلينا أكثر ممّا يسهل أن ننفي ما نستتجه نحن عن طريق عملية تأويلية))(2).

واستناداً إلى ذلك يمكن عدّ التمثيل أقوى حجاجاً من التشبيه؛ بوصفه يجعل الحجّة حاضرة في ذهن المتلقي، ويهيئه إلى تقبلها، ويدعم القوة التأثيرية للنص الحِجَاجي. وقد أشار بيرلمان إلى ذلك؛ إذ قال: ((هو طريقة حجاجية تعلو قيمتها على مفهوم المشابهة المستهلك، حيث لا يرتبط التمثيل بعلاقة المشابهة دائماً، وإنّما يرتبط بتشابه العلاقة بين أشياء ما كان لها أن تكون مترابطة))(3).

وكان أرسطو يرى أنّ التمثيل قياس لكنّه جعله أدنى مرتبة من القياس الاستقرائي أو الاستنباطي، وحدّده بأنّه انتقال من جزئي إلى جزئي، وأدخله ضمن الأقيسة الظنّية التي لا تفيد علماً، وحدّد وظيفته بالجمهور، وحصرها بالإفهام والإيضاح والتشخيص<sup>(4)</sup>، وقال عبد الله صولة: ((التمثيل دورٌ مهم في الإبداع وفي الحِجَاج على حدِّ سواء، ومرد ذلك أساساً إلى ما يتيحه من امتداد وتوسّع إذ بواسطة الحامل يمكن للتمثيل أي<sup>(\*)</sup> يوضح بنية الموضوع، وأن يضعه في إطار مفهومي. لكن التمثيل في مجال الإبداع يختلف عنه في مجال البرهنة والحِجَاج من حيث اتساع مدى هذا التمثيل أو عدم اتساعه. ففي حين لا شيء يمنع من أن يطول التمثيل ويمتدّ في مجال الإبداع، يُطلب من التمثيل في مجال الحِجَاج أن يلتزم بحدّ معين وإلّا فقد طاقته الإقناعية))(1).

ولم تفت عبد القاهر الجرجاني أهمية التمثيل في الإبداع والحِجَاج معاً فقد قال: ((واعلم أنّ ممّا اتفق العقلاء عليه أنّ التمثيل إذا جاء في أعقاب المعاني، أو برَزَت هي باختصار في معرضه، ونُقلت عن صُورها الأصلية إلى صورته، كساها أُبّهة وكسبها مَنْقَبة ورفع من أقدارها، وشبّ من نارها، وضاعف قُواها في تحريك النّفوس لها، ودعا القُلوب إليها، واستثار لها من أقاصي الأفئدة صبابة وكلفاً، وقَسَر الطبّاع على أن تُعطيها محبّة وشَغَفاً، فإن كان مدحاً، كان أبهي وأفخم، وأنبلَ في النفوس وأعظم... وإن كان ذمّاً، كان مستُه أوجع، وميسمه ألذع، ووقعه

44 107 M

<sup>1</sup> أسرار البلاغة:95.

<sup>2</sup> الاستعارة والحِجَاج، ميشيل لوجيرن، مجلة المناظرة، المغرب، العدد (4)، لسنة (1411هـ - 1991م):88.

<sup>3</sup> الحِجَاج في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي: (رسالة ماجستير) 79.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: الحِجَاج في درس الفلسفة:25.

<sup>\*</sup> كذا، والصواب: أن .

أشده، وَحدُّه أَحَدّ، وإن كان جِجَاجاً، كان بُرهانه أنور، وسلطانه أقهر، وبَيَانه أبْهر)) (2). وجعل الدلالة التمثيلية من مقتضيات النظم، فهو يرى أنّ التمثيل الذي يتصف بدقة المعنى ولطف المضمون به حاجة إلى أن يُصاغ بتركيب نحوي محكم، وفي سياق لغوي سليم (3)، إذن التمثيل يمثل وسيلة من وسائل التحوّل الدلالي التي يمثلكها المحاجج في التأثير بالمثلقي انطلاقاً من الأدوات اللغوية؛ لأنّ ما ((تُحدثه الدلالة التمثيلية من أثرٍ في طول التأمل والتفكير فيه يكون أدعى إلى بقاء المعاني واستقرارها في النفس مدّة أطول؛ لأنّ النفس البشرية مطبوعة على الحرص على ما جهدت في سبيله وتعبت من أجله))(4).

وكان الإمام الحسين العَيِّ يجنح إلى التمثيل في كلامه متى ما وجد الحِجَاج به ضرورياً، مؤثراً في المتلقي، واتضح لنا من الوقائع التأريخية في المسيرة الحسينية أن الإمام عندما عزم على الخروج إلى العراق لم يلتفت إلى نصائح الصحابة والأقرباء إذ أشاروا عليه بألا يخرج إلى الكوفة؛ لما اتصف به الكوفيون من غدرٍ وخذلانٍ؛ وألا بُصدِّق وعودهم، وعهودهم الكاذبة، فهو لم يأخذ بتلك النصائح بل شد الرحال إلى العراق مصطحباً الأطفال، والنساء، والمرضى من أهل بيته قاطعاً رمال الصحراء بحرِّ الصيف. ما جعلهم يتعجبون مما يقدم عليه من فعل لا تُحمَد عُقباه؛ ولذا رأى الإمام الحسين العَيِّ من المناسب أن يُفصح عما في داخله، فبعدما حمد الله، وأثنى عليه، وصلى على النبي (عله الله عليه مأله المناسب أن يُفصح عما في داخله، فبعدما حمد الله، القلادة على جيد الفتاة، وما أولهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يوسف، وخير لي مصرع القلادة على جيد الفتاة، وما أولهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يوسف، وخير لي مصرع أنا لاقيه، كأني بأوصالي يتقطعها عسلان الفلوات، بين النواويس وكربلا، فيملأن مني أكراشا بُوفاً وأجربة سغباً لا محيص عن يوم خطً بالقلم، رضا الله رضانا أهل البيت، نصبر على بلائه، ويوفينا أجور الصابرين؛ لن تشذ عن رسول الله لحمته، وهي مجموعة له في حظيرة بلائه، ويوفينا أجور الصابرين؛ لن تشذ عن رسول الله لحمته، وهي مجموعة له في حظيرة بلائه، ويوفينا أجور الصابرين؛ لن تشذ عن رسول الله لحمته، وهي مجموعة له في حظيرة

الحِجَاج أطره ومنطلقاته وتقنياته من خلال (مصنف في الحِجَاج : الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث  $^1$ 

ضمن كتاب ( أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية):342.

<sup>2</sup> أسرار البلاغة: 115.

<sup>3</sup> ينظر: التراكيب النحوية من الوجهة البلاغية عند عبد القاهر، د. عبد الفتاح لاشين، دار الجيل للطباعة، بيروت (1980م): 207.

<sup>4</sup> الدرس الدلالي عند عبد القاهر الجرجاني، د. تراث حاكم الزيادي، (دار الصفاء للنشر والتوزيع – عمان، ومؤسسة دار الصادق الثقافية- الحلّة)، الطبعة الأولى (1432هـ - 2011م):332-333.

الوبحث الرابع:...... حجاجه البياني

القدس تقرُّ بهم عينه، وتنجز لهم وعده، من كان فينا باذلاً مُهجته، موطِّناً على لقاء الله نفسه فليرجل معنا فانِّي راحل مصبحاً إن شاء الله)) $^{(1)}$ .

وما يهمنا من هذه الخطبة قوله الطي الله (ما أولهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يوسف))، فقد شبّه ولهه إلى أسلافه باشتياق يعقوب إلى يوسف من دون أن يحدد وجه الشبه الذي يربط بين ولهه إلى أسلافه (علمات الله عليه أجميه)، واشتياق يعقوب إلى يوسف (عليهما السلم) بل تركه مطلقاً، والغاية الحِجَاجية من هذا الإطلاق دفع المتلقى إلى البحث عن العلاقة الرابطة بين العلاقتين، فيذهب به الخيال إلى قصة يعقوب ويوسف (عليها السلم) التي ذكرها الله كلل في القرآن الكريم، ويستحضر القصة كاملة في ذهنه، ثمّ يبحث من خلالها عن أوجه الشبه التي تربط بين وله الإمام الطِّين إلى أسلافه واشتياق يعقوب إلى يوسف (علهُما السلم) ليخلص من ذلك إلى التي شدّها، والأسرة الزاحف بها لم بطلب الرجال سلطة ولا جاهاً بل هي طريقه إلى لقاء أسلافه في جنان الخلد؛ ليعيش معهم الحياة الأبدية في مقعد صدق عند مليك مقتدر؛ وهكذا أوصل الإمام من خلال هذه الحجّة التمثيلية الفكرة التي كانت تجول بخاطره إلى من كان يلومه على شدّ الرحال إلى العراق، وبهذا القول الموجز أقنعهم بخروجه إلى أرض العراق.

نخلص من ذلك إلى أنّ التمثيل وسيلة حجاجية يتوجه به المحاجج إلى عقل المتلقى؛ لينقله من الحالة التصويرية إلى الإقناع، ولذا عدُّ من العناصر المهمة، والفعّالة في الخطاب الحِجَاجي، وجزءاً لا يتجزأ من بنية النص الحِجَاجية.

## ♦ الاستعارة:

الاستعارة لغة ((رفع الشيء وتحويله من مكان إلى آخر، يُقال استعار فلان سهماً من كنانته رفعه وحوّله منها إلى يده))<sup>(2)</sup>. وقال ابن الأثير: ((إنّما سمى هذا القسم من الكلام (استعارة)؛

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نزهة الناظر وتنبيه الخاطر: 86 ؛ وينظر: مقتل الحسين:2/ 5-6؛ والملهوف على قتلى الطفوف ، أبو القاسم علي بن موسى بن جعفر بن طاووس (ت664هـ) ، إعداد عبد الزهراء عثمان محمد، ستارة، قم، الطبعة الأولى (1419هـ - 1998):57؛ وكشف الغمة في معرفة الأئمة: 2/ 239؛ وبحار الأنوار: 44/ 366-367.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> في البلاغة العربية، عبد العزيز عتيق، دار النهضة العربية، بيروت (د.ت):361.

لأنّ الأصل في الاستعارة المجازية مأخوذة من العارية الحقيقية التي هي ضرب من المعاملة))(1). وعرّف عبد القاهر الجرجاني الاستعارة قائلاً: (( الاستعارة في الجملة أن يكون لفظ الأصل في الوضع اللغوي معروفاً تدلّ الشواهد على أنّه اختص به حين وُضِعَ، ثم يستعمله الشاعر وغير الشاعر في غير ذلك الأصل، وينقله إليه نقلاً غير لازم فيكون هناك كالعارية))(2). واللفظ عندما يُسند إلى لفظِ آخر على سبيل الاستعارة مجازاً يبقى محافظاً على دلالته الحقيقية، فقولنا: (رأيتُ أسداً) أقوى دلالة من قولنا: (رأيتُ رجلاً شجاعاً). فعندما تُطلق لفظة (أسد) على الحيوان المعروف تدلُّ على أنّ ذلك الحيوان يتصف بالشجاعة على وجه الحقيقة لكن عندما تُستعار هذه اللفظة للإنسان على سبيل المجاز تكون أقوى حجاجاً، وأبلغ دلالة من الحقيقة؛ لأنّ الفكر يُخْضِعُ اللفظ المستعار إلى عملية عقلية يتوصل بها المتلقى إلى أنّ ثمة اختلافاً بين معنى المسند ومعنى المسند إليه، ممّا يدفعه ذلك إلى أن يتساءَل عن سبب ذلك الاختلاف، وعندما يُنعم النظر أكثر يجد أنّ المتكلم يروم من هذه العبارة إلفات نظر المتلقى للوقوف عندها، وليبحث عن السبب الجامع بين المسند والمسند إليه، فيجد من خلال عملية فكرية تأويلية أنّ الجامع بينهما في هذه العبارة . على سبيل المثال . (الشجاعة)؛ لأنّ السمات الدلالية للفظة (أسد) تشير إلى الشجاعة في الحقيقة، وعندما تُطْلَقُ هذه اللفظة على الإنسان على سبيل المجاز تبقى محافظة على معناها الحقيقى؛ ولهذا نجد عبد القاهر الجرجاني يقول في الاستعارة: ((إنَّها تُعطيك الكثير من المعانى باليسير من اللفظ، حتى تُخرجَ من الصدَفة الواحدة عِدّة من الدُّرَر، وتَجْنِيَ من الغُصْن الواحد أنواعاً من الثَّمر... فإنك لترى بها الجمادَ حيّاً ناطقاً، والأعجمَ فصيحاً، والأجسامَ الخُرسَ مُبينةً، والمعاني الخفيّةَ باديةً جليّةً، وإذا نظرتَ في أمر المقاييس وجدتَها ولا ناصر لها أعزُّ منها))(3).

وتُقسّم الاستعارة تقسيمات عدّة أهمها ما يقوم على طرفيها:

\*\*- 110 \*\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المثل السائر:77/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أسرار البلاغة 30.

<sup>3</sup> المصدر نفسه:43.

<sup>4</sup> سورة إبراهيم: 1.

الهبحث الرابع:...... حجاجه البياني

المشبه به (الظلمات، النور). والمتلقي يستند إلى القرينة السياقية – في هذه الآية - لمعرفة المشبه المحذوف.

• الاستعارة المكنية: لا يُصرّح فيها بلفظ المشبه به (المستعار منه)، وإنّما يُكتفى فيها بذكر المشبه، وشيء من لوازم المشبه به. كما في قوله تعالى: ﴿ وَاحْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ اللَّلِّ مِنْ المشبه، وشيء من لوازم المشبه به. كما في قوله تعالى: ﴿ وَاحْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ اللَّلِّ مِنْ المشبه به، والمشبه في هذه الآية الرّحْمَةِ ﴾ (أ. الجناح لازم من لوازم وتعالى المشبه به؛ لوجود لازم من لوازمه دلّ عليه وهو (الذّل)، وحذف الله سبحانه وتعالى المشبه به؛ لوجود لازم من لوازمه دلّ عليه وهو (الجناح).

وقسم أرسطو الاستعارة على ثلاثة أقسام هي: الاستعارة الجمهورية، والاستعارة الشعرية، والاستعارة الحِجَاجية، وجعل الاستعارة الحِجَاجية تهدف إلى إحداث تغيير في الموقف العاطفي أو الفكري للمتلقي، في حين أنّ الاستعارة الشعرية لا تهدف إلا إلى ذاتها ولا تحيل إلا على ذاتها) (2)؛ ولهذا السبب نصح أرسطو الخطيب بعدم الإكثار من الاستعارة في الخطاب؛ لئلا تظهر بمظهر التكلّف؛ لأنّ الإفراط فيها يخرج الخطاب من جنس الخطابة إلى جنس الشعر (3)، وسار ميشيل لوجيرن على خطى أرسطو في التفريق بين الاستعارة الجِجَاجية والاستعارة الشعرية (4)، وتابعهما في ذلك الدكتور أبو بكر العزاوي فهو يرى أنّ الاستعارة البيانية تكون مقصودة لذاتها، ولا ترتبط بالمتكلمين وبمقاصدهم وأهدافهم الحِجَاجية، مستشهداً بقول الشاعر: [البحر البسيط]

# وَأَمْطَرَتْ لُؤْلُوًا مِنْ نَرْجِسٍ وَسَقَتْ وَرْدَاً وَعَضَّتْ عَلَى الْعُنَّابِ بِالْبَرَدِ (5)

فقد قال في هذا البيت: ((يتضح لنا من خلال هذا المثال أنّ الشاعر لم يكن يهدف إلى التأثير في المخاطب أو إلى تحقيق بعض الغايات الحِجَاجية بل كان يهدف إلى إظهار براعته

2 ينظر: اللغة والخطاب، عمر أوكان، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء (2001م):133، 134.

<sup>4</sup> ينظر: الاستعارة والحِجَاج: (بحث) 89.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الإسراء:24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: المصدر نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> البيت منسوب إلى يزيد بن معاوية. يُنظر: ديوان يزيد بن معاوية، جمع وتحقيق وشرح الدكتور واضح الصمد، دار صادر، بيروت، الطبعة الثانية (2007م): 83؛ كما نُسب إلى الوأواء الدمشقي. ينظر: ديوان الوأواء الدمشقي، تحقيق سامي الدهّان، دار صادر، بيروت (1993م):84.

في استعمال المحسنات البديعية))(1)، لكنّ الذي يبدو لي أنّ الاستعارة الحِجَاجية لا تخلو من قيمة جمالية، كما أنّ الاستعارة الشعرية لا تخلو من قيمة حجاجية، والاختلاف بينهما يقتصر على النسبية، فبعض الاستعارات تكون فيها نسبة الحِجَاج أقوى من نسبة الجمال، وأخرى تكون فيها نسبة الجمال أقوى من نسبة الحِجَاج وذلك بحسب السياق اللغوي، ومقام القول.

فالاستعارة لا تقتصر على الإمتاع فحسب، بل لها وظيفة أخرى أهم من وظيفة الإمتاع وهي الوظيفة الحِجَاجية التي تهدف إلى الإقناع؛ ولهذا السبب حظيت الاستعارة باهتمام الحِجَاجيين فهم يرون أنّها تمثل ((مركز الحِجَاج وأهم آلياته البلاغية نظراً لما تحققه من نتائج إيجابية في تقريب المعنى إلى ذهن القارئ))<sup>(2)</sup>، فقد جعلها بيرلمان نمطأ من المجاز اللغوي الذي يمثل نوعاً من الحجج المُؤَسَّمة لبنية الواقع؛ لما لها من وقع كبير في تغيير مواقف المتلقى الفكرية والعاطفية، ثمّ حمله على الإقناع بما يُلقى عليه، وأشار المفكر المغربي طه عبد الرحمن إلى أهمية الاستعارة في الخطابات الحِجَاجية الإقناعية؛ إذ قال: ((العلاقة الاستعارية هي أدلّ ضروب المجاز على ماهية الحِجَاج))(3). وأكثرُ الحِجَاجيين اهتماماً بالاستعارة ميشيل لوجيرن فقد خصص للاستعارة بحثاً وسمه بـ(الاستعارة والحِجَاج) رأى فيه أنّ اللفظ المستعمل على وجه الاستعارة يكون أقوى حجاجاً، وأدق دلالة من اللفظ المستعمل على وجه الحقيقة، ومثَّل لذلك بلفظة (حمار) فقد قال فيها: ((إنّ السمة أو السمات الدلالية التي تحتفظ بها في الاستعمال الاستعاري لكلمة (حمار) توجد في الاستعمال الحقيقي للكلمة. ومع ذلك لا نجد لها نفس الأثر (\*). فعندما يتعلق الأمر بحمار حقيقي تكون السمتان: / بليد/ و/عنيد/ مرتبطتين بعدد من السمات الأخرى. أما في الاستعمال المجازي لكلمة (حمار) فإنّ هاتين السمتين الدلاليتين تلفتان النظر وترتسمان في الذاكرة أكثر ممّا لو كانتا مقرونتين بسمات أخرى متعددة...إنك عندما تستخدم (\*) اللفظ في معناه الحقيقي، تكون كأنّك أغرقت تينك السمتين في جميع الصفات الجوهرية))<sup>(1)</sup>. ويعزو ذلك إلى أنّ الحكم في الاستعارة يكون من استنتاج المتلقى؛ إذ يقول: ((من السهل دائماً أن ننفى ما يقوله من يتحدث إلينا أكثر ممّا يسهل أن ننفى ما نستنتجه نحن عن

1 نحو مقاربة حجاجية للاستعارة: (بحث) 83-84.

<sup>3</sup> اللسان والميزان أو التكوثر العقلي:233.

<sup>\*</sup> كذا، والصواب: الأثر نفسه. \* كذا، والصواب: تستعمل اللفظ.

طريق عملية تأويلية))(2)، ويستأنف قائلاً: (( إنّ أحكام القيمة التي تتضمنها الاستعارات أقل التباساً من غيرها، إنّها أقرب إلى الفهم، ولو كانت أصعب كثيراً في التحليل، ولهذه الصعوبة كان الدحض أشد عسراً، ولكنها تزيد الاستعارة الحِجَاجية قوة))(3)، وقال عبد الله صولة: ((إنّ صنع مجموعة لسانية ما لاستعارات تحفظها وتتناقلها عبر الأجيال ليس لكونها استعارات نحيا بها لضمان التواصل اللغوي في حياتنا اليومية فحسب، وإنّما(\*) لكونها أيضاً حقائق نستند إليها في تواصلنا اللغوي ضماناً لنجاعته من ناحية الحِجَاج والإقناع))(4).

ويتضح ذلك أكثر بذكر بعض استعارات الإمام الحسين العلي الواردة في خطاباته، ومنها على سبيل المثال ما جاء في ردّه على معاوية. فتشير المصادر التأريخية إلى أنّ معاوية أراد أن يأخذ البيعة ليزيد من أهل المدينة بخطبة استند فيها إلى مجموعة من الحجج، فبعدما شدّ الرحال من الشام إلى المدينة، أرسل بطلب الإمام الحسين العلى، وعبد الله بن عباس، وجمع الناس حوله، ثم أرتقى المنبر فحمد الله، وأثنى عليه، وصلى على النبي محمد (على الله عليه وأله وسلّى، ثم امتدح يزيد بما ليس فيه بأنّه عالم بكتابِ الله، وسنة نبيه؛ ويمتاز بالحلم والعلم ما يُضاهي به الإمام الحسين العلى وغيره من الصحابة والتابعين؛ ليصل من ذلك إلى إقناع الناس بأنّه كفء للخلافة. لكنّه فُوجئ بخطبة من الإمام الحسين العلى بددت آماله كلّها، جاء فيها قوله العلى: (فضح الصبح فحمة الدُجي(٥))(٥). فقد شبّه الإمام القلى بهذا القول ظلمة الليل بالفحمة، ثمّ حذف المشبه، وصرّح بالمشبه به ، وفضلاً عن الجانب الجمالي التي انمازت به هذه

الاستعارة من خلال تشبيه ظلمة الليل بالفحمة أضفت على الخطاب قوة حجاجية؛ ليكون أقوى دلالة، وأكثر تقريباً للمعنى، وأقرب للفهم، وأكثر تأثيراً من (فضح الصبح ظلمة الدجى) أو (فضح

\*\*- 113 \*\*\*

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الاستعارة والحِجَاج: (بحث)88-88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البحث نفسه: 88.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> البحث نفسه: 88.

<sup>\*</sup> كَدا، والأصوب: بل، لأنّ إنّما تفيد القصر، وهذا السياق لا يُراد منه القصر بل الإضراب.

<sup>4</sup> البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة أو الحِجَاج، بحث ضمن كتاب ( الحجاج مفهومه ومجالاته) 19/1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الدجى: الليل مع غيم لا يُرى فيه نجمٌ ولا قمرٌ. ينظر: لسان العرب: مادة (دجا) 14/ 249.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الإمامة والسياسة: 208/1.

الحقّ الباطل)، ثم إنّ الذي يُنعم النظر أكثر يجد أنّ المراد من هذه الاستعارة دلالة أعمق من ذلك كلّه. فقد شبه فيها نيات معاوية بليلٍ حالك السواد كانت تستتر تحته خفايا مكرِه، وبدعوته هذه لمبايعة يزيد افتُضحت تلك النيات، واتضح مكرُه؛ لعدم إيفائه بالعهد الذي قطعه على نفسه بصلحه مع الإمام الحسن الطّي بأنّه لا يجعل الخلافة توريثاً في بني أميّة، وإنّها تنتقل من بعده إلى الإمام الحسن الطّي الله فهذه الاستعارة فيها ما يُراد منه لفت نظر المتلقي للوقوف عندها، والبحث عن كنهها؛ ليتوصل من خلال حركة فكرية إلى هذه النتيجة، فهذه المقولة لا تمثل استعارة تمتاز بجانبها الجمالي فحسب، بل هي فضلاً عن قوتها الجمالية والحِجَاجية مثلت نتيجة عكسية لحجاج معاوية في خطبته التي قطع من أجلها المسافات من الشام إلى المدينة.

وممّا جاء في هذه الخطبة أيضاً قوله العلا: ((فركبتم الأعاليل، وفعلتم الأفاعيل)) فقد شبّه فيها (الأعاليل). و((هي العلل التي اعتل بها معاوية عند حديثه عن فضل يزيد))(2). بالمطايا، ثمّ حذف المعنى الحسيّ (المطايا)، وأبقى المعنى المجرد (الأعاليل)، وأراد من ذلك أن يجسر بين المعنى الحسيّ والمعنى المجرد. ويتضح ذلك للمتلقي من خلال حركة فكرية منتظمة يفهم منها أنّ معنى المسند يختلف عن معنى المسند إليه، فيعرف أنّ الإمام الحسين المؤسِّ عمد إلى هذه الاستعارة؛ لثقته البالغة بأنّ الاستعارة في هذا الموضع من السياق تكون أبلغ من الحقيقة، وأقوى حجاجاً، وأكثر وقعاً وتأثيراً في المتلقي، فأراد الإمام القليلاً من هذه الاستعارة أن يلفت نظر المتلقي إلى أنّ ((معاوية وأتباعه يقترفون ما نهى عنه الشارع المقدس ويبررون ذلك بعلة وعند التكرار يطرحون علّة أخرى وهكذا))(3).

ومن استعاراته الحِجَاجية أيضاً قوله عند قبر أخيه الإمام الحسن الطَّيِّة قبل أن يشدّ الرحال إلى مكة، ومنها إلى العراق: ((أنت ابن سلالة النبوة، ورضيعُ لِبان الحكمةِ))(1).

فقد أضفى الكلية على المعنى المجرد (النبوّة) صفة من صفات الرجولة الحسيّة، وهي (السلالة)، وأضفى على المعنى المجرد (الحكمة) صفات المعنى الحسيّ (المرأة)، وغايته من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: الإمامة والسياسة: 1/ 184.

<sup>2</sup> نثر الإمام الحسين الته دراسة بلاغية: (رسالة ماجستير)38.

<sup>3</sup> بلاغة الإمام الحسين بن علي الله دراسة وتحليل، حسين أبو سعيدة، مركز العترة الدراسات والبحوث، بيروت(1998م):33/2.

ذلك تبسيط حالات لا تصمد أمام مقاومة التحليل الذهني؛ ليلفت نظر المتلقى إلى النهج القويم الذي كان الإمام الحسن الطِّيع يسير عليه في التعامل مع الدولة الأموية، ولاسيما صلحه مع معاوية إذ ((توحي الصورتان إيحاءً أقرب إلى اليقين أنّه السِّيّة كان موافقاً لما صنعه أخوه الحسن الطِّينَةُ في أمر الصلح مع معاوية بدلالة ألفاظ (الحكمة)، و(النبوّة) )) (2)؛ ليمهّد بذلك إلى أنّ خروجه لمواجهة الدولة الأموية لم يأتِ عن قناعة مسبقة كانت سياسة أخيه الأكبر تقف حائلاً دونها، فقوله هذا أراد منه قطع الشكّ في أنّ السياسة التي تبناها في الثورة على الطغاة خالف فيها سياسة أخيه الأكبر. والإمام الحسين الطِّيِّلا في هذه الاستعارة مازج بين جمال العبارة، وقوة الحجّة؛ ليكون لهما وقع مزدوج في التأثير بالمتلقى.

ومن استعاراته ما جاء في خطبته الطِّين لما استكفَّ به جيش الكوفة: ((أجل والله. خذل فيكم معروفٌ نبتت عليه أصولكم، وأتزرت عليه عروقكم، فكنتم أخبث ثمر شَجَر للناظر، وأكلةً للغاصب))<sup>(3)</sup>. نجد في قوله هذا صورة استعارية تألفت من مجموعة استعارات. فقد شبّه خذلهم بالتربة، وشبّه أصولهم بأصول الشجر الخبيث النابت في تلك التربة، ثم حذف المشبه به الأول (التربة)، والمشبه به الثاني (أصول الشجر الخبيث)، وأبقى شيئاً من لوازم المشبه به وهو (نبتت)، وشبّه خبثهم بثمر ذلك الشجر، وشبّه حالهم بأنّهم أكلة للغاصب؛ ليصوّر بهذه الاستعارات حال أهل الكوفة الناكثين لبيعته الطِّيِّيِّ، فهم كالشجر الخبيث الأصل، النابت في تربة خبيثة، وما هم إلا فروع وثمار لذلك الشجر الخبيث، فمن خلال عملية عقلية فكرية يتوصل المتلقى إلى أنّ الشجر الخبيث لا يثمر إلا ثمراً خبيثاً، وما هؤلاء القوم إلا ثمار ذلك الشجر الخبيث وذلك في إشارة منه إلى خذلهم لأبيه عليّ، وأخيه الحسن (عليهُما السلم)؛ ليصل من هذه الاستعارة الحِجَاجية إلى نتيجة مضمرة لم يصرّح بها الإمام الكين لها مصداق في القرآن الكريم يستشفّه المتلقى من سياق القول وهو قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عيون الأخبار، أبو مُحمَّد عبد الله بن مسلم ابن قتيبة الدينوري (ت276هـ)، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة (1996): 2/ 314-315؛ وينظر : جمهرة خطب العرب:2/ 129.

<sup>2</sup> أدب الإمام الحسين الكلا قضاياه الفنية والمعنوية: (رسالة ماجستير) 228.

<sup>3</sup> الاحتجاج: 2/ 278؛ وينظر: مقتل الحسين: 7/2.

الهبحث الرابع:...... حجاجه البياني

وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُوْلَئِكَ هُمْ الْخَاسِرُونَ (1)، وهذه الصفات كلّها تنطبق على الكوفيين . آنذاك ..

من خلال ما تقدم اتضحت لنا أهمية الاستعارة في الخطاب الحسيني، وقوتها الحِجَاجية، وفضلها في إبراز المعاني. ونخلص إلى أنّ الاستعارة تعدُّ من أهم الوسائل اللغوية البيانية التي يستند إليها المحاجج للوصول إلى أهدافه الحِجَاجية بل إنّها تأتي في المقام الأول لما يتمتع به القول الاستعاري من قوة حجاجية عالية إذا ما قورن بالأقوال العادية.

#### ♦ الكناية:

الكناية بأصل الوضع ((أن تتكلم بشيء وتريد غيره، وكنّى عن الأمر بغيره يكنّي كناية، يعني إذا تكلّم بغيره ممّا يستدل عليه))(2)، والكناية لفظية مجازية، وتأتي مفردة ومركبة؛ وتُقهم دلالتها من اللفظ الظاهر، ويُقصد بها: ((ترك التصريح بذكر الشيء إلى ذكر ما يلزمه؛ لينتقل من المذكور إلى المتروك، كما تقول: فلان طويل النجاد لينتقل إلى ما هو ملزومه، وهو طويل القامة... وسُمِّي هذا النوع كناية، لما فيه من إخفاء وجه التصريح))(3). وتتألف الكناية من ((ثلاثة أركان:

- 1. المكنى به: وهو دلالة اللفظ الظاهر التي تقوم دليلاً على مراد المتكلّم.
- 2. المكنى عنه: وهو المعنى اللازم للمكنى به الذي يرمى إليه الناطق بالكناية.
- القرينة العقلية التي يفرزها سياق الكلام لترشد إلى المكنى عنه، وتمنع إرادة المعنى المكنى به)) (4).

والكناية أبلغ، وآكد، وأقوى حجاجاً من التصريح ((فليست المزيّة في قولهم (جَمّ الرماد). أنّه دلّ على قِرى أكثر بل إنّك أثبت له القرى الكثير من وجه هو أبلغ، وأوجبته إيجاباً هو أشدّ، وادعيته دعوى أنت بها أنطق، وبصحتها أوثق))(5). والمعنى الذي يفهمه المتلقي من قصد المحاجج بعد تدّبر وتفكّر، يكون أقوى تأثيراً، وأكثر إقناعاً من المعنى الصريح؛ لأنّه يخضعه إلى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة البقرة: 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لسان العرب: مادة (كني):233/15.

<sup>3</sup> مفتاح العلوم:637.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> البلاغة والتطبيق:370.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> دلائل الإعجاز:71.

عملية ذهنية عقلية، فالمحاجج عندما يُكنّي يريد من ذلك إشراك المتلقى في العملية الحِجَاجية؛ لأنّ الكناية تجعل المتلقى يقوم بعملية ذهنية عقلية لإدراك العلاقة الدلالية التلازمية ما بين المعنى السطحي الظاهر (المكنى به)، والمعنى الخفي الذي يريد المحاجج التوصل إليه (المكنى عنه) ما يجعله يتوصل إلى الفكرة التي يريدها المحاجج بنفسه، وتوصل المتلقى إلى ما يريده المحاجج بنفسه يجعل تقبلها والاقتتاع بها أقوى من التصريح؛ لذا إنّ الكناية تمثل حجّة يتوجه بها المحاجج إلى عقل المتلقى؛ لينقله من التعبير الكلامي الظاهر إلى دلالةٍ أعمق تردفها في التداول، ويبدو أنّ ذلك كان مكمن السرّ في تسابق البلغاء إليها، ووصفَ الدكتور محمود السيد شيخون في كتابه (الأسلوب الكنائي في القرآن الكريم) الكناية بأنَّها ((وادِ من أودية البلاغة، ومقتل من مقاتل البيان العربي... وطريق جميل من طرق التعبير الفني ... ووسيلة قوية من وسائل التأثير والإقناع، ولها أثر كبير في تحسين الأسلوب))<sup>(1)</sup>، فهي تزيد من حيوية العبارة وقوتها، فضلاً عمّا تضفيه على المعنى من جمال الصياغة، ومتى ما جاء المعنى مصحوباً بدليله، كان أشدّ تأثيراً، وأقوى إقناعاً؛ ولذا نجد الكناية تحظى باهتمام الإمام الحسين الطِّيِّل، فإذا رأى الكِين في موضع ما من خطاباته أنّ الكناية فيه أبلغ وآكد وأقوى حجاجاً من التصريح عمد إليها، ومن الأمثلة على ذلك ما جاء في ردّه على معاوية عندما طلب البيعة ليزيد من أهل المدينة بحضرة الإمام الحسين الطّيض؛ إذ قال الإمام الطّيض؛ في معرض ردّه عليه: ((فركبتم الأعاليل، وفعلتم الأفاعيل، وقلتم كان ويكون) (2). فقوله: (كان ويكون) ((كناية عن احتجاج معاوية بالمنسوخ بأنّه سبق، وأنّه كان أمرٌ (\*) نافذاً))(3)، وعمد الإمام الطّي اللي هذه الكناية في هذا الموضع؛ لأنّها أبلغ، وآكد، وأقوى حجاجاً من التصريح لـ((أنّ كلّ عاقل يعلم إذا رجع إلى نفسه أنّ إثبات الصفة بإثبات دليلها، وايجابها بما هو شاهد في وجودها، آكد، وأبلغ في الدعوى، من أن تجيء إليها فتثبتها، هكذا سَاذَجاً غُفْلاً))(4)، فهذه الكناية عندما تقرع ذهن المتلقي تدفعه إلى البحث عن الدلالة التلازمية ما بين معنى اللفظ الظاهر والمعنى الخفى، ومن ذلك يتوصل الإمام إلى إشراك المتلقى في النصّ الحِجَاجي؛ ليتوصلا معاً إلى أنّ معاوية كان يريد من خطبته أن

<sup>(1398</sup>هـ):87. ² الإمامة والسياسة: 209/1.

<sup>\*</sup> كذا، والصواب: كان أمراً نافذاً، اللهم إلا إذا كان يقصد من ذلك: وإنّه أمرٌ كان نافذاً، وهو بعيد.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بلاغة الإمام الحسين بن على رعاد السار)؛ دراسة وتحليل: 33/2.

<sup>4</sup> دلائل الإعجاز:72.

يُفحم النّاس بأنّ المنسوخ قد سبق، وهذا ما حصل بالفعل، ممّا دفع معاوية إلى أن يلتفت إلى ابن عباس ويقول متعجباً: ((ما هذا يابن عباس؟! ولما عندك أدهى وأمر))(1).

## **❖ التعريض**:

يُقصد به ((هو أن يُطلق الكلام ويُشار به إلى معنى آخر يُفهم من السياق، ومن ظرف القول))(2)، وسُمّيَ بذلك؛ لأنّ المعنى فيه يُفهم من عرضه، وعرض كلّ شيءٍ بجانبه، ويختص بالتركيب، ولا يأتي مفرداً، والمعنى فيه يُلمّح إليه تلميحاً(3)، ولا يتضمن علاقة دلالية لزومية بين معنى اللفظ الظاهر والمعنى الخفي؛ إذ يمكن أن يُستعمل الخطاب الواحد في أكثر من سياق، فينتج عنه قصد يختلف باختلاف السياق، وتُفهم دلالته من القرينة، والمتلقي لا يُدرك المعنى المراد منه إلا إذا كان ملماً بالسياق الذي يرد فيه، فضلاً عن معرفة ظروف القول، ومناسبته(4)، واستعمال التعريض في الخطاب له وقع بالغ في المتلقي، وأثر حجاجي أبلغ من التصريح، وأفضل التعريض وأقواه ما ورد في قوله تعالى: ﴿ وَقُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ الْكَارِ مَنَى ولا أكرم (6). سبحانه وتعالى إلى ما كان يقوله أبو جهل: لا يوجد بين جبلي مكة أعزّ منّي ولا أكرم (6).

ومن التعريض في كلام أبي عبد الله الحسين العلام ما جاء في الحوار الذي دار بينه وبين معاوية، فقد جاء فيه أنّ معاوية قال للإمام الحسين العلم ((يا أبا عبد الله هل بلغك ما صنعنا بحجر وأصحابه وأشياعه وشيعة أبيك؟ فقال العلم: وما صنعت بهم ؟ قال: قتلناهم، وكفّناهم، وكفّناهم، وصلينا عليهم. فضحك الحسين العلم، ثم قال: خصمك القوم يا معاوية، لكنّنا لو قتلنا شيعتك ما كفنّاهم ولا صلينا عليهم ولا قبرناهم)) (7).

ضَحِكُ الإمام، وردّه على معاوية فيهما تعريض بالفعل والقول؛ إذ لا يوجد في تاريخ الإسلام فعل أشنع من ذلك إلى زمن الإمام الحسين الطّيخ، فلو كان معاوية مسلماً كما يدّعي لما قتل نفساً بغير نفسٍ، ثم يُكفّنها، ويُصلي عليها، وهذا الفعل إن دلّ على شيءٍ فإنّما يدلُ على أنّ معاوية

<sup>1</sup> الإمامة والسياسة: 210.

<sup>2</sup> البلاغة والتطبيق:373.

<sup>3</sup> ينظر: المثل السائر: 3/ 57.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: البلاغة والتطبيق: 374.

<sup>5</sup> سورة الزخرف:49.

<sup>6</sup> ينظر: العمدة في صناعة الشعر ونقده، أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني (456هـ أو 463هـ)، تحقيق الدكتور النبوي عبد الواحد شعلان، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الأولى (1420هـ ـ 2000م): 501/1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الاحتجاج:2/ 275؛ وينظر: كشف الغمة في معرفة الأئمة: 240/2 مع اختلافٍ في الرواية.

بقوله هذا أماط اللثام عمّا كان يُخفيه من نفاق. وضَحِكُ الإمام أو حتى تبسمه ما هوإلا علامة أشار بها إلى نفاق معاوية بقصد التعريض به أمام النّاس. أما قوله الطّيّي فيدلُ على أنّ المسلم الحقّ لا ينبغي له أن يُكفّن كافراً ولا يُصلي عليه أبداً تأسياً بالرسول (صلا الله عليه وآله وسلّم)، وتنفيذاً لأمر الله سبحانه وتعالى؛ إذ قال تعالى لنبيه الأكرم (صلا الله عليه وآله وسلّم) في المنافقين: ﴿ وَلاَ تُصَلّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبدًا وَلاَ تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ)(١). فقوله: ((لكنّنا لو قتلنا شيعتك ما كفنّاهم ولا صلينا عليهم ولا قبرناهم)) فيه تلميح إلى أنّ الله جلّ في علاه نهى عن الصلاة على أمثالهم من الخارجين عن دين الله سبحانه وتعالى.

ففعل الإمام وقوله هذان كانا حججاً احتج بهما على أنّ معاوية لم يكن مسلماً كما يدّعي، بل كان منافقاً بدلالة فعله الشنيع هذا، ويمكن توضيح ذلك أكثر استناداً إلى نظرية تولمين الحجاجية:



(الضمان) نظراً لأنّ المنافق والكافر لا يُكفّن ولا يُصلى عليه و (الأساس) الذي يُستند إليه في نقوية الضمان الآية الكريمة المذكورة آنفاً.

نخلص ممّا تقدّم إلى أنّ سحر البيان لا يأسر القلب فحسب، بل يجعل العقل متفاعلاً معه أيضاً باحثاً عن كنه أسراره، فإن اطمأنَّ المتلقى لنيات المحاجج خضع لسحر البيان قلباً وقالباً.

نستشف من كلِّ ما تقدّم أنّ النظريات الحجاجية اللسانية تناولت الحجاج من جوانب تداولية، ولغوية، وأسلوبية، وبيانية، واستناداً إلى ذلك يمكن اعتصار هذه النظريات؛ لتصب جميعها في بوتقة واحدة يُصطلح عليها بـ(المنهج الحجاجي)؛ ليُضاف هذا المنهج إلى المناهج التحليلية الموجودة في الميادين اللغوية والأدبية كالمنهج البنيوي، والأسلوبية، والشعرية، ونحو ذلك، ويمكن الركون إليه باطمئنان في تحليل النصوص، وأزعم أنّ هذا المنهج لا يقل قيمة عن

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة التوبة:84.

الهبحث الرابع:...... حجاجه البياني

تلك المناهج، بل يفوقها في دراسة الجوانب العقلية، وسأعتمده في دراستي التطبيقية لتحليل كلام الإمام الحسين المعين الفصل المقبل.



دراسة حجاجية تطبيقية لنماذج من كلام الإمام الحسين الطِيِّيْنِ

المبحث الأول: كلامه الطّينية في المدينة المنورة المبحث الثاني: كلامه الطّينية أول خروجه من مكة لحين نزوله في كربلله الطّينية في كربلله الطّينية في كربلله الطّينية في كربلله الطّينية في كربلله

# المبحث الأول: كلامه الطِّيِّة في المدينة المنورة:

## • مع عمر بن الخطاب:

أول كلام وصل إلينا عبر المدونات التاريخية للإمام الحُسنين الطّيّي المشادة الكلامية التي دارت بين الإمام الحُسنين الطّيي في صباه - إذ كان عمره عشرة أعوام تقريباً - وعمر بن الخطاب، عندما قال عمر بن الخطاب في خطبة له: إنّه أولى بالمؤمنين من أنفسهم.

فقد قال أبو منصور أحمد بن علي الطبرسي في كتابه (الاحتجاج): ((رُوي أنّ عمر بن الخطاب كان يخطب النّاس على منبر رسول الله (ملله الله عليه واله وسلّم)، فذكر في خطبته أنّه أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فقال له الحُسنين المنهم من ناحية المسجد -:

## انزل ... عن منبر أبى رسول الله لا منبر أبيك!

فقال له عمر: فمنبر أبيك لعمري يا حُسَين لا منبر أبي، من علّمك هذا أبوك عليّ بن أبي طالب؟ فقال له الحُسَين السِّخ: إن أطع أبي فيما أمرني فلعمري إنّه لهادٍ وأنا مهتدٍ به، وله في رقاب النَّاس البيعة على عهد رسول الله، نزل بها جبرائيل من عند الله تعالى لا ينكرها إلا جاحد بالكتاب، قد عرفها النَّاس بقلوبهم وأنكروها بألسنتهم وويلٌ للمنكرين حقنا أهل البيت، ماذا يلقاهم به مُحَمَّد رسول الله (صلة إلله عليه وآله وسلّم) من إدامة الغضب وشدّة العذاب!!

فقال عمر: يا حُسَين من أنكر حقّ أبيك فعليه لعنة الله، أمَّرنا النَّاس فتأمرنا ولو أمروا أباك لأطعنا.

فقال له الحُسنين: يا ابن الخطاب فأيّ النّاس أمرك على نفسه قبل أن تؤمّر أبا بكر على نفسك ليؤمرك على النّاس بلا حجّة من نبي ولا رضا من آل مُحَمّد، فرضاكم كان لمُحَمّد (علله الله عليه مأله على النّاس بلا حجّة من نبي ولا رضا من آل مُحَمّد، فرضاكم كان لمُحَمّد يطول الله عليه مأله وسلّم) رضى أو رضا أهله كان له سخطاً؟! أما والله لو أنّ للسان مقالاً يطول تصديقه، وفعلاً يعينه المؤمنون، لما تخطيت رقاب آل مُحَمّد، ترقى منبرهم، وصرت الحاكم عليهم بكتاب نزل فيهم لا تعرف معجمه، ولا تدري تأويله الأسماع، المخطئ والمصيب عندك سواء، فجزاك الله جزاك، وسألك عمّا أحدثت سؤالاً حفياً.

قال: فنزل عمر مغضباً، فمشى معه أناسٌ من أصحابه حتى أتى باب أمير المؤمنين الكُلُّ فاستأذن عليه فأذن له، فدخل فقال: يا أبا الحسن ما لقيت اليوم من أبنك الحُسنين، يجهرنا بصوتٍ في مسجد رسول الله ويُحرض عليّ الطغام وأهل المدينة ...))(1).

لو تأملنا في هذا النص لوجدنا أنّ الموضوع الذي دار حوله الحِجَاج بين الإمام الحُسَين الطَّيِّة وعمر بن الخطاب هو قول عمر بن الخطاب الذي ذكر فيه أنّه أولى بالمؤمنين من أنفسهم، وإنكار الإمام الطَّيِّة بأنّ ذلك لا يحقّ له محتجاً بأنّ ولاية أمر المؤمنين أوكلها الرسول (صلة الله عليه والله وسلّم) لعليّ بن أبي طالب الطِّيِّة ، وعمر بن الخطاب لم ينكر ذلك على الإمام الحُسنين الطِّية لكنّه احتجً بأنّ النّاس هم الذين أمَّروه (انتُخب من النّاس). وفيما يأتي تحليل لهذا النصّ على وفق المنهج الحِجَاجي، ويمكن تُقسمه على ثلاثة أقسام:

### القسم الأول:

((انزل ... عن منبر أبي رسول الله لا منبر أبيك! فقال له عمر: فمنبر أبيك لعمري يا حُسين لا منبر أبيك). (انزل): فعل أمر استمد طاقته الحِجَاجية من الشخص الآمر بوصفه ابن رسول الله (مطة الله عله وأله وهلي) وليس من الصيغة نفسها؛ إذ لو أنّ شخصاً آخر غير ابن الرسول يقول ذلك لعمر بن الخطاب لما سَلِمَ من العقاب، وهو - بحسب المنهج الحِجَاجي - فعل كلام مباشر ذو قوة حجاجية إنجازية اختاره الإمام الحُسين الطيط ليكون مقدمة حجاجية بيتدئ بها حجاجه. (منبر أبي رسول الله) حقيقة لم يستطع المتلقي إنكارها، و ذِكْرُ الحقيقة الفعلية في النص له طابع حجاجي، والتسليم لها يعني التسليم للحجة. (أبي): ذِكْرُ لفظة (أبي) في هذا المقام يقتضي أنّ الحُسين الطيط أود أن يلفت نظر المتلقي إلى ما كان متداولاً بين المسلمين من القائل الرسول فيه وفي أخيه الحسن (عله الحالم)، وقد مرّ ذكرها في المبحث الأول من الفصل الثاني. فلفظة (أبي) في هذا المقام ثُمثل فعلاً كلامياً غير مباشر جاء ليزيد من قوة فعل الكلام المباشر (الأمر/انزل)، فهي تقتضي أنّه لا يجوز أن يدّعي أحد أنّه أولى بالمؤمنين بعد رسول الله (الأمر/انزل)، فهي تقتضي أنّه لا يجوز أن يدّعي أحد أنّه أولى بالمؤمنين بعد رسول الله (الأمر/انزل)، فهي تقتضي أن إضافة (رسول الله) إلى لفظة (أبي) في هذا السياق النبي (عليه الله الأثر الحِجَاجي الفاعل في توجيه الدلالة، فلو حُذفت من السياق أو بُدَلت لما حقق الإمام لها الأثر الحِجَاجي الفاعل في توجيه الدلالة، فلو حُذفت من السياق أو بُدَلت لما حقق الإمام لها الأثر الحِجَاجي الفاعل في توجيه الدلالة، فلو حُذفت من السياق أو بُدَلت لما حقق الإمام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الاحتجاج: 2/ 271، وينظر: سير أعلام النبلاء: 285/3.

القوة الفعلية الإنجازية التي حققها بذكرها. وقد بينا ذلك في المبحث الأول من الفصل الثاني<sup>(1)</sup>. (لا منبر أبيك) النفي عامل حجاجي قلّص الإمكانات الحِجَاجية، وزاد من توجيه الحجّة نحو النتيجة التي أقرّ بها عمر بن الخطاب وهي: (فمنبر أبيك لعمري يا حُسَين لا منبر أبي).

#### القسم الثاني:

((من علّمك هذا أبوك عليّ بن أبي طالب. فقال له الحُسنين السّيّة: إن أطع أبي فيما أمرني فلعمري إنّه لهادٍ وأنا مهتدٍ به، وله في رقاب النّاس البيعة على عهد رسول الله، نزل بها جبرائيل من عند الله تعالى لا ينكرها إلا جاحد بالكتاب، قد عرفها النّاس بقلوبهم وأنكروها بألسنتهم، وويلّ للمنكرين حقنا أهل البيت، ماذا يلقاهم به مُحَمَّد رسول الله (صلة الله عليه مأله مسلّم) من إدامة الغضب وشدّة العذاب؟! فقال عمر: يا حُسنين من أنكر حقّ أبيك فعليه لعنة الله، أمّرنا النّاس فتأمّرنا ولو أمروا أباك لأطعنا)).

يمكن تقسيم هذا المقطع من الحِجَاج على وفق السلم الآتى:

النتيجة المضمرة (ن) علي بن أبي طالب أولى بالمؤمنين من أنفسهم بعد رسول الله (علله الله عليه ماله مسلم)

(إن أطع أبي فيما أمرني فلعمري إنّه لهادٍ وأنا مهتدٍ به) اعتمد الحُسَين الطّيّة في قوله هذا على القسم (لعمري) + (إنّ) + (اللام). والقسم أسلوب إنشائي يؤتى به للتوكيد، و(إنّ) أداة توكيد، ودخولها على الجملة يفيد تكرار الجملة مرتين، و(اللام) في (لهادٍ)، ودخولها مع (إنّ) على الجملة الخبرية تصير معهما الجملة الخبرية ثلاث جمل<sup>(2)</sup>، ودخول القسم على الجملة الاسمية مع هذه الأدوات يكون بمثابة تكرار الجملة أربع مرات<sup>(3)</sup>، ويؤتى بالتوكيد ((الحاجة للتحرّز عن



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: هذه الأطروحة:97- 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: البرهان في علوم القرآن:408/2.

<sup>3</sup> ينظر: الحجاج في القرآن: 256.

ذكر ما لا فائدة له، فإن كان المخاطب جاهلاً أُلقيَ إليه الكلام خالياً عن التأكيد، وإن كان متردداً فيه حسن تقويته بمؤكد، وإذا كان منكراً وجب تأكيده))(1). (هاد) اسم فاعل يدل على الوصف (الهدايا) وصاحبه (علي بن أبي طالب العيلا)، و ((اسم الفاعل من نماذج الوصف التي يدرجها المرسل في خطابه بوصفها حجّة؛ ليسوّغ لنفسه إصدار الحكم الذي يريد، لتتبني عليه النتيجة التي يرومها))(2)، وهي (وأنا مهتد به)، ولفظ (مهتد) اسم مفعول ((ويُصنف اسم المفعول على أنّه من الأوصاف الحِجَاجية))(3)؛ إذ به وضع الإمام الحُسَين العَيلاً نفسه في موضع يجعله من الموالين لولي أمر المؤمنين الذي نصّبه الله ورسوله.

(وله في رقاب النّاس البيعة) نجد أنّ الإمام الحُسَين العَيْنَ في هذا الموضع عدل نحو الأقوى حجاجياً؛ إذ قدّم الجار والمجرور (له) على (البيعة) للدلالة على الاختصاص والقصر، فَوَقَصَرَ البيعة على أبيه على بن أبي طالب العَيْنَ خاصة، أي له في رقاب النّاس البيعة خاصة من دون غيره من النّاس، وهذا ما أشار إليه أيضاً ميثم قيس؛ إذ قال: ((وهذا العدول عن التركيبية الأصل أفاد قصر البيعة على أبيه العَيْنَ، واختصاصه بها [من] دون غيره... كما أفادت هذه الصياغة تعريضاً بالمقابل. ويلاحظ – أيضاً – أنّه العَيْنَ لم يكتفِ بالتقديم بل استعان بالتجسيم الاستعاري حين جعل البيعة كالطوق المعلق في رقاب النّاس، وهذا يدلل على عظم هذا الأمر وحراجة النّاس ومسؤوليتهم نتيجة الوهن والتقصير المنبت في خبايا نفوسهم))(4)، والغاية من هذا العدول؛ الزيادة من القوة الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة، وقوله العَيْنَ: (رقاب النّاس) مجازّ مرسل على رقبته، كما هي الحال في قوله علاقته الجزئية، فالبيعة تشمل المرء بكيانه، ولا تقتصر على رقبته، كما هي الحال في قوله تعالى: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنْ الصَّوَاعِق حَذَرَ الْمَوْتِ)(5).

(نزل بها جبرائيل من عند الله تعالى) بعدما قضى رسول الله (ملل الله الله الله الله الله مناسك حجّة الوداع وعاد إلى المدينة، وعندما وصل إلى غدير خم نزل عليه جبرائيل الكل بقوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنْ



<sup>1</sup> البرهان في علوم القرآن:390/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> استراتيجيات الخطاب: مقاربة لغوية تداولية: 488.

<sup>3</sup> المصدر نفسه:489.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نثر الإمام الحُسَين دراسة بلاغية: (رسالة ماجستير) 103.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة البقرة: 19

النَّاس إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (١)، وأمره أن يقيم عليّاً الكيِّخ، ويبلّغ ما نزل فيه من الولاية، فصلى رسول الله رسلة الله عليه واله وسلم صلاة الظهر، ثم خطب خطبة جاء فيها: (( ... فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين. فنادى مناد: وما الثقلان يا رسول الله؟ قال: الثقل الأكبر كتاب الله طرف بيد الله على وطرف بأيديكم فتمسكوا به لا تضلوا، والآخر الأصغر عترتي، وإن اللطيف الخبير نبّأني أنّهما لن يتفرقا حتى يردا عليّ الحوض فسألت ذلك لهما ربّي، فلا تقدموهما فتهلكوا، ولا تقصروا عنهما فتهلكوا، ثم أخذ بيد عليّ فرفعها حتى رؤي بياض آباطهما وعرفه القوم أجمعون، فقال: أيها النَّاس من أولى النَّاس بالمؤمنين من أنفسهم ؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: إن الله مولاي وأنا مولى المؤمنين وأنا أولى بهم من أنفسهم فمن كنت مولاه فعلى مولاه، يقولها ثلاث مرات، ... ثم قال: اللّهم والِ من والاه، وعاد من عاداه، وأحبّ من أحبّه، وأبغض من أبغضه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأدر الحق معه حيث دار، ألا فليبلغ الشاهد الغائب، ثم لم يتفرقوا حتى نزل أمين وحى الله بقوله: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾، فقال رسول الله صلى الله عليه وآله: الله أكبر على إكمال الدين، وإتمام النعمة، ورضا الربّ برسالتي، والولاية لعليّ من بعدى، ثم طفق القوم يهنئون أمير المؤمنين صلوات الله الصحابة: في هنأه الشيخان أبو بكر وعمر كلِّ يقول: بِخ بِخ لك يا بن أبي طالب أصبحت، وأمسيت مولاي ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة))(2)، وهو ما أجمعت عليه المرويات(3).

(لا ينكرها إلا جاحد بالكتاب) الإمام الطّيّة قد أردف بقوله هذا التوكيدات المذكورة آنفاً بالقصر (لا ...إلا)، والقصر تأكيد للحكم على تأكيد فهو (توكيد مضاعف) $^{(4)}$ ، ويرى انسكومبر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة المائدة:67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الغدير في الكتاب والسنة، عبد الحُسَين أحمد الأميني النجفي، موسوعة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، الطبعة الأولى (1994م): 29-30؛ وتُنظر الآية في سورة المائدة: 3.

<sup>3</sup> ينظر: مسند أحمد، أبو عبد الله أحمد بن حنبل الشيباني (ت241هـ)، مؤسسة قرطبة، مصر (د. ت): 84/1، 118، 119، 152، 330؛ 368، 368، 368، 370، 372؛ 5/ 347، 366، 370، 419؛ والمعجم الكبير، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني (360هـ)، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفي، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، الطبعة الثانية (1404هـ - 1983م):357/2؛ وشرح مذاهب أهل السنة ومعرفة شرائع الدين والتمسك بالسنن، أبو حفص عمر بن أحمد بن عثمان بن شاهين (ت385هـ)، تحقيق عادل بن محمد، مؤسسة قرطبة ، مصر (1415هـ - 1995م):103؛ والمستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري (ت405هـ)، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (1411هـ - 1990م): 118/3.

بنظر: تفسير التحرير والتنوير:323/15.

أنّ هذا النوع من القصر يكسب الجملة (( بُعداً حجاجياً أعمق وأنجع في التوجيه نحو النتيجة الضمنية) $^{(1)}$ ، وقالت خديجة محفوظي: ((ويقصد المرسل باستعمال أنواع من التوكيدات إلى إثبات حججه، وأما التكثيف في الاستعمال فيهدف به المرسل إلى لفت انتباه المتلقى والتأثير فيه))(2)، والقصر عامل حجاجي يقلّص الإمكانات الحِجَاجية، ويحصر فعاليتها في وجهة حجاجية واحدة؛ ليضيف للكلام قوة حجاجية تزيد من طاقتها الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة المضمرة (على بن أبى طالب أولى بالمؤمنين من أنفسهم). فأراد من هذه التوكيدات المتتالية أن بقول: الحقّ كذا.

وممّا ينبغي الوقوف عنده في هذه الجملة لو أنّ الإمام الحُسَين قال: (من أنكرها جحد بالكتاب) لأعطت هذه الجملة المعنى الإخباري الذي أعطته جملة (لا ينكرها إلا جاحد بالكتاب) لكنَّ الفارق بين الجملتين يكمن في القيمة الحِجَاجية؛ إذ إنّ قول الإمام الطِّيِّلا دلّ على التوكيد، والقصر والاختصاص، فضلاً عن صيغة المضارع (ينكرها) الدالة على التجدد والحدوث فالإنكار والجحد لا يقتصر على المنكرين للبيعة في صدر الإسلام، بل يشمل ذلك كلّ من يُنكر البيعة في كلّ زمان (الماضي، والحاضر، والمستقبل)، و (جاحد) اسم فاعل يدلُّ على الوصف (الجحد) وصاحبه، وهو حالة وسطى بين الاسمية والفعلية، و هو فعلٌ دائم - باصطلاح الكوفيين- دال على التجدد والحدوث، وهو بذلك أقرب إلى الفعل من الاسم الدال على الثبوت، ودلالته على التجدد والحدوث في هذا السياق جاءت ملائمة مع الغاية منه في عدم اقتصاره على زمن معين (3). وهذا ما جعل الحِجَاجيين يرون أنّ القيمة الإخبارية للقول ثانوية وتابعة للمكون الحِجَاجي (4).

البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة (أو الحجاج)، بحث ضمن كتاب ( الحجاج مفهومه  $^{1}$ ومجالاته):1/34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بنية الملفوظ الحجاجية للخطبة في العصر الأموى: (رسالة ماجستير) 73.

<sup>3</sup> لقد فصّلت القول في دلالة الفعل الدائم في مقال نُشر في مجلة النجف الأشرف، العدد (97)، لسنة (1433هـ -2012م) بعنوان: (دلالة تنوين (باسط) في قوله تعالى : ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَابُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشَّمَالِ وَكَلْبُهُمْ بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيدِ لَوْ اطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِقْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا ١٠٥٥.

 $<sup>^{4}</sup>$  ينظر: الحجاج والمعنى الحجاجي، بحث ضمن كتاب ( التحاجج، طبيعته، ومجالاته، ووظائفه):70.  $_{2}^{MNMM}$ 

(قد عرفها النَّاس بقلويهم وأنكروها بألسنتهم). قد: ((تدلّ على أنّ الفعل الماضي كان قبل الإخبار متوقعاً) $^{(1)}$ ، كما تفيد تقريب الماضى من الحال $^{(2)}$ ، فضلاً عن إفادتها التحقيق، والتوكيد<sup>(3)</sup>، وهي بذلك جاءت متناسبة مع سياق القول، وحققت النتيجة المرجوة منها.

(وويلٌ للمنكرين حقنا أهل البيت) نلحظ أنّ في هذا القول التفاتاً من المفرد المخاطب إلى الجمع الغائب من دون تحديد، والغاية من هذا التتوع في الضمائر لخلق حركية في الحوار بعيداً عن الرتابة، كما أنّه يجعل في الحوار تلميحاً لا يخصّ شخصاً بعينه فحسب، بل تتسحب معانيه إلى كلِّ من بايع عمر بن الخطاب متجاوزاً قول الله ورسوله، فينطبق عليه قول الإمام الحُسنين الطَّيِّينَ: جاحد بالكتاب. و ((الويل: وادٍ في جهنم لو سُيّرت فيه الجبال لماعت))<sup>(4)</sup>. و (أهل البيت) هم الذين قال فيهم الله كَالَى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهيرًا) (<sup>(5)</sup>.

(ماذا يلقاهم به مُحَمَّد رسول الله (سلة إلله عليه ماله وسلَّم) من إدامة الغضب وشدة العذاب؟!)، (ماذا) استفهام، وللاستفهام أثر كبير في توجيه المتلقى نحو الوجهة الحِجَاجية المنشودة؛ إذ يفرض على المخاطَب إجابة محددة يمليه عليه المقتضى الناشئ عنه، فيتم بذلك توجيه دفة الحوار إلى الوجهة التي يريدها المحاجج، ((فالاستفهام يلعب<sup>(\*)</sup> دوراً كبيراً في الإقناع، وخاصة في العملية الحِجَاجية نظراً لما يعمله من جلب المتلقى إلى فعل الاستدلال، بحيث إنّه (<sup>(\*)</sup> يشركه بحكم قوته وخصائصه التي تخدم مقاصد الخطاب ويلعب دوراً أساسياً <sup>(\*)</sup> بالإذعان للحجّة))(6)؛ والسبب الذي دفع الإمام الحُسنين الكين الله العدول من الخبر إلى الإنشاء

 $<sup>^{1}</sup>$  مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب، ابن هشام الأنصاري، تحقيق الدكتور عبد اللطيف محمد الخطيب، مطابع  $^{1}$ السياسة، الكويت، الطبعة الأولى (1421هـ - 2000م):533/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المصدر نفسه:534/2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: المصدر نفسه: 544/2.

 $<sup>^{4}</sup>$  تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القريشي الدمشقي (774هـ)، تحقيق سامي بن  $^{4}$ محمد السلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الثانية (1420هـ -1999م)::111/1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الأحزاب:33.

<sup>\*</sup> كذا والصواب بمثل

كذا، والأصوب إذ إنه.

<sup>•</sup> كذا، والصواب: وله أثرٌ أساس.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الإقناع المنهج الأمثل للتواصل نماذج من القرآن والحديث، الدكتورة أمنة بلعلي، مجلة التراث العربي مجلة فصلية تصدر عن اتحاد الكتاب العرب، دمشق، العدد (89)، لسنة (1424هـ - 2003)،الموقع على الانترنت: www.mojtamai.com

إزالة الجحود والإنكار، وتغيير اعتقاد المتلقى. وهكذا نجد الإمام الحُسَين الطّي يتدرّج في حججه - بحسب ما بينا ذلك في السلم الحجاجي - ؛ لأنّ المتلقى كان جاحداً للبيعة.

(فقال عمر: يا حُسنين من أنكر حقّ أبيك فعليه لعنة الله، أمّرنا النّاس فتأمرنا ولو أمروا أباك لأطعنا) هذا القول مثل نتيجة حجاج الإمام الحُسنين الطّيّخ في هذا القسم من الكلام، وفيها اعتراف صريح بأنّ النّاس هم الذين أمّروه وليس الله عليه، ولا رسوله (عله الله عليه مآله هله)، وهذه النتيجة المرجوة من التوجيه الحِجَاجي السابق. وهي الاعتراف بأنّ توليه لأمر المسلمين كان من النّاس ولم يكن من الله سبحانه وتعالى، ولا من الرسول مُحَمّد (عله الله عليه مآله وسلّم).

والسوال الذي يطرح نفسه - الآن-: أيّهما أولى بالولاية مَن يوليه الله على أم من يوليه الله الله على أم من يوليه النّاس؟

الجواب: - على وفق المنهج الجِبَاجي - من يمثلك حجّة أقوى هو أولى بالولاية، وحجّة الإمام الطيخة أقوى؛ لأنها مستندة إلى حجّة سلطة (آيات قرآنية، وأحاديث نبوية)، فضلاً عن المقام الذي تولى فيه الإمام على الطيخة الولاية يوم غدير خم في أيام النبي (حلة الله عله وآله وسلّم)، فولاية على بن أبي طالب الطيخة لأمر المؤمنين كانت من الله على قبل انقطاع الوحي، وأمام النّاس، ومنهم عمر بن الخطاب، وهو أول المهنئين، ثم هناك آية قرآنية صريحة في أمر الولاية وهي قوله سبحانه وتعالى في محكم كتابه العزيز: ﴿النّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَرْوَاجُهُ وَلَهُ اللهُ وَلَيْ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَرْوَاجُهُ الْهَابَةُ مُ وَأُولُو الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللّهِ الله في النّاس استناداً إلى هذه الآية الكريمة - بولاية أمر المؤمنين بعد رسول الله (صلة الله عله وآله وسلّم) آل بيته (عليقه السلم. وقال البلاذري (ت279ه): إنّ النبي (صلة الله عله وآله وسلّم) قال في غدير خم بعدما أخذ بيد على بن أبي طالب الطيخة: ((أيّها النّاس ألستُ أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا: بلى يا رسول الله. فقال: هذا ولي من أنا مولاه اللهم وال مَن والاه، وعادِ من عاداه))(2)، وعمر بن الخطاب لم ينفِ ذلك كلّه. أمّا حجته فتستند إلى أنّ النّاس هم وعادِ من عاداه))(2)، وعمر بن الخطاب لم ينفِ ذلك كلّه. أمّا حجته فتستند إلى أنّ النّاس هم النين أبي قحافة، النين أبي عمر بن الخطاب، فقد قال الطيخة: ((أمّا والله لقد تقمصها ابن أبي قحافة، انتقلت بها السلطة إلى عمر بن الخطاب، فقد قال القيخة: ((أمّا والله لقد تقمصها ابن أبي قحافة،

 $<sup>^{2}</sup>$  جمل من أنساب الأشراف:  $^{2}$  356.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الأحزاب:6.

وإنّه ليعلم أنّ محلي منها محل القطب من الرحا))(1).((... حتى مضى الأول لسبيله فأدى بها إلى ابن الخطاب بعده... فيا عجباً بينا هو يستقيلُها في حياته! إذ عقدها لآخر بعد وفاته!))(2)، استناداً إلى ذلك فإنّ ولاية أمر المؤمنين التي احتج بها عمر بن الخطاب كانت توصية من أبي بكر قبل وفاته لعمر بن الخطاب، وما يؤكد ذلك أيضاً قول الطبري (ت310هـ): ((وعقد أبو بكر في مرضته التي تُوفي فيها لعمر بن الخطاب الخلافة من بعده))(3) ثم ساق الروايات في ذلك(4). يُفهم ممّا تقدّم أنّ المراد بالنّاس الذين احتج عمر بن الخطاب بهم شخص أبي بكر فقط.

## القسم الثالث:

((فقال عمر: يا حُسنين من أنكر حقّ أبيك فعليه لعنة الله، أمّرنا النّاس فتأمرنا ولو أمروا أباك لأطعنا. فقال له الحُسنين: يا ابن الخطاب فأيّ النّاس أمرك على نفسه قبل أن تؤمّر أبا بكر على نفسك ليؤمّرك على النّاس بلا حجّة من نبي ولا رضا من آل مُحَمّد؟! فرضاكم كان لمُحَمّد (صلة الله عليه ماله وسلّم) رضيع؟ أو رضا أهله كان له سخطاً ؟! أما والله لو أنّ للسان مقالاً يطول تصديقه، وفعلاً يعينه المؤمنون، لما تخطيت رقاب آل مُحَمّد، ترقى منبرهم، وصرت الحاكم عليهم بكتاب نزل فيهم لا تعرف معجمه، ولا تدري تأويله الإسماع، المخطئ والمصيب عندك سواء، فجزاك الله جزاك، وسألك عمّا أحدثت سؤالاً حفياً)).

قول عمر بن الخطاب: (يا حُسنين من أنكر حق أبيك فعليه لعنة الله، أمَّرنا النَّاس فتأمرنا ولو أمروا أباك لأطعنا) له جانبان: الأول: نتيجة لما قبله، والثاني: حجّة لردّ حجج الإمام الحُسنين الطَّيِّة، وهذا القول يمثّل – بحسب نظرية تولمين الحِجَاجية – معطى، والضمان (إنّه انتُخب من النَّاس، بعبارة أدق إنّه لم يستولِ على الخلافة بالقوة بل بالانتخابات الديمقراطية، ولو أنّ النَّاس اختاروا عليّاً لكان مطيعاً، ومحترماً لرأيهم).

(يا ابن الخطاب). (يا) حرف نداء ((يُنادى بها القريب توكيداً))<sup>(5)</sup> حتى يُنزل القريب منزلة الغافل وإن كان منتبهاً<sup>(1)</sup>؛ وهذا الأسلوب استعمله عمر بن الخطاب بحجته المذكورة آنفاً بقوله: (يا حُسَين)، وردِّه الإمام الحُسَين الطَّيِّة عليه.

أ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد (ت656هـ)، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الجيل، بيروت، (c.1):1/ 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه: 1/ 162.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> تاريخ الطبري: 428/3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر : المصدر نفسه: : 428/3- 429.

<sup>5</sup> مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب:447/4.

(فأيّ النَّاس أمرك على نفسه قبل أن تؤمّر أبا بكر على نفسك ليؤمّرك على النَّاس بلا حجّة من نبى ولا رضا من آل مُحَمّد؟!)، ابتدأ الإمام هذا القِسم من الحِجَاج بالاستفهام الإنكاري، والاستفهام من أقوى أفعال الكلام الإنجازية المباشرة حجاجاً، ويستمد قوته الحِجَاجية من القصد المضمر فيه، وخرج للتقرير و ((يأتي الاستفهام للتقرير عندما يُراد به الدلالة على أنّ المستفهم عنه واقع مستقر معلوم عند من يتجه إليهم الخطاب))<sup>(2)</sup>، والاستفهام هنا أدى وظيفة تداولية بخروجه إلى وصف الكيفية التي انتقلت بها السلطة إلى عمر بن الخطاب، وهذا الكلام مرّ تفصيل القول فيه آنفاً <sup>(3)</sup>، وكأنّ قول الإمام الطّين هذا جاء مؤكداً لما مرّ ذكره، ولو نظرنا إلى هذا الكلام استناداً إلى نظرية تولمين نجد أنّ هذا القول يمثّل معطى، والضمان: من كان يملك حجّة من نبي، ورضا من آل محمد أولي بولاية أمر المؤمنين. ويمكن توضيح ذلك بالمخطط الآتي:

النتيجة المضمرة المعطى (...ليؤمّرك على النَّاس بلاحجّة (على بن أبي طالب أولى من نبى ولا رضا من آل مُحَمَّد؟!) بولاية أمر المؤمنين)

الضمان (من كان يملك حجّة من نبي، ورضا من آل محمد أولى بالولاية)

(ليؤمّرك): (اللام) من الروابط المدرجة للنتائج تفيد التعليل، ربط بها الإمام الحُسَين الطّيّل بين الحجّة (تؤمّر أبا بكر على نفسك)، والنتيجة (يؤمّرك على النَّاس بلا حجّة من نبي ولا رضا من آل مُحَمَّد)، و ((تعدّ هذه العلاقة من أبرز العلاقات الحِجَاجية وأقدرها على التأثير في المتلقى، وهي في حقيقة الأمر ضربٌ مخصوصٌ من العلاقات "التتابعية" إذ يحرص المتكلِّم على ربط الأفكار والوصل بين أجزاء الكلام [من] دون الاكتفاء بتلاحق عادي بينها، وتتابع طبيعي يجعل الأحداث والأفعال أو الأفكار والأحكام متسلسلة متجاوبة بل يعمد إلى مستوى أعمق من العلاقة فيجعل بعض الأحداث أسباباً لأحداث أخرى))<sup>(4)</sup>.

وممّا ينبغي الوقوف عنده في هذا القِسم من الكلام أنّ الإمام الحُسَين الطِّيِّل ابتدأه بالاستفهام الإنكاري؛ ((ليفرض على المخاطب به إجابة محددة فيتم بذلك توجيه دفة الحوار))(5) الوجهة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر:المصدر نفسه: 447/4 هامش(2).

<sup>2</sup> الخطاب الحجاجي السياسي في كتاب الإمامة والسياسة لابن قتيبة دراسة تداولية: (أطروحة دكتوراه) 308.

<sup>3</sup> هذه الأطروحة:129.

<sup>4</sup> الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه:327.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الحجاج في القرآن:427.

التي يريدها هو الطّيّق، فضلاً عمّا في هذا الأسلوب من نفي، وهذا الأسلوب الاستفهامي التقريري يجعل المخاطب يُفكر، ويراجع نفسه، ثم يجدها في ضيقٍ وحرجٍ، فلا يجد حجّة يدافع بها عن نفسه؛ لذلك يركن إلى السكوت، وبهذا الأسلوب الحِجَاجي جعل الإمام الحُسين الطّيّق المخاطب في موقف حرجٍ ، زد على ذلك أنّ الإمام الطّيق لم يعتمد هذا النوع من الحِجَاج لو لم يكن واثقاً منه ثقة تامة، فعندما ألقى على المتلقي هذه الحجّة كان مدركاً تمام الإدراك أنّ المتلقي لا يقدر على ردّها، لأنّ هذا الأسلوب الاستفهامي التقريري يكون ((أوقع في النفس، وأدلّ على الإلزام ... وبهذا على الريق المنفي من دلالة على التعجب. وبهذا الأسلوب الاستفهامي الحجّاجي الذي عدل فيه الإمام الحُسين الطّيق من النفي إلى الإثبات جعل المتلقي يلتزم الصمت، ولم يأتِ بأيّ حجّة أخرى، ثمّ إنّ النفي في قوله: (بلا حجّة من نبي ولا رضا من آل مُحَمّد) قلّص الإمكانات الحِجَاجية، وحصرها بأنّ الخلافة ينبغي أن تكون بحجّة كأن تكون بآية قرآنية نزلت على النبي (صلا الله عليه مأله على النبي أو بوصية، أو نحو ذلك. وهذا ما جعل النفي يزيد القوة الحِجَاجية في التوجيه الحِجَاجي نحو النتيجة المضمرة (علي بن أبي طالب جعل النفي يزيد القوة الحِجَاجية في التوجيه الحِجَاجي نحو النتيجة المضمرة (علي بن أبي طالب أولى بهذا الأمر)، كما مثل ردّ فعل على حجّة عمر إنّ النّاس هم الذين أمروه، فأهل البيت (مله يأمّروه على أنفسهم!

(فرضاكم كان لمُحَمَّد (عله الله عليه واله وسلّم) رضى ؟ أو رضا أهله كان له سخطاً ؟!) هذا السؤال الإنكاري التقريري جاء مؤكداً للسؤال السابق، وممّا ينبغي الوقوف عنده في هذا القول أنّ الإمام اعتمد فيه على حجّة شبه منطقية، وهي تقنية التناقض، تلك التقنية التي ذكرها بيرلمان في نظريته، ويُقصد بها وجود قضيتين إحداهما تنافي الأخرى، فرضا النبي مُحَمَّد (عله الله عليه واله وسلّم) رضا أهل بيته (عليه السلم)، وهذا يقتضي أنّ سخط أهل البيت يُسخط النبي (عله الله عليه واله وسلّم). وتأمير النّاس لأبي بكر، ولعمر بن الخطاب إن كان يسخط أهل البيت فهذا يعني عليه واله وسلّم). ومن الأدلة النقلية التي تؤيد ذلك قول النبي (عله الله عليه واله وسلّم) في الحسن والحُسَين (عليه السلم): ((هذان ابناي فمن أحبّهما فقد أحبّني، ومن أبغضهما فقد أبغضني))(2).

<sup>1</sup> البلاغة فنونها وأفنانها:190.

الجامع الكبير:6/ 115؛ وينظر: سير أعلام النبلاء: 3/ 284؛ وتاريخ مدينة دمشق:151/14.

تحديد يجعل في الحوار تلميحاً لا يخص المتلقي فحسب، بل تنسحب معانيه إلى كلّ من أسهم بذلك من النّاس متجاوزاً أمر الله ورسوله.

(أما والله لو أنّ للسان مقالاً يطول تصديقه، وفعلاً يعينه المؤمنون، لما تخطيت رقاب آل مُحَمّد)، (أما): حرف استفتاح يؤتى به للتنبيه. (والله): قسم، وهو أسلوب إنشائي يؤتى به للتوكيد؛ ولتثبيت الشيء في النفس، وتقويته، والقسم أقوى أنواع التوكيد؛ ((نظراً لما فيه من وقع بليغ تهتز له النفوس، وتنقاد له انقياداً، وهذا غاية ما يرمي إليه المرسل، أي التأثير في المتلقي، والهدف من استعمال القسم ... تأكيد القول، ولفت أنظار السامعين إلى أهمية ما يُقال، وأنه جدير بالتفكير، والإصغاء))(1)، كما إنّ ذكر الله سبحانه وتعالى يُضفي على الكلام ظلالاً من القداسة، وقوة في المعاني. (لو) يفيد تقييد الشرط بالزمن الماضي، وهو حرف وجوب لامتناع في هذا الموضع؛ لأنّ جوابها جاء منفياً، أي إنّ سبب تخطيه لرقاب آل مُحَمّد يعود لعدم وجود آذن صاغية من المسلمين، ولعدم وجود فعل يعينه المؤمنون. (أنّ) حرف توكيد، وفائدة التوكيد في هذا الموضع تثبيت الحجم، وتقوية العلاقة الحِجَاجية بين عناصر الحِجَاج.

(وصرت الحاكم عليهم بكتاب نزل فيهم، لا تعرف معجمه، ولا تدري تأويله الأسماع) في هذا الكلام نجد حذفاً مقابلياً، ويُقصد بالحذف المقابلي: ((أن يجتمع في الكلام متقابلان، فيُحذف من واحدٍ منهما مقابله؛ لدلالة الآخر عليه))(2)، وهو نوع من الإيجاز، ومال إليه الإمام العليم في هذا الموضع؛ لدلالة المذكور عليه، ولتوضيح ذلك يمكن صياغة هذا القول على النحو الآتي: (وصرت الحاكم عليهم بكتاب نزل فيهم، ولم ينزل في غيرهم، لا تعرف معجمه، وهم يعرفون معجمه، ولا تدري تأويله الأسماع، وهم يدرون تأويله)، وقال الدكتور عبد الله صوله عن الحذف المقابلي – الذي سمّاه بـ(الاحتباك) – : ((على أنّ هذا الكلام المحذوف ليس أي كلام. إنّه في معظم الأحيان الحجّة التي يسكت عنها الكلام ويسقطها عامِلاً مع ذلك بإحكام على أنّ يعْتُرُ المتلقي عليها يلتقطها ويجعلها حجته الخاصة))(3). أمّا النفي فيه فهو عامل حجاجي قلّص الإمكانات الحجّاجية، وزاد من القوة الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة، وساعد المتلقي في تحديد لللة المراد من الكلام؛ ليلتقطها بنفسه، والإمام الحُسَين العَيْمُ عندما قال ذلك لم برد التهجم على دلالة المراد من الكلام؛ ليلتقطها بنفسه، والإمام الحُسَين العَيْمُ عندما قال ذلك لم برد التهجم على

133 & 2000

أ تجليات الحجاج في الخطاب النبوي دراسة في وسائل الإقناع الأربعون النووية أنموذجاً (رسالة ماجستير):155.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البرهان في علوم القرآن:129/3.

<sup>3</sup> الحجاج في القرآن:417.

عمر بن الخطاب، بل كان ذلك حقيقة توثقها كتب التفسير، إذ رُويَ عن عمر بن الخطاب أنّه قال: ((أيها النَّاس, ما إكثاركم في صندُق النساء. وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم الصّدُقات فيما بينهم أربعمائة درهم, فما دون وانما ذلك, ولو كان الإكثار في ذلك تقوى عند الله أو كرامة لم تسبقوهم إليها. فلا أعرفن ما زاد رجل في صداق امرأة على أربعمائة درهم. قال: ثم نزل, فاعترضته امرأة من قريش فقالت: يا أمير المؤمنين, نهيت النَّاس أن يزيدوا في مهر النساء على أربعمائة درهم, قال: نعم, فقالت: أما سمعت ما أنزل الله في القرآن ؟ قال: وأي ذلك ؟ فقالت: أما سمعت الله يقول (وآتيتم إحداهن قنطاراً الأية ؟ قال: فقال: اللهم غفراً, كل النَّاس أفقه من عمر. ثم رجع فركب المنبر فقال: إنّى كنت نهيتكم أن تزيدوا النساء في صداقهن على أربعمائة درهم, فمن شاء أن يعطى من ماله ما أحب))<sup>(1)</sup>. ومن ذلك أيضاً إنّه عندما قرأ قوله تعالى: ﴿ وَفَاكِهَةً وَأَبّاً﴾<sup>(2)</sup> قال: ((كلّ قد عرفنا فما الأبِّ؟ ثم رفض عصاً كانت بيده وقال: هذا لعمر الله التكلُّف، وما عليك يا ابن أمّ عمر أن لا تدري ما الأب، ثم قال: اتبعوا ما تبين لكم من هذا الكتاب، وما لا فدعوه))(3)، في الوقت الذي كان يقول فيه على بن أبى طالب الطِّير: ((سلوني عن كتاب الله فإنّه ليست آية إلا وقد عرفت أبليلِ نزلت أم بنهار، في سهلِ أو في جبلِ))(4). (المخطئ والمصيب عندك سواع)، (عندك سواع) قدّم الظرف (عندك) على الخبر (سواء) للاختصاص به، لأنّه المقصود بالحِجَاج.

ولم يستطع ردّ هذه الحجج (فنزل عمر مغضباً) بهذه النتيجة تجسدت القوة الإنجازية لفعل كلام الإمام الحُسَين الكلي المباشر (انزل) الذي ذكره في بداية حجاجه.

ومن الظواهر الحِجَاجية التي انماز بها هذا النصّ الحِجَاجي:

1. العطف ولاسيما العطف بـ (الواو): فقد أدى العطف بـ (الواو) في هذا الحِجَاج وظيفة حجاجية كبيرة، فبواسطته استطاع الإمام الحُسنين الطِّين أن ينقل المتلقى من صورة حجاجية إلى أخرى، فضلاً عمّا فيه من دلالة على الاشتراك في الحكم، وبه وضّح الإمام الطِّيِّة مقاصده؛ ليضمن به التأثير في المتلقى.

أ تفسير القرآن العظيم: 243/2-244؛ وتنظر الآية: في سورة النساء: 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة عبس:31.

<sup>3</sup> الكشاف: 6/ 317-318.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> جمل من أنساب الأشر اف:351/2.

- 2. التنوّع في الضمائر: فقد خلق النتوع في الضمائر حركية في الحوار، وجاء نابضاً بالحياة بعيداً عن الرتابة، فالخطاب كان موجهاً إلى المفرد المخاطب، ثمّ التفت فيه الإمام العيلام إلى الجمع (وويل للمنكرين حقتا أهل البيت)، وفي المقطع الثاني بدأ بالمفرد المخاطب، ثمّ التفت إلى الجمع (فرضاكم كان لمُحَمَّد...)، ثمّ عاد إلى المفرد المخاطب (لما تخطيت).
- 3. التتكيت، ويُقصد به: ((أن يقصد المتكلّم إلى شيء بالذكر [من] دون غيره ممّا يسد مسده؛ لأجل نكتة في المذكور ترجح مجيئه على سواه))(1). فالنكتة في عدول الإمام الحُسَين من اسم العلم (محمد) إلى (رسول الله) في قوله: (أبي رسول الله)؛ لإضفاء صفة المهابة على نفسه، إذ أراد الإمام الحُسَين الطّيخ بذلك أن يقول: إنّي آمرك بالنزول عن المنبر بوصفي ابن رسول الله (صلة الله عليه وأله وسلّم)، وكذلك الحال في العدول عن ذكر لفظ (المسلمين) إلى (النّاس) في قوله: (له في رقاب النّاس البيعة)؛ فالنكتة من ذلك التعميم؛ لأنّ رسالة النبي (صلة الله عليه وأله وسلّم) نزلت للبشرية جمعاء، ومَنْ يخلفه في ولاية أمر المؤمنين يكون خليفة الرسول لجميع النّاس. و كذلك لفظ (كتاب) غير المعرف برأل) في قوله: (وصرت الحاكم عليهم بكتاب نزل فيهم) بدلاً من (القرآن الكريم) النكتة فيه إضفاء صفة العموم على القرآن، وغيره من الأحاديث القدسية.

وقال الدكتور عبد الله صولة: ((يمكن أن نصوغ مؤقتاً قاعدة في التنكيت فنقول إنّه يعدل عن اللفظ (ب) إلى اللفظ (أ)؛ لِكون (أ) أقدر على توجيه الملفوظ نحو النتيجة التي تُراد منه ف(أ) ذو طاقة حجاجية أرقى من (ب) ويكون من خصائص اللفظين:

- \* أنّ (أ) لفظ كلى (اسم جنس مثلاً) و (ب) لفظ جزئي (اسم علم مثلاً).
  - \* أنّ (أ) لفظ تقويمي، و (ب) لفظ محايد))<sup>(2)</sup>.
- 4. التقابل الدلالي بين بعض العبارات والألفاظ، فالحجّة فيها تعظيم القضية، والزيادة من التأثير في المتلقي. وذلك في أقواله الطّيِّج: (إنّه لهادٍ وأنا مهتدٍ به)، و (عرفها النّاس بقلوبهم وأنكروها بألسنتهم)، و (المخطئ والمصيب عندك سواء).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بديع القرآن، ابن أبي الأصبع المصري (654هـ)، تقديم وتحقيق، حفني محمد شرف، نهضة مصر، مصر 1957م):212.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة (أو الحجاج)، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):41/1.

- 5. التوجيه: ويُقصد به توجيه المتلقي وجهة معينة في الخطاب، ويسد عليه كلّ الثغرات الحِجَاجية التي تسمح له باختيار حججه، وذلك بغلق الخطاب وعدم تركه مفتوحاً على جهات أخر، فالوجهة الحِجَاجية التي دفع الإمامُ العَيِّظُ المتلقيَ ليسير عليها الاعتراف بأنّ ولاية أمر المؤمنين يجب أن تُنقل إلى أبيه علي بن أبي طالب العَيِّظُ، ويُعد التوجيه ((من أوكد خصائص النصّ الحِجَاجي ... فكلُ ما فيه يوجّه المتلقي إلى وجهة واحدة [من] دون سواها، وهي نتيجة الخطاب أو غايته القصوى))(1).
- 6. الأنموذج: النبي محمد (مطلق الله عليه مآله وسلّم)، وآل بيته (عليقم السلم) الأنموذج الأمثل للنّاس، فينبغي أن يأتمروا بأمرهم، وينتهوا عمّا ينهون عنه، ومَن يُخالف ذلك له الويل، والعذاب الأليم.

## خطبته التي بددت أمال معاوية في كسب البيعة ليزيد.

عندما أراد معاوية أن يجعل السلطة في البيت الأموي اعتمد أولاً على فن الإقناع، فقدِمَ إلى المدينة المنورة، وأرسل بطلب الإمام الحُسَين الطبيخ، وعبد الله بن عباس، وجعل لكل منهما وسادة، وجمع الناس، وخطب خطبة جاء فيها: ((... وقد علِم الله ما أحاول به في أمر الرعية، من سد الخلل، ولمّ الصدع بولاية يزيد ... وفيكما فضل القرابة، وحظوة العلم، وكمال المروءة، وقد أصبت من ذلك عند يزيد على المناظرة والمقابلة، ما أعياني مثله عندكما، وعند غيركما، مع علمه بالسنة، وقراءة القرآن، والحلم الذي يرجَّح بالصم الصلاب... فمهلاً بني عبد المطلب، فأنا وأنتم شعباً نفع وجد، وما زلت أرجو الإنصاف في اجتماعكما... واستغفر الله لي ولكما))(2).

 $<sup>^{1}</sup>$  دراسات في الحجاج قراءة لنصوص مختارة من الأدب العربي القديم، الدكتورة سامية الدريدي الحُسني، (عالم الكتب الحديث، أربد) و (جدار اللكتاب العالمي، عمّان)، الطبعة الأولى (2009م): 8-44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الإمامة والسياسة: 208/1.

ودعاهما في خطبته هذه إلى أن يتأسُّوا برسول الله (سللهُ الله عليه وأله وسلم)؛ إذ قَدَّمَ عمرو بن العاص على أبي بكر، وعمر بن الخطاب في غزوة ذات السلاسل، واصفاً إياه بأنّه لم يقارب القوم ولم يعاندهم، ونحو ذلك، وبعدما أنهى خطبته قام ابن عباس ليخطب

فقال له الإمام الحُسَين الطِّيِّلا: على رسلك أنا المراد ونصيبي من التهمة أوفر، فأمسك ابن عباس، فقام الحُسنين الطِّيِّكِيِّ: ((فحمد الله، وصلى على الرسول ثمّ قال: أمّا بعد يا معاوية، فلن يؤدى القائل، وإن أطنب في صفة الرسول صلى الله عليه وسلم من جميع جزءاً، وقد فهمت ما لبست به الخلف بعد رسول الله من إيجاز الصفة والتنكّب عن استبلاغ النعت، وهيهات هيهات يا معاوية: فضح الصبح فحمة الدجى، ويهرت الشمس أنوار السرج، ولقد فضّلت حتى أفرطت، واستأثرت حتى أجحفت، ومنعت حتى محلت، وجزت حتى جاوزت ما بذلت لذي حقِّ من اسم حقه بنصيب، حتى أخذ الشيطان حظّه الأوفر، ونصيبه الأكمل، وفهمت ما ذكرته عن يزيد من اكتماله، وسياسته لأمة مُحَمَّد، تريد أن توهم النَّاس في يزيد، كأنَّك تصف محجوباً، أو تنعت غائباً، أو تخبر عمَّا كان ممَّا احتويته بعلمٍ خاص، وقد دلّ يزيد من نفسه على موقع رأيه فخذ ليزيد فيما أخذ فيه، من استقرائه الكلاب المهارشة عند التهارش، والحمام السّبق لأترابهن، والقيان ذوات المعازف، وضرب الملاهي تجده باصراً، ودع عنك ما تحاول، فما أغناك أن تلقى الله من وزر هذا الخلق بأكثر ممّا أنت القيه، فو الله ما برجت تقدح باطلاً في جور، وحنقاً في ظلم حتى ملأت الأسقية وما بينك وبين الموت إلا غمضة، فتقدّم على عمل محفوظ في يوم مشهود، وَلأتَ حِينَ مَنَاص، ورأيتك عرضت بنا بعد هذا الأمر، ومنعتنا عن آبائنا تراثاً، ولقد - لعمر الله - أورثنا الرسول عليه الصلاة والسلام ولادة وجئت لنا بها، أما حججتم به القائم عند موت الرسول، فأذعن للحجّة بذلك، ورده الإيمان إلى النصف؟! فركبتم الأعاليل، وفعلتم الأفاعيل، وقلتم كان ويكون، حتى أتاك الأمريا معاوية من طريق كان قصدها لغيرك، فهناك فاعتبروا يا أولى الأبصار، وذكرت قيادة الرجل القوم بعهد رسول الله صلى عليه وسلم وتأميره له، وقد كان ذلك؟! ولعمرو بن العاص يومئذ فضيلة بصحبة الرسول، وبيعته له؟! وما صار - لعمر الله - يومئذ مبعثُهم حتى أنف القوم إمرته، وكرهوا تقديمه، وعدوا عليه أفعاله، فقال صلى الله عليه وسلم: "لا جرم معشر المهاجرين، لا يعمل عليكم بعد اليوم غيري". فكيف تحتج بالمنسوخ من فعل الرسول، في أوكد الأحكام، وأولاها بالمجمع عليه من الصواب؟! أم كيف صاحبت بصاحب تابعاً، وحولك من لا يؤمَن في صحبته ولا يعتمد في دينه وقرابته؟! وتتخطاهم إلى مسرف مفتون، تريد أن تلبس الناس شبهة يسعد بها الباقي في دنياه، وتشقى بها في آخرتك. إن هذا لهو الخسران المبين. وأستغفر الله لى ولكم.

قال: فنظر معاوية إلى ابن عباس فقال: ما هذا يابن عباس؟ ولما عندك أدهى وأمر. فقال ابن عباس: لعمر الله إنها لذرية الرسول، وأحد أصحاب الكساء، وفي البيت المطهر، فالله عمّا تريد، فإن لك في الناس مقنعاً حتى يحكم الله بأمره وهو خير الحاكمين. فقال معاوية: أعود الحلم التحلم، قال: وخيره التحلم عن الأهل. انصرفا في حفظ الله)(1).

قبل البدء بتحليل هذه الخطبة أرى من المناسب إعطاء صورة موجزة عن المقام الذي دارت فيه، فالمقام – على ما يبدو – مليء بالانفعال، انفعال لأمور الدين والدنيا، وسياسة المنافقين في إدارة أمّة محمد (على الله عليه وآله وسلّم) لكنّه في الوقت نفسه مقام وعي في ضرورة تدارك الأمور قبل أن ينفلت زمامها، وتدبّر الأوضاع قبل فسادها، والسبيل إلى ذلك رفض دعوة معاوية في توريث يزيد الحكم وتسلّطه على المسلمين؛ وذلك بتأجيج المسلمين على معاوية حتى يعدل عما جاء من أجله، ورفض دعوته قبل انتشارها في الأمصار الإسلامية. فوجد الإمام الحُسَين المنه أن من واجبه أن يُقنع النّاس بفساد يزيد، وفساد نية أبيه في توريثه أمر المسلمين، فالمقام مقام حكمة وانفعال في آنٍ واحد، فكان يحتاج إلى خطبة تُبلُسِمُ الجراح، وتفضح المستور في خبايا الظلام، فجاءت هذه الخطبة موجزة في حجمها، متراصة في دلالاتها، واسعة في تلميحاتها؛ وهذا هو المراد من الخطابة؛ ليبعد الخطيب عن جمهوره آفتي النسيان وعدم الانتباه.

ولكي يكون النص الحِجَاجي مؤثراً بالمتلقي لابد أن يُبنى على وفق أسس علمية، ومن أهم المقومات التي بني عليها الإمام الحُسَين الطّيع خطبته هذه:

أولاً: المقدمة: (فحمد الله، وصلى على الرسول ثمّ قال: أمّا بعد يا معاوية، فلن يؤدي القائل، وإن أطنب في صفة الرسول صلى الله عليه وسلم من جميع جزءاً، وقد فهمت ما لبست به الخلف بعد رسول الله من إيجاز الصفة والتنكّب عن استبلاغ النعت).

(حمد الله، وصلى على الرسول) الحمد والثناء من شروط الابتداء بالمقدمة في الخطابة العربية؛ فالنفوس تتوق إلى الثناء على الله على الله على النبي محمد (صلى الله على ماله على النبي محمد وسلى الله على الله على الله على الموضوع، والمطالع والمقدمات تستميل السامع وتجذبه لسماع الخطاب، ثم تزج به في الموضوع،



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الإمامة والسياسة: 1/208-210.

(أمّا بعد يا معاوية)، (أمّا) ((حرف شرط، وتفصيل، وتوكيد))<sup>(1)</sup>، وغالباً ما تأتي بعده (بعد) في مطالع الخطب، وفيه دلالة على الانتقال من المقدمة إلى الموضوع. (يا معاوية) نداء الغاية منه تنبيه معاوية، وإيقاظه من غفاته. (وقد فهمت ما لبست به الخلف بعد رسول الله من إيجاز الصفة والتنكّب عن استبلاغ النعت). (قد) حرف يدلّ على أنّ ما بعده كان متوقعاً، كما يدلّ على تقريب الماضي من الحال، فضلاً عن إفادته التحقيق والتوكيد<sup>(2)</sup>.

ثانياً: الموضوع: ويُقصد به القدرات الحِجَاجية التي يعرض فيها المحاجج مجموعة من الحجج، تربطها مجموعة من الروابط والعوامل الحِجَاجية، مرتبّة على وفق سلم حجاجي داخل سياق لغوي، يهتم فيه المحاجج بالربط بين الجمل والعبارات، ويزينها بالمحسنات البلاغية؛ ليزيد من تأثيرها في المتلقي، فلكي يكون النص مقنعاً لابدّ أن تتلاحم فيه الصور البلاغية بالحجج العقلية تخاطب عقل المتلقي، والصور البلاغية تخاطب قلبه، وتحرك مشاعره.

ويُقسّم موضوع خطبة الإمام الحُسنين الكين هذه على خمسة أقسام هي:

القسم الأول: النتيجة النهائية المنشودة من الخطبة برمتها (هيهات هيهات يا معاوية) قدّمها الإمام الحُسين الطيخ في هذه الخطبة، ثمّ ساق الحجج؛ لتصبّ كلّها في خدمتها. و (هيهات) اسم فعل بمعنى (بعد) كرره للتوكيد، فضلاً عن التحسّر، والتأوه اللذين يكتنفانها، و (هيهات) فعل كلامي إنجازي مباشر بيّن فيه الإمام الحُسين الطيخ موقفه من مبايعة يزيد، فضلاً عمّا في هذا التكرار من تهويل، وتفخيم أراد منه الإمام الطيخ أن يجعل مقدمة الخطبة (النتيجة) خطيرة في تكذيب معاوية، ف ((هذه البنية التكرارية تحاول أن تتفادى توقعات المتلقي؛ لأنّها تقوم على مفاجأته بإحداث توافق شكلي ومضموني بين البدء والختام))(3).

(يامعاوية) تكرار أيضاً الغاية منه تكرار التنبيه الذي ذكره في المقدمة؛ ليؤكد أهمية القول، ويلفت انتباه معاوية لما سيُلقى عليه من حجج، والتكرار لا يُستعمل إلا للأمر المهم، ويُعد من الروافد الأساسية التي تُستعمل في رفد الحجج؛ كما يُعد عاملاً مهماً في التدليل على المعنى،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب: 352/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المصدر نفسه: 2/ 533، 534، 544.

 $<sup>^{6}</sup>$  البلاغة العربية ـ قراءة أخرى، د. محمد عبد المطلب، الشركة المصرية العالمية للنشر، مصر، الطبعة الأولى (1997م):364-365.

وتوجيه الخطاب الوجهة الحِجَاجية التي يريدها المحاجج، فضلاً عمّا فيه من زيادة في العناية بالشيء وتوكيده.

القسم الثاني: حجج التعريض بمعاوية، وهي: (فضح الصبح فحمة الدجى، ويهرت الشمس أنوار السرِّج، ولقد فضلت حتى أفرطت، واستأثرت حتى أجحفت، ومنعت حتى محلت، وجزت حتى جاوزت ما بذلت لذي حق من اسم حقه بنصيب، حتى أخذ الشيطان حظّه الأوفر، ونصيبه الأكمل).

(فضح الصبح فحمة الدجى، وبهرت الشمس أنوار السرِّج) في قوله هذا قوة فعل كلامي يمثلها الاستلزام الحواري المراد منه التعريض بمعاوية، واستعمل الإمام الطِّين هذا الأسلوب الحِجَاجي في هذا الخطاب لما له من وقع بالغ في المتلقي، بوصفها أمثالاً معروفة الدّلالة، وفضلاً عن التعريض ضمّ هذا القول بين طياته استعارة تصريحيّة. فقد شبّه الإمام العلاظ ظلمة الليل بالفحمة، ثمّ حذف المشبه، وصرّح بالمشبه به. وفضلاً عن الجانب الجمالي الذي انمازت به هذه الاستعارة من خلال تشبيه ظلمة الليل بالفحمة أضفت على الخطاب قوة حجاجية؛ ليكون أقوى دلالة، وأكثر تقريباً للمعنى، وأقرب للفهم، وأكثر تأثيراً من (فضح الصبح ظلمة الدجي)، ثم إنّ الذي يُنعم النظر أكثر يجد أنّ المراد من هذا الكلام دلالة أعمق من ذلك كلّه، فقد شبّه نيات معاوية بليلِ حالك السواد كانت تستتر تحته خفايا مكره، وبدعوته هذه لمبايعة يزيد افتُضحت تلك النيات، واتضح مَكرَه؛ لعدم إيفائه بالعهد الذي قطعه على نفسه بصلحه مع الإمام الحسن الكيلا بأنّه لا يجعل الخلافة توريثاً في بني أميّة، وإنّها تتنقل بعده إلى الإمام الحسن الطّيِّلا<sup>(1)</sup>، فهذا الكلام فيه من التلميح ما يُراد منه لفت انتباه المتلقى إلى الوقوف عنده، والبحث عن كنهه، وهذه المقولة لاتمثل استعارة تتماز بجانبها الجمالي فحسب، بل فضلاً عن قوتها الجمالية والحِجَاجية فقد مثّلت نتيجة عكسية لحجاج معاوية في خطبته التي قطع لأجلها المسافات من الشام إلى المدينة، وفي (الشمس) إيحاء لطيف لنور الهداية الذي بهر كلّ نور، فالحاجة إلى الاعتراف بالحقيقة صارت ملحّة، فلا داعي للتحايل، وقد افتُضحت النيات، وبانت الخبايا.

(ولقد فضّلت حتى أفرطت، واستأثرت حتى أجحفتَ، ومنعت حتى محلت، وجزت حتى جاوزت ما بذلت لذي حقّ من اسم حقه بنصيب، حتى أخذ الشيطان حظّه الأوفر، ونصيبه الأكمل)، (حتى رابط حجاجي يُستعمل لإدراج الحجج القوية التي تزيد من فعل التوجيه الحِجَاجي



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: الإمامة والسياسة:1/ 184.

في خدمة للنتيجة، كما أسهم هذا الرابط في تساند الحجج وتساوقها في خدمة النتيجة؛ لما انماز به في تراتب الحجج بالانتقال من الحجّة الأضعف إلى الحجّة الأقوى، وتكون الحجّة التي بعده مؤكدة لما قبلها؛ ولذا ذهب الحِجَاجيون إلى أنّ الحجج المشتملة على هذا الرابط لا تقبل الإبطال(1)، وكان للرابط (و) الدور الحِجَاجي الفاعل في الربط بين الحجج، ونقل المتلقى من صورة حجاجية إلى أخرى، كما أفاد منه الإمام الطّي في توضيح مقاصده، بغية التأثير في المتلقى، واشراكه في الحكم.

(حتى أخذ الشيطان حظّه الأوفر، ونصيبه الأكمل) في هذا القول تلميح إلى أنّ معاوية لم يكن صادقاً، منصفاً في خطبته، والتلميح أقوى حجاجاً من التصريح؛ لحاجة المعنى فيه إلى تدّبر وتفكّر من المتلقى؛ إذ عليه إخضاع هذا القول إلى عملية ذهنية عقلية؛ لإدراك العلاقة الدلالية التلازمية ما بين المعنى السطحى الظاهر والمعنى الخفى الذي يريد الإمام التوصل إليه، ممّا يفضى هذا الأسلوب الحجاجي بالمتلقى التوصيّل إلى مراد الإمام الطّيّل بنفسه، وهذا التوصيّل لمبتغى الإمام الكي يجعل تقبّل الحجّة والاقتناع بها أقوى من التصريح. وهكذا استطاع الإمام الكِين أن يُشرك جمهوره في الحِجَاج، ويزجّ بهم في خضم الأحداث، فضلاً عمّا تحمله هذه العبارة من جمالِ في الصياغة اللغوية، وممّا يلفت الانتباه في هذا الحِجَاج الصياغة اللغوية في الترادف بين (حظّه الأوفر، ونصيبه الأكمل)<sup>(2)</sup> وجيء به لتعظيم الأمر، وليزيد به القوة الحِجَاجية لتكون أقوى تأثيراً بالمتلقى.

القسم الثالث: الحجج التي استند إليها في ردِّ مغالطات معاوية في امتداح يزيد، وهي: (وفهمت ما ذكرته عن يزيد من اكتماله، وسياسته لأمة مُحَمَّد، تريد أن توهم النَّاس في يزيد، كأنَّك تصف محجوباً، أو تنعت غائباً، أو تخبر عمَّا كان ممَّا احتويته بعلم خاص، وقد دلّ يزيد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: اللغة والحِجَاج: 73؛ والحِجَاج في الامتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي: ( رسالة ماجستير)116.

 <sup>((</sup>الفرق بين النصيب والحظ: إنّ النصيب يكون في المحبوب والمكروه يقال: وفاه الله نصيبه من النعيم أو من العذاب، ولا يقال: حظه من العذاب إلا على استعارة بعيدة؛ لأنَّ أصل الحظِّ هو ما يحظِّه الله تعالى للعبد من الخير، والنصيب ما نُصب له ليناله سواء كان محبوباً أو مكروهاً، ويجوز أن يقال: الحظّ اسم لما يرتفع به المحظوظ، ولهذا يُذكر على جهة المدح، فيقال: لفلان حظّ، وهو محظوظ، والنصيب ما يصيب الإنسان من مقاسمة سواء ارتفع به شأنه أم لا ولهذا يقال: لفلان حظّ في التجارة، ولا يقال: له نصيب فيها؛ لأنّ الربح الذي يناله فيها ليس عن مقاسمة)). الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري (ت395هـ)، تحقيق محمد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة، القاهرة (1418هـ - 1997م) :165.

من نفسه على موقع رأيه فخذ ليزيد فيما أخذ فيه، من استقرائه الكلاب المهارشة عند التهارش، والحمام السبق لأترابهن، والقيان ذوات المعازف، وضرب الملاهى تجده باصراً).

اعتمد الإمام الحُسنين الطَّيْلِ في هذا القِسم من الحِجَاج على تقنية الفصل الحِجَاجي، وهي من التقنيات التي استند إليها بيرلمان في نظريته الحِجَاجية<sup>(1)</sup>، والأساس الذي تقوم عليه هذه النظرية ثنائية الظاهر والحقيقة. فالظاهر ما قاله معاوية في وصف يزيد ((وقد أصبت من ذلك عند يزيد على المناظرة والمقابلة، ما أعياني مثله عندكما، وعند غيركما، مع علمه بالسنّة، وقراءة القرآن، والحلم الذي يرجّح بالصم الصلاب))(2)، والحقيقة تمثل جوهر يزيد في((استقرائه الكلاب المهارشة عند التهارش، والحمام السّبق لأترابهن، والقيان ذوات المعازف، وضرب الملاهي))، وبهذه التقنية استطاع الإمام الحُسَين الطِّير إيقاظ المتلقى من غفلته وانخداعه بيزيد، وغايته من الاستتاد إلى هذه التقنية الحجاجية تسليط الضوء على مغالطات معاوية من جهة، ووصف الصورة الحقيقة ليزيد من جهة أخرى. وذكر عباس محمود العقّاد صفات يزيد التي اتصف بها على وجه الحقيقة إذ قال: ((إنّ معاوية لا يقنع بأن يملك لنفسه حتى يورّب المُلك ولده من بعده، وليس هو من أهل الرأي ولا هو من أهل الصلاح ... ولكنّه فتى عربيد يقضى ليله ونهاره بين الخمور والطنابير، ولا يفزع من مجالس النساء والندمان إلَّا ليهرع إلى الصيد فيقضى فيه الأسبوع بعد الأسبوع بين الأديرة والبوادي والآجام، لا يبالي خلال ذلك تمهيداً لملك ولا تدريباً على حكم ولا استطلاعاً لأحوال الرعية الذين سيتولاهم بعد أبيه))(3). وهذه حقائق فعلية، وأحداث معاينة لا يشك المتلقى فيها وذكرها في النص له طابع حجاجي، و((كان الإمام يبتغي من وراء ذلك تبصير الجماهير بخروقات السلطة الأموية))(4).

(تصف محجوباً، أو تنعت غائباً، أو تخبر عمًا كان ممًا احتويته بعلم خاص)، هذه الحجج سارت باتجاه حجاجي واحد خدمة للنتيجة وهي: (وقد دلّ يزيد من نفسه على موقع رأيه) والمعنى الإخباري فيها واحد لكن الفارق يكمن في المعنى الحِجَاجي، فهذه العبارات مترادفة، ((ومن مزايا المترادفات أنّها تعين على إفراغ المعنى في قوالب متعددة، ونظمها في سلك من البلاغة، ولا تنكر مزاياها في النظم والنثر، فبتعددها يسهل تخير ما طابق المعنى، فيأتي الكلام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: هذه الأطروحة:24- 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الإمامة والسياسة: 1/ 208.

<sup>3</sup> أبو الشهداء الحُسَين بن علي، عباس محمود العقّاد، نهضة مصر، مصر (دت):9.

<sup>4</sup> أدب الإمام الحسين الطيخ قضاياه الفنية والمعنوية: (رسالة ماجستير) 86.

جزلاً بليغاً، ويعد الترادف مظهر ثراء في اللغة، فهو حشد لغوي تترادف فيه الألفاظ، وتتوالى على المعنى الواحد))(1).

(فخذ ليزيد فيما أخذ فيه، من استقرائه الكلاب المهارشة عند التهارش، والحمام السّبق لأترابهن، والقيان ذوات المعازف، وضرب الملاهي تجده باصراً)، (فخذ) فعل كلام إنجازي مباشر، والغاية منه إلزام المخاطَب بفعل شيءٍ في المستقبل، وهو إنَّك إذا أردت أن تصف يزيداً فعليك أن تصفه بما فيه من صفات: (استقرائه الكلاب المهارشة عند التهارش، والحمام السّبق لأترابهن، والقيان ذوات المعازف، وضرب الملاهي)، (باصراً) اسم فاعل وهو وصف دال على بصر يزيد بهذه الأمور خاصة، واسم الفاعل وصف يدرجه المحاجج في حجاجه ليسوّغ له إصدار الحكم الذي يريد، ومن ذلك يدرك المتلقى حقيقة يزيد المحجوبة في خطبة أبيه معاوية. القسم الرابع: في هذا القسم حاجج الإمام الحُسنين الطِّين المُعاوية من أجل ثنيه عمّا قَدِمَ من أجله، فضلاً عمّا فيه من تعريض. ويضم الحجج الآتية: (ودع عنك ما تحاول، فما أغناك أن تلقى الله من وزر هذا الخلق بأكثر ممّا أنت القيه، فو الله ما برحت تقدح باطلاً في جور، وحنقاً في ظلم حتى ملأت الأسقية وما بينك وبين الموت إلا غمضة، فتقدّم على عمل محفوظ، في يوم مشهود، وَلاَتَ حِينَ مَنَاص ورأيتك عرضت بنا بعد هذا الأمر، ومنعتنا عن آبائنا تراثاً، ولقد - لعمر الله - أورثنا الرسول عليه الصلاة والسلام ولادة وجئت لنا بها، أما حججتم به القائم عند موت الرسول، فأذعن للحجّة بذلك، ورده الإيمان إلى النصف؟! فركبتم الأعاليل، وفعلتم الأفاعيل، وقلتم كان ويكون، حتى أتاك الأمر يا معاوية من طريق كان قصدها لغيرك، فهناك فاعتبروا يا أولي الأبصار).

(ودع عنك ما تحاول)، (دع) فعل كلام إنجازي مباشر بين فيه الإمام اليولان قصده في التحذير من مغبّة ما يدعو إليه معاوية، وقدّم الجار والمجرور (عنك) على المفعول به (ما) لما في هذا العدول من دلالة على الاختصاص والقصر على معاوية.

(أنت لاقيه) قدّم الفاعل على اسم الفاعل؛ للدلالة على قصر ذلك على معاوية، وحصره به. (فو الله) أسلوب إنشائي للتوكيد، بل هو أقوى أنواع التوكيد، والغاية من استعماله هنا غلق الأبواب بوجه معاوية، وتوجيه المتلقي إلى التنبّه إلى مغالطاته، جاعلاً الإمام العَيْمَة بذلك كلمته هي العليا، كما أفاد منه في زيادة القوة الحِجَاجية، وأزال به الشكوك، وثبّت القول الذي يليه. (ما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الفروق اللغوية: (تمهيد المحقق): 17.



برحت تقدح باطلاً في جور، وحنقاً في ظلم حتى ملأت الأسقية) (حتى) رابط حجاجي يُستعمل لسوق الحجج، ويفيد انتهاء الغاية. (ملأت الأسقية) الأسقية: جمع سقاء وهو ((ظَرْفُ الماءِ))(1)، وهذا القول كناية تجعل المتلقي يغور في دلالة اللفظ الظاهر للوصول إلى المعنى الذي يقصده الإمام الفي بهذا الأسلوب الحِجَاجي. ومن سياق الكلام، وقرائن الحال يتوصل المتلقي إلى أن المكنى عنه في هذا الاستلزام الحواري هو كثرة كلام معاوية في ثنائه على ابنه يزيد بفضائل ليست فيه؛ وسبب عدول الإمام الحُسين الفي الى هذه الكناية؛ بوصفها أقوى حجاجاً من التصريح إذ إنّ المتلقي يخضعها إلى عملية ذهنية عقلية فيتوصل من ذلك إلى النتيجة بنفسه، وتوصّلُ المتلقي إلى مراد الإمام يجعله يقتنع بحجج الإمام الفي . وقد أشار إلى ذلك هادي سعدون؛ إذ قال: ((فتثير لغة الإيحاء في المتلقي تأثيراً يفوق لغة التصريح، وهذا ما يهدف إليه الخطاب الحُسيني القائم على إثارة المعنى في نفس المتلقي))(2).

(وما بينك وبين الموت إلا غمضة) حصر في قوله هذا الفعالية الحِجَاجية في وجهة حجاجية واحدة هي إنّ دنياك يا معاوية قد انقضت – وقصرها الإمام الطّيّين على الغمضة للمبالغة –؛ والمراد من هذا القصر لا يوجد أمامك يا معاوية فرصة أخرى لتكفّر عن ذنوبك سوى هذه الفرصة فاستفد منها علّها تنفعك في آخرتك، وهكذا قيد الإمام الحُسين الطّيين الإمكانات الحِجَاجية، وقصرها على هذه الفرصة الأخيرة ليزيد من القوة الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة، وهذا يعني أنّ الإمام الطّيين أراد أن يدفع معاوية ليسلّم لهذه الحجّة.

(فتقدّم على عمل محفوظ في يوم مشهود)، (فتقدّم) فعل كلام إنجازي مباشر فيه دلالة على توبيخ معاوية، فضلاً عمّا فيه من تلميح إلى قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى على توبيخ معاوية، فضلاً عمّا فيه من تلميح إلى قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ (102)إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الآخِرَةِ ذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ) (وَلاَتَ حِينَ مَنَاصٍ) في قوله هذا تلميح إلى قوله مَعْلَى: ﴿كَمْ أَهْلَكُنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ فَنَادَوْا وَلاَتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾(4)، والمعنى: ((فنادوا عند



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب: مادة (سقى)14/390.

التصوير الفني في خطب المسيرة الحُسَينية، هادي سعدون هنون، العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، الطبعة الأولى (2011م): 107.

<sup>3</sup> سورة هود:102-103.

<sup>4</sup> سورة ص: 3.

نزول العذاب بالويل كقولهم: يا ويلنا إنّا كنّا ظالمين))(1)، ولا يوجد في ذلك الوقت منجى ولافوت(2)؛ ليزيد بهذه التلميحات من إقناع المتلقي من جهة، ويقوي حججه من جهة أخرى، ويبطل حجج معاوية من جهة ثالثة؛ لما في كلام الله على من البهاء، والوقار، والبيان، وليكون شاهد صدق على الأحداث، ومثلّت اقتباساته هذه تناصاً، ومن فوائد التناص الإيجاز في اللفظ والعمق في الدلالة.

(ورأيتك عرضت بنا بعد هذا الأمر، ومنعتنا عن آبائنا تراثاً) في هذا القول قوة فعل كلام مثلها الاستلزام الحواري لما فيه من التلميح إلى تتكره للصلح مع الإمام الحسن الكليلا.

(ولقد – لعمر الله – أورثنا الرسول عليه الصلاة والسلام ولادة) في قوله هذا عدول من المخاطَب المفرد (معاوية) إلى التكلّم، وعدول آخر من اسم العلم (محمد) إلى (الرسول)، وهذان العدولان أضفيا على الخطاب عنصراً حجاجياً أعمّ وأقرب إلى موضوع الخطبة؛ بوصف الإمام كان يحتج بأنّ رسول الله (صلة الله عليه واله وسلم) كان جدّه، وهذا يقتضي أنّ آل بيت الرسول (عليه السلم) هم أولى النّاس بحمل الرسالة المحمدية.

(وجئت لنا بها) عدول من التكلّم إلى المخاطَب (معاوية)، أي إنّ سبب قطعك المسافات من الشام إلى المدينة لطلب البيعة منّا ليزيد؛ لعلمك إنّا ورثة الرسول (معلاً الله عليه وآله وسلّم). والتقديم والتأخير في (لنا بها) للاختصاص والحصر.

(أما حججتم به القائم عند موت الرسول). (الهمزة) للاستفهام التقريري التوبيخي ويستمد الاستفهام قوته الحِجَاجية من القصد المضمر فيه، وهو من أقوى أفعال الكلام الإنجازية المباشرة حجاجاً. و(ما) نافية (3)، (حججتم به القائم عند موت الرسول) تقديم الجار والمجرور (به) على المفعول به (القائم) للقصر والاختصاص، وفي هذا القول التفات من المخاطب المفرد (معاوية) إلى الجمع (بني أمية)، والغاية من هذه الالتفاتات هي إنّ الإمام العين أراد أن يجعل المتلقي يعيش الأحداث كأنّها حقائق، وبها جعل الإمام الحُسَين العين المناقي يصغي إليه بعد أن لفت انتباهه إلى حججه، وأوصل الإمام بها رسالة مفادها: إنّ بني أمية احتجوا على أبي بكر في أول

 $<sup>^{1}</sup>$  الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائي، دار الكتب الإسلامية، طهران ( $^{1402}$ هـ):  $^{191/17}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الكشاف: 242/5.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: $^{3}$ 

توليه أمر المؤمنين، بأنّهم أولى منه بهذا الأمر، بوصفهم أقرب صلة رحم من رسول الله (صلة الله عليه ماله مسلّى).

(فَاذَعن للحجّة بذلك) الفاء عاطفة دلّت على قِصر الوقت الذي أذعن فيه أبو بكر الحجّة. (فركبتم الأعاليل، وفعلتم الأفاعيل) الفاء عاطفة دلّت على قِصر الوقت الذي ركبوا فيه الأعاليل. فاستعمال الفاء العاطفة في هذين الموضعين فيه دلالة على تقارب الأحداث. وهكذا نجد أن هذا الرابط (الفاء) استطاع به الإمام الطّيخ أن يلفت انتباه المتلقي إلى الصور المتسارعة في التنقل بين الأحداث، وهكذا أدت (الفاء) وظيفة حجاجية أخرى زيادة على وظيفته في الربط بين الحجج، وفضلاً عن ذلك فإن في هذا القول تناقضاً بين (حججتم، وركبتم) فما لبثوا أن حاججوا أبا بكر على توليه أمر المؤمنين، فإذا بهم يركنون إلى الأعاليل، وفي ذلك تلميح إلى انعدام المصداقية عند معاوية وعشيرته. والأعاليل: ((العلل التي اعتل بها معاوية عند حديثه عن فضل يزيد))(1) شبّهها بالمطايا، ثمّ حذف المعنى الحسيّ والمعنى المجرد، ويتضح ذلك للمتلقي بحركة فكرية منتظمة يفهم من خلالها أنّ معنى المسند يختلف عن معنى المسند إليه، فيعرف أنّ بحركة فكرية منتظمة يفهم من خلالها أنّ معنى المسند يختلف عن معنى المسند إليه، فيعرف أنّ بحركة فكرية مناطقة يفهم من خلالها أنّ معنى المسند يختلف عن معنى المسند إليه، فيعرف أنّ تكون أبلغ من الحقيقة، وأقوى حجاجاً، وأكثر وقعاً وتأثيراً في المتلقي، فأراد الإمام الطيخ من المناسري المناقي إلى أنّ ((معاوية وأتباعه يقترفون ما نهى عنه الشارع المقدس ويبررون ذلك بعلّة وعند التكرار يطرحون علّة أخرى وهكذا))(2).

(وقلتم كان ويكون)، (كان ويكون) ((كناية عن احتجاج معاوية بالمنسوخ بأنّه سبق، وأنّه كان أمرٌ (\*) نافذاً))(3). وعمد الإمام الطّيِّين إلى هذه الكناية في هذا الموضع؛ لأنّها أبلغ، وآكد، وأقوى حجاجاً من التصريح لـ((أنّ كلّ عاقل يعلم إذا رجع إلى نفسه أنّ إثبات الصفة بإثبات دليلها، وإيجابها بما هو شاهد في وجودها، آكد وأبلغ في الدعوى، من أن تجيء إليها فتثبتها، هكذا سَاذَجاً غُفْلاً)(4)، فهذه الكناية عندما تقرع ذهن المتلقي تدفعه إلى البحث عن الدلالة



<sup>1</sup> نثر الإمام الحُسَين المن دراسة بالاغية: (رسالة ماجستير)38.

<sup>2</sup> بلاغة الإمام الحُسنين بن علي المال دراسة وتحليل: 33/2.

<sup>\*</sup> كذا، والصواب: كان أمراً نافذاً، اللهم إلا إذا كان يقصد من ذلك: وإنّه أمرٌ كان نافذاً، وهو بعيد.

<sup>3</sup> بلاغة الإمام الحُسَين بن علي (عليهما السلام) دراسة وتحليل:33/2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> دلائل الإعجاز:72.

التلازمية ما بين معنى اللفظ الظاهر والمعنى الخفي، ومن ذلك يتوصل الإمام الحُسنين الكيلا إلى إشراك المتلقي في النصّ الحِجَاجي؛ ليتوصلا معاً إلى أنّ معاوية كان يريد من خطبته أن يُفحم النّاس بأنّ المنسوخ قد سبق.

(حتى أتاك الأمريا معاوية). (حتى) رابط حجاجي يُستعمل لتساند الحجج. (يا معاوية) نداء الغاية منه إنزال معاوية منزلة الغافل، وفيه دلالة على لفت انتباهه إلى أمرٍ غضّ الطرف عنه في خطبته. (من طريق كان قصدها لغيرك) في إشارة منه إلى أنّ المسلمين قد اجتمعت كلمتهم – بعد قتل عثمان بن عفان – على رجلٍ يخلصهم من الفتنة فما وجدوا لذلك أهلاً غير عليّ بن أبي طالب الطيخ فبايعوه على أن لا يخلفوا له أمراً لكنّك يا معاوية أفدت من حجّة قميص عثمان الملطّخ بالدم مع خصلة الشعر التي نتفها رجل مصري من لحية عثمان بن عفان لترفعه بالشام وبه استطعت أن تؤثّر بعواطف الشاميين فبايعوك خليفة عليهم (1).

(فهناك فاعتبروا يا أولي الأبصار) عدول من المخاطب المفرد إلى المخاطب الجمع (المتلقي المباشر – الناس من حوله-، وغير المباشر – الناس إلى زماننا وما بعده-). ويستمد هذا القول قوته الحِجَاجِية من التناص، ومن الاستلزام الحواري المستمد من التلميح إلى قوله تعالى : ﴿وَظَنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنْ اللَّهِ فَأَتَاهُمْ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي تعالى : ﴿وَظَنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنْ اللَّهِ فَأَتَاهُمْ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي تعالى : ﴿وَظَنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَار﴾ (2)، والمتلقي فَلُوبِهِمْ الرَّعْب يُحْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَار﴾ (2)، والمتلقي يفهم مراد الإمام من قرائن الحال، والسياق الذي ذُكرتُ به الخطبة. ومعنى الآية الكريمة: ((اتعظوا وفكروا فلا تفعلوا كما فعل هؤلاء فيحل بكم ما حلّ بهم)) (3). وما يلفت الانتباه في قوله هذا إنّه أخرجه مخرج الحكمة التي تتجاوز الحدود الزمانية والمكانية؛ ليوقظ المتلقي من سباته، وينقله إلى مجالٍ أرحب؛ ليعيد النظر في الكيفية التي انتقلت بها السلطة إلى معاوية، ثم كيف يريد معاوية أن يجعلها توريثاً في آل بني أمية، وأي توريث؟ ولمن؟ لفاسقٍ سكير عربيد.

القسم الفامس: حجاجه لردّ حجج معاوية بتولي عمرو بن العاص قيادة المسلمين، وضمّ الحجج الآتية: ((وذكرت قيادة الرجل القوم بعهد رسول الله صلى عليه وسلم وتأميره له، وقد كان ذلك؟! ولعمرو بن العاص يومئذ فضيلة بصحبة الرسول، وبيعته له؟! وما صار - لعمر

<sup>1</sup> ينظر: الإمامة والسياسة: 99/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الحشر:2.

<sup>3</sup> التبيان في تفسير القرآن، أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي الطوسي (ت460هـ)، تحقيق أحمد حبيب قصير العاملي، مكتب الإعلام الإسلامي، الطبعة الأولى (1409هـ):559/9.

الله - يومئذ مبعثُهم حتى أنف القوم إمرتِه، وكرهوا تقديمه، وعدوا عليه أفعاله، فقال صلى الله عليه وسلم: "لا جرم معشر المهاجرين، لا يعمل عليكم بعد اليوم غيرى". فكيف تحتج بالمنسوخ من فعل الرسول، في أوكد الأحكام، وأولاها بالمجمع عليه من الصواب؟! أم كيف صاحبت بصاحب تابعاً، وحولك من لا يؤمَن في صحبته ولا يعتمد في دينه وقرابته؟!)). (وذكرت قيادة الرجل القوم بعهد رسول الله صلى عليه وسلم وتأميره له) عدل فيه من الجمع المخاطب إلى المفرد المخاطب (معاوية)، و (أل) في (الرجل) للعهد، والمراد به عمرو بن العاص. وهذا القسم من الحِجَاج غلب عليه الطابع الإنشائي، الاستفهامي، التوبيخي؛ ليقلّص به الإمام الطِّين الإمكانات الحِجَاجية، ويوجهها وجهة حجاجية واحدة، ويزيد من طاقتها الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة، ويساعد المتلقى على تحديد دلالة المراد من الكلام و((يرى ديكرو وأنسكومبر أنّ الغاية من الاستفهام تتمثّل في أن نفرض على المخاطَب به إجابة محددة يمليها المقتضى الناشئ عن الاستفهام، فيتم توجيه دفّة الحوار الذي نخوضه معه الوجهة التي نريد، فالاستفهام يأتي في الكلام لإجبار المخاطَب على الإجابة [عن السؤال على] وفق ما يرسمه له البعد الاستفهامي الاقتضائي))(1)، وبهذا الأسلوب الحِجَاجي حصر الإمام الحُسَين الطِّيِّين معاوية في زاوية ضيقة؛ إذ فرض عليه إجابة محددة بحسب ما أملاه عليه المقتضى الناشئ من السؤال التقريري المباشر، وبذا وجه الإمام الحُسَين الطِّيِّلا الحِجَاج الوجهة التي أرادها، ففي قوله الطِّيّلا: (وقد كان ذلك؟!) أراد من هذا السؤال محاصرة معاوية وإلزامه بإجابة محددة، وهي الإقرار بكذبه أمام النّاس بأنّ الرسول ( الله عليه عله عله عله عله عليه علم المعاص على المسلمين، وممّا يدلّ على ذلك ما ذكرته المصادر التاريخية: إنّ عمرو بن العاص قال عن نفسه: إنّ رسول الله ( علله الله عله وله وسلى، أرسله إلى استنفار العرب إلى الشام، فلما وصل إلى ماء السلسل خاف فطلب من الرسول أن يمدّه بمدد، فبعث إليه أبا عبيدة بن الجراح بجيش وكان أبو بكر وعمر بن الخطاب مع الجيش، وأمره بأن لا يختلف مع عمرو بن العاص، وما أن وصل قال له عمرو بن العاص: (إنّما جئت مدداً لي. قال أبو عبيدة: لا ولكني على ما أنا عليه، وأنت على ما أنت

<sup>1</sup> الخطاب الحجاجي السياسي في كتاب الإمامة والسياسة لابن قتيبة دراسة تداولية (أطروحة دكتوراه):304؛ L' Argumentation dans la langue, Ducrot et Anscombre, p30 نقلاً عن:

عليه... فقال عمرو: بل أنت مدد لي) فرضي بذلك على مضضٍ؛ لئلا يُخالف وصية رسول (صلة الله عليه وآله وسلّم) (1).

(ولعمرو بن العاص يومئذ فضيلة بصحبة الرسول، وبيعته له؟!) سؤال إنكاري الغاية منه توكيد السؤال السابق، أزعج به معاوية، وحصره بزاوية ضيقة، فأحرجه؛ إذ أجبره على الإجابة بهذا الأسلوب الإنكاري، التوبيخي، التعجبي، الساخر؛ ممّا جعل معاوية يبتلع ريقه غاصاً بكلامه مشلولاً لسانه يتلفت يساراً ويميناً تارةً إلى الجمهور، وأخرى إلى ابن عباس.

(وما صار - لعمر الله - يومئذ مبعثُهم حتى أنف القوم إمرته، وكرهوا تقديمه، وعدوا عليه أفعاله) قد يجهل المتلقي هذا الأمر فجاء قول الإمام الطّيّخ هذا جواباً عن الحقيقة التي زيّفها معاوية؛ لتتضح الحقائق، وتنجلي للأذهان، فاستعمال الإمام لهذا الأسلوب كان منهجاً ذكياً لتفكيك حجاج معاوية، وهزيمته؛ وكما إنّه وضّح فيه للمتلقي مغالطات معاوية، وفضحه أمام الناس، وابتدأ قوله هذا بعامل حجاجي (النفي/ما) بوصفه عاملاً يقلّص الإمكانات الحِجَاجية ويزيد من القوة الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة، واستعمل التوكيد بالقسم؛ لتأكيد الحجج التي قدّمها، وليثبتها في ذهن المتلقي؛ ((ذلك أنّ القسَم فعل حجاجي يثبّت القضية ويوجبها، ويُقيم الحجّة على المخاطّب، ويُلزمه بها في الوقت نفسه، ولا يُراد القسم بذاته، وإنّما يُراد لغرض تواصلي هو دفع المخاطّب إلى الوثوق بكلام المخاطِب))(2).

(فقال صلى الله عليه وسلم: "لا جرم معشر المهاجرين، لا يعمل عليكم بعد اليوم غيري") مثّل هذا الاستشهاد حجّة سلطة استند إليها الإمام الطّيّين؛ لتقوية درجة التصديق بحججه من جهة، وتضعيف حجج معاوية من جهة أخرى، والغاية من هذا الاستشهاد بالحديث النبوي إشراك المتلقي في ما يعرضه من رأي؛ لأنّ المتلقي لايشكّ في كلام الرسول (صلة الله عليه مآله مسلّم)، وهذا القول يدلّ بما لا يقبل الشكّ على صدق ما قاله الإمام الحُسَين الطّيين الطّيين بوصفهم أنفوا إمرته،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: السيرة النبوية، ابن هشام (ت213هـ)، دار الجيل، بيروت (1975م):4/199-200؛ وينظر:البداية والنهاية: 498/6-499.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الخطاب الحِجَاجي السياسي في كتاب (الإمامة والسياسة) لابن قتيبة - دراسة تداولية: (أطروحة دكتوراه) 248.

وكرهوا تقديمه، وعدّوا عليه أفعاله. ويرى الدكتور عبد الهادي بن ظافر الشهري أنّ ((الحجج الجاهزة أو الشواهد هي من دعامات الحِجَاج القوية ... وتُسهم هذه الآلية في رفع ذات المخاطب إلى درجة أعلى، وبالتالي منحها(\*) قوة سلطوية بالخطاب عند التلفظ بخطاب ذي بعد سلطوي في أصله عندها يتبوأ المخاطِب بخطابه مكانة عليا، ويستمد ذلك من سلطة الخطاب المنقول على لسانه فقط. وبالتالي تصبح السلطة هي سلطة الخطاب الذي يتوارى المخاطِب وراءه)) $^{(1)}$ .

(فكيف تحتج بالمنسوخ من فعل الرسول في أوكد الأحكام، وأولاها بالمجمع عليه من الصواب؟!) استعمل هذا السؤال؛ ليلجم معاوية بالحجّة، ويجعله يقرّ بها، ونسف به كلّ حجج معاوية التي ذكرها في خطبته، وتبلغ السخرية من معاوية ذروتها في قوله الكيلا: (أم كيف صاحبت بصاحب تابعاً، وحولك من لا يؤمن في صحبته ولا يعتمد في دينه وقرابته؟!)، والغاية من هذه الأسئلة إلزام معاوية بالإقرار بأنّه لم يكن صادقاً بما قاله، فالأسئلة التي عرضها الإمام الطِّين لم يرد منها الإجابة لذاتها، بل إلزام معاوية واجباره على الإقرار بها؛ ليُثبت الإمام الطِّين ا للمتلقى حقيقة ما كان يستره معاوية من نيات.

وهكذا وجهت الأسئلة الاستفهامية الخطاب الوجهة التي أرادها الإمام الحُسنين الطَّيِّين، وبذلك حقق منها إقناع المتلقى بأنّ معاوية كان كاذباً في أقواله، وانّه اعتمد المغالطة في خطابه، وفضلاً عمّا تقدّم فإنّ الإمام الكين استعمل أفعال الكلام التقريري؛ ليحدد موقفه من نقطة الخلاف مع معاوية من جهة، وافادته منه في المواصلة في الحِجَاج لما فيه من التأكيد من جهة أخرى. والسبب الذي دفع الإمام الطِّين لأن يتدرّج بحججه بأسلوب الاستفهام التقريري هو توبيخ معاوية، وحصره في زاوية ضيقة ليقر بمغالطاته من جانب، ومن جانب آخر إنّ المتلقين للخطاب ليسوا على مستوى واحد، فبعضهم شَهدَ ذلك، والآخر يفهمه من مضمونه، وغيرهم يحتاج إلى وقتٍ للتأمّل، فهو بذلك راعى أحوال المتلقين؛ لأنّ هذا الأسلوب يمنح المتلقى فرصة في التفكير والتأمّل؛ ليزيد ذلك من التوجيه نحو الإقناع، ثم الاقتناع بأنّ معاوية حاول إفحامهم بحججه، وهكذا أراد الإمام من المتلقين أن يقتنعوا بذلك بالتأمل العقلى من دون إكراه.

<sup>\*</sup> كذا. والصواب: لتمنحها.

أليات الحِجَاج وأدواته، عبد الهادي بن ظافر الشهري، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):1/ .129 -128

ثالثاً: الخاتمة: وتمثل الفرصة الأخيرة للتأثير في المتلقي من أجل تتشيط ذاكرته، وضمّت الحجج الآتية: (وتتخطاهم إلى مسرف مفتون، تريد أن تُلبس النَّاسَ شبهة يسعد بها الباقي في دنياه، وتشقى بها في آخرتك. إن هذا لهو الخسران المبين. وأستغفر الله لي ولكم). (مسرف مفتون) هذه صفات يزيد أكّد بها حقيقته التي ذكرها آنفاً.

(تريد أن تلبس الناس شبهة يسعد بها الباقي في دنياه، وتشقى بها في آخرتك) في قوله هذا حذف مقابلي (احتباك) فقد حذف (الفاني) لدلالة المذكور عليه، ولتوضيح ذلك يمكن صياغة الجملة على النحو الآتي: (يسعد بها الباقي في دنياه، ويشقى بها الفاني في آخرته)، لكن الإمام حذف (الفاني) ليحقق دلالتين: أولاهما: الإيجاز. والأخرى: الاختصاص؛ ليكون الشقاء مختصاً بمعاوية فقط ومقتصراً عليه. كما إنّ في هذا القول تقديماً وتأخيراً، فقد قدّم الجار والمجرور (بها) على الفاعل (الباقي) وهذا فيه قصر واختصاص على يزيد فقط، وفضلاً عن ذلك فإنّ في هذا القول مجموعة من المتناقضات (تقابلاً دلالياً).

- الباقي (يزيد) \_ الفاني (معاوية).
  - يسعد \_ يشقى .
  - دنیاه \_\_ آخرته.

والغاية من ذلك (التقابل الدلالي) تعظيم الأمر؛ ليزيد بذلك من قوة التأثير في المتلقي، وإقناعه بحججه، ثم يصل من هذا المتناقضات إلى النتيجة (إنّ هذا لهو الخسران المبين)، (إنّ) أداة توكيد، ودخولها على الجملة يفيد تثبيت الحجج، وتقوية العلاقة الحِجَاجية بين عناصر الحِجَاج، و(اللام) في (لهو) لزيادة التوكيد، والجملة التي تحتوي على أكثر من مؤكد يراد منها دفع الإنكار. (المبين) وصف للخسران، ومن الواضح أنّ الذي يشقى في آخرته قد خسر، وأي خسارة، فهي الخسران المبين، وهذا القول يحمل بين طياته تلميحاً إلى قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِتْنَةٌ انقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ حَسِرَ الدُنْيَا وَالآخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ (1)، ويكمّله قوله تعالى: ﴿ فَاعْبُدُوا مَا شِئْتُمْ مِنْ دُونِهِ قُلْ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ النَّهِيمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلاَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ المُبِينَ النَّذِينَ حَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلاَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ المُبِينَ النَّاهِ لللهِ اللهِ اللهِ الذي لا يخفى (1)، وتشير كتب التفسير إلى أنّ سبب المُبِينُ (2). والخسران المبين يعني الظاهر الذي لا يخفى (1)، وتشير كتب التفسير إلى أنّ سبب



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الحج: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الزمر: 15.

نزول الآية الأولى – كما رُويَ عن ابن عبّاس – إِنّ بعض النّاس كان يقدم إلى المدينة فإذا أنجبت فرسه مهراً حسناً، وامرأته غلاماً رضي واطمأنً، وإن أصابه وجع في المدينة، وولدت امرأته جارية، وتأخرت عنه الصدقة قال: ما أصبت منذ كنت على ديني هذا إلا شرّاً وكلّ ذلك من انعدام البصيرة (2)، ويبدو أنّ الإمام الحُسَين العَيْخ اقتبس هذه الآية ليلمّح إلى فعل معاوية الذي قَدِمَ من أجله ولم يصب من قدومه إلا ما أصاب ذلك الرجل الضعيف البصيرة ، وفضلاً عمّا في هذا القول من خطرة قوية موقظة للعقل؛ إذ صِيغ بشكلٍ إيحائي يُنبئ بمحتوى الخطبة برمتها فإنّ الحِجَاج بالقرآن الكريم يمنح الكلام قوة حجاجية عالية؛ لأنّ المتلقي لا يشك في كلام الله سبحانه وتعالى، وبهذا الأسلوب أغلق الإمام العَيْخ على معاوية منافذ كلّ حجاج مضاد؛ إذ حصر كلّ ما قاله معاوية بالكذب والمغالطة، وبلغ ذلك ذروته في تكذيبه في وصف يزيد، وتولي عمرو بن العاص قيادة المسلمين.

والظواهر الحِجَاجية التي انماز بها هذا النصّ الحِجَاجي:

- 1. توبيخ معاوية يعد الوظيفة الحِجَاجية الأبرز في هذه الخطبة.
  - 2. متابعة حجج معاوية في خطبته وردّها واحدة تلو الأخرى.
- 3. الالتفات من مخاطبة المفرد (معاوية) إلى التكلّم (ولقد لعمر الله أورثنا الرسول)، ثم عاد ليخاطب المفرد (وجئت لنا بها)، ثم عمّ خطابه كلّ الأموبين عادلاً من الخبر إلى الإنشاء بأسلوب الاستفهام التقريري، (أما حججتم به القائم عند موت الرسول، فأذعن للحجّة بذلك...) ثم عاد لمعاوية (حتى أتاك الأمريا معاوية)، بعد ذلك انتقل ليخاطب النّاس من حوله مستشهداً بقوله تعالى: ﴿ فاعتبروا يا أولي الأبصار》، ثمّ عاد لمعاوية موجهاً إليه الخطاب؛ ليفنّد حججه التي احتج بها في قيادة عمرو بن العاص للمسلمين في غزوة ذات السلاسل، معتمداً في ذلك على أسلوب حجاجي آخر عدل به من الخبر إلى الإنشاء باعتماد أسلوب السؤال التقريري، ثم عاد ليوبّخ معاوية، ويختم بذلك خطبته.

وهذا الأسلوب في التتوع بالضمائر من الظواهر اللافتة النظر في هذه الخطبة، فضلاً عن أثره الفاعل في التأثير بالمتلقي؛ إذ يجعله يعيش الحدث بوصفه حقيقة فينجذب إلى الخطبة، ثم يقتنع بها.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: التبيان في تفسير القرآن:15/9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المصدر نفسه: 7/ 296.

- 4. كان للرابط (و) الدور الحِجَاجي الفاعل في نقل المتلقي من صورة حجاجية إلى أخرى؛ بوصفه يتميز في ترتيب الحجج وتلاحقها.
- 5. كثرة الإشارات إلى الدقائق والرقائق المتعلقة بالموضوع تكثيفاً لحالة الحضور التي أراد الإمام الحُسنين الطّيخ من خطبته أن تتسم بها؛ ليحدث بذلك انفعالاً في ذهن المتلقي.
- 6. اعتمد في حجاجه على التقنية التتابعية وهي من تقنيات الوصل الحِجَاجية وتابعة للحجج المُؤَسَّسة على بنية الواقع، وهذا النوع من الحِجَاج لا يبتكره الخطيب؛ إذ الحجج التي يستند إليها موجودة في الواقع، والمحاجج يشير إليها، ويُذكّر بها، فالإمام الحُسَين العَيِّيِّ في حجاجه هذا لم يبتدع شيئاً من عنده، وإنّما اكتفى برصد الوقائع ورَبَطَ بينها، كما رصد المتناقضات في حجاج معاوية وتتبعها.
- 7. ذِكْرُ بعض المشتقات (باصر)، و (مسرف)، و (مفتون) كانت الغاية منها بيان صفات يزيد السلبية؛ ليصل الإمام السرفة من ذلك إلى نتيجة مضمرة مفادها: كيف تكون شخصية بهذه الصفات السلبية تحكم المسلمين، وتتحكم بأرواحهم، ومقدراتهم؟!
- 8. الجزالة كانت الطابع المميّز لألفاظ هذه الخطبة، فقد كان الإمام الطّيّلاً دقيقاً في اختيار ألفاظه؛ إذ نجده ينظّم الكلمة مع أختها كالعقد المنظوم في اقتران كلّ لؤلؤة منه بأختها. فيرتبها بأسلوب الترادف فنجده يقرن الصفة بالنعت، والحظ بالنصيب، والأوفر بالأكمل، والمحجوب بالغائب، والباطل بالحنق، والجور بالظلم تارة. ويرتبها بأسلوب التقابل الدلالي فقابل بين محفوظ ومشهود، وحججتم وركبتم، ويسعد ويشقى، والباقي والفاني، والدنيا والآخرة تارة أخرى. ولو نظرنا في العبارات التي تحوي هذه الألفاظ نجد الإمام الحُسَين الطّي يقرن عبارة (حظه الأوفر) برنصيبه الأكمل)، وعبارة (باطلاً في جور) برحنقاً في ظلم)، وعبارة (عمل محفوظ) بريوم مشهود)، وعبارة (يسعد بها الباقي في دنياه) برتشقى بها في آخرتك).

ويُستشف من ذلك أنّ ألفاظ هذه الخطبة جاءت على قدرٍ كبيرٍ من الدقة في الترتيب، وصياغة في التركيب.

ونخلص ممّا تقدّم إلى أنّ هذه الخطبة دارت حول محورين أساسين: الأول: رفض بيعة يزيد رفضاً قاطعاً؛ إذ إنّ ذلك يأباه الله ورسوله، والآخر: مطالبة معاوية بإعادة الحقوق إلى أصحابها الشرعيين وهم آل بيت النبي (عليهم السام).

المبحث الثاني: كلامه السلام أول خروجه من مكّة لحين نزوله في كربلاء: التوطئة:

بعد موت معاوية تغيّر المشهد السياسي العربي الإسلامي، فيزيد لم يمتلك حنكة أبيه، ودهاءَه، وسياسته، فما إن جلس على عرش الحكم حتى أخذ يؤرقه الذين رفضوا مبايعته على حياة أبيه فأمر عامله في المدينة الوليد بن عتبة بن أبي سفيان بأخذ البيعة منهم قسراً، وهم: الحسين بن علي الكلا، وعبد الله بن الزبير، وعبد الله بن عمر، وعبد الرحمن بن أبي بكر (1)، وحصلت بسبب ذلك مشادة كلامية بين الإمام الحسين الطّي ومروان بن الحكم مرّ ذكرها في المبحث الثالث من الفصل الثاني (2). وعلى أثر ذلك شدّ الإمام الحسين الكي الرحال من مدينة جده رسول الله (سلة الله عليه مآله مسلم) إلى مكة المكرمة بعدما زار قبر جده، وأبيه، وأمّه، وأخيه الحسن الطِّيرة وكان له مع الإمام الحسن الطِّيرة - وهو في قبره- كلام ذكر فيه حنكة أخيه وسياسته في التعامل مع أعدائه<sup>(3)</sup>؛ ليلقي به حجّة أكمّت أفواه مَن يعتقدون أنّ الإمام الحسين الطّيِّيّ لم يسر على نهج أخيه الحسن في سياسته بالتعامل مع بني أمية، وانّه لم يكن راضياً بصلحه مع معاوية، ثمّ التقى بأخيه محمد بن الحنفية رضه، فنصحه ابن الحنفية بالمسير نحو اليمن؛ ليكون بمأمن من الأموبين وأذنابهم، فجزَّاه الإمام الحسين الطِّيِّلا خيراً وافترقا، ثم كتب إليه الإمام الحسين الكنة بكتاب أوصاه فيه بالبقاء في المدينة، وقد مرّ بيان ذلك في المبحث الأول من الفصل الثاني (4)، وما إن وصل مكة البلد الآمن توافدت عليه رسل الكوفيين وكتبهم ما ملأ خرجين يدعونه فيها إلى القدوم إليهم ليكون إماماً عليهم فكتب إليهم بكتاب مع قيس بن مسهر الصيداويّ<sup>(5)</sup>، وآخر مع هانئ بن هانئ وسعيد بن عبد الله الحنفي، وأخبرهم بأنّه مُرسِل إليهم ابن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: تاريخ الطبري: 5/ 338؛ والبداية والنهاية: 11/ 477.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: هذه الأطروحّة: 97 - 98.

<sup>3</sup> ينظر: عيون الأخبار: 2/ 314-315؛ وجمهرة خطب العرب:2/ 129.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: هذه الأطروحة:99- 102.

<sup>5</sup> ينظر: جمل من أنساب الأشراف:3/ 378؛ وتاريخ الطبري:395/5، والإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:70/2؛ والمنتظم في تاريخ الملوك والأمم، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن مُحمَّد المعروف بابن الجوزي (ت597هـ)، دراسة وتحقيق مُحمَّد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا راجعه وصححه نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (1412هـ - 1992م): 5/ 328؛ وجمهرة رسائل العرب: 81-80/2.

عمّه مسلم بن عقيل؛ ليعلم كنه أمرهم، ويكتب إليه ما يتبين إليه من اجتماعهم<sup>(1)</sup>، وفي الوقت نفسه أرسل بكتابٍ إلى أهل البصرة مع مولاه سلمان يدعوهم فيه إلى إحياء كتاب الله، وسنة نبيه، وإطاعة أمره<sup>(2)</sup>؛ ليعلن موقفه الصريح والواضح من السياسة الأموية الجديدة، ورفضه القاطع لتولي الحكم لصبيّ يشرب الخمرة، ويلعب بالكلاب؛ ليلقي عليهم الحجّة، ويوصل رسالته إلى الأجيال لتكون حجّة الحجج .

## عندما عزم على الخروج إلى العراق:

لقد مثّلت المسيرة الحسينية من المدينة إلى كربلاء حملة إعلامية لفضح السياسة الأموية، وقائدها السكيّر الخميّر، فالحسين الطّيّل بمسيره هذا أراد إنقاذ النّاس من الغرق في ظلمات الضلال داعياً إياهم إلى الالتحاق بركبه، وبالفعل قد أسقطت هذه الحملة الإعلامية عروش الظالمين وفضحتهم إلى الأبد متمثلة بأفعاله، وخطبه، وكتبه، وأقواله.

فعندما عزم الإمام الحسين العَيِّة على الخروج من مكة إلى العراق بعدما وصلته رُسل أهل الكوفة وكتبهم نصحه بعض أصحابه والمقربين منه بأن لا يأمن الكوفيين؛ بوصفهم أهل غدر لا أمان لهم، وإنهم عبيد الدرهم والدينار، وعندما عَلِمَ ابن عباس أنّه عازم على الخروج قال له: ((فإن كنت سائراً فلا تسر بنسائك وصبيتك، فو الله إنّي لخائفٌ أن تُقتل كما قُتل عثمان ونساؤه، وولده ينظرون إليه))(3).

وتظاهر عبد الله بن الزبير بأنّه من الناصحين للإمام الحسين اليليّة فدعاه إلى أن يُقيم بمكة، ويجمع من حوله النّاس، فأجابه الإمام قائلاً: ((إنّ أبي حدثني أنّ بها كبشاً يستحل حرمتها، فما أحبّ أن أكون أنا ذلك الكبش))(4)، وروى رجل كان يطوف بالكعبة أنّه سمع عبد الله بن الزبير يُنادي الإمام الحسين اليليّة ويسرّه بشيء، فالتفت الإمام الليّيّة إلى النّاس وقال: ((أتدرون ما يقول ابن الزبير؟ فقلنا: لا ندري، جعلنا الله فداك! فقال: قال: أقم في هذا المسجد أجمع لك النّاس، قأل الحسين: والله لأن أقتل خارجاً منها بشبر أحبّ إليّ من أن أقتل داخلاً منها بشبر، وأيم

156 -M

أ ينظر: تاريخ الطبري:353/55 ؛ والإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:39/2 ؛ و مناقب آل أبي طالب:
 الله 89 وبحار الأنوار: 334/44 ؛ وجمهرة رسائل العرب: 73/2.

<sup>2</sup> ينظر: تاريخ الطبري:357/5 ؛ وجمهرة رسائل العرب: 75/2-76.

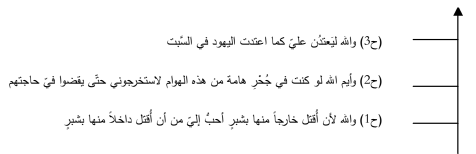
<sup>3</sup> تاريخ الطبري: 5/ 384؛ وينظر: البداية والنهاية: 11/ 496.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>تاريخ الطبري: 5/ 384.

الله لو كنت في جُحْرِ هامة من هذه الهوام الستخرجوني حتى يقضوا في حاجتهم، والله ليَعتدُنَ على على كما اعتدت اليهود في السّبت))(1).

فالإمام الطِّين بقوله هذا أراد أن يشير إلى نتيجة مضمرة هي إنّي مقتول مُمَثَّل بي أينما كنت، ويمكن توضيحها بالسلم الحِجَاجي الآتي:

النتيجة (أنا مقتول مُمَثَّل بي أينما كنت)



فهذا الكلام المقتضب مثل مفتاح اللغز المحيّر الذي لم تستطع العقول فكّ طلاسمه، فالقول الأول: (والله لأن أقتل خارجاً منها بشبرٍ أحبُ إليّ من أن أقتل داخلاً منها بشبرٍ) ذكر فيه السبب الذي يدفعه إلى الخروج من الكعبة؛ لأنّ الكعبة ليست بناءً يُهدُ ويُبنى فهي بيت الله الحرام، فأراد الإمام الحسين الطّيّلا من هذا القول التأميح إلى ما نقله عن أبيه علي بن أبي طالب الطيّلا: (إنّ بها كبشاً يستحل حرمتها، فما أحبّ أن أكون أنا ذلك الكبش) الذي ألمح فيه إلى أنّ ذلك الكبش هو عبد الله بن الزبير، وقد أثبت التاريخ لنا ذلك (2)، وفضلاً عن ذلك ألقى به الحجّة على النّاس بأنّ بني أمية لا دين لهم، وهم لا يقلّون فسقاً عن أبرهة الحبشي في حجّة مضمرة منه إلى دعوة النّاس إلى جهاد هؤلاء الفسَقة.

أمّا قوله السَّخِير: (وأيم الله لو كنت في جُحْرِ هامة من هذه الهوام لاستخرجوني حتّى يقضوا في حاجتهم) ففيه إشارة إلى علمه بأنّ بني أمية لا يقبلون منه إلا مبايعة يزيد، ومبايعة يزيد تعني الخروج عن ملّة محمد (علا الله عليه مآله مسلّم)، وهذا ما يأباه الإمام الحسين السَّخِير، إذن النتيجة ستكون قتله، والتمثيل به، وقد بيّن ذلك بقوله اللحق: (والله ليَعتدُن عليّ كما اعتدت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جمل من أنساب الأشراف: 3/ 375؛ وينظر: تاريخ الطبري:5/ 385.

<sup>2</sup> هدم عبد الله بن الزبير الكعبة بعدما مال جدارها بسبب ما رُميت به من حجارة منجنيق الجيش الأموي. ينظر: البداية والنهاية:691/11.

اليهود في السبت) وفي قوله هذا أراد أن يقرّب الصورة إلى أذهان متلقيه، فعمد العليم إلى التشبيه بالاستناد إلى القصيص القرآني؛ إذ أشار الله سبحانه وتعالى في محكم كتابه العزيز إلى أنّ الله على أمر اليهود أن يتركوا أعمالهم في يوم السبت ويجعلونه يوم عبادة، فشاء الله تعالى أن يختبرهم بتكاثر الأسماك في هذا اليوم، وندرتها في الأيام الأخرى فاصطادوها متجاوزين على أمر الله تعالى، فعاقبهم على فعلهم هذا إذ مسخهم قردة (1)، وكانت غاية الإمام العليم من هذا التشبيه تكثيف حضور الفكرة في ذهن المتلقي؛ والتشبيه من العناصر المهمة والفعالة في الخطاب الحِجَاجي، وجزءاً لا يتجزأ من بنية النصّ الحِجَاجية، ووسيلة حجاجية يتوجه بها المحاجج إلى عقل المتلقي؛ لينقله من الحالة التصويرية إلى الإقناع، كما إنّ استناد الإمام الحصين العليم إلى المعنى القرآني في الخطاب أسهم في تقوية الحجّة، وزاد من قوة حضور الفكرة في ذهن المتلقي.

ومن أوجه الشبه بين الإمام الطّين ويوم السبت عند اليهود: (القدسية، الابتلاء، تجاوز النّاس على أمر الله تعالى بارتكاب الجرم فيهم، العقوبة الإلهية الفورية).

وقد أكثر الإمام الحسين الطبيخ في كلامه هذا من التوكيدات: فالحجّة الأولى ابتدأها بالقسم، ولام التوكيد، والحجّة الثالثة ابتدأها بالقسم، والحجّة الثالثة ابتدأها بالقسم ولام التوكيد، وأردفهما بنون التوكيد. وممّا يُلحظ على هذه الحجج أنّ كلّ واحدة منها مبدوءة بالقسم، والقسم أسلوب إنشائي يُوتى به لتوكيد الخبر وتثبيته في ذهن المتلقي؛ ليدفع عنه الشكّ والظنّ، ((ويقصد المرسل باستعمال أنواع من التوكيدات إلى إثبات حججه، وأمّا التكثيف في الاستعمال فيهدف به المرسل إلى لفت انتباه المتلقي والتأثير فيه؛ لاستمالته عند تقديم حججه))(2)، وليست الغاية من هذه التوكيدات وتكراراها تثبيت الخبر في ذهن المتلقي، ودفع الإنكار عنه فحسب، بل تردد القسم بالكلام يُضفي فخامة على المعاني، كما يضفي على الكلام جوّاً من القداسة(3)، فالإمام الحسين بالكلام يُضفى فخامة على المعاني، كما يضفي على الكلام بخروجه إلى العراق؛ ممّا دفعه ذلك إلى أن يُسلّط الضوء إعلامياً على ما آلت إليه أمور الدولة الإسلامية من انحطاط ديني وأخلاقي في كلً مجالات الحياة تحت عباءة الدين؛ لئلا تعتقد الأجيال أنّ بني أمية كانوا يمثلون الإسلام مجالات الحياة تحت عباءة الدين؛ لئلا تعتقد الأجيال أنّ بني أمية كانوا يمثلون الإسلام

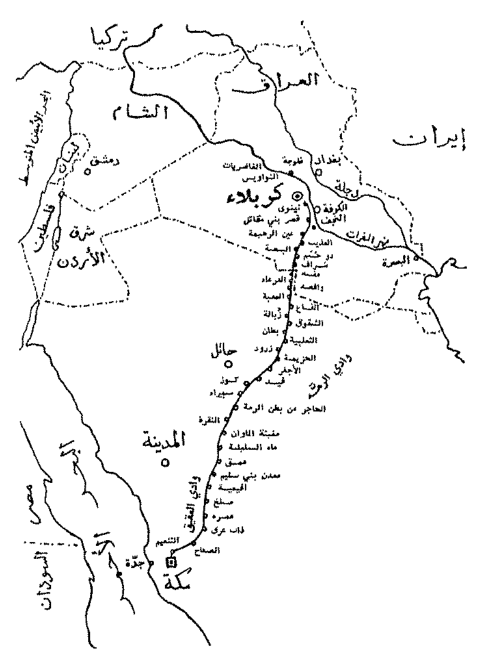
158 - M

أ ينظر: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشيرازي، مؤسسة البعثة، بيروت، الطبعة الأولى (228/1 - 1413).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بنية الملفوظ الحجاجي للخطبة في العصر الأموي: (رسالة ماجستير).73.

<sup>3</sup> ينظر: دراسات في الحجاج:133.

والمسلمين، ولهذا هاجر من مدينة جدّه إلى مكة ومنها إلى العراق ماراً بأكبر قدرٍ من منازل المسلمين؛ ليلقي عليهم الحجّة بدعوته إياهم إلى محاربة الأمويين وأتباعهم بحسب ما تبين الخريطة الآتية<sup>(1)</sup>:



مخطط المنازل التي مر بها الحسين(ع) أثناء مسيره من مكة إلى كربلاء

159 - W

<sup>1</sup> ينظر: مقتل الإمام الحسين وواقعة كربلاء، حسان عبد الله أبو صالح و حسن عبد الله أبو صالح (1418هـ ـ 1997م): 80.

وبعد استشهاده العلام أكملت الحوراء زينب (عليها السلم) هذه الحملة الإعلامية من كربلاء إلى الشام.

عندما عزم الإمام الحسين التي على المسير بأطفاله، ونسائه، وأهل بيته، وبعض أصحابه مع أسرهم وأطفالهم كان النّاس لا يعرفون غاية الإمام من الخروج إلى حربٍ خاسرة، وما حكمته في ذلك؟! فخطب فيهم هذه الخطبة قائلاً: ((الحمد للله، وما شاء الله، ولا حول ولا قوة إلا بالله وصلى الله على رسوله وسلم. خُطَّ الموت على ولد آدم مخطَّ القلادة على جيد الفتاة، وما أولهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يوسف، وخير لي مصرع أنا لاقيه، كأنِّي بأوصالي يتقطعها عسلان الفلوات بين النواويس وكربلا، فيملأن مني أكراشاً جُوفاً وأجربة سغباً لا محيص عن يوم خطَّ بالقام، رضا الله رضانا أهل البيت، نصبر على بلائه، ويوفينا أجور الصابرين؛ لن تشذَّ عن رسول الله لحمته، وهي مجموعة له في حظيرة القدس تقرُّ بهم عينه، وتنجز لهم وعده، من كان فينا باذلاً مُهجته، موطناً على لقاءِ الله نفسه فليرحل معنا فأني راحل مصبحاً إن شاء الله))(1).

في الوقت الذي بيّنت فيه هذه الخطبة سبب خروج الإمام الحسين الناي إلى العراق مصطحباً نساءه, وأطفاله ألقت الحجّة على من يروم الالتحاق بالرفيق الأعلى، ويخلد مع الرسول (حله الله وقع في نفوس أهل بيته عله وآله وسلّم) في جنان الفردوس، وأثبت التاريخ أن هذه الخطبة كان لها وقع في نفوس أهل بيته (عليه السلم)، وبعض أصحابه (رحيه الله عنهم). فهذا العرض المغري في ملاقاة الرسول (حله الله عله عله واله والعيش معه إلى الأبد في جنان الخلد به حاجة إلى ثمنِ غالِ يناسبه، وبخطبته هذه بيّن الهدف والغاية من ترك مكة البلد الآمن قاطعاً رمال الصحراء بحر الصيف إلى أرضٍ عُرفَ أهلها بالشقاق والنفاق، والغدر والحيلة، وعبادة الطاغوت، فالإمام الني الم يطلب السلطة والإمارة، وإنما خرج لطلب الإصلاح في أمّة جده؛ لتبقى هذه الخطبة حجّة على مدى التاريخ، وصرخة مدوية في سماء الإنسانية تقرع الآذان لرد تهم من اتهموه بأنّه كان طالب الدنيا بخروجه على إمام زمانه، فقُتل بسيف جدّه.

160 -

أ نزهة الناظر وتنبيه الخاطر: 86 ؛ وينظر: مقتل الحسين: 2/ 5-6؛ والملهوف على قتلى الطفوف: 57 ؛ وكشف الغمة في معرفة الأئمة: 2/ 39 ؛ وبحار الأنوار: 44/ 36-367.

(لا حول ولا قوة إلا بالله) ابتدأ خطبته بتقليص الإمكانات الحِجَاجية حاصراً كلَّ شيءٍ بمشيئة الله تعالى، فالحول والقوة مقتصرة على الله تعالى، ومحصورة به سبحانه من دون غيره؛ ليزيد من الطاقة الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة النهائية المرجوّة من الخطبة (من كان فينا باذلاً مُهجته، موطنّاً على لقاءِ الله نفسه، فليرجل معنا فاني راحل مصبحاً إن شاء الله)؛ ((لأنّ وحدات البداية هي أهم ما يقرع الأذهان المتلقية ويحدد درجة القبول أو الرفض للتصور المتقدم))(1).

(خُطَّ الموت) حذف الفاعل (الله عَلَى)، وأناب عنه المفعول به ( الموت)؛ لأنّ الموت مثل قطب الرحا الذي دارت حوله التساؤلات، لماذا يلقي الإمام الحسين الطّيّلا بنفسه وعياله، وخيرة أصحابه بمطحنة الموت، ولم يرض بالحياة بمبايعة يزيد كما فعل النّاس؟! فجاء هذا القول جواباً عن تساؤلاتهم الظاهرة والمضمرة، وحوله دارت الخطبة. فبه الحياة الأبدية مع الأنبياء، والأولياء في جنان الخلد، وهو الخطّ الفاصل بين الكرامة والذلّة؛ ولذا نجد أنّ ((الاهتمام منصب على نوع الحدث أي التركيز على عنصر الموت من دون مسببه وهذا ما لا يتحقق فيما لو صبغ التعبير على الأصل – بنائه للمعلوم – لأنّه عندئذ سينقاسم الاهتمام الحدث والمحدث فيتشنت تبعاً لذلك عنصر الاهتمام))(2).

(خُطَّ الموت على ولد آدم مخطَّ القلادة على جيد الفتاة) تشبيه حُذفت منه أداة التشبيه؛ لتقريب صفات المشبه من صفات المشبه به، وعمد الإمام الحسين الطَّيِّ إلى هذا اللون البياني؛ لما فيه من قوة حجاجية كبيرة، فهو يُقرّب المسافات بين المعاني العقلية المجردة والمعاني المحسوسة؛ ليوصل به حجته إلى ذهن المتاقي فيدرك المتاقي من خلاله مقاصد الإمام الطَّيِّ فبه أراد الإمام الطَّيِّ نقل ذهن المتاقي من الصورة العقلية المجردة إلى التفكير في الصورة الحسية المشاهدة في الواقع، وهي إنّ الموت محيطٌ بالإنسان إحاطة القلادة بجيد الفتاة، وغايته من تشبيه المعنى العقلي بالمعنى الحسي تكثيف حضور الفكرة في ذهن المتاقي؛ ليتحوّل عنده المعنى العقلي إلى معنى حسيّ يؤدي إلى الإقناع، والحجّة المضمرة في هذا الشبيه ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا العقلي إلى معنى حسيّ يؤدي إلى الإقناع، والحجّة المضمرة في هذا الشبيه ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا

161 - W

<sup>1</sup> مفهوم الحجاج عند بيرلمان وتطوره في البلاغة المعاصرة، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):195/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> التصوير الفني في خطب المسيرة الحسينية: 95-96.

يُدْرِكْكُمُ الْمُوْتُ ﴾(1)، فالموت حقيقة واقعة لا مراء فيها، ولا جدال لا يشك فيها المتلقي، وذكره في هذا المقام له طابع حجاجي.

(وما أولهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يوسف) عقد فيه مماثلة بين علاقتين إذ شبه ولهه إلى أسلافه باشتياق يعقوب إلى يوسف (عليها السلم) من دون أن يحدد وجه الشبه الذي يربط بين ولهه إلى أسلافه (صلوات الله عليه أكرعين)، وذاك الاشتياق، بل تركه مطلقاً، والغاية الحجّاجية من هذا الإطلاق دفع المتلقي إلى البحث عن أوجه الشبه الكامنة بين طيات هذه الصورة التمثيلية، فيذهب به الخيال إلى قصة يعقوب ويوسف (عليها السلم) ويستحضر القصة كاملة في ذهنه، ثمّ يبحث من خلالها عن أوجه الشبه التي تربط بين وله الإمام العليه إلى أسلافه واشتياق يعقوب إلى يوسف (عليها السلم)؛ ليلتقط المتلقي وجه الشبه بتأملٍ وتأنٍ، ثم يُدرك واشتياق يعقوب إلى هية الإمام من عزمه على ملاقاة الموت بدلاً من الهروب منه.

وبهذا التمثيل أشرك المتلقي معه في الخطاب بجعله يتوصل إلى النتيجة بنفسه، والمتلقي بتوصله إلى النتيجة بنفسه يكون أكثر إدراكاً لها، وأقوى اقتناعاً بها، وهكذا أوصل الإمام الطيخة من خلال هذه الحجّة التمثيلية الفكرة التي كانت تجول بخاطره إلى من كان يلومه على شدّ الرحال إلى الكوفة؛ ليتأسّوا به فيسيروا بركابه، ويودعوا حياة الذلّ والهوان، وبهذا الأسلوب ألقى الإمام حجته عليهم.

وهذا اللون من الحِجَاج (التمثيل) يمثّل حجّة أقوى من حجّة التشبيه؛ بوصفه يجعل تلك الحجّة حاضرة في ذهن المتلقي، فيكون أكثر استعداداً إلى تقبلها، وقد أشار بيرلمان إلى ذلك؛ إذ قال: ((هو طريقة حجاجية تعلو قيمتها على مفهوم المشابهة المستهلك، حيث لا يرتبط التمثيل بعلاقة المشابهة دائماً، وإنّما يرتبط بتشابه العلاقة بين أشياء ما كان لها أن تكون مترابطة))(2).

2 الحجاج في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي: (رسالة ماجستير) 79.

162 - M

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة النساء :78.

لكن لا حياة لمن يُنادي، فقد صمّوا آذانهم، وكمّوا أفواههم، متجاهلين قول الرسول (صلة الله عليه الله عليه الله عليه والمراقبة الله عليه الله عليه والمراقبة الله عليه الله الله عليه الله على الله عليه عليه الله عليه الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه على الله على الله على الله على الله على الله عليه على الله على الله

ومن اللافت للنظر في هذا التمثيل أنّ الإمام الحسين العلم عدل به عن سنن البلاغيين التي ترى أنّ وجه الشبه ينبغي أن يكون أظهر وأقوى في المشبه به، إذ إنّ الوله أقوى دلالة من الشوق (2) هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإنّ الإمام الحسين العلم أخذ من شوق يعقوب إلى يوسف كان يوسف (علمه الشوق، أمّا نوع الشوق فمختلف؛ لأنّ اشتياق يعقوب إلى يوسف كان في الدنيا، في حين أنّ اشتياق الإمام الحسين العلم إلى أسلافه كان اشتياقاً للآخرة، وفضلاً عن ذلك فإنّ اشتياق يعقوب إلى يوسف (علمه المسين العلم السلف إلى النف فهو اشتياق فطري غريزي في حين كان اشتياق الإمام الحسين العلم الله آبائه (صلمات الله علم) يتجه من الخلف غريزي في حين كان اشتياق الإمام الحسين العلم أراد أن يصل فكرة مفادها: إنّ ولهي إلى السلف أنه من السلف أنه من الشياق يعقوب إلى يوسف (علم الله السلف).

وفضلاً عن ذلك فإنّ استناد الإمام الكلي القصص القرآني في الخطاب يُسهم في تقوية الحجّة، وإن كان بأسلوبٍ غير مباشر.

(خيرَ لي مصرعٌ) الفاعل محذوف للعلم به وهو الله سبحانه، وفيه تلميحٌ إلى أنّ الموت الذي هو ذاهبٌ لملاقاته لم يكن من قرارة نفسه، وباختيار منه وإنّما فيه بلاءٌ واختبارٌ من الله سبحانه وتعالى، فإذا قَبِلَ بتلك الحال التي اختارها إليه ربّه التي أكدتها المرويات، وأرباب المقاتل الحسينية أعطاه الله تعالى مراده بملاقاة أسلافه، والعيش معهم هو ومن يسير بركابه، وإن لم يتجاوز ذلك الاختبار، وقَبِلَ بحياة الذلّ والهوان فلن يكون سيداً لشباب أهل الجنّة، وبهذا الاختبار حجّة من الله كل لنني البشر هي إنّه سبحانه وتعالى لا يُعطي شيئاً من دون مقابل وإن كان لابن صفيه وخيرة خلقه.

(أنا القيه) فيه دلالة على استعداد الإمام الطّيِّل التقبل هذا الابتلاء، كما إنّ في تقديم الفاعل (أنا) على عامله (لاقيه) دلالة على الاختصاص والقصر، والإخبار بأنّه الطّيِّل ملاق هذا

<sup>1</sup> المعجم الكبير: 3/ 45؛ وينظر: المستدرك على الصحيحين: 2/ 373.

² ينظر: نثر الإمام الحسين الكلا دراسة بلاغية: (رسالة ماجستير)21.

<sup>3</sup> ينظر: أدب الإمام الحسين الطيخ قضاياه الفنية والمعنوية: (رسالة ماجستير): 96.

المصير، وكأنِّي بلسان حاله يقول: إن كان دين محمد لا يستقم إلا بقتلي فيا سيوف خذيني، ثمّ راح يصوّر للنّاس الحال التي سيلاقيها (كأنّى بأوصالي يتقطّعها عُسنلان الفلوات بين النواويس وكربلا) صوّر الإمام الطّين الحال التي يكون عليها عندما يلاقي جيش عبيد الله بن زياد؛ ولكي تكون الصورة أقرب إلى ذهن المتلقى استعار لفظة (عسلان) لهذا الجيش، . والعسلان صفة تُطلق على حركة الذئاب<sup>(1)</sup> .؛ ليُبيِّن بهذه الاستعارة الصفات التي كان يتصف بها ذلك الجيش من غدر، وشراسة، ووحشية، فضلاً عن سرعة الحركة والتوجيه نحوه؛ وذلك لأنّ تلك الصفات من سمات تلك الحيوانات، فمن خلال هذه الاستعارة استطاع الإمام أن يرسم صورة حسية؛ لتكون أقرب إلى ذهن المتلقى من الصورة المجردة للجيش الذي يزحف نحوه بعد خروجه؛ ليضع النَّاس من حوله أمام حقيقة لا مراء فيها، وهي إنَّه مقتولٌ، مسلوبٌ، مُمَثِّلٌ به؛ ليلفت من خلالها نظر المتلقى إلى تلك الصورة المؤلمة والحزينة التي خُطت بالقلم؛ وليرسم بها الحال التي سيكون عليها الإمام الطِّيرة ومَن يتبعه، وهي إنّهم سيتعرضون إلى الافتراس بشراسة، ووحشية، وهمجية، وقرن هذه الاستعارة بـ(الفلوات)، ويُقصد بها ((الأرض اليهماء التي لا يُهتدى فيها لطريق))(2)؛ ليضفى صفة أخرى على الجيش الزاحف بأنّهم حيوانات بشرية سائرة وراء غرائزها تستمد عقائدها ومفاهيمها من الصحراء لاتعى الحقّ ولا تعرف الباطل، وهذا الوصف جاء متتاسباً مع الفعل المضارع (يتقطّعها) المضعّف الطاء؛ لما ((يختزنه هذا الفعل من مثير بصري صادم يتجلي حركياً خلال تقطع الأوصال بالاتجاهات جميعها بغية تمزيقها، وربّما كان ذلك كافياً لإصعاق المتلقى وادهاشه، وبهذا يظهر أثر العنصر الحسىّ وقوة إيحاءاته وما يثيره من مشاعر  $))^{(3)}$ ، وبهذه الاستعارة استطاع الإمام الكليل أنّ يرسم صورة ما سيلاقيه هو والأسرة الزاحفة معه من تقتيل، وسلب، وسبى، ووحشية، ونحو ذلك؛ ليكون ذلك ثمناً للقائهم بالنبي الخاتم (مله الله عليه وله وسلم، وخلودهم معه؛ لئلا يُظنُّ النَّاسِ أنَّه بخروجه إلى الكوفة كان طالباً دنيا.

ولو قال الإمام الطّيِّلا: كأنِّي بأوصالي يتقطّعها جيش الكوفة بين النواويس وكربلاء لم يتوصل المتلقي إلى الصورة الوحشية التي مرّ ذكرها؛ إذ إنّ هذه الاستعارة جعلته يربط بين صفات ذلك الجيش والصفات التي مرّ ذكرها لتلك الحيوانات، بل جعلت تلك الصورة الاستعارية المتلقى ينظر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: لسان العرب: مادة (عسل): 444/11.

<sup>2</sup> المصدر نفسه: مادة (غطش):324/6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أدب الإمام الحسين النه قضاياه الفنية والمعنوية: (رسالة ماجستير): 229.

إلى جيش الكوفة بوصفهم حيوانات على وجه الحقيقة لا المجاز؛ ولهذا عمد الإمام الطَّيِّين إلى هذه الاستعارة؛ لثقته البالغة بأنّها أبلغ من الحقيقة في هذا السياق، وهكذا ظهرت القيمة الحِجَاجية للاستعارة في هذا الخطاب، وكان لها الفضل الكبير في إبراز معان خفية قد كشفت عن كنهها. وأضاف إلى هذه الصورة الاستعارية صورة استعارية أخرى وهي قوله: ((فيملأن مني أكراشاً<sup>(1)</sup> جُوفاً وأجربة (2) سغباً (3)) ويرى ميثم قيس أنّ المراد من ذلك: إنّها ((بطون فارغة كأنّها كيس فارغ ليس فيها ما يسد حاجتها، وتصوّر هيأة الذئاب الجائعة كيف يكون حالها حينما تتقض على فريستها))(4)، وذهب موسى خابط إلى أنها أكياس جائعة (5)، فاستعار الإمام الكين عن هذه الدلالة المعنوية بدلالة حسية تمثيلية متمثّلة في الوحشية والشراسة في التعامل مع الإمام الطّيِّين وأهل بيته، وخيرة أصحابه (صلمات الله عليهم أجمين)، وهذه الاستعارة تثير الرعب في نفس الملقى؛ لما يحمله الذئب أو الثعلب في الخيال العربي -آنذاك- من غدر وشراسة وفتك، وضراوة، ووحشية، وأراد الإمام الكين من هذه الاستعارات رسم الصورة التي سيكون عليها بعد خروجه إلى العراق، فمن أراد اتباعه عليه أن يعدّ نفسه إلى هذا المصير؛ لتؤول عاقبته إلى ملاقاة الرسول محمد رسلة الله عليه وأله وسلم)، لكن الحقيقة إنّ الوحشية التي شهدتها واقعة كربلاء ((ليس لها شبيه حتى بين أشد الوحوش ضراوة، وكلمة (وحشية) لا تفيها حقها من الدلالة عليها، فقد فاقت الوحشية بمراحل وتقدمت على الدموية بخطوات، وصار لزاماً أن يوجد تعبير يلائمها، لكن العقل البشري الذي وضع لكلِّ مظهر حدوداً قصوى في الفعل والتعبير عن هذا الفعل، ولكلِّ موقف أقصى ما يلائمه من كلمات تدلل عليه، لم يستطع تخطى تعبيري الوحشية والهمجية، مع أن الواقعة كانت تتخطاها بمراحل شاسعة))(6)، وذِكْرُ الفاء يدلُّ على التقارب بين الأحداث فلا مهلة، أو تراخ زمني في الحدث، وهذا يدلُّ على السرعة في الإنجاز.

الكرش للحيوان كالمعدة للإنسان. ينظر : أساس البلاغة، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر بن أحمد الزمخشريّ (ت 538هـ)، تحقيق محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (1419-1998م): مادة (كرش) 2/ 130.

<sup>2</sup> الأجربة: جمع جراب: وهو وعاء يوعى به ينظر: العين: مادة (جرب) 6/ 113.

<sup>3 ((</sup>الساغب: الجائع. وسَغَبَ يَسْغَبُ شُغُوباً ومَسْغَبَةً)). المصدر نفسه: مادة (سغب) 380/4.

<sup>4</sup> نثر الإمام الحسين العلا دراسة بلاغية: (رسالة ماجستير)، 34.

<sup>5</sup> أدب الإمام الحسين الله قضاياه الفنية والمعنوية: (رسالة ماجستير): 229.

الحسين في الفكر المسيحي، انطوان بارا، مطبعة سرور، قم، الطبعة الأولى(1424هـ - 2004م):118.  $_{_{L}MMM}$ 

وممّا يلفت النظر في هذا القول أيضاً إنّ ((تقديم الجار والمجرور (منّي) على المفعول به (أكراشاً) الذي وصف به (جوفاً) والغرض هو العناية والاهتمام بالجار والمجرور أكثر من عنايته به (أكراشاً) ... فلو قدّم الإمام الطّيّة المفعول به (أكراشاً) على الجار والمجرور؛ لأصبح المفعول به أكراشاً من المتعلق الذي تأكدت أهميته ومدى عناية الإمام الطّيّة به))(1).

(لا محيص عن يوم خطَّ بالقلم) تلميحٌ إلى ما أخبر به جبرائيل الطَّيِّة جدّه المصطفى (صلةُ الله عليه واله وسلّى) بما سيلاقيه ولده الحسين الطَّيِّة بأرض كربلاء (2).

(رضا الله رضانا أهل البيت) رضا الله سبحانه = رضانا أهل البيت، و رضانا أهل البيت، و رضانا أهل البيت = رضا الله تعالى، فأراد الإمام الطيخ أن يقول: إنّ كلَّ ما يُرضي الله على نحن به راضون، وما يرضينا يُرضي الله تعالى، فأهل البيت (عليه العلم) هم الأنموذج الذي يجب على كلِّ مسلم الاقتداء به؛ لما انمازوا به من شجاعة، وإقدام، وقوة إيمان، وخوف على الدين، رافضين الضيم، والذلَّ، والهوان، فالمقام في هذه الخطبة مقام تأس، واقتداء. وعَرَّفَ أوليفي روبول الأنموذج بأنّه ((المثال الذي يظهر بمظهر يستوجب تقليده))(3)، والحجّة من ذلك إنّ المنطق العقلي لا يجوّز له مبايعة يزيد؛ لأنّ الله تعالى لن يرضى عليه إن وضع يده بيد فاسق سكير.

(نصبر على بلائه، ويوفّينا أجور الصابرين) ربط هذين القولين ارتباط السبب بالنتيجة بالرابط (الواو)، فالغاية من الصبر على البلاء الحصول على الأجر، وأي أجر فهو أجور الصابرين؛ ليتوصّل الإمام الطّيخ من ذلك إلى النتيجة (لن تشذّ عن رسول الله لحمته وهي مجموعة له في حظيرة القدس) والنفي في هذه النتيجة عامل حجاجي حصر الإمكانات الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة النهائية، وساعد المتلقي في تحديد دلالة المراد من الكلام، وردّ حجج من يدعونه إلى الخروج عن ملّة جدّه رسول الله (صلة الله عليه مآله وسلّم) بمبايعة يزيد، فالإمام الطّيخ لو بايع يزيد لصار الرسول (صلة الله عليه مآله وسلّم) كاذباً — حاشاه — في أقواله التي

 <sup>1</sup> المأثور من كلام الإمام الحسين التي دراسة لغوية، عصام عدنان رحيم الياسري، (رسالة ماجستير)،
 جمهورية العراق، جامعة القادسية، كلية الأداب، قسم اللغة العربية (2005م).76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: مسند أبي يعلى، أحمد بن علي بن المثنى الموصلي التميمي، تحقيق حسين سليم أسعد، دار المأمون للتراث، دمشق، الطبعة الأولى (1404هـ ـ 1984م): 6/ 129؛ وصحيح ابن حبان، أبو حاتم محمد بن حبان بن أحمد التميمي (ت354هـ)، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية (1414هـ ـ 1993م): 142/15؛ والبداية والنهاية: 11/ 670- 675.

<sup>3</sup> دراسات في الحجاج:62؛ نقلاً عن: مدخل إلى الخطابة، أوليفي روبول، المطابع الجامعية الفرنسية، فرنسا، الطبعة الثانية (1994م): 186.

خصّه بها من جهة، ولأعطى ليزيد الفاسق الشرعية بخلافة رسول الله (ملل الله عليه وآله وسلم) من جهة أخرى.

(تَقَرُّ بِهِمْ عَيْنُهُ ويُنْجَزُ بِهِمْ وَعْدُهُ) (تَقَرَّ) كناية عن فرح رسول الله (صلة الله عليه واله وسلّى، وسعادته، وسروره، وبشراه. (يُنْجَز) كناية عن الوفاء بالوعد.

(مَنْ كَانَ بَاذِلاً فِيْنَا مُهْجَتَهُ، وَمُوَطِّنَا عَلَى لِقَاعِ اللهِ نَفْسَهُ) كناية عن إعداد العدّة, والاستعداد للفداء والشهادة (1)، وممّا يُلحظ أنّ الإمام الطّيّية في هذا القول قدّم متعلق شبه الجملة – الجار والمجرور – (فينا) على المفعول به (مهجته)، والجار والمجرور (على لقاء الله) على المفعول به (نفسه)؛ للدلالة على الاختصاص.

لقد اعتمد الإمام الطبيخ على هذا الأسلوب الحِجَاجي الكنائي في هذه الأقوال الأخيرة؛ لأنّ المعنى الذي يفهمه المتلقي من قصد الإمام الطبيخ بعد تدّبر وتفكّر، يكون أقوى تأثيراً، وأكثر إقناعاً من المعنى الصريح؛ فالإمام بأسلوبه هذا أراد إشراك المتلقي في العملية الحِجَاجية؛ لأنّ الكناية تجعل المتلقي يقوم بعملية ذهنية عقلية لإدراك العلاقة الدلالية التلازمية ما بين المعنى السطحي الظاهر (المكنى به)، والمعنى الخفي الذي يريد المحاجج التوصل إليه (المكنى عنه)؛ ممّا يجعل المتلقي يتوصل إلى الفكرة التي يريدها الإمام الطبيخ بنفسه، وهذا التوصيل يجعل تقبل الحجّة، والاقتناع بها أقوى من التصريح.

وكلّ ما في النصّ من حجج، ووسائل تأثير، وإثارة، وصور إنّما أراد منها الإمام الكيلا توجيه المتلقي إلى النتيجة (فليرحل معنا فاتّي راحل مصبحاً إن شاء الله). أي: أدعوكم إلى أن تتأسوا بي في اختيار الموت بعزّ، وشرف، وكرامة بدلاً من العيش بالذلّ، والهوان، والخنوع لبني أمية فالحاجة إلى الرحيل باتت ملحّة فلا مجال فيها للتخاذل. وهذه هي النتيجة المرجوة من الخطبة برمّتها، وممّا يُلحظ أنّ قرار الرحيل لم يكن باختيار الإمام الكيلا، وإنّما كان اضطراراً، فالكريم متى تعرض للذلّ يهجر الدنيا بما فيها.

وإذا أردنا أن نرتب حجج هذه الخطبة على وفق السلّم الحِجَاجي تكون فيه الكناية أقوى الحجج، تليها الاستعارة، فالتمثيل، ثم التشبيه.

ومن المقدمات الحِجَاجية التي استند إليها الإمام الطِّيِّة في هذه الخطبة:

167 -

<sup>1</sup> ينظر: نَثْرُ الإِمَامِ الحُسَيْنِ الطَّيِعِ دِرَاسَةٌ تَحلِيلَيَّةٌ في جَمَاليةِ بِنْيَةِ النَّصِ، حيدر محمود (أطروحة دكتوراه)، جمهورية العراق، جامعة البصرة، كلية التربية، قسم اللغة العربية (1433هـ -2012م): 123.

- الحقائق، ممثلة بحقيقة الموت.
  - الأنموذج: (أهل البيت).
- القيم: فالإمام الطّيّلاً بخروجه إلى أرض العراق أراد المحافظة على القيم النبيلة التي أكدها الدين الإسلامي، فالقيم الدينية والدنيوية لا تسمح له بأن يضع يده بيد فاسق، وهو ابن النبي محمد (صلة الله عليه مآله مسلم)، وابن الوصي عليّ الطّيّلا، وابن فاطمة سيدة نساء العالمين (علية السلم)، وسيد شباب أهل الجنّة، وخامس أهل الكساء.

فالدين، والعدل، والأخلاق، وابن بنت النبي أولى بالاتباع من حبّ الدنيا، ومناصرة الظلمة، والخنوع لحكم الفسقة، فالأولى بالمسلمين أن يتبعوه، ويناصروه في القضاء على آفة الفساد التي ألقت بظلالها على الأمة الإسلامية.

ويرى بيرلمان أنّ القيم عناصر حجاجية جاهزة؛ بوصفها موضع اتفاق بين المحاجج والمتلقي، وعليها مدار الحِجَاج، ويعوّل عليها في جعل المتلقي يذعن لما يُعرض عليه من آراء، ويستند إليها المحاجج؛ ليحمل المتلقي على القيام بأفعال معينة، أو يستدعيها لتبرير بعض الأفعال؛ ليضمن قبولها من الطرف الآخر (1).

ونخلص من ذلك إلى أنّ الإمام الحسين الكليلا:

1. اعتمد على عوامل عدّة زادت من القوة الحِجَاجية للنصّ، متمثلة في الصور الحِجَاجية البيانية (التشبيه، والتمثيل، والاستعارة، والكناية)؛ لما انمازت به هذه الصور الحِجَاجية من مقدرة ((على التقريب بين عنصرين من نظامين مختلفين مع محاولة جاهدة لطمس ما بينهما من فروق))(2)؛ لما فيها من بلاغة، وقوة إقناع، فضلاً عمّا في هذه الخطبة من تناغم في الأفكار، وحسن التخلص من فكرة إلى أخرى، وهذا الأسلوب الحِجَاجي يؤكّد بما لا يقبل الشك أنّ كلَّ ما موجود في هذه الخطبة محكم النسج، ومنتقى بدقة في التوجيه نحو النتيجة المرجوة.



<sup>1</sup>ينظر: مفهوم الحجاج عند بيرلمان وتطوره في البلاغة المعاصرة، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):2/ 194. نقلاً عن:

traite de l argumentation, op.cit,p99-102,4em ED

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> در اسات في الحجاج: 48.

- 2. التقنن بالانتقات لتطرية نشاط ذهن جمهوره، فقد بدأ خطابه بالحديث عن الغائب (خُطَ الموت...)، ثم التقت إلى الحديث عن نفسه (وما أولهني إلى أسلافي...)؛ ليجعل المتلقي يتعرَف على السبب الذي يدفعه الفي إلى الخروج من مكة إلى العراق، ليُقتع جمهوره بحججه بعدما يلفت أنظارهم إليه، وفضلاً عن ذلك فإنّ هذا الأسلوب الججَاجي أفاد الاختصاص، أي أراد الإمام الحسين الفي أن يقول: إنّ خروجي يختص بهذا الفعل من دون سواه، وهو ملاقاة الموت؛ ليكون سبباً في انتقالي إلى الحياة الأبدية مع الأسلاف في جنان الخلد بعيداً عن حياة الذلّ والهوان، ثم النفت بعد ذلك إلى الحديث عن أهل البيت (علي المالي الميلي بقوله: (رضا الله رضانا أهل البيت)؛ ليبين للمتلقي أنّه بفعله هذا لم يخرج عن ملّة أهل البيت فكلُهم كانت غايته رضا الله في يصبرون على بلائه؛ فيوفيهم أجور الصابرين. وفي ختام كلامه الفي النقت إلى المتلقين مخاطباً إياهم (من كان فينا باذلاً مُهجته، موطناً على لقاء الله نفسه فليرحل معنا فائي رحل مصبحاً إن شاء الله). وفي هذا القول أراد أن يلفت نظر جمهوره إلى النتيجة من هذه الخطبة، وذلك بدعوتهم إلى السير على نهجه؛ لملاقاة الله سبحانه، بمجاهدة الفسقة الخارجين عن دين جدّه رسول الله (صلة الله عالم عالم ينجذب إلى الموضوع، ويقتنع به)).(1).
- مال إلى الإيجاز فاتحاً أمام أذهان متلقيه أبواب التخيّل والتصوّر؛ لأنّ الخطبة القصيرة أنفذ إلى الأسماع، وأحسن موقعاً في القلوب والأذهان<sup>(2)</sup>.

# وزيادة على ذلك نستشف:

1. إنّ ثورة الإمام الحسين الطّين حجّة على أنّ الإسلام لا يؤيّد الحاكم الطاغي، ولا الأمير العاتى.

<sup>1</sup> الحجاج في المثل السائر لابن الأثير: (رسالة ماجستير) 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الحجاج في الشُعر العربي بنيتُه وأساليبه:123-124؛ وتجليات الحجاج في الخطاب النبوي: (رسالة ماجستير)193.

- 2. إنّ الإمام الحسين الطّيِّلِيّ اختار الشهادة، وأعطاها مدلولاً جديداً، فبها يموت الجسد، وتحيا الروح.
- 3. الإمام الحسين العلام كان عارفاً بأنّه سيخسر الحرب، لكن غايته من ملاقاتها كانت المحافظة على بيضة الإسلام من الفساد.
- 4. لم يرد الخروج إلى الكوفة استناداً إلى ثقته بوعود أهلها، بل لفضح الأمويين، وأتباعهم، والمدعين الإسلام بأفواههم.
- 5. الرحال التي شدّها، والأسرة التي زحف بها لم يطلب بها سلطة ولا جاهاً، بل هي طريقه إلى لقاء أسلافه في جنان الخلد؛ ليعيش معهم الحياة الأبدية.

ونخلص من ذلك كلّه إلى أنّ عزم الإمام الكيّ على الخروج في ذلك الوقت لـ((طلب الشهادة وبثّ مشاعر الشوق والحنين وغيرها من الأسباب إنّما هي أدلة ظاهرة على مدى صرامة تلك المرحلة الخَرِية من تأريخ البشرية وخطورتها في الآن معاً، في الوقت الذي مثّلت فيه الشهادة عامل احتجاج<sup>(\*)</sup> على الآفة التي ارتدت رداء الدين لتنقض على أرباب الدين، وعامل احتجاج<sup>(\*)</sup> على ضمائر المسلمين التي نامت نومة أهل الكهف، فإذا لم تجد الكلمة آذاناً صاغية، فالأحرى بالدماء أن تحل محلها))(1).

# خطبته بجیش الحر بالبیضة قرب العذیب:

سار الحسين الكيلا قاطعاً رمال الصحراء بالأطفال والنساء غير مبالٍ بمصاعب الطريق، والتقى بمسيره بأبي هرّة، والفرزدق، والطرماح، ودارت بينه وبين هؤلاء محاورات<sup>(2)</sup>، سألهم فيها عن أحوال الكوفة، وأهلها، فأخبروه بمقتل ابن عمه: مسلم بن عقيل، وهانئ بن عروة، وقيس بن مسهر الصيداوي، وأخيه من الرضاعة عبد الله بن يقطر، وغيرهم، فالتفت إلى من سار معه من الأعراب – وهو في طريقه إلى الكوفة – قائلاً: ((أيها الناس قد خذلتنا شيعتنا وقُتِلَ مسلم، وهانئ، وقيس بن مسهر، وابن يقطر، فمن أراد منكم الانصراف فلينصرف، فتفرق النّاس الذين

<sup>\*</sup> الأصوب، عامل حجاجي.

<sup>1</sup> نثر الإمام الحسين المن دراسة بلاغية: (رسالة ماجستير) 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تاريخ الطبري: 386/5؛ والكامل في التاريخ: 3/ 407؛ وبحار الأنوار: 44/ 367-368، 376.

صحبوه أيدي سبأ<sup>(1)</sup>، فأخذوا يميناً وشمالاً حتى بقى في أصحابه الذين جاؤوا معه من الحجاز))(2)، ثم سار مع من بقى معه إلى أن التقى بذي حُسُم بجيش عبيد الله بن زياد بقيادة الحرّ بن يزيد الرياحيّ بألف فارس أمرهم ابن زياد بملازمة الحسين الطّيّة، وعدم مفارقته إلى أن يأخذوه إلى الكوفة، فخطب فيهم الإمام الحسين الطِّين خطبتين: أولاهما بعد صلاة الظهر، والأخرى بعد صلاة العصر ذكر فيهما أنّ سبب قدومه إلى الكوفة كان بطلب من أهلها، ولما أنكر الحرّ ذلك، طلب من عقبة بن سمعان اخراج خرجين من الكتب، فقال الحرّ: ((فإنَّا لسنا من هؤلاء الذين كتبوا إليك وقد أمرنا إذا نحن لقيناك ألَّا نفارقَك حتى نُقدمك على عبيد الله ابن زياد ؟ فقال له الحسين: الموتُ أدنى إليك من ذلك، ثم قال الأصحابه: قوموا فاركبوا))<sup>(3)</sup>، ولما وجد الحرّ الإمام الحسين الطّينة رافضاً مرافقته إلى عبيد الله قال له: ((فخذ طريقاً لا تدخلك الكوفة، ولا تردك إلى المدينة حتى أكتب إلى ابن زياد، وتكتب أنت إلى يزيد، أو إلى ابن زياد، فلعلّ الله يأتي بأمر يرزقني فيه العافية من أن ابتلي بشيء من أمرك))<sup>(4)</sup> ، وظلّ الحرّ يلازم الإمام، ودار بينهما حديث، وخطب فيهم الحسين الطِّيِّين خطبته بالبيضة قرب العُذيب، وجاء فيها - بعدما حمد الله جلّ في علاه، وأثنى عليه -: ((أيّها النّاس إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "من رأى سلطاناً جائراً مستحلاً لحُرم الله، ناكثاً لعَهْد الله مخالفاً لسنة رسول الله، يَعملُ في عباد الله بالإثم والعُدوان، فلم يغيّر عليه بفعل ولا قول، كان حقّاً على الله أن يُدخله مُدخَله" ألا وانّ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرّحمن، وأظهروا الفساد، وعطّلوا الحدود، واستأثروا بالفيء، وأحلّوا حَرام الله، وحرّموا حلالَه، وأنا أحقُّ من غَير، وقد أتتني كتبكم، وقدمتْ عليَّ رُسُلكم ببيعتكم أنَّكم لا تُسلموني ولا تَخذُلوني فإنْ تممتم عليَّ بيعتكم تصيبُوا رشدكم، فأنا الحُسنين بنُ عليّ، وابن فاطمة بنتِ رسول الله صلى الله عليه وسلم، نفسى مع أنفسكم، وأهلى مع أهلِكم ، فلكم فيَّ أسنوة، وإن لم تفعلوا ونقضتم عهدكم، وخلعتُم بيعتى من أعناقكم، فلَعَمْري ما هي لكم بنُكر، لقد فعلتموها بأبي، وأخي، وابن عمي مسلم، والمغرور من

<sup>1</sup> وهم أصحاب العير الذين بعثهم بجير بن ريسان إلى يزيد بن معاوية وكان عامله باليمن فلقيهم الإمام الحسين التلا وهو في طريقه ظنًا منهم أنّ أهل الكوفة سيفون بعهودهم التي قطعوها للإمام التي المنظر: جمل من أنساب الأشراف: 3/ 375-376.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه: 3/ 380.

<sup>3</sup> تاريخ الطبري:402/5؛ وينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:79/2-80؛ ومناقب آل أبي طالب: 8/ 104 ؛ والكامل في التاريخ:3/ 408-410؛ وبحار الأنوار: 44/ 376 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الكامل في التاريخ: 3/ 408.

اغتر بكم، فحظَّكم أخطأتم، ونصيبكم ضيعتم، ومن نكث فإنَّما ينكثُ على نفسه، وسيُغني الله عنكم، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته)(1).

هذه الخطبة دارت حول أربعة محاور، سبقها نداء (أيّها النّاس) كان الغرض منه لفت انتباه الحرّ بن يزيد الرياحيّ و جيشه إليه، وهذه المحاور، هي:

المحور الأول: قول الرسول محمد (صلة إلله عليه وآله وسلّم): "من رأى سلطاناً جائراً مستحلاً لحُرِم الله، ناكثاً لعَهد الله مخالفاً لسنة رسول الله، يَعملُ في عباد الله بالإثم والعُدوان، فلم يغيّر عليه بفعل ولا قول، كان حقّاً على الله أن يُدخله مُدخَله". الحديث النبوي يمثّل حجّة سلطة، وهي من الحجج التي تنتمي إلى الحجج القائمة على بنية الواقع التي أشار إليها بيرلمان في نظريته الحجاجية<sup>(2)</sup>، وجعل الإمام الحسين الطبيخ هذه الحجّة القاعدة التي استند إليها في حجاجه؛ لزيادة درجة التصديق به من أجل إقناع النّاس بثورته، وأحقيته بالإمامة؛ لينثنوا عمّا قدموا من أجله، ويسيروا في ركابه في مواجهة الانحراف في المجتمع الإسلامي وإصلاح مسيرته العامة.

لقد أراد الإمام الحسين العَيِّة من هذا الاستشهاد توجيه المتلقي إلى وجهة حجاجية واحدة هي إنّ النبي محمد (صلة الله عليه والله والأنموذج الأسمى، والأمثل الذي يجب على كلّ مسلم التأسي به، والعمل بأقواله في الخروج على حكم الجور، وإنّه العَيِّة مقتد به، وسائر على نهجه، ويتضح ذلك بقوله: (أنا أحقُ من غَير)؛ ليصل من ذلك إلى أنّه في ذلك المقام هو الأنموذج الأمثل الذي يجب على النّاس التأسي به في الخروج على حكم الجور؛ إذ قال: (فأنا الحُسنين بنُ علي، وابن فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، نفسي مع أنفسكم، وأهلي مع أهلكم، فلكم في أسنوة). وبهذا الأسلوب الحِجَاجي سدّ الإمام العَيِّة منافذ الحِجَاج المضاد.

المحور الثاني: الأمويون ومناصروهم، ويمثله قوله الكيلا: (ألا وإنّ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرّحمن، وأظهروا الفساد، وعطلوا الحدود، واستأثروا بالفيء، وأحلّوا حَرام الله، وحرّموا حلاله). في كلامه الكيلا هذا دليل على أنّه لم يخرج على شخص يزيد، بل

172 -

 $<sup>^{1}</sup>$  تاريخ الطبري: 403/5؛ وذكر البلاذري (ت279هـ) جزءاً منها في كتابه (جمل من أنساب الأشراف): 881/3 وينظر أيضاً: الكامل في التاريخ: 304-408؛ وبحار الأنوار: 381/44 وجمهرة رسائل العرب: 40/2.

<sup>2</sup> ينظر: الحِجَاج أطره ومنطلقاته من خلال (مصنف في الحِجَاج: الخطابة الجديدة) لبيرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن كتاب (أهم نظريات الحِجَاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم): 335.

خرج على نظام الحكم الأموي برمته الذي أرسى دعائمه معاوية؛ لما حمله من سياسة خارجة عن الدين الإسلامي، وكثرة الأفعال الماضية في هذا النصّ أفادت تقرير الحقائق، ولفتت انتباه النّاس إليها.

(ألا وإنّ هولاء قد لزموا طاعة الشيطان)، (ألا) أداه تنبيه، والتنبيه فعلٌ كلامي إنجازي مباشر، وغاية الإمام الله من اعتماد هذا الأسلوب تنبيه الجيش إلى ما سئلقى عليه، وفضلاً عن ذلك فإنّ لهذه الأداة فأدة دلالية أخرى وهي التحقيق، أي تحقيق الجملة التي بعدها من كلام؛ وزيادة أداة تقيد توكيد الخبر، ودفع الشكّ والظنّ والتكذيب عنه، وتثبيت ما يأتي بعدها من كلام؛ وزيادة على ذلك أفادت هذه الأداة في هذا المقام التعليل، أي بيان السبب الذي دفع الإمام الهن الغروج على حكم الجور. (هؤلاء) اسم إشارة أشار فيه إلى بني أمية وأنصارهم. (قد) تدلُّ على أنّ الفعل على حكم الجور. (هؤلاء) اسم إشارة أشار فيه إلى بني أمية وأنصارهم. (قد) تدلُّ على أنّ الفعل الماضي من الحال، فضلاً عن إفادتها التحقيق والتوكيد، وجاءت هذه الأدوات (ألا) + (إنّ) + (قد)؛ لتوكيد الخبر، والزيادة في إلقاتها التحقيق والتوكيد، وجاءت هذه الأدوات (ألا) + (إنّ) + (قد)؛ لتوكيد الخبر، والزيادة في النّاس الذي لا يدخلون بالإسلام<sup>(2)</sup>، قال تعالى: ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ النّاس الذين لا يدخلون بالإسلام<sup>(2)</sup>، قال تعالى: ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ مِنْكُمْ وَمَا آثَاكُمْ الرّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ﴾ (أن)، وهم بفعلهم هذا (أحلوا حَرام الله) فضلاً عن قتل المؤمنين، وشرب الخمر، واللعب بالكلاب، واعتصاب الحقوق.

المحور الثالث: أهل الكوفة، ويمثله قوله العلام (وقد أتتني كتبكم، وقدمت علي رسلكم ببيعتكم أنّكم لا تُسلموني ولا تَخذُلوني فإنْ تممتم علي بيعتكم تصيبُوا رشدكم... وإن لم تفعلوا ونقضتم عهدكم، وخلعتُم بيعتي من أعناقكم، فلَعَمْري ما هي لكم بنُكر، لقد فعلتموها بأبي، وأخي، وابن عمي مسلم، والمغرور من اغتر بكم، فحظكم أخطأتم، ونصيبكم ضيعتم، ومن نكث فإنّما ينكث على نفسه، وسيُغني الله عنكم).



 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: البرهان في علوم القرآن:416/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: لسان العرب: مادة (فيأ) 1/ 124.

<sup>3</sup> سورة الحشر:7.

(وقدمت علي رسلكم ببيعتكم أنّكم لا تُسلموني ولا تَخذُلوني)، (إنّ) أداة توكيد تفيد توكيد الحجج، وتقوية العلاقة الحِجَاجية بين العناصر. (لا) أداة نفي، والنفي عامل حجاجي يقلّص الإمكانات الحِجَاجية؛ ليزيد من الطاقة الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة، كما يساعد المتلقي في تحديد المراد من الكلام، وبه تتحدد النتيجة المضمرة، وهي – على ما يبدو – (لا تسلموني ولا تخذلوني، بل لازموني، وتأسوا بي؛ لنعمل معاً بقول الرسول (علله الله عليه وآله وسلّم): (من رأى سلطاناً جائراً مستحلاً لحُرمِ الله ...).

(فإنْ تممتم على بيعتكم تصيبُوا رشدكم) جملة شرطية دالة على الحدوث والتجدد، والعلاقة الرابطة فيها بين فعل الشرط وجوابه علاقة سببية. (وان لم تفعلوا ونقضتم عهدكم، وخلعتُم بيعتى من أعناقكم ... فحظَّكم أخطأتم، ونصيبكم ضيعتم)، جملة شرطية دالة على الحدوث والتجدد استعملها الإمام الطَّيِّيِّرُ؛ لتقوية الجملة الشرطية التي قبلها وتأكيدها. (فحظَّكم أخطأتم، ونصيبكم ضيعتم) تقديم وتأخير الغاية منه القصر عليهم، والاختصاص بهم. (فلَعَمْري ما هي لكم بنُكر، لقد فعلتموها بأبي وأخي وابن عمى مسلم، والمغرور من اغترّ بكم) هذا الكلام يُصطلح عليه عند البلاغيين بـ(الإيضاح بعد الإبهام)(1)، جاء ليُفسّر جملة فعل الشرط (وإن لم تفعلوا ونقضْتم عهدكم، وخلعتُم بيعتى من أعناقكم) ويُعد هذا الفنُّ من ((أهم الصور البلاغية ذات الدور الفعال في الميدان الحِجَاجي ... والتفسير عند بيرلمان هي توضيح لعددٍ من الجمل من خلالٍ عددٍ آخر وبهذا يُسهم هذا التوضيح في نزع كلِّ الإبهامات والتساؤلات التي تتبادر إلى ذهن المتلقى، وبالتالي إقناعه <sup>(\*)</sup> إقناعاً قوياً)) <sup>(2)</sup>، ويُعدّ من (( أهم الوسائل الحِجَاجية التي تُسهم إسهاماً فعالاً في فك الغموض والإبهام للمتلقى، واقناعه بالفكرة التي يريد المتكلِّم أن يوصلها ما يؤدي في آخر الأمر إلى نوع من التوافق والتفاهم بين الطرفين)) (3). وابتداء الإمام الكي بالقسم الغاية منه إعطاء الكلام مصداقية أقوى. وأشربه معنى التوبيخ بالاعتماد على تقنية الفصل الحِجَاجي، وتتأسس هذه التقنية على ثنائية الظاهر والحقيقة، ففي الظاهر إنَّهم بايعوا الإمام الحسين الطِّيِّكُمْ على مواجهة سلطة الجور، وفي الحقيقة إنّهم بايعوه من أجل مصالحهم الشخصية؛ ليكون كلامه

<sup>1</sup> وهو نوعٌ من أنواع الإطناب يُؤتى به لغاية نفسية؛ ذلك لأنَّ المعنى يأتي بصورتين مختلفتين: الأولى: مبهمة مجملة، والثانية: موضحة مفصلة. ينظر: البلاغة فنونها وأفنانها: 482- 486.

<sup>\*</sup> كذا والصواب الإقناعه

<sup>2</sup> الحجاج في المثل السائر لابن الأثير: (رسالة ماجستير) 29.

<sup>3</sup> الرسالة نفسها: 77.

هذا حجّة موجهة إلى المتلقى غير المباشر (النّاس إلى زماننا وما بعده) تسلّط الضوء على

موقف أهل الكوفة في ذلك الوقت الحرج، وكيف باعوا دينهم بدنانير ابن الدعيّ؛ لتبقى وصمة عارِ تلاحقهم إلى الأبد، وبهذه التقنية استطاع الإمام الحسين الطِّيقة أن يوقظ أذهان النَّاس؛ ليتعرفوا على حقيقة الكوفيين؛ لئلا ينخدعوا بهم؛ لذا أردف قائلاً: (والمغرور من اغتر بكم) في إشارة إلى من الزمه من الأعراب وهو في طريقه إلى الكوفة، ممّن كان منخدعاً بوعود الكوفيين. (ومن نكث فإنَّما ينكُثُ على نفسه) في هذا القول تلميح إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾(1)، ومثَّل هذا التلميح استلزاماً حوارياً حمل بين طياته قوة فعل كلام غير مباشر زادت من قوة الحِجَاج، فهذه الآية تمثّل في هذا الحِجَاج حجّة سلطة استند إليها الإمام الطِّين علَّها تُجدى نفعاً مع الحرّ وجيشه، فضلاً عمّا تحمله من دلالة على توبيخ الناكثين، وممّا يُلحظ على تضمين هذه الآية أنّه جاء متلائماً مع كلامه، ومتلاحماً فيه. و (إنّما) أداة قصر تفيد التوكيد المضاعف؛ لما لها من بُعدِ حجاجي أبعد وأعمق في توجيه النّاس نحو النتيجة المضمرة؛ وذلك من خلال تقليص الإمكانات الحِجَاجية وحصرها ؛ للزيادة في قوة الحِجَاج، وتُستعمل لتنبيه المخاطب إلى قضية حريٌّ به أن لا يغفل عنها، كما إنّها تفيد إثبات ما بعدها ونفي ما عداه<sup>(2)</sup>، وأداة القصر (إنّما) ((لا تأتي إلا حين يُراد تصحيح معتقد، أو ظنّ يذهب إلى ا نقيض المفهوم منها))(3)، فقد أفاد ذلك أنّ صفة النكث تقتصر على الناكثين فحسب، وتختص بمن كاتبوه من دون سواهم، فهي إذن إلى ذلك الوقت الذي خطب به الإمام الحسين المعالم هذه الخطبة لم تشمل الحرّ؛ بوصفه لم يكن من الذين بايعوه، ولا من الذين كاتبوه؛ فلذا رأى الإمام الطِّيِّةُ أنَّ الواجب الشرعي يُحتِّم عليه إرشاد القوم و هدايتهم إلى جادة الصواب، وهو بذلك حاصر الحرّ وأصحابه بزاوية ضيقة، فإمّا أن يُسايروه لمواجهة أعداء الدين، أو يضعوا أيديهم بأيدي الناكثين للبيعة ممّن عزموا على قتله، فهذا الأسلوب الحِجَاجي - وأعنى به التوكيد بالقصر -حجّة يستند إليها المحاجج؛ ليصل إلى نتيجة غير مصرّح بها تُفهم من سياق القول يريد المحاجج بوساطتها من المتلقى أن يتوصَّل إليها بنفسه، ثم يسلَّم لما يتوصل إليه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الفتح:10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: دلائل الإعجاز: 335.

<sup>3</sup> دلالات التراكيب دراسة بلاغية، الدكتور محمد أبو موسى، دار التضامن، القاهرة، الطبعة الثانية (1408هـ ـ 1987م): 139.

المحور الرابع: حديث الإمام عن نفسه في قوله الطّيِّلا: (وأنا أحقُ من غَير... فأنا الحُسنَيْن بنُ عليه، وابن فاطمة بنتِ رسول الله صلى الله عليه وسلم، نفسي مع أنفسكم، وأهلي مع أهلكم، فلكم فيّ أسنوة). وقسمه على قسمين:

الأول: بعد حديثه عن الأموبين: (وأنا أحقُ من غَير) هذا القول ينم عن جرأة، وشجاعة في مواجهة الحاكم الطاغي المتسلّط المغتصب لحقوق النّاس، وفيه دلالة على أنّ السنّة الإسلامية كانت مخذولة.

والآخر: في أثناء مخاطبته أهل الكوفة: (فأنا الحُسنين بنُ على، وابن فاطمة بنتِ رسول الله صلى الله عليه وسلم، نفسى مع أنفسكم، وأهلى مع أهلكم، فلكم فيَّ أسنوة) في قوله هذا التفات، والالتفات ((فنِّ من الكلام جزلٌ فيه هزِّ وتحريك من السامع))(1)؛ إذ يجعله يعيش الحدث بوصفه حقيقة، وبه حبس الإمامُ الطِّيِّة المتلقى في موقفٍ لا يمكن معه أن ينكر أو ينفي أنّ الإمام الحسين الطِّيِّلاً هو ابن على بن أبي طالب الطِّيِّلاً وصبى رسول الله وخليفته، كما لايمكنه أن ينكر أنّه ابن بنت النبي (صلة الله عليه وأله وسلى، فطاقته الحِجَاجية تكمن في ما يؤديه ضمناً من معنى، وهذا المعنى الضمني منضو في السمات الدلالية الضمنية، وهي إنّ أعداء الإمام الحسين الكيلا قد أنعم الله عليهم سبحانه وتعالى بنعمة الإسلام والهداية برسالة جده المصطفى محمد ( حلله الله عليه وأله وسلم)، وبسيف أبيه المرتضى الطِّينيّ، فكيف يجوّز لهم دينهم قتل أهل بيت النبي؟! وقوله هذا يقتضي حقيقة تحمل بين طياتها أنّه ممّا لا نقاش فيه، ولاجدال أنّه لايحلّ لكم قتلى، وانتهاك حرمتى؛ لأنّكم بقتلي سنتجاوزون على حدود الله جلّ في علاه، وتنتهكون حرمة رسول الله (مله الله عليه وأله وسلى، وجاء قوله هذا تنبيلاً للجملة الشرطية (فإن تممتم على بيعتكم تصيبُوا رشدكم)؛ والغرض منه تحقيق معنى الجملة وتوكيده؛ إذ إنّ التذييل يعنى الإتيان بعد (( تمام الكلام بكلامٍ مستقلٍ في معنى الأول تحقيقاً لدلالة منطوق الأول أو مفهومه))<sup>(2)</sup>، وهو ما عبّر عنه الدكتور عبد الله صولة قائلاً: ((إنّ دلالة المفهوم أو دلالة التضمن في جملة التذبيل تأتي داعمة في ذهن المتلقي دلالة المنطوق الحاصل من الجملة الأصلية))(3)، كما إنّ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الكشاف: 210/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البرهان في علوم القرآن:68/3.

<sup>3</sup> الحجاج في القرآن: 376.

المُلاحظ في هذا التنييل أنّه جاء لبيان العلّة من الدعوة إلى اتباعه. (فلكم فيّ أسوة) تقديم وتأخير الغاية منه الاختصاص والقصر على التأسّى به فقط.

وأهم ما انمازت به هذه الخطبة من سمات حجاجية فضلاً عمّا مرّ ذكره:

- 1. إنّ الإمام الحسين الطّيِّلِمُ افتتحها بالتبيه بـ(ألّا)، واختتمها بالتبيه بـ(إنّما)؛ إذ أثبتت الدراسات الحِجَاجية أنّ القصر بـ(إنّما) يفيد تنبيه المتلقى إلى الخبر، وتأكيده في نفسه (1).
- 2. النقابل الدلالي بين (لزموا طاعة الشيطان) و (تركوا طاعة الرّحمن)، والنقابل الدلالي بين (أحلّوا حَرام الله) و (حرّموا حلاله) وكانت الغاية منه الزيادة في قوة التأثير في المتلقي؛ لاستمالته واقناعه بحجاجه؛ لما اتصف به النقابل الدلالي من قدرة على تضخيم الفكرة.
- 3. كان لل(واو) الأثر الحِجَاجي الفاعل في الربط بين الحجج، وترتيبها، فقد أفاد في نقل المتلقي من صورة حجاجية إلى أخرى، فضلاً عمّا فيه من دلالة على الإشراك في الحكم.

177 - 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: القيمة الحجاجية لأسلوب القصر في اللغة العربية: (بحث)115.

الهبحث الثالث:.....كلامه الطَّيِّيُّ في كربيًّاء

# المبحث الثالث: كلامه الطِّيِّلا في كربلاء:

ظلّ الحرّ يساير الإمام الحسين العَيِّل حتى كربلاء، وفي ذلك المكان وصل رسول عبيد الله بن زياد حاملاً كتاباً إلى الحرّ يأمره فيه بأن يُنْزِل الإمام الحسين العَيِّل في مكانٍ غير محصّن وخالٍ من الماء، وفي اليوم التالي وصل عمر بن سعد على رأس أربعة آلاف مقاتل، ولما عزموا على مقاتلته، طلب العَيِّل منهم أن يبيت ليلته، وفيها وزّع المهام من بعده على أهل بيته، ففي ليلة العاشر من المحرم روى عنه ابنه على السجّاد (علي السبّاد) أنّه كان يردد الأبيات الآتية: [رجز]

يَا دَهْرُ أُفِّ لَكَ مِنْ خَلَيْلِ كَمْ لَكَ فِي الإِشْرَاقِ والأَصِيْلِ
مِنْ طَالِبٍ وَصَاحِبٍ قَتِيْلِ وَالدَّهْرُ لا يَقْنَعُ بالبَدِيْلِ
وَإِنَّمَا الأَمْرُ إِلَى الجَلِيْلِ وَكَلُّ حَيٍّ سَالِكٌ سَبِيْل

قال على السجّاد العَيْمِ: فأعادها مرتين أو ثلاثاً حتى فهمتها فعرفت ما أراد فخنقتتي عبرتي، فرددت دمعي، ولزمت السكون فعلمت أن البلاء قد نزل، فأمّا عمّتي [زينب] فإنّها سمعت ما سمعت وهي امرأة وفي النساء الرقة والجزع فلم تملك نفسها أن وثبت تجر ثوبها وإنّها لحاسرة حتى انتهت إليه فقالت: وإثكلاه! لبت الموت أعدمني الحياة اليوم ماتت فاطمة أمي، وعليّ أبي، وحسن أخي، يا خليفة الماضي وثمال الباقي. قال: فنظر إليها الحسين الطيخ فقال: يا أخية لا يدهبن حلمك الشيطان. قالت: بأبي أنت وأمي يا أبا عبد الله استقتلت نفسي فداك، فرد غصته وترقرقت عيناه، وقال: لو ترك القطا ليلاً لنام. قالت: يا ويلتي أفتغصب نفسك اغتصاباً؟! فذلك أوح لقلبي وأشد على نفسي، ولطمت وجهها، وأهوت إلى جبيها وشقته، وخرت مغشياً عليها، وقام إليها الحسين، فصب على وجهها الماء وقال لها: يا أخية اتقي الله وتعزي بعزاء الله، واعلمي أنّ أهل الأرض يموتون، وأن أهل السماء لا يبقون وأن كلّ شيء هالك إلا وجه الله الذي خلق الأرض بقدرته ويبعث الخلق، فيعودون وهو فرد وحده. أبي خير منّي، وأمّي خير مني، وأخي خير منّي، ولي ولهم ولكلً مسلم برسول الله أسوة. قال: فعزاها بهذا ونحوه، وقال لها: يا أخيّة إنّي أقسم عليك فأبري قسمي لا تشقي عليّ جبياً ولا تخمشي عليّ وجها ولا ندعي عليّ بالويل والثبور إذا أنا هلكت))(1).

178 - W

 <sup>1</sup> تاريخ الطبري:420/5-421؛ وينظر: مقاتل الطالبيين:113-114؛ والكامل في التاريخ:416/4؛ والبداية والنهاية:531/11.

المبحث الثالث.....كلامه الطَّيِّيُّ في كربيًّا -

هذه الأبيات تضمنت إقراراً بالموت، ونعياً للنفس ذكرها الإمام الحسين الطّيّة؛ ليمحّص قلوب أهل بيته (صلوات عليه عليه المراب الله عليه المراب الله عليه المرب الله المكان المكان (كربلاء) إلى ديوان يزيد في الشام مروراً بقصر الإمارة في الكوفة.

وهذا يعني أنّ الشعر غالباً ما يهدف إلى الحِجَاج وحثّ النفس من أجل إقناع المتلقي، وتغيير أفكاره ومعتقداته؛ لدفعه إلى تغيير مواقفه، وهو ما أشار إليه محمّد إقبال العرويّ في بحثه الموسوم (من قضايا النقد القديم – الحكمة والمثل) (1).

وما إن سمعها الإمام السجاد العَيْق خنقته عبرته، وكفف دموعه، ولازم الصمت؛ لأنّه تفهّم الغاية منها، لكنّ زينب الحوراء (على السلم) لم تستطع تحمل سماع أخيها ينعى نفسه وتسكت، وعندما وجد أخته زينب (على السلم) لا تقوى على تحمّل نعيه على نفسه رأى من المناسب أن يُلقي عليها كلاماً يقوّي قلبها، ويصبّرها على تحمّل الأذى؛ ليعدّها كي تكون على قدر المسؤولية الرسالية الإلهية، ولتستعيد ذهنها الذي شرد منها حين سمعت أبياته، فألقى عليها حجّة موجزة في لفظها، قوية في معناها، وأعني بذلك المثل (لو ترك القطا ليلاً لنام)(2)؛ لما في المثل من إيجاز في اللفظ، وإصابة المعنى، وحسن التشبيه، وجودة الكناية(3)؛ ولأنّ في ((المثل حجّة تقوم على المشابهة بين حالتين في مقدمتها، ويُراد استنتاج نهاية أحديهما بالنظر إلى نهاية مماثلتها))(4). وهذا ما يؤكده الزمخشري؛ إذ يقول: ((ولضرب الأمثال واستحضار العلماء المثل والنظائر شأنٌ ليس بالخفي في إبراز خبيات المعاني، ورفع الأستار عن الحقائق، حتّى تريك المُتخيّل في صورة

فلم يلتفتوا إلى قولها، وأخلدوا إلى المضاجع لما نالهم من التعب فقام ديسم بن طارق وقال بصوتٍ عالٍ: إذا قالت حذام فصدقوها فإنّ القول ما قالت حذام

أ ينظر: من قضايا النقد القديم- الحكمة والمثل، محمد إقبال العرويّ، بحثٌ منشور في مجلة آفاق الثقافة والتراث، الإمارات العربية المتحدة، العدد (34)، لسنة (1422هـ - 2001م):62.

<sup>2</sup> يُضرب هذا المثل لِمَن حُمِلَ على مكروه من غير إرادته. ينظر: مجمع الأمثال: 2/ 174. وقصته برواية الضبّي: إنّه لحذام بنت الريان. فعندما جنّد عاطس بن حلاج على أبيها الريان، وتحاجزوا فهرب الريان ومن معه ليلاً، ثم عسكروا في مكانٍ بعيد فلما أصبح عاطس فلم يجدهم لحقهم ووصلهم ليلاً، فلما اقتربوا من الريان وقومه أثاروا القطا فمرّت بأصحاب الريان فقالت حذام لقومها:

ألا يا قومنا ارتحلوا وسيروا فلو ترك القطا ليلاً لناما

<sup>3</sup> ينظر: المصدر نفسه: 1/6.

<sup>4</sup> في بلاغة الخطاب الإقناعي مدخل نظري وتطبيقي لدراسة الخطابة العربية:82.

المحقق، والمتوهّم في معرض المتيقن، والغائب كأنّه مشاهد))(1). وقد أشارت الدكتورة سامية الدريديّ إلى قيمة المثل الحجاجية بقولها: ((ولتوضيح صلة المثل بالحِجَاج نقول إنّ طاقة الأمثال الحِجَاجية إنّما تقوم في جوهرها على (القياس) قياس الحالة الحاضرة الرّاهنة على أخرى مشابهة يعرفها الجميع ويدركون أبعادها فمتى سلّموا فإنّهم سيسلمون بالحاضرة ... فيفعل المثل في المتلقي تماماً كفعل التشبيه، أو الاستعارة فيه، ولكنّه يتفوّق على التشبيه والاستعارة من حيث أنّ المشبه به يكون حالة شائعة متداولة تحيل على حادثة كاملة راسخة في الذاكرة الجماعية كامنة في أعماق الجميع بحكم الشيوع والتواتر فيتأكّد تأثير القياس ويثبت سحر المثل))(2). وتبوأت الأمثال في كلام العرب مكانة كبيرة لما لها من تأثير على العقول والنفوس؛ بوصفها ((صورة حيّة ماثلة لمشهدٍ واقعي أو متخيّل مرسومة بكلماتٍ معبرة موجزة، يؤتى بها غالباً لتقريب ما يُضرب له))(3)، وقد وظف الإمام الحسين الطيخ هذا المثل بأسلوبٍ حجاجي جاء متلائماً مع مراده؛ بوصفه بمثل حجّة سلطة جاهزة (4).

يُستشف من ذلك أنّ المثل خطرة قوية توقظ العقل بالاستناد إلى حجّة إيحائية؛ لـ((أنّ المقصود من ضرب الأمثال أنّها تؤثر في القلوب ما لا يؤثره وصف الشيء في نفسه؛ وذلك لأنّ الغرض من المثل تشبيه الخفي بالجلي، والغائب بالشاهد، فيتأكّد الوقوف على ماهيته، ويصير الحسّ مطابقاً للعقل))(5).

أما قوله: (يا أَحْيَة) فنداء استعمله للفت انتباه أخته زينب (عليها العلم) إليه (اتقي، تعزي، اعلمي) أفعال كلامية إنجازية مباشرة تزيد من الطاقة الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة.

(أنَّ أهل الأرض يموتون، وأن أهل السماء لا يبقون وأن كلَّ شيءٍ هالكَ إلا وجه الله) ثلاث حجج صبّت في خدمة النتيجة (هو فردٌ وحده) ربط بينها بالواو. والسلّم الحِجَاجي الآتي يوضحها أكثر:

النتيجة: هو فرد وحده (حي لا يموت)

<sup>1</sup> الكشاف: 1/191.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الحِجَاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه: 296-296.

<sup>3</sup> الصورة الفنية في المثل القرآني دراسة نقدية بلاغية، د. محمد حسين على الصغير، دار الرشيد للنشر، بغداد (1981م): 60.

 $<sup>^{\</sup>dot{4}}$  ينظر: الخطاب والحِجَاج، الدكتور أبو بكر العزاوي، مؤسسة الرحاب الحديثة للطباعة والنشر، بيروت، الطبعة الأولى (2010م): 87، 93.

<sup>5</sup> مفاتيح الغيب، محمد الرازي فخر الدين (ت606هـ)، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى (1401هـ ـ 1981م):80/2.

| - |
|---|
|   |
|   |
|   |

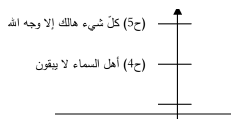
وكلّ حجّة من هذه الحجج سندها لما يقويها: فالحجّة الأولى أكدّها بر(أنّ)، والأخرى أكدها بر(أنّ) وقوّاها بالعامل الحِجَاجي (لا) للنفي؛ لأنّ النفي عامل ((ضروري لوصف البنية الدلالية العميقة للملفوظ))(1)، والثالثة أكدّها بر(أنّ) وقوّاها بالقصر، والقصر من أهم العوامل الحِجَاجية التي يستند إليها المحاجج؛ لتوجيه خطابه الوجهة التي يريد.

ويُلحظ على هذه الحجج أنّ خبر (أنّ) في الحجتين الأوليتين جملة فعلية (يموتون، لايبقون) وفي ذلك دلالة على الحدوث والتجدد؛ ليكون ذلك متلائماً مع دلالة الموت والحياة.

(أبي خير منّي، وأمّي خير مني، وأخي خير منّي، ولي ولهم ولكلّ مسلم برسول الله أسوة) في هذا القول استلزام حواري دلّ على التاميح إلى قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسْوَةُ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ (2)؛ ليجعل الإمام الطّيخ من التاميح إلى هذه الآية حجّة سلطة تقوّي حجاجه، وتزيد من الطاقة الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة؛ لما فيها من قوة فعل كلام إنجازي غير مباشر.

لقد جاءت هذه الحجج، وما قبلها؛ لتخدم النتيجة (إنّي أقسم عليك فأبري قسمي لاتشقي عليّ جيباً، ولا تخمشي عليّ وجهاً، ولا تدعي عليّ بالويل والثبور إذا أنا هلكت). كما موضتح بالسلم الحِجَاجي الآتي:

النتيجة: لا تشقى على جيباً، ولا تخمشي على وجهاً، ولا تدعى على بالويل والثبور إن هلكت



عاملية أدوال النفي الحِجَاجية، سليمة محفوظي، الموقع على الانترنت:



<sup>-</sup>www.akhbarak.net/.../2595479

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الأحزاب:21.

الهبحث الثالث.....كلامه الطَّيِّيُّ في كربيًّاء

(ح3) أهل الأرض يموتون (ح2) رسول الله هلك (ح1) أبي خير منّي، وأمي خير منّي، وأخي خير منّي وكلهم هلك

القياس الضمني في هذا الكلام: كلُّ شيءٍ هالك إلا وجه الله  $\rightarrow$  أنا مخلوق  $\rightarrow$  إذن أنا هالك. وفضلاً عن ذلك فإنّ النتيجة تضمنت أفعالاً إنجازية مباشرة، هي: القسم، النهي (لا تشقي، لا تخمشي، لاتدعي)

وأراد الإمام الكلية – على ما يبدو من حجاجه هذا – أن يقوّي عزيمة ابنه عليّ السجّاد، وأخته زينب (عليه السلم)، ويعدّهما لإكمال مسيرته الإعلامية في تسليط الضوء على الحكم الأموي وسياسته في التعامل مع الدين الإسلامي ورموزه في قصة سطّرتها ملحمة كربلاء، وخلدها التاريخ رسمت دروب الحرية الإنسانية الإسلامية الرسالية، قادتُها الثقل الأصغر الذي خلّفه رسول الله (حلّة الله عله واله وسلم) فينا.

### خطبته في العاشر من المحرم قبل الواقعة:

وفي الصباح قبل وقوع الواقعة خطب الإمام الحسين الطّيّلاً في القوم خطبته المشهورة عندما دنوا منه: ((أيُّها الناس اسمعوا قولي ولا تعجلوني حتى أعظكم بما لحق لكم عليّ، وحتى أعتذر إليكم من مقدَمي عليكم، فإن قبلتم عذري، وصدَّقتم قولي، وأعطيتموني النَّصف، كنتم بذلك أسعد، ولم يكن لكم عليّ سبيل، وإن لم تقبلوا منّي العذر، ولم تُعطُوا النَّصف من أنفسكم أَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَلاَ تُنْظِرُونِي إِنَّ وَلِيِّي اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِينَ.

قال [ الضحّاك المشرقي] فلما سمع أخواته كلامه هذا صحن وبكين وبكى بناته فارتفعت أصواتهن فأرسل إليهن أخاه العباس بن علي وعليّاً ابنه وقال لهما أسكتاهن فلعمري ليكثرن بكاؤهن... فلما سكتن حمد الله وأثنى عليه، وذكر الله بما هو أهله وصلى على مُحَمَّد صلى الله عليه وعلى ملائكته وأنبيائه، فذكر من ذلك ما الله أعلم وما لا يحصى ذكرُه. قال فو الله ما سمعتُ متكلّماً قطّ قبْلَه ولا بعدَه أبلغَ في منطق منه؛ ثم قال: أمّا بعد، فانسبوني فانظروا مَن أنا،

ثم ارجعوا إلى أنفسكم وعاتِبوها، فانظروا؛ هل يحلّ لكم قتلى وانتهاكُ حرمتى؟ ألستُ ابن بنت نبيكم صلى الله عليه وسلم وابنَ وصيّه وابن عمّه، وأوّل المؤمنين بالله والمصدّق لرسوله بما جاء به من عند ربّه؟ أو ليس حمزة سيد الشهداء عم أبي؟ أو ليس جعفر الشهيد الطيّار ذو الجناحين عمّى؛ أوَلم يبلغُكم قول مستفيض فيكم: إنّ رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم قال لى ولأخى: "هذان سيّدا شباب أهل الجنة" ؟ فإن صدّقتموني بما أقول - وهو الحقّ - فو الله ما تعمّدت كذباً مذ علمتُ أنّ الله يمقت عليه أهله، ويضرّ به من اختلقه، وإن كذَّبتموني فإنّ فيكم من إن سألتموه عن ذلك أخبَركم؛ سَلُوا جابرَ بن عبد الله الأنصاري، أو أبا سعيد الخُدريّ، أو سهل بن سعد الساعديّ، أو زيد بن أرقم، أو أنس بن مالك؛ يخبروكم أنّهم سمعوا هذه المقالة من رسول الله صلى الله عليه وسلم لى ولأخي. أفما في هذا حاجز لكم عن سَفْك دمى؟ ... ثم قال لهم الحسين: فإنْ كنتم في شكّ من هذا القول أفتشكّون أثراً ما أنّى ابن بنت نبيكم؟ فو الله ما بين المشرق والمغرب ابن بنت نبي غيري منكم ولا من غيركم، أنا ابن بنتِ نبيكم خاصة. أخبروني أتطلبوني بقتيلِ منكم قتلتُه؟ أو مالِ لكم استهلكته؟ أو بقِصاص من جراحة؟ قال: فأخذوا لا يكلمونه قال: فنادى: يا شَبَتْ بن ربعيّ، ويا حجّار بن أبجر، ويا قيس بن الأشعث، ويا يزيد بن الحارث، ألم تكتبوا إلى أن قد أينعت الثمار، [و] اخضر الجَناب، وطمّت الجمام، وإنّما تقدُم على جندٍ لك مجنّد! فأقبل، قالوا له: لم نفعل؛ فقال: سبحان الله! بلى والله، لقد فعلتم؛ ثم قال: أيّها النّاس، إذ كرهتموني فدعوني أنصرف عنكم إلى مأمّني من الأرض؛ قال[ الضحّاك المشرقي]: فقال له قيس بن الأشعث: أولا تتزل على حكم بني عمّك، فإنّهم لن يُرُوك إلا ما تحبّ، ولن يصل إليك منهم مكروه ؟ فقال الحسين: أنت أخو أخيك، أتريد أن يطلبك بنو هاشم بأكثر من دم مسلم بن عقيل؛ لا والله لا أعطيهم بيدى إعطاء الذليل، ولا أقرّ إقرارَ العبيد. عباد الله إنّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ أَنْ تَرْجُمُونِي أعوذ بربِّي وربِّكم من كلّ متكبّر لا يؤمن بيوم الحساب.

قال [الضحّاك المشرقي]: ثمّ إنّه أناخَ راحلته، وأمر عقبة بن سِمْعان فعقَلها، وأقبلوا يزحفون نحوه))(1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تاريخ الطبري:424/5-326؛ وينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد :97/2-98؛ والكامل في التاريخ:418/3-418؛ والبداية والنهاية:534/11.

(أيّها الناس) نداء للفت انتباه القوم لينصنوا إليه. (اسمعوا قولي، ولا تعجلوني)، (اسمعوا فعل أمر. (لاتعجلوني)، نهي. والأمر والنهي فعلا كلام إنجازي مباشر لهما قوة حجاجية عالية اختارهما الإمام الحسين الطّيخ؛ ليكونا مقدمة حجاجية يبتدئ بهما حجاجه، و((يستعمل المخاطِب الفعل الكلامي المباشر عندما يولي عنايته لتبليغ قصد، وتحقيق هدفه الخطابي، ورغبته في أن يكّلف المتلقي بعمل ما، أو يوجهه لمصلحته من جهة، وإبعاده عن الضرر من جهة أخرى، أو توجيهه لفعل مستقبلي معين، ويفترض أن يتجه المخاطب بخطابه إلى التكثير من فائدة المتلقي، فيستعمل هذه الاستراتيجيات في شكلها الأكثر مباشرة للدلالة على قصده، كالأمر، والنهي الصريحين))(1).

(حتى أعظكم بما لحق لكم عليّ)، (حتى) رابط حجاجي يُستعمل الربط بين حجتين داخل الخطاب لهما توجيه حجاجي واحد، ويخدمان نتيجة واحدة وتكون الحجّة التي تأتي بعده أقوى من التي قبله، وهي في هذا الخطاب (لكم عليّ) كلاهما جار ومجرور متساويان في الرتبة؛ إذ يجوز القول: (أعظكم بما لحق عليّ لكم) من دون أن يحصل أي اختلاف في المعنى الإخباري لكن الفارق يكمن في المعنى الحِجَاجي الدلالي؛ إذ تكون للمقدّم منهما دلالة الاهتمام، وهو المعول عليه بالحِجَاج.

(وحتى أعتذر إليكم من مقدمي) (الواو) رابط حجاجي يربط بين الحجج المتساوية في الرتبة، كما إنّه يفيد في نقل المتلقي من صورة حجاجية إلى أخرى، فضلاً عمّا فيه من دلالة على الإشراك في الحكم. (حتى) رابط حجاجي ربط ما بعده بما قبله، والحجّة (أعتذر إليكم من مقدَمى) أقوى حجاجاً من (أعظكم بما لحقّ لكم علىّ) في هذا المقام الحِجَاجي.

(إليكم من مقدَمي) أيضاً كلاهما جار ومجرور متساويان في الرتبة؛ إذ يجوز القول: (أعتذر من مقدَمي إليكم) من دون أن يحصل أي اختلاف في المعنى الإخباري لكن الفارق يكمن في المعنى الحجَاجي الدلالي؛ إذ تكون للمقدّم منهما دلالة الاهتمام، والملاحظ في القولين السابقين أنّ اهتمام الإمام المعنى هذا الحِجَاج منصب على المخاطب (لكم)، (إليكم) أكثر من الاهتمام بالكلام عن نفسه المعنى.

(فإن قبلتم عذري، وصدَّقتم قولي، وأعطيتموني النَّصف، كنتم بذلك أسعد، ولم يكن لكم عليّ سبيل) جملة شرطية دالة على الحدوث والتجدد، والعلاقة الرابطة فيها بين فعل الشرط

W- 184 - W

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> دراسة الأفعال الكلاميّة في القرآن الكريم - مقاربة تداوِليّة: (بحث)11-12.

وجوابه علاقة سببية، والعلاقة السببية ((من أبرز العلاقات الحِجَاجية، وأقدرها على التأثير في المتلقي، وهي في حقيقة الأمر ضرب مخصوص من العلاقات النتابعية إذ يحرص المتكلّم على ربط الأفكار والوصل بين أجزاء الكلام [من] دون الاكتفاء بتلاحق عادي بينها، وتتابع طبيعي يجعل الأحداث والأفعال أو الأفكار والأحكام متسلسلة متجاوبة بل يعمد إلى مستوى أعمق من العلاقة فيجعل بعض الأحداث أسباباً لأحداث أخرى ... فإذا بالعلاقة السببية علاقة شبه منطقية تجعل النص يُحاكي نصوصاً منطقية في ترابط أجزائها وتناسق أفكارها))(1). وكثرة الأفعال الماضية في هذه الجملة الشرطية أفادت تقرير الحقائق، ولفت انتباه الناس إليها. (كنتم بذلك أسعد) قدّم الجار والمجرور (بذلك) على خبر كان (أسعد) للدلالة على الاختصاص والقصر عليهم، وللاهتمام والعناية بالجار والمجرور، (أسعد) اسم تفضيل وهو من الآليات الحِجَاجية التي تسهم في الزيادة من قوة الحجّة في التوجيه نحو النتيجة؛ ممّا يسهم ذلك في الزيادة من القوة الحِجَاجية في دفع المتلقي إلى الإذعان لحججه، والتسليم لها.

(لم يكن لكم عليّ سبيل) قدّم الجار والمجرور (لكم) على الجار والمجرور (عليّ)؛ للاهتمام بوعظ القوم أكثر من الاهتمام بدعوتهم إلى الوقوف بصفه؛ ليمهد بذلك إلى إلقاء حججه عليهم علّها تنفع في منع بعضهم من الاشتراك في قتله.

(وإن لم تقبلوا مني العذر، ولم تُعطُوا النّصف من أنفسكم) جملة شرطية دالة على الحدوث والتجدد استعملها الإمام الطبيخ؛ لتقوية الجملة الشرطية التي قبلها وتأكيدها، جوابها محذوف دلّ عليه قوله السابق، ويُقدّر (لم تكونوا بذلك أسعد، وكان لكم عليّ سبيل) وسبب الحذف يعود إلى (توجيه لذهن المتلقي إلى تصوّر الجزاء الواجب تصوره، فالجزاء هو على الحقيقة مضمّن في الشرط أو على الأقل ممّا يوجّه الشرط إليه المتلقين توجيهاً دقيقاً بيّناً صارماً معاً إذ ليس لهؤلاء المتلقين إلا أن يتصوّروه على النحو الذي تمليه جملة الشرط بألفاظها ومعانيها))(2). والإمام الطبيخ استقرائه لهذا الأسلوب في القرآن ((أنّ حذف جواب الشرط مع التصريح بالدليل على المحذوف ساطعاً سطوع الشمس في جوار جملة الشرط القريب لهو من أهم أساليب الحِجَاج في القرآن وهي إلى ذلك كثيرة الجريان فيه إذ هي تضع المتلقى على تخوم الفراغ وتدفع به إليه يملؤه وقد زودته

Muz

<sup>1</sup> الحِجَاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه: 327.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الحِجَاج في القرآن: 400.

من أجل ذلك بالأدوات اللازمة استعارتها له من الجوار القريب، إنّ الكلام بطريقة الحذف على هذا النحو يصنع من ذاته حجّته الخاصة، ويزيد فيجعل من المتلقي أداة لتنفيذها فهو يتممها ويصرّح بها في ضوء المعطيات الجاهزة في الجوار القريب))(1).

واستناداً إلى ذلك بستدرج الإمام الحسين العَيْق متلقيه ليشركهم في الخطاب من خلال دفعهم إلى البحث عن جملة الجواب (الجزاء) المحذوفة؛ ليلتقطوا الحجّة بأنفسهم مستندين في ذلك إلى جملة الجوار التي ذكرها الإمام الطّيق؛ لإرشادهم إلى الحجّة؛ ولئلا يُظنّ أنّ الإمام الطّيق يترجاهم بأن يُخلّوا عنه أردف قائلاً: (أَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُركاءَكُمْ ثُمّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عُمّةٌ ثُمّ اقْضُوا إلّي وَلا يُتنظِرُونِي، إِنَّ وَلِيِّي اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يتوَلِّى الصّالِحِينَ) والقسم الأول من هذا القول مقتبس من قوله تعالى: ﴿ وَاتْلُ عَلَيْكُمْ مُقَامِي وَتُدُكِيرِي بِآيَاتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّه تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُركاءَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عُمَّةً ثُمَّ وَتُدُكِيرِي بِآيَاتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُوا أَمْركُمْ وَشُركاءَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عُمَّةً ثُمَّ وَتُوكُمْ وَشُركاءَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ مُقَامِي الْفُولِ إِلَيْ وَلاَ تُنْظِرُونِي (2). والآخر مقتبس من قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَى لايَتَّعِمُوكُمْ وَالْ اللَّهُ الَّذِي نَوْلُ اللَّهُ الَّذِي نَوْلُ اللَّهُ اللَّذِي نَوْلَ اللَّهُ اللَّذِي نَوْلُ الْكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَامِتُونَ (193) إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهُ الَّذِي نَوَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى فَالْكُمْ الْمُعُنْ وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ (3) (3). وَلَا يَنُ سَتَعِيبُوا لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَامِقِينَ (194 )... إِنَّ وَلِيِّي اللَّهُ الَّذِي نَوْلَ الْكِتَابَ وَهُو يَتَوَلَّى الْكَتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى الْكَوْتَابَ وَهُو يَتَوَلَّى الْكَتَابُ وَهُو يَتَوَلَى الْكَتَابُ وَهُو يَتَوَلًى اللَّهُ اللَّذِي نَوْلَ الْكَتَابُ وَهُو يَتَوَلًى اللَّهُ الْذِينَ وَلَى الْكَتَابُ وَهُو يَتَوَلًى الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَى مِنْ دُونِهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلاَ أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ الْكَتَابُ وَهُو يَتَوْلُ الْمُعَلِي الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعَلِي عُولَا الْفَالِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالُهُ اللَّهُ الْتُعْرُولُ الْمُعْوِلَ الْمَالِكُمْ

فمن معرفة معاني هاتين الآيتين يتوصل المتلقي إلى مراد الإمام الكيلا من كلامه هذا، ومعنى هاتين الآيتين واضح جلي ليس به حاجة إلى تفسير جاء متناسباً مع عقول أولئك القوم؛ ليتوصلوا منهما إلى مراده، كما إنّ في هاتين الآيتين استلزاماً حوارياً مفهوماً من الكلام يحمل بين طياته قوة فعل كلام إنجازي غير مباشر، ويكمن ذلك الاستلزام في التلميح إلى معاني هاتين الآيتين، والغاية منه ثني القوم عمّا عزموا عليه، وهذا التلميح يدلّ – في الوقت نفسه – على المقدرة البلاغية التي يتمتع بها الإمام الحسين الكيلا في استيعاب المعاني وتنويعها من أجل إيقاظ الضمائر من سباتها، لعلّها تنفعهم في الخلاص من عذاب الله عزّ وجلّ وانتقامه. وفضلاً عن ذلك فإنّ التذكير بالآيات القرآنية من الأساليب التي تعطي بعداً حجاجياً أوسع في النظر العقلي، فضلاً عمّا فيها من الدعوة إلى التفقه في آيات الله سبحانه وتعالى، ((والتفقه خطوة عقلية

186 - W

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه: 402.

<sup>2</sup> سورة يونس:71.

<sup>3</sup> سورة الأعراف: 193-197.

أبعد مدى من التفكّر، إذ هي الحصيلة التي تنتج عن عملية التفكير، وتجعل الإنسان أكثر وعياً لما يحيط به، وأعمق إدراكاً لأبعاد وجوده في الكون، كما تجعله متفتح البصيرة دوماً)(1). وبعد هذه المقدمة الحِجَاجية انتقل الإمام الطيخ إلى الموضوع.

(أمّا بعد) (أمّا) ((حرف شرط، وتفصيل، وتوكيد))(2)، وغالباً ما تأتي بعده (بعد) في مطالع الخطب، وفيه دلالة على الانتقال من المقدمة إلى الموضوع. (فانسبوني) حجاج بالنسب. (فانظروا مَن أنا) (الفاع) رابط حجاجي يربط بين الحجج يفيد في نقل المتلقى من صورة حجاجية إلى أخرى من دون مهلة. (ثم ارجعوا إلى أنفسكم وعاتبوها)، (ثم) رابط حجاجي يربط بين الحجج يفيد في نقل المتلقي من صورة حجاجية إلى أخرى مع تراخ أراد الإمام الكلا من هذا التراخي من القوم أن يطيلوا التفكّر في ما يقدمون عليه، وهذان الرابطان (ف)، (ثم) روابط حجاجية لهما توجيه حجاجي واحد، ويخدمان نتيجة واحدة، أمّا فعلا الأمر (انظروا)، و (ارجعوا) فهما أفعال كلامية مباشرة الغاية منهما دفع المتلقى إلى إنجاز فعل النظر بتأمّل، ثم إنجاز فعل مراجعة النفس لمعاتبتها على ما تَقْدِم إليه من فعلِ مشين لم يسبق له مثيل في التاريخ، ولا يكون له شبيه إلى يوم القيامة. (فانظروا) تكرار للنظر بتأمل، والتكرار أسلوب يُستعمل لغرض التوكيد، وهو من أهم العوامل الحِجَاجية في التدليل على المعنى المراد؛ لما فيه من زيادة في العناية بالشيء وتوكيده، ويستعمل للأمر المهم؛ لما يحمله من طاقات إيحائية تعزز قوة الحجّة؛ لتستميل قلب السامع إليها، وهو من أهم الروافد التي ترفد الحِجَاج، ((فتكرار اللفظة ذاتها في أكثر من موضع يعد من أفانين القول الرافد للحجاج المدعّمة للطاقة الحِجَاجية))<sup>(3)</sup> التي تولدها الظاهرة اللغوية لتشحن طاقات المتلقى، بغية تغيير موقفه، وغالباً ما يُستعمل في مقامات تُفاجئ المتلقى، وتخالف معتقداته. (هل يحلّ لكم قتلى وانتهاك حرمتى؟!) (هل) أداة استفهام، والاستفهام سواء أكان حقيقياً أم غير حقيقي يفرض على المخاطب إجابة محددة يمليه عليه المقتضى الناشئ عن ذلك الاستفهام؛ بوصفه فعلاً كلامياً إنجازياً مباشراً، فيتم بذلك توجيه دفّة الحوار إلى وجهة حجاجية معينة، والاستفهام في قول الإمام الحسين الطِّيِّة هذا خرج من الحقيقة إلى المجاز؛ لغرض دفع القوم إلى أن يُفكّروا، ويراجعوا أنفسهم، ثم يتحرجوا ممّا أقدموا عليه، فضلاً عمّا في

W- 187 - W

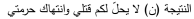
<sup>1</sup> الأساليب البيانية والخطاب الدعوي الواعي، د. نعمان شعبان علوان، بحث منشور في مؤتمر الدعوة الإسلامية ومتغيرات العصر، كلية أصول الدين، الجامعة الإسلامية، غزة (1426هـ - 2005م): 1404.

<sup>2</sup> مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: 352/1.

<sup>3</sup> الحِجَاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه:168. يمسمم

هذا الأسلوب من النفي، وتقديم الجار والمجرور (لكم) أفاد دلالة الاختصاص وحصر الكلام بهم، وقول الإمام هذا مثّل النتيجة التي دارت حولها الخطبة، وهي (لا يحلّ لكم قتلي وانتهاك حرمتي)، فالإمام الحسين الطّيخ يحذّر القوم من انتهاك حرمته؛ لأنّ حرمته هي حرمة رسول الله (صلة الله عله مأله مسلّم) لن يُغفر له ولو الفتدى نفسه بملء الأرض ذهباً، ثمّ راح يسوق الحجج التي ينبغي أن ينظروا إليها، ويتفكروا فيها بتأنٍ وتأمل وهي: (ألستُ ابن بنت نبيكم صلى الله عليه وسلم؟ وابنَ وصيّه وابن عمّه، وأوّل المؤمنين بالله والمصدق لرسوله بما جاء به من عند ربّه؟ أو ليس حمزة سيد الشهداء عم أبي؟ أو ليس جعفر الشهيد الطيّار ذو الجناحين عمّي؟ أوّلم يبلغكم قول مستفيض فيكم: إنّ رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم قال لي ولأخي: "هذان سيّدا شبابٍ أهل الجنة" ؟) ابن بنت النبي (صلة إلله عليه وآله وسلم قال لي ولأخي: "هذان سيّدا شباب أهل الجنة أوصاف أدرجها الإمام الطّيخ في حجاجه؛ ليبين النّاس مكانته الاجتماعية، والدينية؛ وليتخذ منها حججاً فمن له هذا النسب لايحل قتله، وانتهاك حرمته.

ويتضح ذلك أكثر بترتيب هذه الحجج على وفق السلم الحِجَاجي الآتي:





فقد عدل الإمام الطبيخ في هذه الخطبة من الخبر (أنا ابن بنت نبيكم (صلة الله عليه وآله وسلم)، وابن علي بن أبي طالب الطبخ، وصبي رسول الله، وابن عمّه، وأول المؤمنين، والمصدّق بالرسول، و حمزة سيد الشهداء عم أبي، و جعفر الشهيد الطبّار ذو الجناحين عمّي، وأنا سيد شباب أهل الجنّة، ومن يمثلك هذه المزايا لا يحل سفك دمه، وانتهاك حرمته، لأنّها حرمة رسولكم إن كنتم مسلمين) إلى الاستفهام؛ لإزالة للإنكار والجحود، وفضلاً عن ذلك فإنّ الاستفهام من أقوى أفعال

الكلام الإنجازية المباشرة حجاجياً؛ بوصفه يستمد قوته الججاجية من القصر المضمر فيه الذي يحصر المنلقي في زاوية حجاجية ضيفة لا سبيل له إلا أن يقرّ بما يريده المحاجج، زد على ذلك إنّ هذا الأسلوب يبعد الخطاب عن احتمالية الصدق والكذب التي في الخبر، ويزيد من درجة التوجيه نحو النتيجة وهي (لا يحلّ لكم قتلي وانتهاك حرمتي)، مريداً من هذا العدول إقرارهم واعترافهم بما يقدمون عليه من فعل مشين، وكلّ سؤال من هذه الأسئلة جاء ليؤكّد ما قبله، أي أجيبوني عن هذا ولا يسعكم إلا أن تجيبوني، والإمام الحسين التفيي لم يترجاهم ليخلوا عنه؛ لعلمه المحيوني عن هذا ولا يسعكم إلا أن تجيبوني، والإمام الحسين الفي المستفهامي التقريري أراد أن يلقي عليهم الحجة أمام الله سبحانه وتعالى، علّها تنفع مع بعضهم؛ وليشتع بهم أمام الناس على مرّ العصور وتقادم الأجيال، وكأنه أراد أن يقول: لايوجد فعل أشنع من فعلكم هذا ولا أقبح منه، وفضلاً عن ذلك فإنّ حججه هذه سيكون لها الأثر الفاعل في تمكين الأجيال اللاحقة من التعرّف على همجية أولئك الناس؛ إذ من خلالها نستطيع التعرّف على أنّ أولئك الناس لا دين لهم، وهم أناسٌ لا شبيه لهم على وجه البسيطة، همّهم رضا سلاطينهم، وأي سلاطين؟ فاسق، وابن دعي!! أناسٌ لا شبيه لهم على وجه البسيطة، همّهم رضا سلاطينهم، وأي سلاطين؟ فاسق، وابن دعي!! ضمائرهم هي التي ستبقى لتسري في النفوس مسرى النار في الهشيم، وليتردد صداها في المهج، ضمائرهم هي التي ستبقى لتسري في النفوس مسرى النار في الهشيم، وليتردد صداها في المهج، فلا يهذأ لها صدى إلا ليرجع من مكان آخر))(1).

وبهذا الأسلوب الحِجَاجي ألقمهم الإمام الحسين الطّيّة حجراً فأخذوا لا يكلمونه، وقال عبد الله صولة ((إنّ العادة جرت إنّ المسؤول إذا أطال التفكير في جوابه يكون ذلك علامة على عدم مجاراته للنسق الذي يريد أن يفرضه السائل عليه))(2)، فكيف بمن يلازم الصمت؟! وهكذا حقق الإمام الحسين الطّيّة بهذا العدول من الخبر إلى الإنشاء النتيجة المرجوة.

والسبب الذي دفع الإمام الحسين الكيل إلى تعداد صفات الإمام على الكيل من دون غيره في قوله: (ابن وصيه وابن عمه، وأوّل المؤمنين بالله والمصدّق لرسوله بما جاء به من عند ربّه؟) إنّ بعض الناس قد تبدو له شبهات في جزئيات من الشريعة فيحتاج إلى من يجلو عنها الغبار ببعض وسائل الإقناع.

189 - M

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الحسين في الفكر المسيحي: 75-76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الحِجَاج في القرآن:428.

(أوَلم يبلغُكم قول مستفيض فيكم: إنّ رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم قال لي ولأخي: "هذان سيّدا شبابِ أهل الجنة" ؟) ((إنّ لجوء الخطيب إلى الاستفهام رغم (\*) علمه بثبوت مطلوبه هو شكلٌ من أشكال الإلزام، إلزام بالجواب، وإقرار بما عمل على تحقيقه، وتثبيته))(١)، (إنّ) أداة توكيد تدخل على الجملة الخبرية؛ لتوكيد الخبر، وتثبيت الحجج، وتقوية العلاقة بين العناصر.

(هذان سيدا شبابِ أهل الجنة) هذا الحديث النبوي مثّل حجّة سلطة استند إليها الإمام الطّيِّين؛ ليزيد من درجة التصديق بأقواله.

(فإن صدّقتموني بما أقول) جملة شرطية حُذف جوابها؛ لأنّ ((لحذف جملة جواب الشرط مع ترك الدليل عليها ... دوراً حجاجياً آخر يتمثّل في توكيد الكلام المحذوف))(2)، (- وهو الحقّ-) جملة اعتراضية فصلت بين قولين استعملها لتقوية قوله، وتسديده (3)، و((التنبيه إلى ما يريد المتكلم أن يلفت إليه انتباه السامع))(4)؛ وعدّ الحِجَاجيون الجمل الاعتراضية من وسائل الحِجَاج المهمة (5)، وأنا اتفق مع الدكتور عبد الله صولة في ما ذهب إليه في إنّ الجملة الاعتراضية غالباً ما تكون جزءاً أساسياً في الكلام الذي تدخل عليه مُشكّلة معه تلاحماً واتساقاً (6).

(فو الله ما تعمّدت كذباً مذ علمتُ أنّ الله يمقت عليه أهله، ويضرّ به من اختلقه)، (الفاع) رابط حجاجي يدلّ على ترابط الحجج، وتناسقها من دون مهلة أو تراخٍ (والله) قسم جيء به لتوكيد ما بعده، ولفت أنظار القوم إلى أهمية ما يُقال. (ما) عامل حجاجي زاد من الطاقة الحِجَاجية في التوجيه نحو النتيجة، فضلاً عن دفع الإنكار، وإثباته لما بعده (كذباً) لم يعرّفه برأل) وتركه مطلقاً؛ للدلالة على أنّه لم يكذب في حياته قط، ولا عجب فهذه من صفات أهل البيت (عليهم الملهراً.

- 190 - W

<sup>\*</sup> كذا. والصواب: على الرغم من .

أ الخطاب الحِجَاجي السياسي في كتاب الإمامة والسياسة لابن قتيبة دراسة تداولية: (أطروحة دكتوراه)304.

<sup>2</sup> الحِجَاج في القرآن: 402

<sup>3</sup> ينظر: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: 56/5.

لبيان في روائع القرآن دراسة لغوية أسلوبية للنص القرآني، د. تمّام حسّان، عالم الكتب، القاهرة (1993م):
 183.

<sup>5</sup> ينظر: الحِجَاج في القرآن: 344.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: المصدر نفسه: 353.

المبحث الثالث.....كلامه الطَّيِّيُّ في كربيًّاء

وجملة (فو الله ما تعمّدت كذباً مذ علمتُ أنّ الله يمقت عليه أهله، ويضرّ به من اختلقه) جاءت تذييلاً لجملة (فإن صدّقتموني بما أقول) و (( للتذييل وظيفة دلالية أساسية هي التوكيد))<sup>(1)</sup>؛ بوصفه يتضمّن ((معنى الجملة الأصلية بوجه من الوجوه على نحو يبدو معه مضمون الجملة الأولى قد تكرر مرتين))<sup>(2)</sup>، والتذييل نوعٌ من الإطناب، و ((أهتم بيرلمان بالإطناب كطريقة (\*) عرض حجاجية، وذلك من خلال الدور الهام الذي يلعبه بالإقناع حيث يرى<sup>(\*)</sup> أنّ العناصر في مواضع ما تحتاج إلى الترديد والتطويل حول دلالتها وأهميتها، وذلك من أجل الزيادة في حضور هذه العناصر في ذهن السامعين للإقناع أكثر))<sup>(3)</sup>.

(يمقت عليه أهله، ويضر به من اختلقه) فيه تقديم وتأخير، فقد قدّم الجار والمجرور (عليه) على المفعول به (أهله)<sup>(4)</sup>، وقدّم الجار والمجرور (به) على اسم الموصول (مَن) وصلته؛ لما في في هذا الأسلوب الحِجَاجي من دلالة على الاختصاص والقصر.

(وإن كذّبتموني فإنّ فيكم من إن سألتموه عن ذلك أخبركم) (فيكم) جار ومجرور قُدّمَ للاختصاص (سَلُوا جابرَ بن عبد الله الأنصاريّ، أو أبا سعيد الخُدريّ، أو سهل بن سعد الساعديّ، أو زيد بن أرقم، أو أنس بن مالك؛ يخبروكم أنّهم سمعوا هذه المقالة من رسول الله صلى الله عليه وسلم لي ولأخيى). (سلوا) فعل كلامي إنجازي مباشر يطلب فيه الإمام الطيكة منهم أن يسألوا أصحاب رسول الله (رضة الله عنهم) عن هذا الحديث، وقوّى حجاجه هذا بذكر هؤلاء الأصحاب؛ لأنّهم سمعوه من رسول الله (صلة الله عليه والرابط بين جملة فعل الشرط، وجوابها علاقة سببية، وهي من أهم طرائق الربط بين القضايا في الحِجَاج.

(أَفَما في هذا حاجز لكم عن سَفْك دمي؟) تكرار للنتيجة بأسلوبٍ إنكاري؛ ((لأنّه أوقع في النفس، وأدلّ على الإلزام ...؛ وذلك لما فيه من حجّة دامغة))(5)؛ لتثبيت ذلك في نفوسهم،

- 191 - M

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه:348.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه:374.

<sup>\*</sup> كذا والصواب بوصفه طريقة

كذا. والأصوب: وذلك لما له من دورٍ مهم بالإقناع إذ يرى.

<sup>3</sup> الحِجَاج في كتاب المثل السائر لابن الأثير: (رسالة ماجستير) 26.

<sup>4 ((</sup>كثر في كلام الإمام الحسين الطبيخ تقديم المتعلقات على المفعول به على اختلاف السياقات المقالية في الخطب، والرسائل، والدعاء، والحكم القصار، وغير ذلك مع مراعاة الدلالات التي قصدها الإمام الحسين الطبيخ، وكان الغرض من معظم المواضع التي ورد التقديم فيها في كلامه الطبيخ للعناية والاهتمام بالمقدم)). المأثور من كلام الإمام الحسين الطبيخ دراسة لغوية: (رسالة ماجستير) 75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> البلاغة فنونها وأفنانها:190.

ولتعيه عقولهم، وتكرار الإمام الحسين الطيئ للنتيجة نفسها بأسلوب حجاجي أقوى الغاية منه أن ينعموا في النظر أكثر، ويفكروا فيما يقدمون عليه، فضلاً عن ترسيخ النتيجة المرجوة من الحِجَاج في أذهان متلقيه؛ لما لهذا الأسلوب الحِجَاجي من طاقات إيحائية تزيد من قوة الحِجَاج؛ لأنّ هذا النوع من الحِجَاج يشير إلى مراد المحاجج، ويفيد في ترسيخ الفكرة، فضلاً عن دلالته على تحقيق ما قبله، وليكون سبباً لتصديقه.

ومن الألفاظ التي أدت وظيفة حجاجية عالية في هذه الخطبة حجاج الإمام الحسين الطَّيْلا بأنَّه ابن بنت النبي محمد (حلل الله عليه واله واله واله واله واله واله العبارة أعجزتهم؛ إذ لا يمكنهم أن ينكروا، أو ينفوا أنّ الإمام الحسين الطّين ابن بنت النبي رسلة الله عليه وآله وسلَّى)، فالقوة الحِجَاجية لهذه العبارة تكمن في ما تقتضيه من فعلِ كلامي غير مباشر، يوجب عليهم أن يعترفوا بأنّ الله جلّ في علاه قد أنعم عليهم بنعمة الإسلام والهداية برسالة جده المصطفى محمد رسلة الله عليه واله وسلم) فكيف يجوّز لهم دينهم - إن كانوا مسلمين - انتهاك حرمته وقتل آل بيته؟! فعلى هذا يأتي معنى قوله الطِّينية: ((...أمّا بعد فانسبوني ... ألستُ ابن بنت نبيّكم صلى الله عليه وسلم... أفتشكّون أثَراً ما أنَّى ابن بنت نبيكم؟ فو الله ما بين المشرق والمغرب ابن بنت نبي غيري منكم ولا من غيركم، أنا ابن بنت نبيّكم خاصّة)). (فو الله) توكيد بالقسم؛ لتثبيت الشيء في النفس، وتقوية أمره، والغرض منه إزالة ما علق في نفس المخاطب مِنْ شكوك وما خالجه مِنْ شبهات، واضافة لفظة (ابن بنت) إلى النبي (صلة الله عليه وآله وسلم) - التي كررها أربع مرات في مواضع متقاربة في هذه الخطبة - تقتضي حقيقة تحمل بين طياتها أنّه ممّا لا نقاش فيه، ولا جدال أنّه لا يحلّ لكم قتلى؛ لأنّ بقتلى انتهاكاً لحرمة رسول الله رسلة الله عليه واله وسلم؛ للفت انتباههم إلى حقيقة أخرى هي إنّ الذي يُجمعون أمرهم وشركاءَهم على قتله سبط رسول الله (كلهُ الله عليه واله وسلم)، وهو الامتداد الطبيعي للرسالة المحمدية؛ بوصفه يمثّل حجّة سلطة عليهم مستمدة من سلطة جدّه المصطفى (حله الله عليه واله وسلم)، فلفظة (ابن بنت) في هذه الخطبة حملت في ذاتها قوتها الدلالية؛ لتكون أساساً يُستند إليه في تحقيق قوتها الحِجَاجية؛ لما فيها من قوة تضفي على الإمام الكين صفة المهابة؛ وذلك لتوجيه القوم وجهة حجاجية نحو الكفّ عمّا أسرجوا، وألجموا من أجله؛ ولكي يقوي هذه الحقيقة الاقتضائية سندها إلى فعلِ كلامي مباشر وهو (أخبروني)، ولفظة المبحث الثالث.....كلامه الطَّيِّيُّ في كربيًّا -

(النبي) بصيغها المختلفة التي أُضيفت إلى لفظة (ابن بنت) مثّلت في ذلك المقام أثراً حجاجياً فعّالاً في توجيه الدلالة الوجهة الحِجَاجية المرجوة. (أخبروني) فعل كلام إنجازي مباشر، أراد به الإمام الحسين الطيخ إلزام القوم بأن يجيبوا عن أسئلته بعدما سَئِمَ من صمتهم.

(أتطلبوني بقتيل منكم قتلتُه؟ أو مال لكم استهلكته؟ أو بقصاص من جراحة؟) تكرار لمعنى النتيجة التي دارت حولها الخطبة؛ لغرض توكيدها، ولفت انتباه القوم إليها، و ((الغرض البياني من الاستفهام التقريري إلزام المخاطب بالحجّة، وانتزاع الاعتراف منه بما يريده المتكلم))(١)، و (الهمزة) لم يرد بها الإمام الطِّيِّين السؤال على وجه الحقيقة، بل استعملها مجازاً؛ لدفعهم إلى الإقرار بالكذب الدال على النفي، وقال ميثم قيس في قول الإمام الحسين الكي هذا: ((فقد خرجت (الهمزة) من السؤال إلى الإنكار المتضمن نفياً، أي: إنّ (الهمزة) في هذا المثال تساوي معنى (لا)، والذي يتولى الإجابة الجماعات المحتشدة لقتاله الطِّيرٌ؛ لذا كان التعبير بالاستفهام أبلغ منه في النفي الصريح، ذلك أن الاستفهام في أصل وضعه يتطلب جواباً يحتاج إلى تفكير، ولما كان المسؤول يجيب بعد تفكير وروية عن هذه الأسئلة بالنفى، كان في توجيه السؤال إليه حمل المسؤول يجيب بعد له على الإقرار بهذا النفي، وهو أفضل من النفي ابتداءً... وبتعبير آخر أنّ فيه تحريكاً لفكر المخاطب وتنبيهاً لمشاعره؛ كي يتأمّل ويعيد النظر فيما يريد الإقدام عليه؛ لعلّه يُحكِّم ضميره ويستلُّه من جُبِّ مآثمه))(2)، وهذا الأسلوب ((يجعل المخاطَب في حالة اضطرار إلى الجواب... فهو يجعل المخاطب يجيب في الاتجاه الذي يرسمه السؤال))(3)، فعدول الإمام الحسين الطِّيِّيِّ من الخبر إلى الإنشاء في هذا الموضع من الخطبة أراد منه أن ينتزع إقرارهم واعترافهم بأنّهم يقدمون على فعلِ لا يُقاس، ولا يوصف، ولا شبيه له، ولامثيل في تاريخ الإنسانية، وهو بهذا الأسلوب حصرهم في زاوية ضيقة، وفي سكوتهم، وملازمتهم الصمت علامة على إلجامهم بالحِجَاج، وانّهم كانوا موقنين بما قاله، وكانت عقولهم تعيه لكنّهم لم يسلّموا له؛ إذ لا شيء يمنعهم من اعتقادهم السابق، وهذا من مميزات الحِجَاج التي أشار إليها الدكتور طه عبد الرحمن؛ إذ قال عن المتلقى: ((V شيء يمنعه من اعتقاده السابق)) $(V^{4})$ .

1 البلاغة فنونها وأفنانها: 193.

<sup>2</sup> نثر الإمام الحسين الكين دراسة بلاغية: (رسالة ماجستير) 152.

البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة أو الحِجَاج، بحث ضمن كتاب (الحجاج مفهومه ومجالاته):1/ 47.
4 في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، الدكتور طه عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، الطبعة الثانية (2000م):65.

المبحث الثالث:.....كلامه العَيَّىٰ في كربـلاء

ولم يقتصر هذا السؤال على دفعهم إلى الإقرار فحسب، بل أشربه معاني الإنكار، والتعجب، والتوبيخ، وفضلاً عمّا أفاده هذا القول من قوة الحجّة في الإقرار، والإنكار، والتعجب، والتوبيخ، أفاد دلالة أخرى زادت من قوة الحجّة وهي دلالة الاختصاص بتقديم شبه الجملة (الجار والمجرور) (منكم) على الجملة الفعلية (قتلتُه)، و(لكم) على الجملة الفعلية (استهلكته).

(فنادى: يا شَبَث بن ربعي، ويا حجّار بن أبجر، ويا قيس بن الأشعث، ويا يزيد بن الحارث، ألم تكتبوا إلي أن قد أينعت الثمار، [و] اخضر الجناب وطمّت الجمام<sup>(1)</sup>، وإنّما تقدُم على جند لك مجند! فأقبل)؛ لإلقاء الحجّة عليهم خاصّة مستنداً في ذلك إلى ما كتبوه إليه من كتب وردت فيها أقوالهم المذكورة آنفاً؛ لينفض غبار الشك والريبة التي عُبّئت بها عقول الجيش بأنه الميني خارج على إمام زمانه يزيد! وبهذا الأسلوب المباشر أحرجهم، وأزعجهم، وأجبرهم على الإجابة ف (قالوا له: لم نفعل)؛ ليثبت للناس كذبهم، وغدرهم، وخيانتهم وخذلانهم لابن بنت الرسول (صلة الله عليه ماله عسله)، من أجل حفنة من مال وهبها إليهم ابن دعي.

(سبحان الله!) تعجب من كذبهم مع وجود الدليل المادي الملموس عليهم؛ إذ إنّ كتبهم كانت موجودة في الخرجين اللذين حملهما معه من مكة؛ ليريهما للنّاس. (بلى) حرف جواب يراد به نفي حجّة الخصم (والله) قسم، وهو أقوى أنواع التوكيد يُستعمل لدفع الإنكار، ويثبت ما بعده أفاد في هذا المقام تعضيد التقريرات السابقة. (لقد فعلتم) (اللام) للتوكيد (قد) تفيد التحقيق والتوكيد، وتقريب الماضي من الحال، كما تدلّ على أنّ الفعل بعدها كان متوقّعاً (عني أنّ الإمام الحسين الكه كان متوقّعاً إنكارهم، فأراد إلقاء الحجّة عليهم؛ ليعي النّاس حقيقة أولئك القوم؛ ولتبقى أسماؤهم مسطرة جنباً إلى جنبٍ في كتب التاريخ تلاحقهم وصمة العار بفعلتهم المشينة الكاد.

(أيّها النّاس) تكرار لما ذكره في مقدمة خطبته الغاية منه لفت انتباه الجيش إلى أهمية ما سيلقيه عليهم بعد هذا التنبيه، فضلاً عن دلالته على إنزال المخاطَب منزلة الغافل.

(إذ كرهتموني فدعوني أنصرف عنكم إلى مأمني من الأرض) بعدما ألقى الإمام السلام حججه أراد أن يجلي حقيقة ما عزموا عليه بقوله هذا؛ لينتزع اعترافاتهم بأنهم أسرجوا وألجموا عازمين على إرضاء أميرهم عبيد الله بن زياد، وبالفعل استطاع الإمام الحسين السلام إنطاق قيس بن

- 194 - W

-

<sup>1</sup> كناية عن وفرة الشيء وكثرته.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب: 2/ 533.

الأشعث ليقول بلسان حالهم: (أولا تنزل على حكم بني عمّك ، فإنّهم لن يُرُوك إلا ما تحبّ، ولن يصل إليك منهم مكروه ؟)، ليُعلم الإمام الطيخ الناسَ على مرّ العصور أنَّ الكوفيين – آنذاك – ركزوا بين السلّة والذلّة؛ لتبقى وصمة عار تلاحقهم، وسبباً لخلودهم بسقر مع المشركين الأوائل الذين أشار إليهم عزّ وجلّ في سورة المدثر (1). وقوله هذا لا يخلو من تلميحٍ إلى النتيجة (لا يحل لكم قتلي وانتهاك حرمتي).

وبعدما ألقى الإمام الكلي حججه على القوم لعلّه يجد فيهم مسلماً غُرر به، وبعدما محص القلوب، وعرف مكنوناتها، ومال إلى معسكره من مال كالحرّ بن يزيد الرياحيّ وغيره، ختم حجاجه بقوله الذي بات صوتاً لكلّ حرِّ: (لا والله لا أعطيهم بيدي إعطاء الذليل، ولا أقرّ إقرارَ العبيد). (لا) نفى، والنفى عامل حجاجي يزيد من درجة التوجيه نحو النتيجة النهائية، وهو من العوامل التي تقلُّص الإمكانات الحِجَاجية، ويساعد المتلقى في تحديد دلالة المراد من الكلام، وهو ردّ فعل على إثبات فعلى أو محتمل حصوله، والإمام الكينة استند إلى النفي في هذا الموضع من الخطاب؛ ((لأنّه باعتماد النفي أسلوباً إنّما يقصد حجاجياً إلى إثبات الصفات المنفية في سواه))<sup>(2)</sup>. (والله) توكيد، والتوكيد بالقسم أقوى أنواع التوكيد، وفضلاً عن ذلك زاد عليه الإمام الكين التوكيد بالمصدر (إعطاء) الذي أفاد توكيد الفعل (أعطى)، والمصدر (إقرار) الذي أفاد توكيد الفعل (أقرُّ)، والإمام الطِّين لم ينفِ الإعطاء عموماً، بل قصره على إعطاء الذليل، كما إنّه لم ينفِ الإقرار عموماً، بل قصره على إقرار العبيد لغير الله، والغاية من هذا الأسلوب الحِجَاجي توجيه السامع إلى النتيجة النهائية من حجاجه، وهي التي من أجلها قطع المسافات والمتمثلة بهذه المقولة، وبها غلق الباب نهائياً بوجه من يُناور إلى إرغامه على البيعة، جاعلاً بذلك كلمته هي العليا والأخيرة، ونكتة هذا القول إنّ خصومه مهما حاولوا أن يجبروه على بيعة يزيد فإنّ الجملة المبدوءة بالقسم، والمؤكدة بالمصدر تبقى جواباً جاهزاً لكلِّ محاولاتهم مهما كان نوعها (عباد الله إنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ أَنْ تَرْجُمُونِ أعوذ بربِّي وربِّكم من كلِّ متكبّر لا يؤمن بيوم الحساب) ممّا يُلحظ على هذا الكلام اعتماد الإمام الطّي فيه على أكثر من اقتباس فقوله: (إنَّى عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ أَنْ تَرْجُمُونِ) اقتبسه من سورة الدخان(3)، وهذه الآية ذكرها الله سبحانه وتعالى

195 - M

<sup>1</sup> ينظر: سورة المدثر: 26-27.

<sup>2</sup> دراسات في الحِجَاج: 28.

<sup>3</sup> ينظر: سورة الدخان:20.

الهبحث الثالث.....كلامه الطَّيَّة في كربـلاء

على لسان النبي موسى الطّيِّلِيّ وهي تدلّ على أنّه ((غير مبالٍ بما كانوا يتوعدونه به من الرجم والقتل))(1). وقوله الطّيِّلاَ: (( أعوذ بربِّي وربِّكم من كلِّ متكبّر لا يؤمن بيوم الحساب)) اقتبسه من قوله تعالى: ((وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكبِّرٍ لاَ يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ) (2)، ومعناه ((إنّي اعتصمت بربِّي وربكم الذي خلقني، وخلقكم من كلِّ متكبّرٍ على الله، متجبرٍ عن الانقياد له لا يُصدّق بالثواب والعقاب))(3)، وفي هذا الاقتباس تلميح إلى أنّها لم تقتصر على فرعون وحده، بل تشمل كلَّ متكبّر على الله جلّ في علاه.

ومن أهم المميزات التي انمازت بها هذه الخطبة:

1. قوة الحِجَاج باعتماد التوكيد بأكثر من أسلوب حجاجي في قوله الطّيِّلا: (فإن صدّقتموني بما أقول – وهو الحقّ فو الله ما تعمّدت كذباً مذ علمتُ أنّ الله يمقت عليه أهله، ويضرّ به من اختلقه) وذلك به:

- حذف جملة جواب الشرط.
  - التوكيد بالقسم (فو الله).
    - التوكيد بالتذييل.
    - التوكيد ب(إنّ) المؤكدة.

زد على ذلك فإنّ في هذا القول قوة حجاجية متأتية من إطلاق لفظة (كذباً) وعدم تقييدها؛ لنفي الكذب عنه مطلقاً، ثمّ قصره على الكاذبين (يمقت عليه أهله، ويضرّ به من اختلقه) بأسلوب لا يخلو من التلميح إلى أنّ الكاذبين هم أنتم أيها القوم المستكفين بي، والعازمين على قتلي.

2. كثرة حروف الجر في الخطبة، والعدول فيها عن النظم النحوي في تغليب تقديم الجار والمجرور على من له حق الرتبة في التقديم كالفاعل في قوله: (هل يحل لكم قتلي وانتهاك حرمتي)، والمفعول به في قوله: (وإن لم تقبلوا مني العذر)، وقوله: (يضر به من اختلقه)، وخبر (كان) في قوله: (كنتم بذلك أسعد)، واسم (إنّ) في قوله: (فإنّ فيكم من إن سألتموه عن ذلك أخبَركم)، وعلى الجملة الفعلية في قوله: (أتطلبوني بقتيلٍ منكم قتلتُه؟ أو مالٍ لكم



<sup>1</sup> الكشاف: 469/5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة غافر:27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> التبيان في تفسير القرآن: 72/9.

استهلكته؟)، وقد يرد في الجملة الواحدة أكثر من جار ومجرور يكون التقديم فيها للجار والمجرور المتعلق بالمخاطَب كما في قوله: (حتى أعظكم بما لحق لكم علي)، وقوله: (حتى أعتذرَ البيكم من مقدَمي عليكم)، وقوله: (ولم يكن الكم عليّ سبيل)، وقوله: (أفَّما في هذا حاجز لكم عن سَفْك دمى؟)، وقوله: (إذ كرهتموني فدعوني أنصرف عنكم إلى مأمّني من الأرض). وحروف الجر ((أدوات لغوية بسيطة تسهم في الربط بين قضايا الخطاب، وايراد المعنى فيه والتأكيد عليه (\*))(1).

3. اعتمد الكين على وقائع حقيقية؛ لتكون أكثر تأثيراً في العقول، ولتشكّل نقطة انطلاق ممكنة للحجاج؛ لشدّة حضورها في ذهن المتلقي. منها كتب أهل الكوفة التي حملها معه، وقول الرسول (حلل الله عليه وأله وسلم) فيه وفي أخيه الحسن (عليهما السام).

- 4. اعتمد الكلية على حقائق فعلية، وأحداث معاينة لا يشك القوم في ثبوتيتها.
- 5. استعمل القسم (والله) أربع مرات؛ ليُضفى على الخطاب ظلالاً من القداسة، فضلاً عن تضمينه بالآبات القرآنية.
- 6. كان للروابط الحِجَاجية (و، أو، ف، ثمّ) الدور الحِجَاجي الفاعل في نقل المتلقى من صورة حجاجية إلى أخرى.

7. النتيجة من الحِجَاج (لا يحل لكم قتلي وانتهاك حرمتي) صاغها بأسلوب استفهامي إنكاري (هل يحل لكم قتلى وانتهاك حرمتى؟)، ثم كررها بأسلوب حجاجي آخر (أفما في هذا حاجزٌ لكم على سفك دمى)، ثم كرر معناها بقوله: (أتطلبوني بقتيل منكم قتلتُه؟ أو مال لكم استهلكته؟ أو بقِصاص من جراحة؟)، وبالتلميح إليها بقوله: (إذ كرهتموني فدعوني أنصرف عنكم إلى مأمني من الأرض)، وختم خطبته بالتلميح إليها مستشهداً بقوله تعالى: ﴿إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ أَنْ تَرْجُمُونِي﴾(2)، وبالتلميح إلى قوله تعالى:﴿ وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لاَ يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ) (3)؛ إذ قال الطّينيِّ: (أعوذ بربِّي وربِّكم من كلِّ متكبّر الإيؤمن بيوم الحساب)؛ وذلك لأنّ ((من التكرار ما هو أخفى وأشدّ أثراً في المتلقى، إنّه التكرار الذي يحمل إضافة دقيقة



<sup>\*</sup> كذا و الصواب: و تأكيده

<sup>1</sup> الحِجَاج في كتاب المثل السائر لابن الأثير: (رسالة ماجستير) 95.

<sup>2</sup> سورة الدخان:20.

<sup>3</sup> سورة غافر:27.

لما كرر فيستعيد المتكلم ما قاله ولكن يضيف إليه ما يجعله بعيداً كل البعد عن التماثل التام. هذا النوع من التكرار هام (\*) وضروري في الخطاب الحِجَاجي؛ لأنّه يؤكد بالفعل تقدّماً في الخطاب، فالمتكلّم حين يستعيد ما قاله ويضيف إليه إنّما ينطلق من أمر ويبني عليه فما كان مقدّمة يصبح حجّة وما كان حجّة يصبح مقدمة لحجّة أخرى))(1)، ويرى هشام فرّوم أنّ التكرار (من المنبهات الأسلوبية الكفيلة بإيقاظ وعي المتلقي واستنفاره لدرجة يضحى فيها المتلقي واقعاً تحت سلطة التأثير الناتج عن المنبهات التي تولدها الظاهرة اللغوية التي تتحوّل إلى شحن للمتلقى شحناً عاطفياً))(2).

8. لم يسر الإمام الحسين العَلِيِّة في حجاجه على وتيرة واحدة، بل مازج بين الأسلوب الخبري والأسلوب الإنشائي؛ لملائمته مع المقام، وغلّب الأسلوب الإنشائي على الأسلوب الخبري؛ لأنّه يفسح أمام الإمام الطَّيِّة المجال للتعبير؛ ليزيد بذلك من درجة التأثير والإقناع؛ لأنّ التركيب ((الإنشائي يثير المشاعر ويشحن من ثمة بطاقة حجاجية هامة (\*\*)؛ لأنّ إثارة المشاعر ركيزة كثيراً ما يقوم عليها الخطاب الحِجَاجي، وتكمن الطاقة الحِجَاجية للتركيب الإنشائي فيما يؤديه ضمناً، إذ يسهم المقتضى الناشئ عن التركيب الإنشائي في النهوض بوظائف حجاجية))(\*).

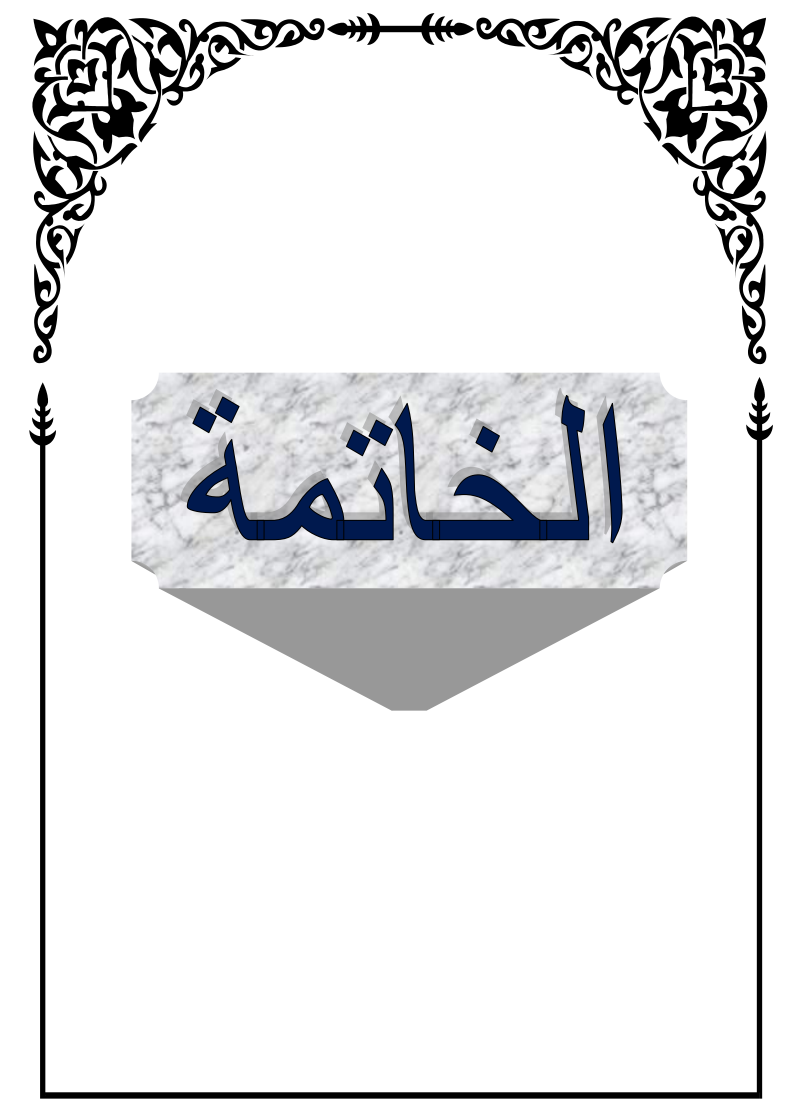
\* كذا. والصواب: مهم

<sup>1</sup> الحِجَاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه. 172.

<sup>2</sup> تجليات الحِجَاج في الخطّاب النبوي دراسة في وسائل الإقناع: (رسالة ماجستير) 167.

<sup>\*</sup> كذا. والصواب: مهمة.

 $<sup>^{3}</sup>$  الخطاب الحِجَاجي السياسي في كتاب الإمامة والسياسة لابن قتيبة دراسة تداولية: (أطروحة دكتوراه)  $^{3}$ 



الخاتمة:......

ها هنا تحط ركابي فلم يبق أمامي إلا أن أجمع شذرات أطروحتي فيما يأتي: ألنتائج التنظيرية:

- 1. الحِجَاج يختلف عن (المحاجّة، والاحتجاج، والسفسطة، والخطابة، والجدل، والبرهان، والمذهب الكلامي، والمناظرة، والمناقشة)، فهو مفهوم قائم بذاته يهدف إلى تتوير العقول وتوجيهها الوجهة الصحيحة، ويُعدّ من أهم وظائف اللغة، ومن العمليات اللسانية الخطابية والكتابية التي يسعى فيها المحاجج إلى التأثير بالمتلقي بتقديم مجموعة من الحجج للوصول إلى النتيجة؛ بغية التأثير فيه، وإقناعه، أو الزيادة في اقتناعه، والحجاج لا يقتصر على التأثير العقلي فحسب، بل يسعى إلى التأثير العقلي والعاطفي معاً عن طريق استثارة المشاعر، ومجاله واسع يشمل كل العلوم الدينية والدنيوية، والحقيقة فيه غير واضحة، ويستند إلى التداول الإنساني، وينتمي إلى الخطاب الطبيعي، ويتألف. في الأصل. من (حجة، ورابط، ونتيجة)، ويحتاج المحاجج فيه إلى مجموعة من الحجج؛ لتزداد قوة مقبوليته، ودرجة احتماليته عند المخاطب، ويأخذ المحاجج المقام ونفسية المخاطب بنظر الاعتبار في حجاجه، أمّا نتائجه فتكون مضمرة وصريحة، وقابلة النقض والتقنيد بحجج أقوى منها.
- 2. الدرس البلاغي الغربي بعد أرسطو ركّز على الجانب الجمالي أكثر من الجانب الحِجَاجي، وبعدما تغيرت حاجات الإنسان، وتتوّعت متطلباته أيقظ هذا التغيّر والتتوّع بعض الباحثين في العالم الأوربي، ودفعهم إلى إعادة النظر في الخطابة الأرسطية، وتمخّضت هذه الصحوة عن إصدار كتابين حجاجيين في عام واحدٍ وهو على وجه التحديد عام (1958م) أحدهما بلاغي لبيرلمان وتلميذته تيتيكاه، والآخر فلسفي لتولمين، ثمّ توالت بعدهما الكتب، والنظريات الحِجَاجية في اللغة وغيرها.
- 3. ركز بيرلمان وتلميذته تيتيكاه على الجانب الإقناعي في الحجاج من دون أن يهملا الجانب الأسلوبي، فقد جعلا المحسنات البلاغية روافد لغوية تسعى إلى التأثير في المتلقي؛ لإقناعه بما يُعرض عليه؛ وليحمله ذلك الإقناع إلى التهيؤ لعمل فعل إنجازي في المستقبل بعيداً عن الاعتباطية واللامعقولية، كما اهتما بمظاهر التواصل (الخطيب، النصّ، المتلقي)، فضلاً عن المقام، وجعلا العلاقة بين المتلقي والمحاجج علاقة أفقية تبادلية، فالمتلقي في النظرية البيرلمانية لم يقتصر دوره على التلقي فحسب، ولم يعد أدنى درجة من الخطيب، بل صار موازياً له يتلقى ما يتلقاه منه، ثمّ يفكر فيه، ويرد، ويُناقش، ويفنّد، ويدعم؛ وقد ينتقل من

الخاتمة:.....

موقع التلقي إلى موقع الحجاج، ولا يُفترض أن يكون المتلقي جمهوراً حاضراً، بل يمكن أن يكون فرداً، أو جمهوراً كونياً، أو يكون قارئاً متأملاً، أو تكون نفس المحاجج، ودور الحجاج في هذه النظرية لم يقتصر على الإلقاء فحسب، بل يمكن أن يكون كتابة أيضاً.

- 4. عدّا ديكرو وانسكومبر في نظريتهما (الحجاج في اللغة) العمل الحِجَاجي عملاً دلالياً، تداولياً، كلامياً يجعل اللغة تحمل في ذاتها بعداً حجاجياً، وذهبا إلى أنّ الحِجَاج متجذّر في اللغة، ولا يمكن الفصل بينهما، كما اهتما بالتداولية المدمّجة بالدلالة، ويعتقدان أنّ الفصل بين الدلالة والتداولية غير ممكن، وذهبا إلى أنّ الخطاب يتألف من حجج، ونتائج، تربط بينها روابط وعوامل حجاجية، وهذه الروابط والعوامل هي عبارة عن أدوات لسانية يُصرَّح بها في النصّ، وذهبا إلى أنّ الخطيب لا يترك حججه اعتباطية وكيفما اتفق، بل يرتبها على وفق ترتيب معين بحسب القوة والضعف، وهو ما اصطلح عليه ديكرو بـ(السلالم الحِجَاجية)، وخلصا إلى الاعتقاد بأنّ المعنى الإخباري ثانوي وتابع للمكون الحِجَاجي.
- 5. المحاجج بحسب نظرية الحجاج في اللغة . يوجّه حجاجه وجهة حجاجية معينة يفرضها على المتلقي من أجل إقناعه، أو دفعه للقيام بفعلٍ ما، أو إزعاجه، أو نحو ذلك، ويعتقد أصحاب هذه النظرية أنّ القوة الحِجَاجية تكمن في قوة الحجّة المدعمة بالروابط والعوامل الحجَاجية.

#### ب ـ النتائج التطبيقية:

- 1. كلام الإمام الحسين الكلام حمل بين طياته قوة حجاجية إنجازية عالية لم يستطع أن يصمد أمامها المتلقي (جمهوراً، وأفراداً) تمثّلت بقوة فعل الكلام المباشر وغير المباشر، وقد انمازت هذا القوة بترك آثارها على المتلقي المباشر، والمتلقي غير المباشر النّاس إلى زماننا هذا إلى التسليم لها، وعدم القدرة على مجاراتها، أوردّها.
- 2. لم يستعمل الإمام الطّيّلاً من الروابط الحِجَاجية إلا ما ورد منها في القرآن الكريم بوصفه المنهل الذي نهل منه لغته، وهي: (حتّى، بل، لكنّ، لأنّ)، أمّا الروابط اللغوية الأخرى: (مع ذلك، ولاسيما، إذن، لهذا، وبالتالي) فلم ترد في كلامه؛ لعدم ورودها في القرآن الكريم، أمّا ما يتعلق بدوال تلك الروابط فقد جاء على وفق ما يأتى:

الغاتمة:......

• استعمل الرابط (حتى) للجمع بين الحجج المتساندة التي لها توجيه حجاجي واحد، والحجة التي أتت بعد هذا الرابط كانت أقوى في خدمة النتيجة من الحجة التي سبقته، كما استعمل هذا الرابط لإدراج الحجج القوية؛ لما فيه من قدرة على تأكيد الحجّة التي قبله.

- استعمل الرابط (بل) للجمع بين حجتين لهما توجيه حجاجي واحد، والحجّة التي جاءت بعده أقوى من الحجّة التي قبلها في خدمة النتيجة، كما استند إليه في إقامة علاقة حجاجية مركبة من علاقتين حجاجيتين فرعيتين: علاقة بين حجّة ونتيجة مضمرة، وعلاقة حجاجية أخرى تسير بالاتجاه المعاكس للنتيجة السابقة خدمت نتيجة مضمرة أخرى، وهذه النتيجة وقعت بعد الرابط (بل)، وكانت النتيجة الأقوى للقول برمته. بعبارة أخرى: إنّ الإمام المعين استعمل هذا الرابط للربط بين حجتين كلّ حجّة منهما تساند نتيجة هي نقيض النتيجة التي تساندها الحجّة الأخرى، كما استعمله في تساند الحجج لخدمة النتيجة.
- استعمل الطّيِّي الرابط (لكن) في الجمع بين حجتين متغايرتين نفياً وإيجاباً، وجاء حكم ما بعده مخالفاً لحكم ما قبله، وكانت الحجّة التي بعده أقوى من الحجّة التي قبله في خدمة النتيجة.
- استعمل الطّين الرابط (لأنّ) لتبرير الفعل، وربط فيه بين النتيجة والحجّة، وجاءت الحجّة بعده لتعليل النتيجة الواردة قبله.
- 3. استعمال الإمام الحسين التي لا لأدوات التوكيد الحِجَاجية جاء متلائماً مع أحوال المتلقى، فكلما كانت درجة الإنكار عالية كان الإمام التي يستعمل أسلوباً أقوى في الحِجَاج، ومن أبرز توكيداته التي اعتماده على أسلوب التكرار اللفظي لما فيه من تهويل، وتفخيم، وتأكيد أهمية القول، فضلاً عن أهميته في التدليل على المعنى، وتوجيه الخطاب الوجهة الحِجَاجية التي يريدها، ولم يقتصر في تكراره على اللفظ، بل عمد إلى تكرار المضمون، وهذا النوع من التكرار من أقوى أنواع الحِجَاج؛ لما فيه من طاقات إيحائية تزيد من قوة الحجّة، وترسيخ الفكرة.
- 4. كان الطّي يعدل في خطاباته نحو الأقوى حجاجياً باعتماد أسلوب الاستفهام التقريري؛ لما فيه من الدلالة على النفي، والتعجب، والإنكار، والتوبيخ، وإجبار المخاطب على الجواب بعد أن يحصره في زاوية ضيقة؛ ليصل من ذلك إلى مراميه بحجج دامغة لا يقوى المتلقي على مجاراتها؛ ولينتزع إقرار المتلقى فيه انتزاعاً، كما عدل من النفى إلى الاستفهام؛ لما فيه من

الخاتمة:.....

قوة حجاجية تزيد من قوة النفي، وتجبر المتلقي على ردّ الفعل، وإن لم يفعل ففي ذلك دلالة على إلجامه بالحجّة، كما أفاد الطّيّق من أسلوب الالتقات في حجاجه؛ لأجل لفت انتباه المتلقي إلى الخطاب، فضلاً عمّا لهذا الأسلوب من قدرة على استمالة القلوب، وثني الأعناق للإذعان للحجّة، والتسليم لها.

5. وظُّف الطِّيرُ التشبيه في حجاجه؛ بوصفه يجسر بين المعاني المجردة والمعاني المحسوسة؛ ليُقرّب المسافات بينها، ويجعل العقل يقبل العلاقات القائمة بين الأشياء؛ فنجده الكين يعمد إلى الشبيه لإيصال الحجّة إلى ذهن المتلقى فيصورها بصورة بيانية تشبيهية؛ ليُشْعِر بها المتلقى كما يَشْعُر بها هو الطِّيريّ، كما اتّضح أنّ للتمثيل في حجاجه قوة حجاجية أقوى من التشبيه؛ إذ يستدعى من المتلقى التفتيش عن وجه الشبه الرابط بين العلاقتين المتماثلتين بتأمل وتفكّر فيتوصّل إليه بنفسه، وهكذا يجعل الإمام الطّيِّل الحجّة المراد التعبير عنها حاضرة في ذهن المتلقى، كذلك أفاد من الاستعارة في حجاجه لما فيها من قوة حجاجية عالية تجعل المتلقى يُخضع اللفظ المستعار إلى عملية عقلية يتوصل بوساطتها إلى مراد الإمام الطّيِّين بنفسه، وهذا الفعل يجعل تقبله للحجّة أكثر، كما استند إلى الكناية؛ بوصفها أبلغ، وآكد، وأقوى حجاجاً من التصريح؛ لأنّ المعنى الذي يفهمه المتلقي بعد تفكّر، وتدبّر يكون أقوى تأثيراً، وأكثر إقناعاً من المعنى الصريح، وكان **للتعريض** نصيبٌ في حجاجه؛ لما فيه من قوة حجاجية مستمدة من المقام، وسياق القول، وفضلاً عن ذلك فقد اعتمد الطِّير على التذييل، والإيضاح بعد الإبهام - وهما من أساليب الإطناب البلاغية -؛ لتوضيح بعض الحجج، وتوكيدها، كما أفاد من اسم الفاعل، واسم المفعول في إصدار الأحكام التي يريدها، وأفاد من أسلوب ا**لتقديم والتأخير** في نظم الكلام، لما فيه من دلالة على القصر، والاختصاص، وتقليص الإمكانات الحِجَاجية، وهي الفائدة نفسها التي شاطره النفي فيها، واعتمد على أسلوب النداع ب(يا) للقريب؛ لما فيه من الدلالة على إنزال القريب منزلة الغافل، ولا يمكن إنكار الوظيفة الكبرى التي أداها العطف بـ(الواو) فبواسطته استطاع الإمام الكيلا أن ينقل المتلقى من صورة حجاجية إلى أخرى، فضلاً عمّا فيه من دلالة على الاشتراك في الحكم، وبه وضّح مقاصده؛ ليضمن التأثير في المتلقى، كما كان للعطف بشكل عام، والعطف بالواو على وجه الخصوص الأثر الحِجَاجي الفاعل في الربط بين الحجج وترتيبها، ولا يمكن

الخاتمة:......

تجاهل مدى إفادته الكين من الجمل الشرطية في الربط بين العلاقات، فقد جعل الرابط بينها علاقة سببية؛ ليضفي على حجاجه جوانب عقلية شبه منطقية، وكان يستند الكين في حجاجه إلى التقابل الدلالي بين بعض الألفاظ والعبارات؛ لما فيه من حجّة في تعظيم الفكرة، والزيادة من قوة التأثير في المتلقى؛ لاستمالته وإقناعه بحجاجه.

- 6. وجه السلام المخاطب وجهة حجاجية واحدة في الخطاب، وسد كل الثغرات الحِجَاجية التي مثلت تسمح له باختيار حججه بالاعتماد على بعض المرجعيات، والتقنيات الحجاجية التي مثلت الركائز التي اتكا عليها في خطاباته الطيخ، وهي:
- أفاد الطّيّعة من الاقتباس من القرآن الكريم؛ وكلام جده المصطفى (صلّة الله عليه ماله وسلّم)؛ ليكون القاعدة التي يستند إليها في حجاجه؛ لإقناع القوم بأحقيته بالاتباع والإمامة؛ ولتكون تلك الاقتباسات شاهد صدق على الأحداث، فضلاً عمّا فيها من الوقار، والبهاء، والبيان، والإيجاز في اللفظ، والعمق في الدلالة.
- جعل النبي محمد (معلله الله عليه مآله وسلم)، وآل بيته (عليهم السلم) الأنموذج الأمثل للنَّاس في أغلب خطاباته.
- اعتمد الكلا على تقنية الفصل الحِجَاجي القائمة على ثنائية الظاهر والحقيقة في كشف زيف حجج خصومه، وتسليط الضوء على مغالطاتهم.
- اعتمد الطّيِّينَ في حجاجه على التقنية التتابعية في رصد الوقائع، ورَبَطَ بينها، كما رصد المتناقضات في حجاج معاوية وتتبعها.
- غلب على خطاباته الاستناد إلى وقائع حقيقية، وحقائق فعلية، وأحداث معاينة لا يشك المتلقى في ثبوتيتها.
- 7. انماز كلامه الكيلي بالتناغم في الأفكار، وحسن التخلص من فكرة إلى أخرى، وهذا الأسلوب الحِجَاجي يؤكّد بما لا يقبل الشك أنّ كلَّ ما في كلام الإمام الحسين الكيل محكم النسج، ومنتقى بدقة في التوجيه نحو النتيجة، وهو انتقاء واع للألفاظ والتراكيب، وطريقة في النظم معنى وأسلوبا فلا وجود للاعتباطية والمصادفة في كلامه الكيل وكانت الجزالة الطابع المميّز لألفاظه، فقد كان دقيقاً في اختيارها؛ إذ نجده ينظم الكلمة مع أختها كالعقد المنظوم في

205 M

الخاتمة:.....

اقتران كلّ لؤلؤة منه بأختها، وكان الكليّ في جلّ حجاجه يميل نحو الإيجاز فاتحاً بذلك أمام أذهان متلقيه أبواب التخييل والتصوير.

8. لم يقتصر الإمام الحسين الطّيِّلا في حجاجه على الخطابة والكتابة بل كانت أفعاله وأقواله شعلةً وهّاجة من الحِجَاج أضاءت للأجيال الدروب النيرة، والعقائد الصالحة؛ لتميز بها الأجيال الخبيث من الطيب.

- وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين-



• شعره الكليلة بعدما دفع مالاً لأعرابي سأله:

خذها وإنى إليك معتذرً لو كان في سيرنا عصا تمداداً لكنَّ ريب المنون ذو نكد

واعلم بأنّى عليك ذو شفقة كانت سمانا عليك مندفقة والكف منا قلبلة النفقة(1)

تغن عن الكاذب والصادق

فلیس غیر الله من رازق

فليس بالرحمن بالواثق

زلت به النعلان من خالق(2)

• ومن أشعاره الكليالا:

أغن عن المخلوق بالخالق واسترزق الرحمن من فضله من ظن أنَّ الناس يغنونه أو ظن أنَّ المال من كسبه

• ومن أشعاره الطَّيْقِلا:

كلما زيد صاحب المال مالاً قد عرفناك يا منغّصة العيش ويا دار كلِّ فان وبال ليس يصفو الزاهد طلب الزهد

زيد في همه وفي الاشتغال إذا كان مثقلاً بالعيال(3)

ومن أشعاره الطيقة:

لئن كانت الدنيا تعد نفيسة وان كانت الأبدان للموت أنشئت وإن كانت الأرزاق شيئاً مقدراً وان كانت الأموال للترك جمعت

فدار ثواب الله أغلى وأنبل فقتل سبيل الله بالسيف أفضلُ فقلة سعى المرء في الكسب أجملُ فما بال متروك به المرء يبخلُ (4)

• شعره الكيلا في زوجه الرباب وابنته سكينة:

لَعْمْرُكَ إِنَّنِي لِأُحِبِ دَاراً أُحِبِهِما وأَبْذُل كل مَالَى

تَحُلُّ بِهِا سُكَيْنَةُ وَالرَّبِابُ وليس للائم عِنْدِي عِتَابُ (5)

<sup>5</sup> زهر الأداب وثمر الألباب:101/1.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تاریخ مدینة دمشق: 14/ 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه: 186/14.

<sup>3</sup> المصدر نفسه: 186/14.

<sup>4</sup> المصدر نفسه: 2/ 238؛ وينظر:البداية والنهاية:594/11؛ والفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة: 170-.171

• ((رُوي أنّ عمر بن الخطاب كان يخطب النّاس على منبر رسول الله (صلا الله عليه واله وسلّم)، فذكر في خطبته أنّه أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فقال له الحُسنين الله المسجد -:

## انزل أيها الكذاب عن منبر أبي رسول الله لا منبر أبيك!

فقال له عمر: فمنبر أبيك لعمري يا حُسين لا منبر أبي، من علّمك هذا أبوك عليّ بن أبي طالب؟ فقال له الحُسيَّن المَيِّخ: إن أطع أبي فيما أمرني فلعمري إنّه لهادٍ وأنا مهتدٍ به، وله في رقاب النَّاس البيعة على عهد رسول الله، نزل بها جبرائيل من عند الله تعالى لا ينكرها إلا جاحد بالكتاب، قد عرفها النَّاس بقلوبهم وأنكروها بألسنتهم وويلٌ للمنكرين حقنا أهل البيت، ماذا يلقاهم به مُحَمَّد رسول الله (صلة الله عليه ماله وسلّم) من إدامة الغضب وشدّة العذاب!!

فقال عمر: يا حُسَين من أنكر حق أبيك فعليه لعنة الله، أمَّرنا النَّاس فتأمرنا ولو أمروا أباك الأطعنا.

فقال له الحُسنين: يا ابن الخطاب فأيّ النّاس أمرك على نفسه قبل أن تؤمّر أبا بكر على نفسك ليؤمرك على النّاس بلا حجّة من نبي ولا رضا من آل مُحَمّد، فرضاكم كان لمُحَمّد (صلة الله عليه مآله مسلّم) رضى أو رضا أهله كان له سخطاً؟! أما والله لو أنّ للسان مقالاً يطول تصديقه، وفعلاً يعينه المؤمنون، لما تخطيت رقاب آل مُحَمّد، ترقى منبرهم، وصرت الحاكم عليهم بكتاب نزل فيهم لا تعرف معجمه، ولا تدري تأويله الأسماع، المخطئ والمصيب عندك سواء، فجزاك الله جزاك، وسألك عمّا أحدثت سؤالاً حفياً.

قال: فنزل عمر مغضباً، فمشى معه أناسٌ من أصحابه حتى أتى باب أمير المؤمنين الكلا فاستأذن عليه فأذن له، فدخل فقال: يا أبا الحسن ما لقيت اليوم من أبنك الحُسنيْن، يجهرنا بصوتِ في مسجد رسول الله ويُحرض عليّ الطغام وأهل المدينة ...))(1).

• ردّه السّية على ابن الأزرق الخارجي: روي ((عن ابن عباس أنه بينما هو يحدث الناس إذ قام اليه نافع بن الأزرق فقال له: يا ابن عباس تفتي الناس في النملة والقملة ؟ صف لي إلهك الذي تعبد ، فأطرق ابن عباس إعظاماً لقوله، وكان الحُسَيْن بن علي جالساً ناحية فقال: إليّ

<sup>209</sup> M

يا ابن الأزرق. قال: لست إياك أسأل. قال ابن عباس: يا ابن الأزرق إنه من أهل بيت النبوة وهم ورثة العلم. فأقبل نافع نحو الحُسنيْن فقال له الحُسنيْن: يا نافع إن من وضع دينه على القياس لم يزل الدهر في الالتباس سائلاً إذا كبا عن المنهاج، ظاعناً بالاعوجاج ضالاً عن السبيل قائلاً غير الجميل، يا ابن الأزرق أصف إلهي بما وصف به نفسه، وأعرّفه بما عرّف به نفسه: لا يُدرك بالحواس، ولا يُقاس بالناس. قريب غير ملتصق، وبعيد غير منتقص، يوحّد ولا يبعّض، معروف بالآيات موصوف بالعلامات لا إله إلا هو الكبير المتعال.

فبكى ابن الأزرق، وقال: يا حسين ما أحسن كلامك! قال له الحُسَيْن: بلغني أنك تشهد على أبي وعلى أخي بالكفر وعلي ؟ قال ابن الأزرق: أما والله يا حسين لئن كان ذلك لقد كنتم منار الإسلام ونجوم الأحكام، فقال له الحُسَيْن: إني سائلك عن مسألة، قال سل، فسأله عن هذه الآية : ﴿وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلاَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ ﴾ (1). يا ابن الأزرق من حفظ في الغلامين؟ قال ابن الأزرق: أبوهما؟ قال الحُسَيْن فأبوهما خير أم رسول الله (صلى الله عليه وسلم)؟ قال ابن الأزرق: قد أنبأ الله تعالى أنكم قوم خصمون))(2).

• خطبته في التوحيد: ((أيتها النّاس اتقوا هؤلاء المارقة الذين يشبهون الله بأنفسهم، يضاهئون قول الذين كفروا من أهل الكتاب بل هو الله ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير، لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار، وهو اللطيف الخبير. استخلص الوحدانية والجبروت وأمضى المشيئة والإرادة والقدرة والعلم بما هو كائن. لا منازع له في شيءٍ من أمره، ولا كفو له يعادله، ولا ضد له ينازعه ولا سمي له يشابهة، ولا مثل له يشاكله، لا تتداوله الأمور، ولا تجري عليه الأحوال، ولا تنزل عليه الأحداث، ولا يقدر الواصفون كنه عظمته، ولا يخطر على القلوب مبلغ جبروته، لأنّه ليس له في الأشياء عديل، ولا تدركه العلماء بألبابها، ولا أهل التفكير بتفكيرهم إلا بالتحقيق إيقاناً بالغيب؛ لأنّه لا يوصف بشيء من صفات المخلوقين، وهو الواحد الصمد، ما تصور في الأوهام فهو خلافه. ليس بشيء من طرح تحت البلاغ، ومعبود من وجد في هواء أو غير هواء. هو في الأشياء كائن لا كينونة محظور بها عليه ومن الأشياء بائنّ لا بينونة غائب عنها، ليس بقادر من قارنه

<sup>1</sup> سورة الكهف:82.

<sup>2</sup> تاريخ مدينة دمشق: 14/ 183-184؛ وينظر: مختصر تاريخ دمشق:7/ 130-131.

ضد أو ساواه ندّ. ليس عن الدهر قدمه ولا بالناحية أممه، احتجب عن العقول كما احتجب عن الأبصار. وعمَّن في السمّاء احتجابه كمن في الأرض قربه كرامته وبعده إهانته، لا تحله في ولا توقته إذ ولا تؤامره إن. علوه من غير توقل، ومجيئه من غير تنقل، يوجد المفقود ويفقد الموجود ولا تجتمع لغيره الصفتان في وقت. يصيب الفكر منه الإيمان به موجوداً ووجود الإيمان لا وجود صفة، به توصف الصفات لا بها يوصف و به تعرف المعارف لا بها يعرف، فذلك الله لا سمي له، سبحانه ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ» [سورة الشورى: 11])) (1).

• تفسيره لمعنى (الصمد): ((بسم الله الرحمن الرحيم أمَّا بعد: فلا تخوضوا في القرآن، ولا تجادلوا فيه، ولا تكلموا فيه بغير علم، فقد سمعت جدى رسول الله (ملغ الله عليه واله وسلم) يقول: (( من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار)). و إنّ الله قد فسر سبحانه الصّمد فقال: ﴿لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدٌ ﴾ ﴿ لَمْ يَلِدْ ﴾ لم يخرج منه شيء كثيف كالولد، ولا سائر الأشياء الكثيفة التي تخرج من المخلوقين، ولا شيء لطيف كالنفس، ولا ينبعث منه البدوات كالسنة، والنوم، والخطرة، والغم، و الحزن، والبهجة، والضحك، والبكاء، والخوف، والرجاء، والرغبة، والستامة، والجوع والشبع تعالى أن يخرج منه شيء، و أن يتولد منه شيء كثيف أو لطيف ﴿وَلَمْ يُولَدُ ﴾ أي ولم يتولد من شيء و لم يخرج من شيء كما تخرج الأشياء الكثيفة من عناصرها كالشيء من الشيء، والدّابة من الدَّابة، والنبات من الأرض، والماء من الينابيع، والثمار من الأشجار، و لا كما تخرج الأشياء اللطيفة من مراكزها كالبصر من العين، والسمع من الأذن، و الشم من الأنف، و الذوق من الفم، و الكلام من اللسان، والمعرفة، والتمييز من القلب، و النَّار من الحجر لا بل هو الله الصمد الذي لا من شيء، و لا في شيء، ولا على شيء، مبدع الأشياء وخالقها ومُنشىء الأشياء بقدرته يتلاشى ما خلق للفناء بمشيئته، ويبقى ما خلق للبقاء بعلمه. فذلكم الله الصمد الذي لم يلد و لم يولد ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِي﴾ [سورة الرعد :9] ))<sup>(2)</sup>.

<sup>1</sup> تحف العقول عن آل الرسول: 173-174.

<sup>2</sup> مجمع البيان لعلوم القرآن: 10/ 550-551.

- خطبته في مكارم الأخلاق: ((أيها الناس نافسوا في المكارم، وسارعوا في المغانم، ولا تحسبوا بمعروف لم تعجّلوه، واكتسبوا الحمدَ بالنُّجح، ولا تكسبوا بالمَطلِ ذماً فمهما يكن لأحدٍ صنيعةً له رأى أنه لا يقومُ بشكرها فالله مُكافٍ له، فإنه أجزلُ عطاءً وأعظم أجراً. اعلموا أنَّ حوائج الناس إليكم من نِعَمِ الله عليكم، ولا تملُوا النعم فتحور نِقماً، واعلموا أنَّ المعروف مُكسب حمداً ومُعقبٌ أجراً، فلو رأيتم المعروف رجلاً رأيتموه حسناً جميلاً يسرُ الناظرين ويفوقُ العالمين، ولو رأيتم اللؤمَ رجلاً رأيتموه سمَجاً مشوهاً تنفرُ منه القلوبُ وتُغضَن دونه الأبصار. أيُها الناس من جاد ساد، ومن بَخِلُ رُذِلَ، وإنَّ أجودَ الناس من وصلَ مَن أعطى من لا يرجوه، وإنَّ أعفى الناس من عفا عن قُدرة، وإنَّ أوصل الناس من وصلَ مَن قطعه، والأصولُ على مغارسها بفروعها تسمو. من تعجَّلُ لأخيه خيراً وجده إذا قدم عليه غداً، ومن أراد رضا الله تعالى بالصنيعة إلى أخيه كافأه بها في وقت حاجته، وصرف عنه من بلاءِ الدنيا ما هو أكثرُ منه، ومن نَفَسَ كُرْبَةَ مؤمنٍ فَرَّجَ الله عنه كُربَ الدنيا والآخرة، ومن أحسنَ الله إليه، و الله يحبُ المحسنين))(١٠).
- خطبة بجيش العراق في صفين بعد فتنة التحكيم: ((يا أهل الكوفة أنتم الأحبة الكرماء، الشّعار دون الدِّتَار، حِدُوا في إحياء ما دُثِرَ بينكم، وإسهال ما توعَر عليكم، وأُلفة ما ذاع منكم ،ألا إنَّ الحرب شرُها ذريع، وطعمُها فظيع، وهي جُرعٌ متحسًاة، فمن أخذ لها أهبتَها، واستعدَّ لها عُدتَها، ولم يألَم كُلومَها عند حلولها، فذاك صاحبها. ومن عاجلها قبل أوان فرصتها واستبصار سعيه فيها، فذاك قَمِن ألَّا ينفعَ قومه، ويهلكَ نفسنه. نسأل الله بعونه أن يَدْعَمَكم بأُلفته))(2).
- خطبته عندما أراد معاوية وأنصاره استصغاره، والتقليل من شأنه بحجة أنّ في لسانه كلالة، ولا يجيد الخطابة، إذ طلبوا منه أنّ يصعد المنبر، ويخطب، فحمد الله وأثنى عليه، وصلى على النبي (صلة الله عليه والله وعترة رسول الله (صلة الله عليه واله وسلم) الأقربون، وأهل التحد حزب الله الغالبون، وعترة رسول الله (صلة الله عليه واله وسلم) الأقربون، وأهل

<sup>1</sup> نزهة الناظر وتنبيه الخاطر: 81-82 ؛ وينظر: التذكرة الحمدونية: 102/1؛ وكشف الغمة في معرفة الأئمة: 2/ 239-240؛ والفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة:169.

<sup>2</sup> وقعة صفين: 114-115؛ وينظر: جمهرة خطب العرب: 1/ 153.

بيته الطيبون، وأحد الثقاين اللذين جعلنا رسول الله (صلا الله عليه وأله وسلم) ثاني كتاب الله تبارك وتعالى الذي فيه تفصيل كلّ شيء، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والمعوّل علينا في تفسيره، لا يبطينا تأويله، بل نتبع حقائقه، فأطيعونا فإنَّ طاعتنا مفروضة، أن كانت بطاعة الله ورسوله مقرونة. قال الله في: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ السورة النساء:59]، وقال وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمْ الشَّيْطَانَ إِلاَّ قَلِيلاً إسورة النساء:83]. وأحذركم الإصغاء إلى هتوف عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمْ الشَّيْطَانَ إِلاَّ قَلِيلاً إسورة النساء:83]. وأحذركم الإصغاء إلى هتوف الشيطان بكم فإنَّه لكم عدو مبين، فتكونوا كأوليائه الذين قال لهم ﴿لاَ عَالِبَ لَكُمْ الْيَوْمَ مِنْ الشَيطان بكم فإنَّه لكم عدو مبين، فتكونوا كأوليائه الذين قال لهم ﴿لاَ عَالِبَ لَكُمْ الْيَوْمَ مِنْ السّيوف ضرباً وللرماحِ ورداً وللعمد حطماً وللسهام غرضاً، ثم لايقبل الأنفال :48] فتلقون للسيوف ضرباً وللرماحِ ورداً وللعمد حطماً وللسهام غرضاً، ثم لايقبل من نفسٍ إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً. قال معاوية: حسبك يا أبا عبد الله قد بلّغت))(1).

- وده الكَوْمَ على كتاب معاوية الذي أعاب عليه فيه زواجه من جاريته بعدما عتقها، فكتب إليه الحُسنيْن: ((أمَا بعد، فقد بلغني كتابُك، وتَغْيِيرُكَ إياي بأني تزوَجْتُ مولاتي، وتركتُ أكْفائي مِنْ قُريش، فليسَ فَوْقَ رسول الله منتَهًى في شرَف، ولا غاية في نسب؛ وإنّما كانت ملْكَ يميني، خرجَتْ عن يدي بأمرِ التمستُ فيه ثوابَ الله تعالى، ثم ارتجعتُها على سنة نبيه، رسلي الله عليه مله مله مله مله مله مله مله الله بالإسلام الخسيسة، ووضع عنّا به النقيصة؛ فلا لَوْمَ على امرئ مسلم إلا في أمرِ مأثم، وإنّما اللومُ لَوْمُ الجاهلية. فلما قرأ معاوية كتابَهُ نَبَذهُ إلى يزيد فقرأه، وقال: لَشَدَ ما فَخَرَ عليك الحُسنين! قال: لا، ولكنها ألسنةُ بني هاشم الحِداد التي تَقْلِقُ الصَخْرَ، وتَغْرِفُ من البحر! ))(2).
- رده الكلا على معاوية عندما قال له: يا أبا عبد الله هل بلغك ما صنعنا بحجر وأصحابه وأشياعه وشيعة أبيك؟ ((فقال الكلا: وما صنعت بهم؟ قال: قتلناهم، وكفناهم، وصلينا عليهم.

<sup>1</sup> الاحتجاج: 2/ 277؛ وينظر: مناقب آل أبي طالب: 74/4.

<sup>2</sup> زهر الأداب وثمر الألباب:101/1؛ وينظر: جمهرة رسائل العرب: 22/2-23.

فضحك الحُسَيْن الطِّيِّةِ ثم قال : خصمك القوم يا معاوية، لكنّنا لو قتلنا شيعتك ما كفناهم، ولا صلينا عليهم، ولا قبرناهم، ولقد بلغني وقيعتك في عليّ وقيامك ببغضنا، واعتراضك بني هاشم بالعيوب، فإذا فعلت ذلك فارجع إلى نفسك، ثم سلها الحقّ عليها ولها، فإن لم تجدها أعظم عيباً فما أصغر عيبك فيك، وقد ظلمناك يا معاوية فلا توترنَّ غير قوسك، ولا ترمينً غير غرضك، ولا ترمنا بالعداوة من مكانٍ قريب، فإنك والله لقد أطعت فينا رجلاً ما قدم إسلامه، ولا حدث نفاقه، ولا نظر لك فانظر لنفسك أو دع – يعني : "عمرو بن العاص"))(1).

• رده الكلا على كتاب معاوية الذي ذكر فيه أنّه انتهت منه إليه أمور: ((وكتب إليه الحُسَيْن رضى الله عنه: أمّا بعد، فقد جاءنى كتابك تذكر فيه أنه انتهت إليك عنى أمور، لم تكن تظنّني بها، رغبة بي عنها، وإن الحسنات لا يهدي لها، ولا يسدد إليها إلا الله تعالى، وأمّا ما ذكرت أنه رقى إليك عنى، فإنما رقاه الملاقون، المشاؤون بالنميمة، المفرقون بين الجمع، وكذب الغاوون المارقون، ما أردت حرباً ولا خلافاً، وإنى لأخشى لله في ترك ذلك، منك ومن حزبك، القاسطين المحلّين، حزب الظالم، وأعوان الشيطان الرجيم. ألست قاتل حجر، وأصحابه العابدين المخبتين، الذين كانوا يستفظعون البدع، ويأمرون بالمعروف، وينهون عن المنكر، فقتلتهم ظلماً وعدواناً من بعدما أعطيتهم المواثيق الغليظة، والعهود المؤكدة، جراءة على الله واستخفافاً بعهده، أولست بقاتل عمرو بن الحمق، الذي أخلقت وأبلت وجهه العبادة، فقتلته من بعدما أعطيته من العهود ما لو فهمته العصم نزلت من شعف الجبال، أولست المدعي زياداً في الإسلام، فزعمت أنّه ابن أبى سفيان، وقد قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم أنّ الولد للفراش وللعاهر الحجر، ثم سلطته على أهل الإسلام يقتلهم ويقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف، ويصلبهم على جذوع النخل، سبحان الله يا معاوية ؟ لكأنَّك لست من هذه الأمة، وليسوا منك. أولست قاتل الحضرمي الذي كتب إليك فيه زياد أنه على دين علي كرم الله وجهه، ودين علي هو دين ابن عمه صلى الله عليه وسلم، الذي أجلسك مجلسك الذي أنت فيه، ولولا ذلك كان أفضل شرفك وشرف آبائك تجشم الرحلتين: رحلة الشتاء والصيف، فوضعها الله عنكم بنا منّة عليكم، وقلتَ فيما

<sup>1</sup> الاحتجاج: 2/ 275؛ وينظر: كشف الغمة في معرفة الأئمة: 240/2 مع اختلافٍ في الرواية.

قلت: لا ترد هذه الأمة في فتنة، وإني لا أعلم لها فتنة أعظم من إمارتك عليها، وقلت فيما قلت: انظر لنفسك ولدينك ولأمة مُحَمَّد، وإني والله ما أعرف أفضل من جهادك، فإن أفعل فإنّه قربة إلى ربّي، وإن لم أفعله فأستغفر الله لديني، وأسأله التوفيق لما يحبُّ ويرضى، وقلت فيما قلت: متى تكدني أكدك، فكدني يا معاوية فيما بدا لك، فلعمري لقديماً يكاد الصالحون، وإنِّي لأرجو أن لا تضرَّ إلا نفسك، ولا تمحق إلا عملك، فكدني ما بدا لك، واتق الله يا معاوية، واعلم أن لله كتاباً ﴿لاَ يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً إلاَّ أَحْصَاهَا﴾ [سورة الكهف: 49]. واعلم أن الله ليس بناسِ لك قتلك بالظنّة، وأخذك بالتهمة، وإمارتك صبياً يشرب الشراب، ويلعب بالكلاب، ما أراك إلا وقد أويقت نفسك، وأهلكت دينك، وأضعت الرعية والسلام))(1).

خطبته التي بددت آمال معاوية في كسب البيعة ليزيد: ((فحمد الله، وصلى على الرسول ثمّ قال: أمّا بعد يا معاوية، فلن يؤدي القائل وإن أطنب في صفة الرسول صلى الله عليه وسلم من جميع جزءاً، وقد فهمت ما لبست به الخلف بعد رسول الله من إيجاز الصفة والتنكّب عن استبلاغ النعت، وهيهات هيهات يا معاوية: فضح الصبح فحمة الدجى، وبهرت الشمس أنوار السرج، ولقد فضلّت حتى أفرطت، واستأثرت حتى أجحفت، ومنعت حتى محلت، وجزت حتى جاوزت ما بذلت لذي حقً من اسم حقه بنصيب، حتى أخذ الشيطان حظّه الأوفر، ونصيبه الأكمل، وفهمت ما ذكرته عن يزيد من اكتماله، وسياسته لأمة مُحَمِّد، تريد أن توهم النّاس في يزيد، كأنَّك تصف محجوباً، أو تنعت غائباً، أو تخبر عمًا كان ممًا احتويته بعلم خاص، وقد دلّ يزيد من نفسه على موقع رأيه فخذ ليزيد فيما أخذ فيه، من استقرائه الكلاب المهارشة عند التهارش، والحمام السبق لأترابهن، والقيان ذوات المعازف، وضرب الملاهي تجده باصراً، ودع عنك ما تحاول، فما أغناك أن تلقى الله من وزر هذا الخلق بأكثر مما أنت لاقيه، فو الله ما برحت تقدح باطلاً في جور، وحنقاً في من وزر هذا الخلق بأكثر مما أنت لاقيه، فو الله ما برحت تقدح باطلاً في جور، وحنقاً في يوم مشهود، ولأتَ وبين مناص، ورأيتك عرضت بنا بعد هذا الأمر، ومنعتنا عن آبائنا تراثاً، ولقد - لعمر الله - أورثنا الرسول عليه الصلاة والسلام ولادة وجئت لنا بها، أما حججتم ولقد - لعمر الله - أورثنا الرسول عليه الصلاة والسلام ولادة وجئت لنا بها، أما حججتم ولقد - لعمر الله - أورثنا الرسول عليه الصلاة والسلام ولادة وجئت لنا بها، أما حججتم ولقد - لعمر الله - أورثنا الرسول عليه الصلاة والسلام ولادة وجئت لنا بها، أما حججتم

<sup>1</sup>الإمامة والسياسة: 1/ 202-204 ؛ وينظر : الاحتجاج:2/ 275-277؛ وجمهرة رسائل العرب: 58/2-64.

به القائم عند موت الرسول، فأذعن للحجة بذلك، ورده الإيمان إلى النصف؟! فركبتم الأعاليل، وفعاتم الأفاعيل، وقاتم كان ويكون، حتى أتاك الأمريا معاوية من طريق كان قصدها لغيرك، فهناك فاعتبروا يا أولي الأبصار، وذكرت قيادة الرجل القوم بعهد رسول الله صلى عليه وسلم وتأميره له، وقد كان ذلك؟! ولعمرو بن العاص يومئذ فضيلة بصحبة الرسول، ويبعته له؟! وما صار – لعمر الله – يومئذ مبعثهم حتى أنف القوم إمرته، وكرهوا تقديمه، وعدوا عليه أفعاله، فقال صلى الله عليه وسلم: "لا جرم معشر المهاجرين، لا يعمل عليكم بعد اليوم غيري". فكيف تحتج بالمنسوخ من فعل الرسول، في أوكد الأحكام، وأولاها بالمجمع عليه من الصواب؟! أم كيف صاحبت بصاحب تابعاً، وحولك من لا يؤمن في صحبته ولا يعتمد في دينه وقرابته؟! وتتخطاهم إلى مسرف مفتون، تريد أن تلبس أناس شبهة يسعد بها الباقي في دنياه، وتشقى بها في آخرتك. إن هذا لهو الخسران المبين. وأستغفر الله لي واكم))(1).

- قوله الطَّيِّين المروان بن الحكم (2): ((يابن الزرقاء أنت تقتلني أم هو؟ كذبت والله وأثمت)) (3).
- وصيته السلام لأخيه محمد بن الحنفية ولله بالبقاء في المدينة: ((بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أوصى به الحُسنين بن علي بن أبي طالب إلى أخيه مُحَمَّد المعروف بابن الحنفية إن الحُسنين يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن مُحَمَّداً عبده ورسوله، جاء بالحق من عند الحق، وأن الجنة والنارحق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وإني لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا مفسداً ولا ظالماً وإنما خرجت لطلب الإصلاح في أمّة جدي صلى الله عليه وآله أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر، وأسير بسيرة جدي وأبي عليّ ابن أبي طالب عليه السلام فمن قبلني بقبول الحقّ فالله أولى بالحق، ومن ردّ على هذا أصبر حتى يقضى الله بينى وبين القوم بالحقّ وهو خير الحاكمين)) (4).

<sup>1</sup> الإمامة والسياسة: 208/1-210.

<sup>2</sup> عندما هلك معاوية أرسل ابنه يزيد إلى الوليد بن عتبه والي المدينة كتاباً طلب منه فيه أخذ البيعة من الإمام الحسين المين المين المين المين المين المين المين المدينة ، فأرسل الوليد بطلب مروان يستشيره، فأشار عليه باستدعائهم قبل أن يعلموا بهلاك معاوية، ومن يرفض يقطع عنقه. ينظر: تاريخ الطبري: 5/ 340.

<sup>3</sup> المصدر نفسه الصفحة نفسها

<sup>4</sup> بحار الأنوار : 329/44-330.

- قول الإمام الحُسَيْنِ الطِّيرُ عند قبر أخيه الحسن قبل خروجه من المدينة إلى مكة: ((رجمك اللهُ أبا مُحَمَّد؟ إن كنتَ لَتُناصِرُ الحقَّ مَظَانَّه، وتؤثِّر اللّه عند تداحُض الباطل في مواطن التقيَّة بحسن الرويَّة، وتستشفُّ جليلَ مَعاظم الدنيا بعينِ لها حاقرةٍ، وتُفيضُ عليها يداً طاهرةَ الأطرافِ نقيَّةَ الأسرَّةِ، وتردَعُ بادرةَ غرب أعدائك بأيسر المؤونة عليك؛ ولا غَروَ وأنت ابن سلالة النبوة ورضيع لِبان الحكمة، فإلى رَوْح ورَيحانِ وجنَّةِ نعيم؛ أعظمَ اللهُ لنا ولكم الأجرَ عليه، ووهبَ لنا ولكم السّلوة وحُسننَ الأَسنى عنه))(1).
  - وقال اليكي عندما أتى مقابر الشهداء بالبقيع:

وأجابني عن صمتهم ندب الجثا كانت تباينت المناصل والشوا فتركتها رمما يطول بها البلا (2)

ناديت سكّان القبور فأسكتوا قالت: أتدرى ما صنعت بساكنى مزقت لحمهم وخرّقت الكسا وحشوت أعينهم ترايأ بعدما قطّعت ذا من ذا ومن هذا كذا

• شعره الكيال عندما عزم على الخروج إلى مكة:

لا ذعرتُ السوام في غبش الصبح معيراً ولا دُعيت يزيدا يوم أعطى مخافة الموت ضيماً والمنايا ترصدنني أن أحيدا (3)

• كتابه الكيل إلى أهل الكوفة مع هانئ وسعيد: ((كتب مع هانئ بن هانئ السبيعي وسعيد بن عبد الله الحنفي وكان آخر الرسل. بسم الله الرحمن الرحيم من حسين بن على إلى الملأ من المؤمنين والمسلمين. أمّا بعد: فان هانئاً وسعيداً قدما على بكتبكم وكانا آخر من قدم على من رسلكم وقد فهمت كلّ الذي اقتصصتم وذكرتم ومقالة جلكم إنّه ليس علينا إمام فأقبل لعلَّ الله أن يجمعنا بك على الهدى والحقِّ وقد بعثت إليكم أخى وابن عمى، وثقتى من أهل بيتى وأمرته أن يكتب إلى بحالكم وأمركم ورأيكم فان كتب إلى أنه قد أجمع رأى ملئكم وذوى الفضل والحجا منكم على مثل ما قدمت على به رسلكم وقرأت في كتبكم أقدم



<sup>1</sup> عيون الأخبار: 2/ 314-315؛ وينظر: جمهرة خطب العرب:2/ 129.

<sup>2</sup> تاريخ مدينة دمشق: 186/14-187؛ وينظر: البداية والنهاية: 594/11.

<sup>3</sup> تاریخ مدینة دمشق: 204/14.

عليكم وشيكا إن شاء الله فلعمري ما الإمام إلا العامل بالكتاب والآخذ بالقسط والدائن بالحق والحابس نفسه على ذات الله والسلام) $^{(1)}$ .

- كتابه الطّيِّة إلى أهل الكوفة مع قيس بن مسهر الصيداوي: ((أمّا بعد: فإن كتاب مسلم بن عقيل جاءني يخبرني فيه بحسن رأيكم، واجتماع ملأكم على نصرنا، والطلب بحقّنا [فسألت الله أن يُحسن لنا الصّنع] فأثابكم الله على ذلك أعظم الأجر، [ وقد شخصت إليكم من مكة يوم الثلاثاء لثمانٍ مضين من ذي الحجة يوم التروية، فإذا قَدِمَ عليكم رسولي] فاكمشوا أمركم، وجدوا فيه فإنّي قادم عليكم في أيامي إن شاء الله، والسلام [عليكم ورحمة الله ويركاته))(2).
- ردّه على عبد الله بن الزبير عندما دعاه للبقاء في مكة، ويجمع من حوله النّاس: ((إنّ أبي حدثنى أنّ بها كبشاً يستحل حرمتها، فما أحبّ أن أكون أنا ذلك الكبش))(3).
- روى رجل كان يطوف بالكعبة أنّه سمع عبد الله بن الزبير يُنادي الإمام الحُسَيْن الطّيّخ ويسرّه بشيء، فالنفت الإمام الطّيخ إلى النّاس وقال: ((أتدرون ما يقول ابن الزبير؟ فقلنا: لا ندري، جعلنا الله فداك! فقال: قال: أقم في هذا المسجد أجمع لك النّاس، ثمّ قال الحُسَيْن: والله لأن أقتل خارجاً منها بشبرٍ أحب إليّ من أن أقتل داخلاً منها بشبرٍ، وأيم الله لو كنت في جُحْرِ هامة من هذه الهوام لاستخرجوني حتى يقضوا في حاجتهم، والله ليَعتدُنَ عليّ كما اعتدت اليهود في السّبت)(4).
- عندما عزم الإمام الحُسنين الطّيّة على المسير بأطفاله، ونسائه، وأهل بيته، وبعض أصحابه مع أسرهم وأطفالهم من مكة إلى العراق كان النّاس لا يعرفون غاية الإمام من الخروج إلى حربٍ خاسرة، وما حكمته في ذلك؟! فخطب فيهم هذه الخطبة: ((الحمد لله، وما شاء الله، ولا حول ولا قوة إلا بالله وصلى الله على رسوله وسلم. خُطَّ الموت على ولد آدم مخطً

<sup>1</sup> تاريخ الطبري :5/353 ؛ وينظر : الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:39/2 ؛ و مناقب آل أبي طالب: 3/ 98؛ وبحار الأنوار: 334/44 ؛ وجمهرة رسائل العرب : 73/2.

<sup>2</sup> جمل من أنساب الأشراف: 3/ 378؛ وينظر: تاريخ الطبري:395/5، وما بين المعقوفات من تاريخ الطبري؛ وينظر أيضاً: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:70/2؛ والمنتظم في تاريخ الملوك والأمم: 5/ 328؛ وجمهرة رسائل العرب: 80/2-81

<sup>3</sup> تاريخ الطبري: 5/ 384.

<sup>4</sup> جمل من أنساب الأشراف: 3/ 375؛ وينظر: تاريخ الطبري: 5/ 385.

القلادة على جيد الفتاة، وما أولهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يوسف، وخير لي مصرع أنا لاقيه، كأني بأوصالي يتقطّعها عسلان الفلوات، بين النواويس وكربلاء، فيملأن مني أكراشاً جُوفاً وأجربة سغباً لا محيص عن يوم خطّ بالقلم، رضا الله رضانا أهل البيت، نصبر على بلائه، ويوفينا أجور الصابرين؛ لن تشذّ عن رسول الله لحمته، وهي مجموعة له في حظيرة القدس تقرّ بهم عينه، وتنجز لهم وعده، من كان فينا باذلاً مُهجته، موطناً على لقاء الله في دفسه فليرحل معنا فاني راحل مصبحاً إن شاء الله))(1).

- كتابه الكين إلى عمرو بن سعيد بن العاص عامل يزيد بن معاوية على مكة الذي كتبه له وهو في طريقة إلى العراق الذي منحه فيه الأمان ودعاه إلى الرجوع إلى مكة: ((أمّا بعد: فانّه لم يشاقِقِ الله ورسوله مَنْ دعا إلى الله عزّ وجلّ وعمل صالحاً وقال إنّني من المسلمين، وقد دعوت إلى الأمان والبرّ والصّلة، فخير الأمان أمانُ الله ولن يؤمنَ الله يومَ القيامة من لم يخفه في الدنيا، فنسأل الله مخافة في الدنيا تُوجب لنا أمانه يومَ القيامة، فإن كنت نويتَ بالكتاب صلتي وبرّي فجُزيت خيراً في الدنيا والآخرة. والسلام))(2).
- ردّ الإمام الحُسَيْن الطّيّخ على أبي هرّة عندما قال له وهو في طريقه إلى العراق -: يا ابن رسول الله ما الذي أخرجك عن حرم الله وحرم جدك مُحَمَّد (سلّهُ الله عليه عليه عليه الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه الله عليه الله لتقتلني الفئة الباغية، وليلبسنيهم الله ذلاً شاملاً، وسيفاً قاطعاً، وليسلّطنَ عليهم من يذلّهم حتى يكونوا أذلً من قوم سبأ إذ ملكتهم امرأة منهم، فحكمت في أموالهم ودمائهم)) (3).
- محاورته السلام مع الفرزدق وهو في طريقه إلى الكوفة: ((عن أبى جناب عن عدى بن حرملة عن عبد الله بن سليم والمذري قالا أقبلنا حتى انتهينا إلى الصفّاح فلقينا الفرزدق بن غالب الشاعر فواقف حسيناً فقال له: أعطاك الله سؤلك وأملك فيما تحبُّ، فقال له الحُسيَّن: بيّن لنا نبأ الناس خلفك فقال له الفرزدق: من الخبير سألت قلوبُ الناس معك وسيوفُهم مع بنى

<sup>1</sup> نزهة الناظر وتنبيه الخاطر: 86 ؛ وينظر: مقتل الحسين: 2/ 5-6؛ والملهوف على قتلى الطفوف: 57؛ وكشف الغمة في معرفة الأئمة: 2/ 239؛ وبحار الأنوار: 44/ 366-367.

<sup>2</sup> تاريخ الطبري: 388/5-389؛ وينظر: تاريخ مدينة دمشق: 210/14؛ وجمهرة رسائل العرب: 80/2. 3 بحار الأنوار: 868/44.

أمية، والقضاء ينزل من السماء، والله يفعل ما يشاء. فقال له الحُسنين: صدقت، لله الأمر، والله يفعل ما يشاء، وكلّ يومٍ ربّنا في شأن، إن نزل القضاء بما نحبّ، فنحمد الله على نعمائه وهو المستعان على أداء الشكر، وإن حال القضاء دون الرجاء، فلم يعتد من كان الحق نيّته والتقوى سريرته ثم حرّك الحُسنين راحلته فقال السلام عليك ثم افترقا))(1).

- وفي رواية أخرى أنّه أجاب الفرزدق بقوله: ((ما أراك إلا صدقت إنّ النّاس عبيد المال، والدين لعق على ألسنتهم يحوطونه ما درّت به معايشهم، فإذا محصوا بالبلاء قلّ الديّانون))(2).
- خطبته الطّيِّة بأصحابه بعد قتل أخيه من الرضاعة عبد الله بن يقطر: ((قلما بلغ الحُسنين قتل ابن يقطر خطب فقال: أيّها الناس قد خذلتنا شيعتنا وقُتِلَ مسلم، وهانئ، وقيس بن مسهر، ويقطر، فمن أراد منكم الإنصراف فلينصرف. فتفرق الناس الذين صحبوه أيدي سبأ، فأخذوا يميناً وشمالاً حتى بقي في أصحابه الذين جاؤوا معه من الحجاز))(3).
- خطبته العَيْم بالحر وجيشه بعد صلاة الظهر: (( أيها الناس، إنّها معذرة إلى الله عزّ وجلّ وإليكم، إنّي لم آتكم حتى أتتني كُتُبكم وقدمت عليّ رُسُلكم أن أقدم علينا فإنّه ليس لنا إمام، لعلّ الله يجمعنا بك على الهدى، فإن كنتم على ذلك فقد جئتكم، فإن تُعطوني ما أطمئنُ إليه من عهودكم ومواثيقكم أقدم مصركم، وإن لم تفعلوا وكنتم لمقْدمي كارهين انصرفتُ عنكم إلى المكان الذي أقبلتُ منه إليكم )) (4)، فسكتوا عنه، وبقوا ملازميه، وبعدما أنهى الإمام العَيْم صلاة العصر خطب فيهم خطبة أخرى جاء فيها . بعدما حمد الله وأثنى عليه –: ((أيها الناس، فإنكم إن تتقوا وتعرفوا الحقَّ لأهله يكن أرضى لله، ونحن أهل البيت أولى بولايته هذا الأمر عليكم من هؤلاء المدَّعين ما ليس لهم، والسائرين فيكم بالجؤر والعدوان، وإن أنتم كرهتمونا، وجهلتم حقنا، وكان رأيكم غيرَ ما أتتني كتبكم، وقدمتُ به عليَّ رُسُلكم، انصرفتُ عنكم. فقال له الحر بن يزيد: إنّا والله ما ندرى ما هذه الكُتُب التي تذكر؟ فقال الحُسَيْن: يا عقبة بن سِمْعان، أخرج الخرجين اللذين فيهما كتبهم إلىً ، فأخرج تذكر؟ فقال الحُسَيْن: يا عقبة بن سِمْعان، أخرج الخرجين اللذين فيهما كتبهم إلىً ، فأخرج تذكر؟ فقال الحُسَيْن: يا عقبة بن سِمْعان، أخرج الخرجين اللذين فيهما كتبهم إلىً ، فأخرج تذكر؟ فقال الحُسَيْن: يا عقبة بن سِمْعان، أخرج الخرجين اللذين فيهما كتبهم إلىً ، فأخرج تذكر؟ فقال الحُسَيْن: يا عقبة بن سِمْعان، أخرج الخرجين اللذين فيهما كتبهم إلىً ، فأخرج

<sup>1</sup> تاريخ الطبري: 386/5؛ وينظر: الكامل في التاريخ: 3/ 407؛ وبحار الأنوار: 44/ 376 .

<sup>2</sup> نزهة الناظر وتنبيه الخاطر 87.

<sup>3</sup> جمل من أنساب الأشراف: 3/ 380.

<sup>4</sup> تاريخ الطبري:401/5؛ وينظر: الكامل في التاريخ: 3/ 407؛ وبحار الأنوار: 44/ 376.

خرْجين مملوءين صُحُفاً فنشرها بين أيديهم ، فقال الحر: فإنّا لسنا من هؤلاء الذين كتبوا إليك وقد أُمِرنا إذا نحن لقيناك ألّا نفارقَك حتى نُقدمك على عبيد الله ابن زياد ؛ فقال له الحُسنين: الموتُ أدنى إليك من ذلك، ثم قال لأصحابه: قوموا فاركبوا))(1).

- خطبته بذي حُسُم وفيها ذمّ الدّنيا وحذّر منها: ((إنّه قد نزل من الأمر ما قد ترون، وإنّ الدنيا قد تغيّرت وتنكّرت، وأدبر معروفُها واستمرت جداً، فلم يبق منها إلا صبابة كصبابة الإناء، وخسيسُ عيشٍ كالمرعى الوَبيل. ألا ترون أنَّ الحقَّ لا يُعْمَل به، وأن الباطل لا يُتناهَى عنه؟! ليرغب المؤمن في لقاء الله مُحقاً، فإنّي لا أرى الموت إلا شهادة، ولا الحياة مع الظالمين إلا برَمَاً))(2).
- خطبته بالبيضة قرب العُنيب، وجاء فيها بعدما حمد الله جل في علاه، وأثنى عليه –: ((أيتها النّاس إنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "من رأى سلطاناً جائراً مستحلاً لحُرم الله، ناكثاً لعَهْد الله مخالفاً لسنة رسول الله، يَعملُ في عباد الله بالإثم والعُدوان، فلم يغير عليه بفعل ولا قول، كان حقاً على الله أن يُدخله مُدخَله" ألا وإنَ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرّحمن، وأظهروا الفساد، وعطلوا الحدود، واستأثروا بالفيء، وأحلوا حرام الله، وحرّموا حلاله، وأنا أحقُ من غَير، وقد أتتني كتبكم، وقدمت عليَّ رُسُلكم ببيعتكم أنّكم لا تُسلموني ولا تخذُلوني فإنْ تممتم عليَّ بيعتكم تصيبُوا رشدكم، فأنا الحُسنَيْن بنُ علي، وابن فاطمة بنتِ رسول الله صلى الله عليه وسلم، نفسي مع أنفسكم، وأهلي مع أهلكم، فلكم في أسوة، وإن لم تفعلوا ونقضتم عهدكم، وخلعتُم بيعتي من أعناقكم، فلعَمْري ما هي لكم بنُكر، لقد فعلتموها بأبي، وأخي، وابن عمي مسلم، والمغرور من اغتر بكم، فحظكم أخطأتم، ونصيبكم ضيعتم، ومن نكث فإنّما ينكثُ على نفسه، وسيُغني الله عنكم، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته))(3).

<sup>1</sup> تاريخ الطبري: 5/ 402؛ وينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد: 79/2-80؛ ومناقب آل أبي طالب: الله الطبري 102 ومناقب آل أبي طالب: الله 104؛ والكامل في التاريخ: 3/ 408؛ وبحار الأنوار: 44/ 376.

<sup>2</sup> تاريخ الطبري:403/5-404؛ وينظر: العقد الفريد: 122/5؛ وتاريخ مدينة دمشق: 14/ 217 ؛ ومناقب آل أبي طالب: 76/3 ؛ وبحار الأنوار: 44/ 381 .

<sup>3</sup> تاريخ الطبري:5/403؛ وذكر البلاذري (ت279هـ) جزءاً منها في كتابه (جمل من أنساب الأشراف): (381/38؛ وينظر أيضاً: الكامل في التاريخ:3/ 408-408؛ وبحار الأنوار: 381/44، وجمهرة رسائل العرب: 40/2.

• أبياته الكيلا التي قالها للحرّ بن يزيد عندما حذّره القتال. قال البلاذريّ: ((وأقبل الحر بن يزيد يقول: يا حسين أذكرك الله في نفسك فإنّي أشهد لئن قاتلت لتقاتلن ولئن قُوتلت لتهلكنّ، فقال الحُسنين: أبالموت تخوفني ؟! أقول كما قال أخو الأوس:

سأمضي فما بالموتِ عارٌ على الفتَى وآسى الرجالَ الصالحينَ بنفسِه فإن عشت لم أُذمم وإن مت لم أُلم

إذا ما نَوَى حقاً وجاهد مسلما وفارق مثبوراً وخالف مجرما كفى لك ذلاً أن تعيش وتُرغما

فلما سمع ذلك الحر بن يزيد تنحى بأصحابه في ناحية عذيب الهجانات وهي التي كانت هجائن النعمان بن المنذر ترعى بها))(1).

- حواره التي مع ابنه على الأكبر بعدما ارتحلوا من قصر بني مقاتل: ((قال أبو مخنف، حدثني عبد الرحمن بن جندب عن عقبة بن سمعان قال: فلما ارتحلنا من قصر بني مقاتل وسرنا ساعة خفق الحُسنين برأسه خَفْق، ثم انتبه وهو يقول: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، والحمد لله ربّ العالمين؛ قال: ففعل ذلك مرتين أو ثلاثاً، قال: فأقبل إليه ابنه عليّ بن الحُسنين على فرس له فقال: إنّا لله وإنا إليه راجعون، والحمد لله ربّ العالمين، يا أبتِ جُعلت فداك؟ ممّ حمدتَ الله واسترجعت؟ قال: يا بنيّ إنّي خفقتُ برأسي خفقةً فعن لي فارس على فرس فقال: القوم يسيرون والمنايا تسري إليهم، فعلمتُ أنّها أنفسننا نُعيت إلينا، قال له: يا أبتِ فقال: الله سوءً ألسنا على الحقّ؟ قال: بلى والذي إليه مرجع العباد؛ قال يا أبتِ: إذاً لا أراك الله سوءً ألسنا على الحقّ؟ قال: بلى والذي إليه مرجع العباد؛ قال يا أبتِ: إذاً لا نبالي نموت محقين؛ فقال له: جزاك الله من وَلَدٍ خيرَ ما جزى ولداً عن والده))(2).
- رده الطّيّة على سؤال عمر بن سعد الذي سأله فيه عن سبب قدومه الكوفة حين أرسل إليه قره بن سفيان الحنظلي: ((فقال الحُسَيْن[ لقرة بن سفيان]: أبلغه عنّي أنّ أهل هذا المصر كتبوا إليّ يذكرون أنّ لا إمام لهم، ويسألونني القدوم عليهم، فوثقت بهم، فغدروا بي، بعد أن بايعني منهم ثمانية عشر ألف رجل، فلما دنوت، فعلمت غرور ما كتبوا به إليّ أردت

<sup>1</sup> جمل من أنساب الأشراف: 3/ 382؛ وينظر: تاريخ الطبري:404/5-405؛ والكامل في التاريخ:3/ 409؛وبحار الأنوار: 314/44.

<sup>2</sup> تاريخ الطبري:407/5-408؛ وينظر : مقاتل الطالبيين: 112؛ وينظر : الكامل في التاريخ:3/ 411؛ وبحار الأنوار: 380-379/44.

الانصراف إلى حيث منه أقبلت، فمنعني الحر بن يزيد، وسار حتى جعجع بي في هذا المكان، ولى بك قرابة قريبة، ورحم ماسة، فأطلقني حتى انصرف.

فرجع قرة إلى عمر بن سعد بجواب الحُسنيْن بن على.

فقال عمر: (الحمد لله، والله إنّي لأرجو أن أُعفي من محاربة الحُسَيْن).

ثم كتب إلى ابن زياد يخبره بذلك.

فلما وصل كتابه إلى ابن زياد كتب إليه في جوابه: "قد فهمت كتابك، فأعرض على الحُسنين البيعة ليزيد، فإذا بايع في جميع من معه، فأعلمني ذلك ليأتيك رأيي".

فلما انتهى كتابه إلى عمر بن سعد قال: ما أحسب ابن زياد يريد العافية.

فأرسل عمر بن سعد بكتابٍ ابن زياد إلى الحُسَيْن، فقال الحُسَيْن للرسول: لا أجيب ابن زياد الله فأرسل عمر بن سعد إلى ابن زياد بذلك، الله أبداً، فهل هو إلا الموت، فمرحبا به. فكتب عمر بن سعد إلى ابن زياد بذلك، فغضب))(1).

• خطبته اللهة بأصحابه بعدما انصرف عنه عمر بن سعد مساء ليلة العاشر من المحرم:

((أثني على الله تبارك وتعالى أحسن الثناء، وأحمده على السرّاء والضرّاء، اللهم إني أحمدك على أن أكرمتنا بالنبوّة وعلّمتنا القرآن، وفقهتنا في الدين، وجعلت لنا أسماعا وأبصاراً وأفئدة، ولم تجعلنا من المشركين، أمّا بعد ، فإنّي لا أعلم أصحاباً أوفى ولا خيراً من أصحابي، ولا أهل بيت أبر ولا أوصل من أهل بيتي، فجزاكم الله عنّي جميعاً خيراً؛ ألا وإني أظنُ يومنا من هؤلاء الأعداء غداً، ألا وإني قد رأيت لكم فانطلقوا جميعاً في حلّ، ليس عليكم منتي نِمام، هذا الليل قد عَشيكم فاتخذوه جملاً... ثم ليأخذ كل رجل منكم بيد رجل من أهل بيتي، [و] تفرقوا في سوادكم ومدائنكم حتى يفرّج الله، فإن القوم إنّما يطلبوني ولو قد أصابوني لهؤا عن طلب غيري، فقال له إخوته وأبناؤه وبنو أخيه وابنا عبد الله بن جعفر: لِمَ نفعل لنبقى بعدك؟ لا أرانا الله ذلك أبداً؛ بدأهم بهذا القول العباس بن عليّ. ثم إنّهم تكلّموا بهذا ونحوه، فقال الحُسَيْن المَيْعِينا عليه عقيل، حسبكم من القتل بمسلم، اذهبوا قد تكلّموا بهذا ونحوه، فقال الحُسَيْن المَيْعِينا عليه عقيل، حسبكم من القتل بمسلم، اذهبوا قد تكلّموا بهذا ونحوه، فقال الحُسَيْن المَيْعِينا علي عقيل، حسبكم من القتل بمسلم، اذهبوا قد تكلّموا بهذا ونحوه، فقال الحُسَيْن المَيْعِينا عليه عقيل، حسبكم من القتل بمسلم، اذهبوا قد تكلّموا بهذا ونحوه، فقال الحُسَيْن المَيْعِينا عليه عقيل، حسبكم من القتل بمسلم، اذهبوا قد

<sup>1</sup> الأخبار الطوال، أحمد بن داوود الدينوري (ت282هـ)، دار إحياء الكتب العربية، مصر (د.ت): 253-254.

أَذْنتُ لَكُم؛ قالوا: فما يقول الناس؟ يقولون: إنَّا تركنا شيخنا وسيدنا وبني عمومتنا خير الأعمام))<sup>(1)</sup>.

• الأبيات التي قالها الطّيّي ليلة العاشر من محرم: ((روي عن علي بن الحُسنين أنه قال: إني لجالس في العشية التي قتل أبي الحُسنين بن علي في صبيحتها، وعمتي زينب تمرضني، إذ دخل أبي، وهو يقول:

يَا دَهْرُ أُفِّ لَكَ مِنْ خَلَيْلِ كُمْ لَكَ فِي الإِشْرَاقِ والأَصِيْلِ
مِنْ طَالِبٍ وَصَاحِبٍ قَتِيْلِ وَالدَّهْرُ لا يَقْنَعُ بالبَدِيْلِ
وَالدَّهْرُ لا يَقْنَعُ بالبَدِيْلِ
وَكَاتُ حَيِّ سَالِكٌ سَبِيْلِ
وَكَاتُ حَيِّ سَالِكٌ سَبِيْلِ

قال على السجّاد الطّيخة: فأعادها مرتبن أو ثلاثاً حتى فهمتها فعرفت ما أراد فخنقتتى عبرتي، فرددت دمعي، ولزمت السكون فعلمت أن البلاء قد نزل، فأما عمّتي [زينب] فإنّها سمعت ما سمعت وهي امرأة وفي النساء الرقة والجزع فلم تملك نفسها أن وثبت تجر ثوبها وإنّها لحاسرة حتى انتهت إليه فقالت: واثكلاه! ليت الموت أعدمني الحياة اليوم ماتت فاطمة أمي، وعلى أبي، وحسن أخي، يا خليفة الماضي وثمال الباقي. قال: فنظر إليها الحُسَيْن نفسي فداك، فرد غصته وترقرقت عيناه، وقال: لو ترك القطا ليلاً لنام. قالت: يا ويلتي أفتغصب نفسك اغتصاباً؟! فذلك أقرح لقابي وأشد على نفسي، ولطمت وجهها، وأهوت إلى جبيها وشقته، وخرت مغشياً عليها، فقام إليها الحُسَيْن، فصبً على وجهها الماء وقال لها: يا أخية اتقي الله وتعزي بعزاء الله، وإعلمي أنّ أهل الأرض يموتون، وأن أهل السماء لا يبقون وأن كلّ شيءٍ هالك إلا وجه الله الذي خلق الأرض بقدرته ويبعث الخلق، فيعودون يبقون وأن كلّ شيءٍ هالك إلا وجه الله الذي خلق الأرض بقدرته ويبعث الخلق، فيعودون برسول الله أسوة. قال: فعزاها بهذا ونحوه، وقال لها: يا أخية إنّي أقسم عليك فأبري قسمي برسول الله أسوة. قال: فعزاها بهذا ونحوه، وقال لها: يا

<sup>1</sup> تاريخ الطبري:418/5-419؛ وينظر: الكامل في التاريخ:3/ 416؛ والإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:91/2؛ وجمهرة خطب العرب: 2/ 41.

لا تشقي عليّ جيباً ولا تخمشي عليّ وجهاً ولا تدعي عليّ بالويل والثبور إذا أنا هلكت))(1).

- دعاؤه الطّيِّلِ صبيحة العاشر من المحرم: ((اللهمّ أنت ثقتي في كلّ كرب، ورجائي في كلّ شدّة، وأنت لي في كل أمر نزل بي ثقة وعُدّة ، كم من همّ يضعُف فيه الفؤاد، وتقلّ فيه الحيلة، ويخذل فيه الصديق، ويشمت فيه العدو، أنزلتُه بك، وشكوته إليك، رغبةً منّى إليك عمّن سواك ففرّجتَه، وكشفتَه، فأنت وليّ كلّ نعمةٍ، وصاحب كلّ حسنة، ومنتهى كلّ رغبةً))(2).
- خطبته القيرة قبيل الواقعة في العاشر من المحرم عندما دنا منه القوم: ((أيّها الناس اسمعوا قولي ولا تعجلوني حتى أعظكم بما لحق لكم عليّ، وحتى أعتذر إليكم من مقدمي عليكم، فإن قبلتم عذري، وصدّقتم قولي، وأعطيتموني النّصف، كنتم بذلك أسعد، ولم يكن لكم عليّ سبيل، وإن لم تقبلوا منّى العذر، ولم تُعطُوا النّصف من أنفسكم، ﴿فَأَجْمِعُوا أَمْرُكُمْ وَشُرَكَاءُكُمْ ثُمّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عُمَّةً ثُمّ اقْصُوا إلَيّ وَلا تُنظِوني السورة يونس:7]، ﴿ إِنَّ وَشُرَكَاءُكُمْ ثُمُ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عُمَّةً ثُمّ الْصُولِحِينَ [سورة الأعراف: 196]... فلما سمع وَلِيّي اللّهُ الَّذِي نَزَلَ الْكِتَابَ وَهُو يَتَوَلّى الصّالِحِينَ [سورة الأعراف: 196]... فلما سمع أخواته كلامه هذا صحن وبكين وبكي بناته فارتفعت أصواتهن فأرسل إليهن أخاه العباس بن علي وعلياً ابنه وقال لهما: أسكتاهن فلعمري ليكثرن بكاؤهن... فلما سكتن حمد الله وأثنى عليه ، وذكر الله بما هو أهله وصلى على مُحَمَّد صلى الله عليه وعلى ملائكته وأنبيائه ، فذكر من ذلك ما الله أعلم وما لا يحصى ذكره ... ثم قال: أمّا بعد فانسبوني فانظروا من فذكر من ذلك ما الله أعلم وعاتبوها، فانظروا؛ هل يحلّى لكم قتلي وانتهاكُ حرمتي؟ ألستُ ابن بنت نبيكم صلى الله عليه وسلم وابن وصيّه وابن عمّه، وأوّل المؤمنين بالله والمصدق لرسوله بما جاء به من عند ربّه؟ أو ليس حمزة سيد الشهداء عم أبي؟ أو ليس جعفر الشهيد الطيّار دو الجناحين عمّى؟ أولم يبلغكم قول مستفيض فيكم: إنّ رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم قال لى ولأخى :"هذان سيّدا شباب أهل الجنة" ؟ فإن الله قاله وسلم قال لى ولأخى :"هذان سيّدا شباب أهل الجنة" ؟ فإن

 <sup>1</sup> تاريخ الطبري:420/5-421؛ وينظر: مقاتل الطالبيين:113-114؛ والكامل في التاريخ:416/4؛ والبداية والنهاية:531/11.

 <sup>2</sup> تاريخ الطبري:423/5؛ وينظر: تاريخ مدينة دمشق: 14/ 217؛ وسير أعلام النبلاء:3/ 301؛ البداية والنهاية:516/11، 534، وجمهرة خطب العرب: 43/2-44.

صدّقتموني بما أقول - وهو الحقّ- فو الله ما تعمّدت كذباً مذ علمتُ أنّ الله يمقت عليه أهله، ويضرّ به من اختلقه، وإن كذّبتمونى فإنّ فيكم من إن سألتموه عن ذلك أخبركم؛ سَلُوا جابرَ بن عبد الله الأنصاريّ، أو أبا سعيد الخُدريّ، أوسيهل بن سعد الساعديّ، أو زيد بن أرقم، أو أنس بن مالك؛ يخبروكم أنّهم سمعوا هذه المقالة من رسول الله صلى الله عليه وسلم لي ولأخي. أفما في هذا حاجز لكم عن سَفْك دمي؟ فقال له شَمِر بن ذي الجوشن: هو يَعبد الله على حرف إن كان يدري ما تقول ؟ فقال له حبيب بن مُظاهر: والله إنيّ لأراك تَعبُد الله على سبعين حرفاً ، وأنا أشهد أنك صادق ما تدري ما يقول ؛ قد طبع الله على قلبك ؛ ثم قال لهم الحُسنين: فإنْ كنتم في شكّ من هذا القول أفتشكّون أثراً ما أنّى ابن بنت نبيكم؟ فو الله ما بين المشرق والمغرب ابن بنت نبي غيري منكم ولا من غيركم، أنا ابن بنتِ نبيكم خاصة . أخبروني، أتطلبوني بقتيل منكم قتلتُه، أو مال لكم استهلكته، أو بقِصاص من جراحة؟... فنادى: يا شَبَتْ بن ربعي، ويا حجّار بن أبجر، ويا قيس بن الأشعث، ويا يزيد بن الحارث، ألم تكتبوا إلى أن قد أينعت الثمار، و اخضر الجناب وطمّت الجمام، وإنما تقدُم على جندِ لك مجنّد فأقبل، قالوا له: لم نفعل؛ فقال سبحان الله! بلى والله، لقد فعلتم؛ ثم قال: أيها النّاس، إذ كرهتموني فدعوني أنصرف عنكم إلى مأمّني من الأرض؛ ... فقال له قيس بن الأشعث: أولا تتزل على حكم بني عمّك ، فإنّهم لن يُرُوك إلا ما تحبّ، وإن يصل إليك منهم مكروه ؟ فقال الحُسنين: أنت أخو أخيك، أتريد أن يطلبك بنو هاشم بأكثرَ من دم مسلم بن عقيل؛ لا والله لا أعطيهم بيدى إعطاء الذليل، ولا أقرّ إقرارَ العبيد. عباد الله ﴿إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ أَنْ تَرْجُمُونِي ۗ [سورة الزخرف:20] أعوذ ﴿بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبِّر لاَ يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ [سورة غافر: 27] ))(1).

• خطبته الطّيِّة غداة اليوم الذي استشهد فيه: ((يا عبادَ اللَّهِ، اتقُوا اللّهَ، وكونوا من الدنيا على حَذَر؛ فإنّ الدنيا لو بَقِيتُ على أحدٍ، أو بقي عليها أحد لكانت الأنبياءُ أحقّ بالبقاء، وأوْلى بالرَضاء، وأرْضَى بالقضاء؛ غيرَ أنّ اللّه تعالى خَلْق الدنيا للفناء، فجديدُهَا بال، ونعيمُها

 <sup>1</sup> تاريخ الطبري:424-326؛ وينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على:97/2-98؛ والكامل في التاريخ:418/3-418؛ والبداية والنهاية:534/11.

مُضْمَحِلٌ، وسرورُها مُكْفَهِرٌ، مَنْزِلُ تَلْعة، ودارُ قُلْعة؛ ﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى﴾ [سورة البقرة: 197]، ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [سورة البقرة: 197]، ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [سورة ال

- خطبته الله بحيش عمر بن سعد وهي آخر خطبة خطبها قبل وقوع المعركة: ((الحمد لله الذي خلق الدنيا فجعلها دار فناء وزوال متصرفة بأهلها حالاً بعد حال، فالمغرور من غرته، والشقي من فتنته فلا تغرنكم الحياة الدنيا، ولا يغرنكم بالله الغرور... فنعم الربّ ربّنا، وبئس العباد أنتم أقررتم بالطاعة، وآمنتم بالرسول مُحَمَّد صلى الله عليه وآله، ثمّ أنتم رجعتم إلى ذريته، وعترته تريدون قتلهم لقد استحوذ عليكم الشيطان فأنساكم ذكر الله العظيم فتباً لكم ولما تريدون إنّا لله وإنّا إليه راجعون، هؤلاء قوم كفروا بعد إيمانهم فبعداً للقوم الظالمين))(2).
- خطبته العَيِّة بالناس لما استكفوا به: (( لما استكف الناس بالحُسَيْن بن علي عليه السلام [ركب فرسه و] استنصت الناس وحمد الله تبارك وتعالى، وصلى على النبي صلَى الله عَلَيه وسلَّم ثم قال: تباً لكم أيها الجماعة وترجاً [وبؤساً لكم]، أحين استصرختمونا ولهين، فأصرخناكم مُوجفين، سللتم علينا سيفاً كان بأيماننا وحمشتُم علينا ناراً اقتدحناها على عدوكم وعدونا، فأصبحتم إلباً على أوليائكم، ويداً عليهم مع أعدائكم، لغير عدلٍ أفشوه فيكم، ولا أملٍ أصبح لكم فيهم، ومن غير حدث كان فينا، ولا رأي تفيّل منا؟ فهلا لكم الويلات أذ كرهتمونا والسيف مَشيم، والجأشُ طامن، والرأيُ لم يستحصف؟ ولإن استسرعتم اليها كطيرة الدّبا، وتداعيتم عليها كتداعي الفراش، فشجاً وبهلةً لطواغيت الأمة، وشذّاذ الأحزاب، ونَبَذَةِ الكتاب، وتَفْتَةِ الشيطان، وعُصبةِ الآثام، ومحرّفي الكلم، ومطفئي السنن، وملحقي العهر بالنسب، واسف المؤمنين، ومراجي المستهزئين، الذين جعلوا القرآن عضين وعصاة الإمام، وملحقي العهرة بالنسب ولبئس ما قدّمت لهم أنفسهم أن سَخِطَ الله عليهم وفي العذاب هم خالدون.

أفهؤلاء تعضدون، وعناً تتخاذلون؟! أجل والله. خذل فيكم معروف وشَجَت عليه عروقكم، وتأزّرت عليه أصولكم فأفرعتم، فكنتم أخبث ثمر شَجَى للناظر، وأكلة للغاصب. ألا فلعنة الله على الظالمين الذين الذين ينقضون الأيمان بعد توكيدها وقد جعلوا الله عليهم كفيلاً

<sup>1</sup> زهر الأداب وثمر الألباب:1/1001؛ وينظر : تاريخ مدينة دمشق: 218/14؛ وجمهرة خطب العرب: 43/2.2 مناقب آل أبى طالب: 4/ 108-109.



ألا وإنَّ الدعي ابن الدّعي قد ركز بين اثنتين: بين السّلة والذّلة، وهيهات منا الذّلة وهيهات له ذلك منّي، يأبى الله ورسولُهُ ذلك والمؤمنون، وحجور طهرت وجدود طابت، وأنوف حمية، ونفوس أبيّة، أن نؤثر مقام اللئام على مصارع الكرام. ألا وإني زاحف بهذه الأسرة على قلّةِ العدد، [وكثرة العدو] وخذلة الناصر [ثم تمثل فقال]:[من الوافر]

فإن نَهْزِمْ فهزَّامون قدماً وإن نُهْزَمْ فغيرُ مهزمينا وما إن طبّنا جُبْنٌ ولكن منايانا ودولة آخرينا وللو خلد الملوك إذاً خلدنا ولو بقي الكرام إذاً بقينا فقل للشامتين بنا أفيقوا سيلقى الشامتون كما لقينا

ألا ثُمَّ لا تلبثون بعدها إلا كريثِ ما يركبُ الفرس حتى تدورَ بكم دورَ الرحى وتقلق بكم قَلَقَ المحور. عهد عهده إلي أبي عليٌ، ﴿فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عُمَّةً ثُمَّ الْعَصُوا إِلَيَّ وَلاَ يُنظِرُونِي ﴾ [سورة يونس :71] ﴿إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبَّكُمْ مَا مِنْ دَابَةٍ إِلاَّ هُوَ آخِذٌ بِنَاصِيتِهَا إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [سورة هود :56] اللَّهم احبس عنهم قطر السماء، وابعث عليهم سنين كسني يوسف، وسلط عليهم غلام ثقيف يسقيهم كأساً مصبرة، ولا يدع فيهم أحداً إلا قتله قتلة بقتلة، وضربة بضربة، ينتقم لي ولأوليائي وأهل بيتي و أشياعي منهم، فإنَّهم غرونا وكذّبونا وخذلونا، وأنت ربًنا عليك توكلنا، وإليك أنبنا، وإليك أشياء المصير. ثم قال: أين عمر بن سعد؟ ادعوا لي عمر، فدُعي له، وكان كارها لا يحبّ أن يأتيه فقال: يا عمر أنت تقتلني؟! تزعم أن يوليك الدعي بن الدعي بلاد الري وجرجان والله لاتتهنأ فقال: يا عمر أنت تقتلني؟! تزعم أن يوليك الدعي بن الدعي بلاد الري وجرجان والله لاتتهنأ بنلك أبداً، عهداً معهوداً، فاصنع ما أنت صانع، فانك لاتفرح بعدي بدنيا ولا آخرة، ولكأني برأسك على قصبة قد نصب بالكوفة، يتراماه الصبيان ويتخذونه غرضاً بينهم. فاغتاظ عمر من كلامه، ثم صرف بوجهه عنه)) (1).

دعاؤه الطّي بعد مقتل ابنه عبد الله الرضيع: ((ربِّ إنْ تَكُنْ حَبَسْتَ عنّا النّصر من السماء فاجعل ذلك لما هو خيرٌ، وانتقم مِنْ هؤلاء الظالمين ))(2).

• شعره الكلي بعد قتل عبد الله الرضيع:

<sup>1</sup> التذكرة الحمدونية: 5/ 212؛ وينظر: تحف العقول عن آل الرسول: 265-267؛ وتاريخ مدينة دمشق: 14/ 218-218؛ والاحتجاج: 2/ 278؛ وما بين الأقواس من بحار الأنوار:10/45.

<sup>2</sup> الكامل في التاريخ:3/429-430؛ وينظر: البداية والنهاية: 547/11.

كفر القوم وقدما رغبوا قتلوا قدماً عليّاً وابنه حنقاً منهم وقالوا أجمعوا يالقوم من أناس رذَّل ثم صاروا وتواصوا كلهم لم يخافوا الله في سفك دمي وابن سعدٍ قد رماني عنوة لا لشيء كان منى قبل ذا بعليِّ الخير من بعد النبي خيرة الله من الخلق أبي فضة خلقت من ذهب من له جدٍ كجدي في الورى فاطم الزهراء أمي وأبي عروة الدين على المرتضى وله في يوم أحد وقعة ثم بالأحزاب والفتح معاً في سبيل الله ماذا صنعت عترة البر التقى المصطفى عبد الله غلاماً بافعاً وقلى الأوثان لم يسجد لها طعن الأبطال لما برزوا

عن ثوب الله ربِّ الثقلين حسن الخير كريم الطَّرفين نفتك الآن جميعاً بالحُسنين جمعوا الجمع لأهل الحرمين باختيار لرضاء الملحدين لعبيد الله نسل الكافرين بجنود كوكوف الهاطلين غير فخرى بضياء الفرقدين والنبى القرشيِّ الوالدين ثم أمى فأنا ابن الخيرتين فأنا الفضة وابن الذهبين أو كشيخى فأنا ابن القمرين قاسم الكفر ببدر وحنين هادم الجيش مصلِّي القبلتين شفت الغل بقبض العسكرين كان فيها حتف أهل القبلتين أمة السوء معاً بالعترتين وعليّ القوم يوم الجحفلين وقريش يعبدون الوثنين مع قريش لا ولا طرفة عين یوم بدر وتبوك وحنین<sup>(1)</sup>

• شعره الكين لما تقدم نحو القوم بعد قتل عبد الله الرضيع:

أنا ابن على الطهر من آل هاشم 

كفانى بهذا مفخراً حين أفخرُ

<sup>1</sup> الاحتجاج:279/2 ؛ وينظر: كشف الغمة في معرفة الأئمة: 2/ 237 ؛ والفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة: 170.

وفاطمُ أُمي من سلالة أحمد وفاطمُ أُمي من سلالة أحمد وفينا كتاب الله أنزل صادقاً ونحن أمان الله للناس كلّهم ونحن حماة الحوض نسقي ولاتنا وشيعتنا في الحشر أكرم شيعة

وعمّي يُدعى ذو الجناحين جعفر وفينا الهدى والوحي بالخير تذكر نطول بهذا في الأنام ونجهر بكأس رسول الله ما ليس يُنكر ومبغضنا يوم القيامة يخسر (1)

- دعاء الإمام الطّيِّخ في يوم عاشوراء حين بقي وحيداً: ((اللهمَّ أمسك عنهم قَطْرَ السّماء، وامنعهم بركاتِ الأرض، اللهمَّ فإن متعتهم إلى حينٍ ففرقهم فرقاً، واجعلهم طرائق قدداً، ولا تُرض عنهم الولاة أبداً، فإنَّهم دعونا لينصرونا، فعدوا علينا فقتلونا))(2).
- آخر خطبة خطبها الطّيِّة وهو يُحارب القوم وحيداً فريداً: ((أعلى قتلي تَحاثُون؟! أما والله لا تقتُلون بعدى عبداً من عباد الله الله أسخط عليكم لقتُله منّي؛ وإيم الله إنّي لأرجو أن يكرمني الله بهوانكم، ثمّ ينتقم لي منكم من حيث لا تشعرون، أمّا والله أن لو قد قتلتموني لقد ألقى الله بأسكم بينكم، وسفك دماءكم، ثمّ لا يرضى لكم حتى يضاعف لكم العذاب الأليم))(3).
- ردوده العلاق على من قالوا له أبشر بالنار يوم العاشر من محرم: ((قال رجل من بني تميم يقال له عبد الله بن حوزة، وجاء حتى وقف بحيال الحُسنين فقال: أبشر يا حسين بالنار، فقال: كلا، إني أقدم على ربّ رحيم وشفيع مطاع، ثم قال: من هذا ؟ قالوا: ابن حوزة. قال: حازه الله إلى النار، فاضطرب به فرسه في جدول فعلقت رجله بالركاب ووقع رأسه في الأرض، ونفر في الفرس فجعل يمر برأسه على كلً حجر ، وأصل شجرة حتى مات، ويقال: بقيت رجله اليسرى في الركاب فشدً عليه مسلم بن عوسجة الأسدي فضرب رجله اليمنى فطارت، ونفر به فرسه يضرب به كل شيء حتى مات ... ثم جاء رجل آخر فقال: أين الحُسنين ؟. قال هأنذا. قال: أبشر بالنار تردها الساعة. قال: بل أبشر بربّ رحيم وشفيع الحُسنين ؟. قال هأنذا. قال: أبشر بالنار تردها الساعة. قال: بل أبشر بربّ رحيم وشفيع



<sup>1</sup> الاحتجاج:280/2؛ وينظر: الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة:167.

<sup>2</sup> الاحتجاج:451/5؛ والكامل في التاريخ:431/3.

<sup>3</sup> تاريخ الطبري :452/5.

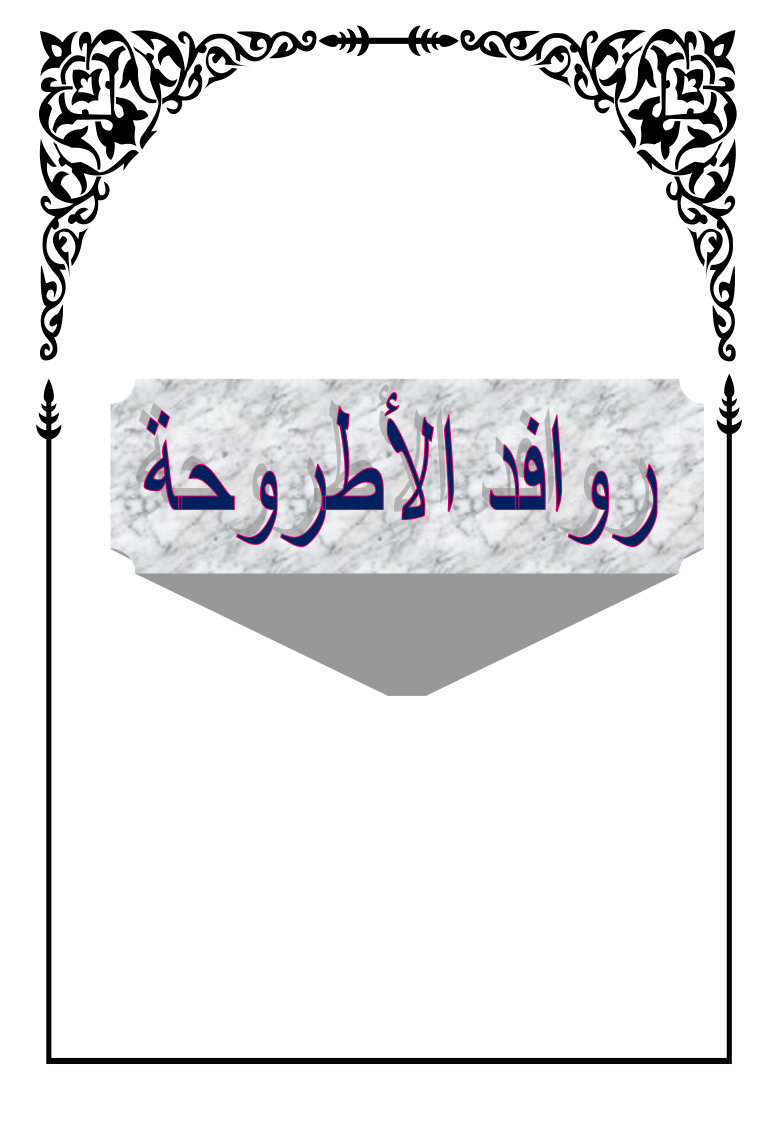
مطاعٍ فمن أنت؟ قال: شمر بن ذي الجوشن. فقال الحُسنين: الله أكبر، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إنى رأيت كلباً أبقع يلغ في دماء أهل بيتي"))(1).

- دعاؤه الطّيِّين على أهل الكوفة لما رماه الحصين بسهم في فمه: (( اللهمَّ أحصهم عدداً واقتلهم بداً، ولا تذر على الأرض منهم حداً)(2).
- قوله الطّيِّين الشمر وجيشه عندما حالوا بينه وبين رحله: ((ويحكم إن لم يكن لكم دين، وكنتم لا تخافون المعاد، فكونوا في أمر دنياكم أحراراً ذوي أحساب))(3).

<sup>1</sup> جمل من أنساب الأشراف: 3/ 399-401؛ وما بين الأقواس من الكامل في التاريخ: 3/ 422.

 <sup>2</sup> جمل من أنساب الأشراف: 3/ 407؛ وينظر: تاريخ الطبري: 449/5، والكامل في التاريخ:429-430؛
 والبداية والنهاية:547/11.

<sup>3</sup> جمل من أنساب الأشراف: 3/ 407 ؛ وينظر: تاريخ الطبري: 5/ 450.



## روافد الأطروحة

## القرآن الكريم

## المصادر والمراجع:

(1)

- ♦ أبو الشهداء الحسين بن علي، عباس محمود العقّاد، نهضة مصر، مصر (د. ت).
- ❖ الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي (ت911ه)، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة ناشرون، دمشق، الطبعة الأولى (1429ه. 2008م).
- ❖ الاحتجاج، أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي (من أعلام القرن السادس الهجري)، الأميرة للطباعة والنشر، بيروت، الطبعة الأولى (1432 هـ. 2011م).
- ❖ إحياء علوم الدين، أبو حامد مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن أحمد الغزّالي (ت505هـ)، مكتبة الصفا، القاهرة، الطبعة الأولى (1423هـ. 2003هـ).
- ♦ الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، أبو عبد الله مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن النعمان العكبريّ البغدادي (ت413هـ)، مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، (د. م) (د. ت).
- ❖ أساس البلاغة، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر بن أحمد الزمخشريّ (ت 538هـ)،
   تحقیق محمد باسل عیون السود، دار الکتب العلمیة، بیروت، الطبعة الأولى (1419–1998م).
- ❖ أساليب الإقناع في المنظور الإسلامي، طه عبد الرحمن السبعاوي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (2005م).
- الاستدلال البلاغي، الدكتور شكري المبخوت، دار الكتاب الجديد، بيروت، الطبعة الثانية
   (2010م).
- ❖ استراتیجیات الخطاب مقاربة لغویة تداولیة، عبد الهادي بن ظافر الشهري، دار الكتاب الجدید، بیروت، الطبعة الأولى (2004م).
- ❖ استقبال النص عند العرب، مُحَمَّد المبارك، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، الطبعة الأولى (1999م).

روافد الأطروحة:......

- ♦ أسرار البلاغة، أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجانيّ (ت471هـ)، قرأه وعلق عليه أسرار البلاغة، أبو بكر عبد القاهرة، الطبعة الأولى (1412هـ 1991م).
- ❖ أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية، الدكتور حسن طبل، دار الفكر العربي، القاهرة (1418هـ. 1998م).
- ❖ الأسلوب الكنائي في القرآن الكريم، محمود السيد شيخون، مكتبة الكليات الأزهرية، مصر، الطبعة الأولى (1398هـ).
- ❖ الأسلوبية والأسلوب، الدكتور عبد السلام المسدّي، الدار العربية للكتاب، ليبيا، الطبعة الثالثة (د . ت).
- الأعلام، خير الدين الزركليّ، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الخامسة عشر (2002م).
- ♦ الإمامة والسياسة المعروف بتاريخ الخلفاء، أبو مُحَمَّد عبد الله بن مسلم ابن قتيبة الدينوري (ت-276هـ)، تحقيق علي شيري، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الأولى (1410هـ. 1990م).
- ❖ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشيرازيّ، مؤسسة البعثة، بيروت، الطبعة الأولى (1413هـ).
- ♦ أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، فريق البحث في البلاغة والحجاج، إشراف حمادي صمود، جامعة الآداب والفنون والعلوم الإنسانية، كلية الآداب منوبة، المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية، تونس (1998م).

(ب)

- بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، مُحَمَّد باقر المجلسي (ت1111ه)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثالثة (1403ه. 1983م).
- ♦ البداية والنهاية، عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القُرَشي الدمشقي (ت774هـ)، تحقيق الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، الجيزة، الطبعة الأولى (1418هـ. 1998م).
- ❖ البديع، عبد الله بن المعتز (ت296ه)، تحقيق اغناطيوس كراتشقوفسكي، دار المسيرة،
   الكويت، الطبعة الثالثة (1402ه. 1982م).



روافد الأطروحة:.....

- بديع القرآن، ابن أبي الأصبع المصري (654ه)، تقديم وتحقيق حفني مُحَمَّد شرف، نهضة مصر، مصر (1957م).
- ❖ البرهان في علوم القرآن، بدر الدين مُحَمَّد بن عبد الله الزركشيّ (ت794هـ)، تحقيق مُحَمَّد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، الطبعة الثالثة (1404هـ. 1984م).
- \* بلاغة الإمام الحسين بن علي التي التي دراسة وتحليل، حسين أبو سعيدة، مركز العترة للدراسات والبحوث، بيروت (1998م).
- \* بلاغة الخطاب وعلم النص، الدكتور صلاح فضل، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، العدد (164)، لسنة (1992).
- ❖ البلاغة العربية . قراءة أخرى، الدكتور مُحَمَّد عبد المطلب، الشركة المصرية العالمية للنشر، مصر، الطبعة الأولى (1997م).
- ❖ البلاغة فنونها وأفنانها، الدكتور فضل حسن عباس، دار الفرقان، إربد، الطبعة الرابعة (1417هـ. 1997م).
  - ♦ البلاغة والاتصال، جميل عبد المجيد، دار غريب، القاهرة (د.ت).
- ❖ البلاغة والتطبيق، الدكتور أحمد مطلوب والدكتور كامل حسن البصير، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، بغداد، الطبعة الثانية (1420ه. 1999م).
- ❖ البيان في روائع القرآن دراسة لغوية أسلوبية للنص القرآني، الدكتور تمّام حسّان، عالم الكتب، القاهرة (1993م).
- ♦ البيان والتبيين، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت255ه)، تحقيق عبد السلام مُحَمَّد هارون، مكتبة الخانچي للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة السابعة (1418ه. 1998).

(ت)

❖ تاج العروس من جواهر القاموس، أبو الفيض محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسينيّ الزّبيديّ، تحقيق مصطفى حجازي، مطبعة حكومة الكويت، الكويت (1373ه. 1973م).



- ❖ تاريخ الطبري (تاريخ الرسل والملوك)، أبو جعفر مُحَمَّد بن جرير الطبري (ت310هـ)، تحقيق مُحَمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثانية (1971م).
- ❖ تاريخ مدينة دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بابن عساكر (ت571ه) ، دراسة وتحقيق محبّ الدين أبي سعيد عمر بن غرامة العمري، دار الفكر ، بيروت (1415ه. 1995م).
- ❖ التبيان في تفسير القرآن، أبو جعفر مُحَمَّد بن الحسن بن علي الطوسي (ت460هـ)، تحقيق أحمد حبيب قصير العامليّ، مكتب الإعلام الإسلامي، (د.م)، الطبعة الأولى (1409هـ).
- ❖ التحاجج طبيعته ، ومجالاته ، ووظائفه، تنسيق حمو النقاريّ، مطبعة النجاج الجديد، الدار البيضاء، الطبعة الأولى (1427هـ. 2006م).
- \* تحف العقول عن آل الرسول صلى الله عليهم، أبو مُحَمَّد الحسن بن علي بن الحسين بن شعبة الحرانيّ (من أعلام القرن الرابع الهجري)، قدّم له الشيح حسين الأعلمي، الطبعة الأولى (1384هـ).
- ♦ التداولية عند العلماء العرب دراسة تداولية لظاهرة (الأفعال الكلامية) في التراث اللساني العربي، الدكتور مسعود صحراوي، دار الطليعة، بيروت، الطبعة الأولى (2005م).
- ❖ التداولية والحجاج مداخل ونصوص، صابر الحباشة، صفحات للدراسة والنشر، دمشق، الطبعة الأولى (2008م).
- ❖ التذكرة الحمدونية، مُحَمَّد بن الحسن بن مُحَمَّد بن علي المعروف بابن حمدون (ت562هـ)، تحقيق إحسان عباس وبكر عباس، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى (1996م).
- ❖ التصوير الفتي في خطب المسيرة الحسينية، هادي سعدون هنون، العتبة العلوية المقدسة، النجف الأشرف، الطبعة الأولى (2011م).
- ❖ التعریفات، علي بن مُحَمَّد بن علي الجرجاني (ت816هـ)، تحقیق إبراهیم الأبیاري، دار الكتاب العربی، بیروت، الطبعة الأولی (1405هـ).
- ❖ تفسير التحرير والتنوير، مُحَمَّد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر، تونس (1984م).

- ❖ تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القريشيّ الدمشقيّ (774هـ)، تحقيق سامي بن مُحَمَّد السلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الثانية (1420هـ 1999م)
- ❖ التفكير البلاغي عند العرب أسسه وتطوره إلى القرن السادس، الدكتور حمادي صمود، دار الكتاب الجديد، بيروت، الطبعة الثالثة (2010م).
- ❖ تهذیب اللغة، أبو منصور مُحَمَّد بن أحمد الأزهريّ (ت370هـ)، تحقیق عبد الحلیم النجار، الدار المصریة للتألیف والنشر، مصر (1964م).
  - ♦ التواصل والحجاج، طه عبد الرحمن، مطبعة المعارف الجديد، الرباط (1994).

(ج)

- ♦ الجامع الكبير، أبو عيسى مُحَمَّد بن عيسى الترمذي (ت279هـ)، تحقيق الدكتور بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى (1996).
- ❖ جمل من أنساب الأشراف، البلاذري (ت279هـ)، حققه وقدم له الدكتور سهيل زكّار والدكتور رياض زركلي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الأولى (1317هـ.
   م 1996م).
- ❖ جمهرة خطب العرب في العصور العربية الزاهرة، أحمد زكي صفوت، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، الطبعة الأولى ( 1352ه. 1933م).
- جمهرة رسائل العرب في العصور العربية الزاهرة، أحمد زكي صفوت، المكتبة العلمية،
   بيروت ( 1356هـ . 1937م).
- جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، السيد أحمد الهاشمي، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى (1999م).

**(**2**)** 

- ❖ الحجاج في البلاغة المعاصرة بحث في بلاغة النقد المعاصر، الدكتور مُحَمَّد سالم مُحَمَّد الأمين الطلبة، دار الكتاب الجديد، بيروت، الطبعة الأولى (2008).
- ♦ الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه، الدكتورة سامية الدريديّ، عالم الكتب الحديث، أربد (2011).



- ❖ الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية، الدكتور عبد الله صولة، دار الفارابي، بيروت (2007).
- ♦ الحجاج مفهومه ومجالاته، الدكتور حافظ إسماعيلي علوي، عالم الكتب الحديث، أربد (2010م).
- ❖ الحسين في الفكر المسيحي، انطوان بارا، مطبعة سرور، قم، الطبعة الأولى(1424ه.
   2004م).
- \* حياة الحيوان الكبرى، كمال الدين مُحَمَّد بن موسى بن عيسى الدميري، تحقيق أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية (1424هـ 2003م).

(خ)

- الخطاب والحِجَاج، الدكتور أبو بكر العزاوي، مؤسسة الرحاب الحديثة للطباعة والنشر،
   بيروت، الطبعة الأولى (2010م).
- ❖ الخطابة، أرسطو طاليس، حققه وعلّق عليه عبد الرحمن بدوي، الناشر (وكالة المطبوعات، الكويت)، و (دار القلم، بيروت) (1979م).

(7)

- ❖ دراسات في الحجاج قراءة لنصوص مختارة من الأدب العربي القديم، الدكتورة سامية الدريديّ الحُسنيّ، (عالم الكتب الحديث، أربد) و (جدارا للكتاب العالمي، العبدليّ)، الطبعة الأولى (2009م).
- ♦ الدرس الدلالي عند عبد القاهر الجرجاني، الدكتور تراث حاكم الزياديّ، (دار الصفاء للنشر والتوزيع، عمان)، و (مؤسسة دار الصادق الثقافية، الحلّة)، الطبعة الأولى (1432ه.
   2011م).
- \* دلائل الإعجاز، عبد القاهر الجرجاني، قرأه وعلّق عليه محمود مُحَمَّد شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الخامسة (2004).
- ❖ دلالات التراكيب دراسة بلاغية، الدكتور محمد أبو موسى، دار التضامن، القاهرة، الطبعة الثانية (1408ه. 1987م).
  - ❖ ديوان الوأواء الدمشقي، تحقيق سامي الدهّان، دار صادر، بيروت (1993).

❖ ديوان يزيد بن معاوية، جمع وتحقيق وشرح الدكتور واضح الصمد، دار صادر، بيروت،
 الطبعة الثانية (2007م).

(J)

- ❖ رسائل الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت255ه)، تحقیق عبد السلام مُحَمَّد هارون، مکتبة الخانچی، القاهرة (1384ه. 1964م).
- ❖ الرواية والاستشهاد باللغة دراسة لقضايا الرواية والاستشهاد في ضوء علم اللغة الحديث، الدكتور مُحَمَّد عيد، عالم الكتب، القاهرة (1976).

(j)

❖ زهر الآداب وثمر الألباب، أبو إسحاق إبراهيم بن عليّ الحُصريّ القيروانيّ (ت453هـ)،
 تحقيق مُحَمَّد محيي الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، الطبعة الرابعة (د. ت).

(w)

- ❖ سير أعلام النبلاء، شمس الدين مُحَمَّد بن أحمد بن عثمان الذهبيّ (ت748هـ)، تحقيق مُحَمَّد نعيم العرقسوسيّ ومأمون صاغرچيّ وأشرف على التحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية (1402هـ. 1982م).
  - ♦ السيرة النبوية، ابن هشام (ت213هـ)، دار الجيل، بيروت (1975م).

(ش)

- ❖ شرح مذاهب أهل السنة ومعرفة شرائع الدین والتمسك بالسنن، أبو حفص عمر بن أحمد
   بن عثمان بن شاهین (ت385ه)، تحقیق عادل بن مُحَمَّد، مؤسسة قرطبة، مصر (1415ه
   − 1995م).
- ♣ شرح نهج البلاغة، أبو حامد عز الدين بن هبة الله بن مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن أبي الحديد المدائنيّ (656هـ)، تحقيق مُحَمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار الجيل، بيروت، (د. ت).

(ص)

- ❖ الصاحبي في فقه اللغة، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت395ه)، تحقيق أحمد صقر، مؤسسة المختار، القاهرة، الطبعة الأولى (1425ه. 2005م).
- ❖ صحيح ابن حبان، أبو حاتم مُحَمَّد بن حبان بن أحمد التميمي (ت354ه)، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية (1414ه. 1993م).
- \* الصورة الفنية في المثل القرآني دراسة نقدية بلاغية، الدكتور مُحَمَّد حسين عليّ الصغير، دار الرشيد للنشر، بغداد (1981م).

(ع)

- ❖ العقد الفريد، أحمد بن مُحمَّد بن عبد ربّه الأندلسي (ت328هـ)، تحقيق محمد سعيد العريان،
   مطبعة الاستقامة، القاهرة، الطبعة الثانية (1372هـ. 1953م).
- علم الأسلوب مبادئه وإجراءاته، صلاح فضل، دار الشروق، القاهرة، الطبعة الأولى
   (1998م).
- ❖ العمدة في صناعة الشعر ونقده، أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني (456هـ أو 463هـ)،
   تحقيق الدكتور النبوي عبد الواحد شعلان، مكتبة الخانچي، القاهرة، الطبعة الأولى (1420هـ .
   . 2000م).
- ♦ العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيديّ (ت175هـ)، تحقيق الدكتور مهدي المخزوميّ والدكتور إبراهيم السامرائيّ، دار الهجرة، قم، الطبعة الأولى (1405هـ).
- ❖ عيون الأخبار، أبو مُحَمَّد عبد الله بن مسلم ابن قتيبة الدينوريّ (ت276هـ)، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، (1996).

(غ)

❖ الغدير في الكتاب والسنة، عبد الحسين أحمد الأمينيّ النجفيّ، موسوعة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، الطبعة الأولى(1994م).

(**ف**)

❖ الفروق اللغوية، أبو هلال العسكريّ (ت395هـ)، تحقيق مُحَمَّد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة، القاهرة (1418هـ. 1997م).



- ❖ الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة عليهم السلام، علي بن مُحَمَّد بن أحمد المالكيّ المكيّ الشهير بابن الصبّاغ (ت855هـ)، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الثانية (1409هـ. 1988م).
- ❖ الفلسفة والبلاغة مقاربة حجاجية للخطاب الفلسفي، الدكتور عمارة ناصر، مطابع الدار العربية للعلوم، بيروت (2009م).
- ❖ في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، الدكتور طه عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، الطبعة الثانية (2000م).
- ❖ في بلاغة الخطاب الإقناعي مدخل نظري وتطبيقي لدراسة الخطابة العربية، الدكتور مُحَمَّد العمريّ، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، الطبعة الثانية (2002).
  - ♦ في البلاغة العربية، عبد العزيز عتيق، دار النهضة العربية، بيروت (د. ت).
- ❖ في النحو العربي نقد وتوجيه، الدكتور مهدي المخزومي، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، الطبعة الثانية (2005م).

(ك)

- ♦ الكامل في التاريخ، أبو الحسن على بن أبي الكرّم مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيبانيّ المعروف بابن الأثير الجزريّ الملقب بعز الدين (ت630هـ)، تحقيق أبي الفداء عبد الله القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (1407هـ. 1987م).
- ❖ كتاب الصناعتين الكتابة والشعر، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سُهيل العسكري (ت395هـ)، تحقيق علي مُحَمَّد البجاوي ومُحَمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، الطبعة الأولى (1371هـ . 1952م).
- \* كتابة الجاحظ في ضوء نظريّات الحجاج، الدكتور على مُحَمَّد على سلمان، ديموپرس للطباعة والتجارة، بيروت، الطبعة الأولى (2010).
- \* الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري (ت538هـ)، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجد والشيخ علي مُحَمَّد معوّض، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة الأولى (1418هـ 1998م).

❖ كشف الغمة في معرفة الأئمة، أبو الحسن عليّ بن عيسى بن أبي الفتح الأربليّ
 (ت693ه)، دار الأضواء، بيروت، الطبعة الثانية (1405ه. 1985م).

(J)

- ❖ لسان العرب، أبو الفضل جمال الدين مُحَمَّد بن مكرّم بن منظور الأفريقيّ المصريّ (ت711هـ)، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى (1300هـ).
- ❖ اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، طه عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، الطبعة الأولى (1998م).
- ♦ اللغة والحجاج، الدكتور أبو بكر العزاوي، العمدة، الدار البيضاء، الطبعة الأولى (2006م).
  - ♦ اللغة والخطاب، عمر أوكان، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء (2001م).
- ❖ اللغة والمنطق بحث في المفارقات، الدكتور حسان الباهي، (دار الأمان، الرباط)، و (المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء)، الطبعة الأولى (2000م).

(م)

- ♦ المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير (ت 637هـ)، قدمه وعلق عليه الدكتور أحمد الحوفي والدكتور بدوي طبانة، دار النهضة، القاهرة، الطبعة الثانية (د.ت).
- ❖ مجمع الأمثال، أبو الفضل أحمد بن مُحَمَّد بن احمد بن إبراهيم النيسابوريّ الميدانيّ، تحقيق مُحَمَّد محيي الدين عبد الحميد، السنة المُحَمَّدية، (د. م) (1955).
- \* مجمع البيان لعلوم القرآن، أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسيّ (ت548هـ)، مؤسسة الهدى للنشر والتوزيع، طهران (1417هـ 1997م).
- \* مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، مُحَمَّد بن مكرّم المعروف بابن منظور (ت711هـ)، تحقيق أحمد راتب حنوش ومُحَمَّد ناجي العمر، مراجعة رياض عبد الحميد مراد، دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى (1405هـ 1985م).
- ❖ المدارس اللسانية المعاصرة، الدكتور نعمان بوقرة، مكتبة الآداب، القاهرة، (د . ط)،
   (2003م).



- ❖ المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله مُحَمَّد بن عبد الله الحاكم النيسابوريّ (ت405هـ)،
   تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (1411هـ.
   1990م).
- ❖ المستصفى من علم الأصول، أبو حامد مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن أحمد الغزاليّ (ت505هـ)، دار صادر، بيروت، الطبعة الثانية (2010م).
- ❖ مسند أبي يعلى، أحمد بن علي بن المثنى الموصليّ التميميّ، تحقيق حسين سليم أسعد، دار المأمون للتراث، دمشق، الطبعة الأولى (1404ه. 1984م).
- ❖ مسند أحمد، أبو عبد الله أحمد بن حنبل الشيبانيّ (ت241هـ)، مؤسسة قرطبة، مصر (د. ت).
- ❖ المصطلح النحوي نشأته وتطوره حتى أواخر القرن الثالث الهجري، عوض حمد القوزيّ، شركة الطباعة العربية السعودية، الرياض، الطبعة الأولى (1401ه 1981م).
- ❖ معاني الحروف، أبو الحسن علي بن عيسى الرمانيّ (ت386هـ)، تحقيق عرفان بن سليم العشا حسونة الدمشقيّ، المكتبة العصرية، بيروت (1428هـ. 2008م).
- ❖ المعجم الكبير، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أبوب الطبرانيّ (360هـ)، تحقيق حمدي بن
   عبد المجيد السلفيّ، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، الطبعة الثانية (1404ه 1983م).
- \* مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ابن هشام الأنصاريّ، تحقيق الدكتور عبد اللطيف مُحَمَّد الخطيب، مطابع السياسة، الكويت، الطبعة الأولى (1421هـ . 2000م).
- ❖ مفاتيح الغيب، مُحَمَّد الرازيّ فخر الدين (ت606هـ)، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى
   (1401هـ 1981م).
- \* مفتاح العلوم، أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر مُحَمَّد بن علي السكاكيّ (ت626هـ)، دراسة وتحقيق أكرم عثمان يوسف، مطبعة دار الرسالة، بغداد، الطبعة الأولى (1402هـ 1982م).
- مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهانيّ، تحقيق صفوان عدنان داوودي، طليعة النور، قم،
   الطبعة الأولى (1426هـ. 2000م).
- ❖ مقاتل الطالبيين، أبو الفرج الأصفهاني (ت356ه)، شرح وتحقيق السيد أحمد صقر، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف، الطبعة الأولى (1423ه).



روافد الأطروحة:......

- ❖ مقتل الإمام الحسين وواقعة كربلاء، حسان عبد الله أبو صالح و حسن عبد الله أبو صالح
   (1418هـ. 1997م).
- ❖ مقتل الحسين، أبو المؤيد الموفق بن أحمد المكيّ الخوارزميّ (ت568ه)، مطبعة الزهراء،
   النجف (1367ه. 1948م).
- ❖ مقدمة العلامة ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون، تحقیق حجر عاصبي، دار ومكتبة الهلال، بیروت (1988م).
- ❖ الملهوف على قتلى الطفوف، أبو القاسم علي بن موسى بن جعفر بن طاووس (ت664ه)،
   إعداد عبد الزهراء عثمان مُحَمَّد، ستارة، قم، الطبعة الأولى (1419ه. 1998).
- ❖ مناقب آل أبي طالب، أبو جعفر مُحَمَّد بن عليّ بن شهر آشوب المازندراني (ت888هـ)، تحقيق يوسف البقاعيّ، مطبعة سليمانزادة، منشورات ذوي القربى، قم، الطبعة الثانية (1427هـ).
- ♦ المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن مُحَمَّد المعروف بابن الجوزيّ (ت597ه)، دراسة وتحقيق مُحَمَّد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا راجعه وصححه نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (1412ه. 1992م).
- منطق الكلام من المنطق الجدلي الفلسفي إلى المنطق الحجاجي الأصولي، الدكتور حمو النقاري، الدار العربية للعلوم، بيروت، الطبعة الأولى (1431ه. 2010م).
- ♦ المهذّب في علم التصريف، الدكتور صلاح مهدي الفرطوسي والدكتور هاشم طه شلاش، مطابع بيروت الحديثة، بيروت (1432ه. 2011م).
- ❖ الميزان في تفسير القرآن، السيد مُحَمَّد حسين الطباطبائيّ، دار الكتب الإسلامية، طهران،
   (1402هـ).

(ن)

- ♦ النحو الوافي، عباس حسن، دار المعارف، مصر، الطبعة الثالثة (1974م).
- ❖ نزهة الناظر وتنبيه الخاطر، الشيخ الجليل الحسين بن مُحَمَّد بن الحسن بن الحلوانيّ من أعلام القرن الخامس، تحقيق ونشر مدرسة الإمام المهدي عليه السلام، قم (د. ت).



روافد الأطروحة:......

- ❖ نظریة أفعال الكلام العامة، أوستین، ترجمة عبد القادر قینینی، أفریقیا الشرق، الدار البیضاء (1991م).
- ♦ النهاية في غريب الحديث والأثر، أبو السعادات المبارك بن مُحَمَّد الجزريّ المعروف بابن الأثير (ت606ه)، تحقيق محمود مُحَمَّد الطناحيّ وطاهر أحمد الزاويّ، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت (د. ت).

**(e)** 

❖ وقعة صفين، نصر بن مزاحم المنقري (ت212هـ)، تحقيق وشرح عبد السلام مُحَمَّد هارون،
 دار الجيل، بيروت (1410هـ. 1990م).

# الرسائل و الأطاريم الجامعية :

(أ)

\* أدب الإمام الحسين الطّين قضاياه الفنية والمعنوية، موسى خابط عبود، (رسالة ماجستير)، جمهورية العراق، جامعة بابل، كلية التربية، قسم اللغة العربية (1429هـ 2008).

(ب)

❖ بنية الملفوظ الحجاجي للخطبة في العصر الأموي، خديجة محفوظي، (رسالة ماجستير)، الجمهورية الجزائرية، جامعة منتوري قسنطينة، كلية الآداب واللغات، قسم اللغة العربية – شعبة اللغويات (2007).

(ت)

❖ تجليات الحجاج في الخطاب النبوي دراسة في وسائل الإقتاع الأربعون النووية أنموذجاً، هشام فرّوم، (رسالة ماجستير)، الجمهورية الجزائرية، جامعة الحاج خضر . باتنة .، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وآدابها (2009).

(ح)

❖ الحجاج في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي، حسين بوبلوطة، (رسالة ماجستير)، الجمهورية الجزائرية، جامعة الحاج خضر. باتنة .، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وآدابها (2010).

❖ الخطاب الحجاجي السياسي في كتاب (الإمامة والسياسة) لابن قتيبة – دراسة تداولية، ابتسام بن خراف، (أطروحة دكتوراه)، الجمهورية الجزائرية، جامعة الحاج خضر . بانتة .، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وآدابها (2010).

(د)

❖ دراسة وظيفية لأسلوب التوكيد في القرآن الكريم، عائشة عبيزة، (أطروحة دكتوراه)، الجمهورية الجزائرية، جامعة الحاج خضر – باننة –، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وآدابها (2009).

(م)

- ♦ المأثور من كلام الإمام الحسين الطّيّة دراسة لغوية، عصام عدنان رحيم الياسري، (رسالة ماجستير)، جمهورية العراق، جامعة القادسية، كلية الآداب، قسم اللغة العربية (2005م).
- \* معاني ألفاظ الحجاج في القرآن الكريم وسياقاتها المختلفة السور السبع الطوال أنموذجاً . دراسة دلالية معجمية .، سعيد فاهم، (رسالة ماجستير)، الجمهورية الجزائرية، جامعة مولود معمري . تيزي وزو .، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة والأدب العربي (2011).

(ن)

- ❖ نثر الإمام الحسين العَيْنِ دراسة بلاغية، ميثم قيس مطلك، (رسالة ماجستير)، جمهورية العراق، جامعة القادسية، كلية التربية، قسم اللغة العربية (1427هـ. 2006).
- ❖ نثر الإمام الحسين الكيّ دراسة تَحلِيليّةٌ في جَمَاليةِ بِنْيةِ النّصِ، حيدر محمود (أطروحة دكتوراه)، جمهورية العراق، جامعة البصرة، كلية التربية، قسم اللغة العربية (1433هـ 2012م).

# البحوث العلمية :

(أ)

♦ الأساليب البيانية والخطاب الدعوي الواعي، الدكتور نعمان شعبان علوان، بحث منشور في مؤتمر الدعوة الإسلامية ومتغيرات العصر، كلية أصول الدين، الجامعة الإسلامية، غزّة (1426هـ. 2005م).



- ❖ الاستعارة والحجاج، ميشيل لوجيرن، مجلة المناظرة، المغرب، العدد (4)، لسنة (1411ه.
   1991م).
- ♦ أهم نظرية الحجاج في التقاليد الغربية، حسن المودن، مجلة علامات ، ج (42)، م (11)،
   لسنة (1422هـ . 2001م).

#### (ب)

- \* بلاغة الاحتجاج، ايمانويل دانبلون، ترجمة حسن الطالب، مجلة علامات، المغرب، العدد (23).
- ❖ بلاغة المجادلة، حسن النعميّ، مجلة جذور التراث، جدّة، ج (19)، مج (9) لسنة (
   \$ 1426هـ . 2005م).
- ❖ البلاغة والأسلوبية، سعيد العوادي، مجلة جذور التراث، جدّة، ج(23)، مج(10)، لسنة
   (1427هـ. 2006م).

# (ت)

- ♦ الحجاجيات اللسانية عند انسكومبر وديكرو، الدكتور رشيد الراضي، مجلة عالم الفكر، العدد (1)، مج (34)، لسنة (2005م).
- ❖ الحوار والمناظرة في منظور الشارع، نور الدين صغيري، مجلة آفاق الثقافة والتراث، العدد
   (36)، لسنة (1422هـ. 2002م).

## (7)

- ❖ دراسة الأفعال الكلامية في القرآن الكريم مقاربة تداولية -، بوڤرومة حكيمة، مجلة الخطاب، جامعة مولود معمري تيزي وزو -، الجزائر، دار الأمل، العدد (3)، لسنة (2008).
- ❖ (دلالة تنوين (باسطٌ)، عايد جدوع حنون، مجلة النجف الأشرف، العدد (97)، لسنة (1433هـ 2012م).



(ق)

❖ القيمة الحجاجية لأسلوب القصر في اللغة العربية، محمود طلحة، مجلة الخطاب، الجمهورية الجزائرية، جامعة مولود معمري . تيزي وزو . دار الأمل، العدد (3)، لسنة (2008).

(م)

- ❖ المحاجّة والإقتاع في القرآن الكريم، أحمد حسين خشان الهاشمي، مجلة المصباح، دار القرآن الكريم، العتبة الحسينية المقدسة، العدد (2)، لسنة (1431ه. 2010م).
- ❖ مدخل إلى الحجاج أفلاطون وأرسطو وشايم بيرلمان، الدكتور مُحَمَّد الولي، مجلة عالم الفكر، العدد (2)، مج (40)، لسنة (2011م).
- ❖ مراجعات اللغة والحجاج عمق التنظير ودقة الإنجاز، حسن مسكين مبارك، مجلة جذور التراث، ج (29)، مج (12)، لسنة (1430ه. 2009م).
- ❖ مفهوم الحجاج في القرآن الكريم دراسة مصطلحية، الدكتورة لمهابة محفوظ ميارة، مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق، مج (81) ، العدد (3).
- ❖ مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحجاجيات اللسانية لانسكومبر وديكرو، رشيد الراضي، مجلة عالم الفكر، العدد (2)، مج (40)، لسنة (2011م).
- ❖ من آليات تحليل الخطاب، صابر الحباشة، مجلة جذور التراث، جدّة، ج (22)، مج (10)،
   لسنة (1426هـ. 2005م).
- ❖ من قضايا النقد القديم الحكمة والمثل، مُحَمَّد إقبال العروي، بحثٌ منشور في مجلة آفاق الثقافة والتراث، الإمارات العربية المتحدة، العدد (34)، لسنة (1422هـ 2001م).

(ن)

❖ نحو مقاربة حجاجية للاستعارة، الدكتور أبو بكر العزاوي، مجلة المناظرة، المغرب، العدد
 (4) لسنة (1991م) .

# المواقع الإلكترونية.



- ♦ استراتيجية الخطاب بين الدراسات النظرية والممارسات الواقعية، عبد الهادي بن ظافر الشهريّ، الموقع على الانترنت: www.mohamedrabeea.com/book 1-183.docx
- ♦ إشكال المعنى من الاستعارة إلى الاستلزام الحواري، مُحَمَّد السيديّ، مجلة فكر ونقد، العدد (25)، الموقع على الانترنت: http://www.aljabriabed.net.
- ❖ الإقتاع :القوة المفقودة، أحمد بن عبد المحسن العسّاف، مقال على
   الانترنت: <a href="www.saad.net/aldawah/221.htm">www.saad.net/aldawah/221.htm</a>
- ❖ الإقتاع: المنهج الأمثل للتواصل والحوار نماذج من القرآن والحديث، الدكتورة آمنة بلعلى، مجلة التراث العربي مجلة فصلية تصدر عن اتحاد الكتاب العرب، دمشق، العدد (89)، لسنة (2003هـ. 2003)، الموقع على الانترنت: www.mojtamai.com

**(ب**)

- ♦ البلاغة العامة والبلاغات المعمّمة، مُحَمّد العمريّ، مجلة فكر ونقد، المغرب، العدد (25)، http://www.fikrwanakd.aljabriabed.net/n61.
  البلاغة العامة والبلاغات المعمّمة، مُحَمّد العمريّ، مجلة فكر ونقد، المغرب، العدد (25)، لسنة (2000)، الموقع على الانترنت: -07alwali.htm
- ♦ البيان الحجاجي في إعجاز القرآن الكريم سورة الأنبياء نموذجاً –، الدكتور عبد الحليم بن عيسى، بحث منشور في مجلة التراث العربي، العدد (102)، الموقع على الانترنت:
  www.tafsir.netlvb /Tafsir18202

(ت)

♦ التداولية مقاربة تحليلية، الموقع على الانترنت:
www.lissaniat.net/viewtopic.php?t=284&sid...



♦ التداولية منهج لساني واستراتيجية لتحليل الخطاب، سعد بولنوار، الموقع على الانترنت: brahmiblogspot.com.blogspot.com/2011/05/blog-post-3207.html

(ح)

- ♦ الحجاج الفلسفي وتطبيقاته الصفية، مادونا طربية، الموقع على الانترنت:
  scorazein.wordpress.com
- ♦ الحجاج في الدرس اللغوي الغربي، أ. بوزناشة نور الدين، مجلة علوم إنسانية، العدد (44)، لسنة (2010م)، موقعها على الانترنت : WWW.ULUM.NL

(7)

❖دروس الحجاج الفلسفي، أبو الزهراء، مجلة شبكة التربوية الشاملة فيلومرتيل الإلكترونية (2008)، الموقع على الانترنت: <a href="html">www.4shared.com/office/19kgy</a>.

(ع)

❖ عاملیة أدوات النفي الحجاجیة، سلیمة محفوظيّ، الموقع على الانترنت: -www.akhbarak.net/.../2595479 ب مصر

Republic of Iraq
Ministry of Higher Education, Scientific Research
University of Basra/ College of Education

# Argue in Imam Hussein's speech

### A Thesis

Submitted to the council of the College of Education As aportial fulfillment for the degree of doctorate In A philosophy of Arabic and its Arts

> By Ayad j. Hanoon

Supervised by
Asst. Professor Dr.

Haimmd niasser AL-dialmy

1434 2013

#### **Abstract**

The Argue Starts with the practice of human nature. The studies point to Aristotle focuses on the convincive side of Argue and the enjoyment (stylistic) in eloquence , but the studies that come after him focuse on the important side of enjoyment (stylistic) to the middle of tweenteeth century. Chaim Perelman attentions to eloquens explain the important of enjoyment side than convincing side. The development of the age and it needs new thing which invit him to re-view the look in eloquence study. He makes with his student, Lucie - Tyteca Olbrechts on new book "The classification of argu-New eloquence in 1958". The book describes the begiming of argument studies in Morocco Aribic country which published in abook under the title " De I´ argumentation dans la tradition occidental d´ Aristote á nos jours".

On the other side,. Oswal Ducrot who is franch scientiest. He clearfies that the argue hide in the language itself and classify that in a book named (Argument stairs) then he classifies with his student, Gean Cloud Anscombre a book under the title " Argue in linguistics" then he makes some change onit in his other book with his student, M. Careel under the title "bloc sematique".

The Arbic researcher of Morocco Abu Baker Alazawee the big virtue of transport the adea of his teacher to Arbic Morocco country.

From these studies I take the base to goon in my study. The Argument In Imam Hussein's speech. The second chapter classify into four sections: The uses that connected with reason,



Linguistic argument side, Imam Hussein's stylistic in argument and uses for argument purpose.

I reach group of conclusions, the most important one is the theoretical argument of the tongue which can be consider as it falls in one subject can be called the argument way.

In the third chapter I getbenifit from the argument side in classification , Imam Hussein's speech. According to all that this behiviowo argument can be use as toungly way stands for itself which can return to it in analysis the section and then rewrite the structure of it . It is not less important then stylistic and clearty. It is a good test in analysis the sections that the person focuses in his aim on convincing other people with his thought.