

المملكة العربية السعودية وزارة التعليم العالي جامعة أم القرى كلية اللغة العربية قسم الدراسات العليا فرع الأدب

# الرَّيْفُ المِصِرِيُّ

#### في قصص (محمود البدوي) القصيرة دراسة فنية ووضوعية

دراسة تكميلية لنيل درجة الماجستير تخص ص أدب)

إعداد الطالبة أسماء علي العيافي ٢٩٨٠٢٤٦

إشراف الأستاذ الدكتور محمد ربيع الأستاذ المشارك في كلية اللغة العربية

الفصل الدراسي الثاني الثاني ١٤٣٢ هـ



#### ملخص البحث

يسعى هذا البحث إلى إضاءة الريف المصري في المجموعات القصصية العديدة للأديب (محمود البدوي)، الذي يربعد مريخة في القصة القصيرة ؛ إذ ، إنه أخلص لهذا الفن ، حيث لم يكتب سوا طيلة حياته . وقد كان لتجربته الفنية كثيفة المراج دور في العربي ؛ إذ إن تجربته أضاءت أمامنا الكثير من آفاق الحياة المعاصرة .

ويطمح البحث المجموعة القصصية دراسة عنية تطبيقية - إلنَّن يتلم على الملامح المضمونية والفنية التي أنتجت سمة على فارقة على وهوي عن خاص على على المحمل المحموم على وجه الخصوص وك على المحمل المحموم المحمو

ويتوزع البحث على النحو التالي:

المقدمة . وتشتمل على أهمية الموضوع ، وأسباب اختياره ، والدراسات السابقة ، وخطة البحث .

التمهيوستناول الحديث فيه القصة \_ القصيرة شأتها ، وتطورها ، وتعد ؛ د اتجاهاتها .

<u>الفصل الأول</u>: صورة الريف المصري في قصص البدوي . وفيه أربعة مباحث: أ- محمود البدوي والريف المصري . ب- صورة المكان . ج- صورة الإنسان . د- صورة المجتمع .

<u>الفصل الثاني : تقنيات البناء السردي في قصص محمود البدوي</u> . وفيه ثلاثة مباحث : أ- الراوي : الموقف والشكل . ب- ضمير السرد . ج – لغة السرد .

الخاتمة . واشتملت على نتائج البحث . ومن أهمها :

حاولت ١٠ قصص البدوي أن تقد م صورة عن الريف المصري ؛ فإذاه وببدو سلبيضلطه مد النسلال البسيط ، قاتلا للأمل ، حاجب النور الغد ، متوارد ما خلف قناع الطيبة والبراءة . صورة ينتشر فيها الجهل والفقر والمرض ، والتسلط الإقطاهي الله جانب تصويره نضالات الفلا محين ، وحقوقهم المسلوبة ، وإرادتهم الخاضعة .

7- أن الأحداث القصصية عند البدوي تتمحور حول البحث عن الظروف الإنسانية التي تكفل كرامة العيش، وتتمثل هذه الظروف في البيئة النفسية والاجتماعية البيئات تشكر لراقة العيش، وتتمثل هذه القضايا الاجتماعية التي عالجها البدوي في قصصوهذا يفسر رالتزام البدوي بقضايا مجتمعه، وبخاصة الريف الذي يعيش مساحة من التهميش والإهمال؛ فهو لا يبرح يعاني مشاكل تحول دون بلوغ الفرد القدر المطلوب من الحياة الكريمة. وفي مقابل ذلك هناك من يتمتع ببحبوحة العيش؛ في فارق يعمل على توسيع هذه الهوة، وسيادة التفرقة، وتكريس الطبقية.

| عميد الكلية                | المشرف       | الطالبة           |
|----------------------------|--------------|-------------------|
| أ.د. صالح بن سعيد الزهراني | د. محمد ربيع | أسهاء علي العيافي |

#### **Abstract**

This research seeks to lighting the Egyptian countryside in groups of several short stories writer (Mahmoud Badawi), which is a hallmark in the short story; as it is sincere to this art, where Sawa did not write all his life. It was his experience of the technical-intensive production played an important role in laying the foundations of the art of the short story in the Arab Aalmn; as his experience that a lot of us lit up the prospects of contemporary life.

And aspires Search - by studying the stories technical study applied - to be groping features of substantive and technical, which produced the feature distinguishing the identity Mahmoud Badawi, characterize its production, and make it in a high position among short story writers in Egypt in particular, and short story writers of Arabic in general.

Search and distributed as follows:

Provided. Include the importance of the subject, and the reasons for his choice, and previous studies, and research plan.

Boot. Deals with the modern short story: its inception, and evolution, and multiple trends.

Chapter I: image Egyptian countryside in the stories of the Bedouin. With four sections: A - Mahmoud Badawi, the Egyptian countryside. B - Picture the scene. C - image rights. D - a picture of society.

Chapter II: construction techniques in narrative stories Mahmoud Badawi. Contains three sections: (a) - the narrator: the position and shape. B - the conscience of the narrative. C - the language of the narrative.

Conclusion. Included on the search results. It is most important:

- 1 Stories Badawi tried to provide a copy of the Egyptian countryside; If he seems a negative for the oppressed people simple, a killer of hope, an eyebrow of the light of tomorrow, Mtuarea behind the mask of good and innocence. Picture of the spread of ignorance, poverty and disease, and feudal domination. In addition to portraying the struggles of peasants, and deprived of their rights, and under their control.
- 2 that the events at the Bedouin narrative revolves around the search for conditions that ensure the dignity of human life, and in these circumstances is the psychological and social environment. These environments are a vital catalyst was behind most of the social issues addressed by the Bedouin in his stories. This explains the commitment of the Bedouin community issues, especially the rural living area of the marginalization and neglect; it does not suffer the problems of leaving their shift without reaching the required level of the individual life of dignity. On the other hand there are those who enjoy live Bbhbouhh; difference in working to expand this gap, and the rule of distinction, class and dedication.

Student Supervisor Dean
Asmaa Ali AL- ayafi d. Mohammed Rabee . D. Saleh bin Saeed Al-Zahrani

### المقداد

#### m

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، سيدنا محمد ٢ خير من أُوحى إليه بقصص الأنبياء والأمم السابقين.

وبعد:

كان الحديث عن القصة القصيرة في مصر قبل نصف قرن من الزمان يكاد يكون ضر " باً من الخيال، وكان الأدب التقليدي يوشك أن لا يَ عترف للقصة القصيرة بمكانتها، ولا يُفْس ح لها مجالا " بين الألوان الأدبية الرفيعة ، وكان القارئ حين يقلب الصحف أو المجلات، ويتصفح الكتب ، ويرتاد المسارح في تلك الفترة لا يصادف إلا أدباً قديها " يتجد "د بالتكرار، أو يقرأ م تر " جم ات من آثار الغرب ، أو مقتبسات منها في حدود ضيقة .

أماً اليوم، فإن "العين لا تقع على صحيفة من صحف الأدب إلا صادفت فيها ذلك اللون القصصي الجديد قد تبو "أمكانته اللائقة به .

و كذلك المطابع ؛ فإنه " ا ما فت منت في تخ ُ رُ ج لنا -مشكورة بين الفَينة والأخرى نهاذج َ رائقة من هذا القَصص . كها نلمح منه على المسارح طلائع جيدة من نتاج الفكر العربي ؛ حتى أصبح ذلك اللون عنصر المها من عناصر الأدب.

وقد أصبحت القصة القصيرة دعامة كبرى من دعائم الأدب المصري الحديث؛ وقت وشكّل ضربًا -قائما بذاته - من ضروب الأدب وفنونه ؛ شاع وذاع حتى غدا في وقت وجيز من أوم افد الأدب، وجرت به أقلام كثير من الكتّاب ؛ حتى تكاد لا تخلو منه صحيفة أو مجلة .

وإذا كانت القصة القصيرة من مستلزما تصالعالتي يبشر بها ؛ ويرو جها، ويحتفي الكثرة الكاثرة من المشتغلين بها ؛ فها ذلك إلا لأنها تتناسب وقَلَقَه ، ووتيرة الحياة المتسارعة . كها أنها تعبر عن آلام جيله وآماله ، وتجاربه ، ولحظات تأملاته.

إن القصة القصيرة ذات الأسس المؤطرة موضوعية وذاتية في آفاؤ إنه المرحلة الأولى في التكوين الشعوري والثقافي للفنان . ذلك لأن الشعر بصوره وأخيلته ومعانيه أقرب وسيلة تعبيرية لنقل الأحاسيس والمشاعر والانفعالات التي يمر بها الفنان، في حين تأتي القصة القصيرة بقواعدها في مرحلة النضج من مراحل التكوين الفكري للكاتب والأمة على حد سواء . وهذه المرحلة تتميز بغلبة الفكر والتعقل ، وضبط الشعور ، والتحكم في الوجدان ، وإمعان النظر في الكون ، وتحليل الظواهر الكونية الطبيعية، والتعمق في تفسير السلوك الإنساني ، وتوجيه هذا السلوك توجيها منضبطاً . وهذا كلنُه شأن القصة القصيرة ، وما تعبر عنه بوضوح.

وهذا يعني أن الأمة في عصر الفطرة يكون الشعر وسيلتها التعبيرية، فإذا ما ازدهرت حضارة هذه الأمة، وارتقت المعارف والعلوم بها كانت القصة هي مجال التعبير، ووسيلة الإذاعة.

وهذا لا يمنع أن يتلازم الشعر مع القصة في النشأة ؛ فقد نشأت القصة التي كانت تُلْقى شعرًا أو نثرًا على السجية ، دون أن يدرك صاحبها أن لها قواعد وأسعًا ، وإنها استخدمها قالبًا ليعبر بها عها انتابه من مشاعر وما اعتراه من أحاسيس، ولينقل ما استفاده من خبرات وتجارب إلى الآخرين فهي قصة فطرية، نبتًا ، وثمرةً ، أو وليدًا فويدً ع في المهد ؛ فإذا نهضت الأمتوتدر "جت في مراقي الحضارة بدأت العناية بهذا النبّت، والاهتهام بمراعاة أصوله وقواعده .

ومن هنا صارزاله ًا على الدارسين أن يتوج ً هوا نحو هذا الفن الجديد؛ لمراقبة خطواته ورص مداء وتحديد ملامحه، وتجميع آثاره، والتأريخ له .

والفن ُ القصصي -كسائر الفنون-لا يمكن أن يُكتَب بدرس قواعده واستذكاره . والقاص ُ شأْنُه في ذلك شأن الكاتب والشاعر ؛ فإنم َ لَكَة الإنشاء وروح الشاعرية لا يكفي لاكتسابها إحسان ُ الإعراب ، وإتقان ُ أوزان البحور.

ومما لا جدال فأينّها قد نجد الشاعر الموهوب يُله َم المعاني الشّ عرية، فيفيض وجدانه من غير تكلُّف ، فإذا حاول النظم لم تستقم له الأبيات ؛ لقلة زاده من قواعد العروض، أو حداثة عهده بصوغ الشعر، أو قلطّهً لاعه على النهاذج الشعرية المُح ْكَم َة ؛ فذلك كله يدخل في باب الصّ ناعة، الذي يرجع الأمر في امتلاك ناصيتها إلى المرانة والاكتساب.

وم شُل هذا الشاعر الموهوب لا يعد شاعر اناجح احتى يكمل ما نقصه بالمران والمزاولة كذلك القاص ؛ فجد أن من أوتي الموهبة الفنية ولكنه يفتقر إلى القدرة على معالجة موضوعه أو فكرته بالأساليب المقبولة عند أهل الشأن في هذا الفن . ففي مثل هذه الحالة لا يسعنا لمن فلح القاص الموهوب قاص المحتمل الأداة موفور النضج.

إ ذَن ؛ فلابد للقاص من ميل فطري، وموهبة أصيلة ، ودراسة منظمة واطلاع دائب، ومرانة وفطنة فإذا كان الكاتب ذا موهبة مبدعة ، وكانت لديه القدرة على استيعاب أنواع التجارب التي تنهال عليه من مختلف دروب الحياة ، وتم َ شُلًا ها تمثُّلا صحيح اصارت القصة عنده عاملا من عوامل التغيير والإصلاح ، والابتكار البناء ، والقدرة على قص الحوادث ببراعة وتسلسه ل ، دون حش و أو استطراد ؛ مما يضفي عليها قيمة فنية عظيمة .

وحينها اهتديت إلى اختيار فن للقصة القصيرة ضوعًا لدراستي، ومجالاً لبحثي اقترح سعادة الدكتور / محمد ربيح لي هذا الموضوع الذي لاقى في نفسية ولا عبد قراءة ، واطلاع ، واستخارة - وكانت البيئة العربية في مصر أرضًا له، وكان الاتجاه إلى هذا القاص الذي نحا به منحى الواقعية.

وبعد النظر في موضوع البحث وجدت أن نشأة فن القصة القصيرة في مصر ارتبط ارتباطًا واضحًا بالبيئة المصرية، وبالمبدعين الذين أبدعوا هذا الفن، وبها أحاط بهم من ظروف وملابسات؛ فإن كل نتاج أدبي يكتسب الألوان التي تنتجها له البيئة، وكل أديب في إنتاجه الفني يتأثر أشد التأثر بها يقرؤه أو يشارك فيه والثقافات ُ التي يهارسها تترك في طرائق تفكيره وأساليب تعبير ه أوضح الأثر.

والقصة القصيرة في مصر لم تنفصل عن المحيط الثقافي للبيئة المصرية، فقد تأثّر كُتّابها بالآراء والدعوات التي و معر در تو معرد و عبر و و معرد أو المعرد و تعبير و الأحداث التي عاشها المجتمع، و حاولوا إظهار شخصية هذه البيئة في قصصهم.

وليس للقمة حتى الآن تعريف مس للقمة عند النقاد ؛ على الرغم من العناية والاهتهام البالغين بالبحث والدراسة في مجال القصة المعاصرة ؛ إذ تبو "أت القصة في هذا العصر مكانة على جعلتها من أشهر الأجناس الأدبية، ومن أكثرها شيوعًا، وأقدرها على جذب القراء وإثارة الرغبة في قراءتها.

ولم تظهر القصة القصيرة بوصفها فنًّا معترفًا به قبل بدايات القرن التاسع عشر . وقد ظهرت على يد كل من : (إدجار آلان بو) الأمريكي ١٨٠٩ – ١٨٤٩ م، و(جوجول) الروسي ١٨٠٩–١٨٥٦ م، و(موباسان) الفرنسي ١٨٥٠–١٨٥٩

الاتصال مثلها الآن، ولم تكن القلاقل تجتاح العالم نتيجة لحركات التحرر التي سادت الاتصال مثلها الآن، ولم تكن القلاقل تجتاح العالم نتيجة لحركات التحرر التي سادت وانتشرت فيها بعد ؛ الأمر الذي جعل الحياة شبه مستقر "ة -نسبياً - . وهذا ما جعل الكثير من اللحظات الفارقة تمر دون أن يلتفت إليها وإلى أهميتها كثير " من الناس.

وقد جاءت القصة القصيرة للإمساك بتلابيب تلك اللحظة ؛ فكأنها إلقاء للضوء على ما يمكن أن تصنعه تلك اللحظاتومنها استُم ِ دَّت القواعد الأساس لهذا الفن الوليد ، الذي قد يكثّف حياةً بأكملها في اللحظة.

ولم تبدأ القصة القصيرة في مصر إلا بعد بدايات القرن العشرين ، في محاولات الأخوين : (محمد ومحمود تيمور) ومن بعدهما محاولات الأخوين أيضً ! : (عيسى وشحاتة عبيد) ؛ وقد انحصرت في نقل الواقع كها هو، مبتعدة عن الخيال . وكذلك الحال في قصص (طاه لاشين) الذي جاء بعد ذلك.

كانت القصة القصيرة في مصر طوال النصف الأول من القرن العشرين مجر "د إرهاصات ومحاولات أوليَّة ، إلى أن جاء كل من : (يحيى حقّي ، ويوسف إدريس) فبدأت تظهر معالم التأثر بالقصة العالمية متمثّلة في : الفرسان الثلاثة .

لقد ألهمت ثورة عام ١٩١٩م المسما " ة : ثورة عرابي - وعي والكثيرين بضرورة التجديد والثور هلى القديم ، وظهر إلى النور ما سرم في المدرسة الحديثة في القصة ، التي قادها «أحمد خيري سعيد» من خلال مجلة «الفجر»، وقامت هذه المدرسة بتقديم إنجازات تولوقت و مع حركة الترجمة التي كانت نشر طَة في ذلك الوقت، وأصبح للقصة القصيرة مكانة مهمة وصارت محط ترحيب كافة الإصدارات والدوريات.

و ل د هذا الفن على يد (محمد تيمور) قبيل ثورة ١٩٩٩غض اغير مكتمل النُّضج، وقد نها عقب الثورة .وكان من مظاهر هذا النمو نشأة طائفة ممتازة من كُتَّاب القصة القصيرة ، الذين وضعوا دعائم هذا الفن في الأدب المصري ؛ وذلك بإقبالهم عليه دراسة وكتابة وممارسة وتطويراً . ومن أبرزهم : عيسى عبيد ، وشحاته عبيد ، ومحمود تيمور، وطاهر لاشين، ويحيى حقي، وأحمد خيري سعيد ، وحسن عواد، ومحمود البدوي، وغيرهم.

وبالإضافة إلى هؤلاء الذين كان جل تُ نشاطهم الفني مقصورًا على المجال القصصي - جذب هذا الفن عددًا من الكتاب اللامعين في فنون أدبية أخرى ؛ مثل: المازني، وتوفيق الحكيم، وغيرهم.

وقد عُذ يَت قصصهم بالحديث عن الأفراد العاديين في المجتمع ، الذين لم يكن يه عُد ننى بهم أحد من قبل أن ، أو يهتم بمعالجة مشكلاتهم وحل قضاياهم . وما ذلك إلا مراعاة لروح الفترة التي أعقبت الثورة ؛ فأبرزت قيمة الفرد ، وأثارت الاهتمام بالبسطاء فهالمعو للعو للعيم كثير الفي تغيير أحوال المجتمع وتبد لله سهاته . كما لفتت الثورة النظر إلى كثير من العيوب الاجتماعية والخُلقية، فقامت القصة بأداء دورها في مقاومة تلك العيوب ؛ تُبر أن زاها ، وتضع لها الدواء والعلاج .

#### أهمية البحث وأسباب اختياره :

يرمي هذا البحث إلى دراسة الرِّيف المصري عند «محمود البدوي» في قصه القصيرة.

وتثير هذه الغاية تساؤلات ثلاثة:

- لماذا الريف المصرى؟
  - لماذا محمود البدوي؟
    - لماذا الواقعية؟

أمًّا (لماذا الريف المصري؟)؛ فلأن البدوي ") يدرك أهمية مكانة الريف المصري في القيام بدوره في نهضة المجتمع ؛ جنبًا إلى جنب مع مجتمع المدينة . ف (البدوي) شديد الاعتزاز ببيئته التي ولد وترعرع فيها، شديد الاتصال بجذوره التي ينتمي إليها نرثم تراه حريصاً على أن يخلّصها من عيوبها التي تعوق تقدمها . فكانت قصصه حول الريف المصري في الصعيد أنموذجاً يمثل كل المجتمعات الريفية في مصر، التي تبغي التخليُّ من أوجاعها وأمراضها ؛ كالفقر ، والجهل ، والمرض . بل إنه يعمد إلى عيوبها الخُلُقية في بُر ورها ، في محاولة منه لتطهير نفوس أبناء المجمع مها ؛ فينشأ على أساس قوي، ودعائم متينة .

أماً (للذا محمود البدولين؟)كان يحتل أم موقعًا متميزًا بين رو اد جيله ، واضعًا نُص ب عينه الفرد الإنسان- في المقام الأول . كما وضع أصول الفن وأسسه البنائية ؛ لينطق منهاوظل يكتب في هذا الفن دون غيرمن الفنون الأخرى لنصف قرن م دون كلل أو م كلل .

وعلى الرغم من ذلك بق ي اسم (محمود البدوي في الظل " ببعيدًا عن الانتشار في وسائل الإعلام ؛ حيث مجالات الشهرة ، وذيوع الصع يت ولم يكن يعرفه إلا الخاصة " ة ، ولا يقد ره حق " قدره إلا الصفوة من النُّق د . وربها يرجع ذلك إلى طبيعته الحييَّة ، الكارهة للأضواء وكل صنوف الشهرة والدعاية بالإضافة إلى سبب آخر لايقل أهمية وتأثير اعن السبب الأول، وهو : العاصفة التي أثارها المبدع الكبير (يوسف إدريس) بقصصه القصيرة ، التي سيطرت على اهتهام الحياة الأدبية منذ منتصف الخمسينات . فقد حجب الانبهار بها وبج دَّت اكل " ماعداها من الأساليب والصيغ والطرائق في كتابة القصة القصيرة . ولم تؤثّر هذه العاصفة الإبداعية على (محمود البدوي) وكُتَّاب جيله وحدهم ، لكن تأثيرها امتد إلى أجيال كانت أكثر شبابًا ومعاصرة ليوسف إدريس (۱).

ن ثُوم " ؛ فحق " على العصر الثقافي أن يدرس نتاج (محمود البدويه) يُبر و فالمُعلَّم فالمُعلِينُ في النفس أن يه "م ل مؤر "خو الأدب المعاصر أديبًا من طراز (محمود البدويين) تُفرد المقالات المسهبة والدراسات لأناس أقل " منه إبداعًا ، واقتدار "ا.

أما (لاذا الواقعيَّة؟) ؛ فلأنَّ القصة تتجه في بداياتها لدى أي بيئة من البيئات اتجاهًا واقعيًّا، يهدف إلى تمثيل الواقع بكل ما يجري فيه من تيارات عقدية، وفكرية، واجتهاعية.

كما أن القصة فَن ُ يزدهر في المجتمعات التي تشهد تحولات كبيرة ؛ إذْ هي الأقدر على ملا قتلك التحولات ، وما يصاحبها من مواقف مأزومة ِ يعيشها الأفراد إزاء هذا

<sup>(</sup>۱) محمود البدوي في إطلالة جديدة، بقلم الشاعر فاروق شوشة، صحيفة الأهرام ، بتاريخ ۲۰۰۳/۹/۷م.

التحول ولعل ذلك هو ما يفسر السّب في تطور القصة القصيرة وازدهارها في «روسيا، وأمريكا» اللتين شهدتا صراعات عنيفة في عدد من النظم الاقتصادية والاجتماعية ؛ فكانت روائع (جوجول) ، و (تشيكوف) ، و (إدجار آلان بو) في الوقت الذي لم تَلْق فيه القصة القصيرة ذاك الازدهار مقارنة بالرّ واية - في إنجلترا ، التي كانت تعيش على قيم شبه ثبتة (۱).

#### الدراسات السابقة :

على الرغم من وجود بعض الدراسات حول قصص محمود البدوي، إلا أنها لم تتعر "ض لموضوع الر" يفللصري عنده ؛ وإنها عالجت قضايا وأفكار "ا أخرى .

ومن تلك الدراسات: رسائل الماجستير التالية:

ا الرُّوية الإبداعية في قصص محمود البدوي، دراسة في التطور والخصائص الفنية، للباحث/عادل المسعودي.

٢- ظاهرة القلق والموت عند محمود البدوي، للباحث/عاطف إبراهيم.

٣-الواقعيَّة في قصص محمود البدوي، للباحث/أحمد عبد الرحمن.

وكما نرى من تلك العناوين فإنها لم تعالج رؤية الأديب للرِّيف المصري في بيئته الصرَّ عيدية . وبذلك فإن الموضوع ما زال بحاجة إلى دراسة وبحث ؛ للوصول إلى حقيقة

<sup>(</sup>۱) انظر: اتجاهات القصة القصيرة في الأدب العربي المعاصر في مصر، لسعيد الورقي ط٢ القاهرة، دار المعارف ١٩٨٤م، ص٧٦.

وانظر: دراسات في القصة القصيرة والرواية من عام ١٩٨٠م-١٩٨٥م، مقالة للكاتبة عائد خصباك، بغداد، مجلة الأقلام، عدد يناير ١٩٨٦م، ص٨-٩.

الرؤية. بالإضافة إلى وضع البدوي في مكانه ناللب الذي يستحقّه بين قصّ اصي عصوره فه رائدًا من رُو "اد القصة في العصر الحديث.

#### خطة البحث:

اقتضت هذه الدراسة تقسيم البحث إلى : تمهيد، وفصلين، وخاتمة، مرتَّبًا على النحو الآتى:

#### المقدمة:

وتشتمل على: سبب اختيار الموضوع، وأهميته، ومنهج الدراسة فيه، ثم الحديث عن القصة، وكيف نشأت ثم تطورت، وكيف عبرت عن نفوس المبدعين والمتكلقِّين.

#### التمهيد:

وفيحديث من نشأة القصة القصيرة أسطورة وخرافة ، ووجودها عند العرب منذ القرد ، فَنَا ناشئًا غير مكتمل، يشوبه الضعف ويعتريه الخلل، ثم يدور دورته لينتج الفن الخالص في النهاية. وعلى الرغم من بداياتها الواقعية فإنها تعبر عن واقع المجتمع وتصور حياة الناس وقد تعددت اتجاهاتها بعد ذلك ؛ فكان لزامًا أن يأتي البحث على الحديث عن تلك الاتجاهات وتخصيص الواقعية ؛ لأنها التي يح من كم بها على عمل ((البدوي)) هنا صصه.

#### الفصل الأول: (صورة الريف المصري في قصص البدوي).

ولمّا كان الحديث عن صورة الريف المصري في قصص البدوي، فإن ذلك يدعونا بداية ً أن نتعر " ف على محاور التناو ُل في هذا الفصل، وذلك من خلال:

#### المبحث الأول: (محمود البدوي والريف المصري):

تسعى الدراسة من خلال هذا المبحث إلى التعر ُ ف على شخصية الأديب؛ والاقتراب من حياته، والعوامل التي أثرت في كتاباته عن الريف المصري، ومن ثم تسليط الضوء على الموارد التي استقى منها مشاربه الأدبية، ووج مته هذه الوجهة التي نعمل على استيضاحها.

#### المبحث الثاني: صورة المكان:

إذا كان الفن الأصيل هو غرس البيئة ونبت الحياقة، ن ثَم كان وليد المجتمع، وقلبه الخفاق، وروحه النابضة ومن هنا جاءت موضوعات (محمود البدوي) ستَم كد ة من الواقع الذي يحيط به.

#### المبحث الثالث: صورة الإنسان:

عندملتطر ق البحث إلى مناقشة المشاكل الاجتهاعية ، والخُلُقية (الفقر، والجهل، والجهل، والمرض، ومشكلة الثأر التي لا تنتهي) التيتمحورت حولها قصص (البدوي أغيه تكه سلم الحلول لها ؛ ته م عنه تنبض بالحيوية في والتطور - فإننا ننتقل إلى جوانب تنبض بالحيوية في كتابات البدوي، من خلال تصويره للإنسان (الرجل، والمرأة)...وهذا ما نطالعه من خلال المبحث الثالث (صورة الإنسان)...

#### المبحث الرابع: صورة المجتمع:

نرى كيف يتناول (البدوي) نهاذج متنوعة للمجتمع الريفي، وكيف يدافع في كتابا ه سعيًا لتحقيق المجتمع الفاضل، الذي يمثل الفرد فيه اللبنة الأولى. فهو يهدف إلى وضع حجر الأساس الصحيح للصحةلنفسية ؛ ليصح "البناء كله. ومن هنا كان حديثه عن

الانحراف ، والجبن، والخروج على أحكام الدين وتعاليمه، والجشع، والقسوة ، والطغيان ، وغيرها.

#### الفصل الثاني: تقنيات البناء السردي في قصص البدوي:

وفي هذا الفصل، تتم معالجة قضايا خاصة بالتقنيات الخاصة بأسلوب الصياغة الفنية وخصائصها عند (البدوى)، وذلك من خلال:

#### المبحث الأول: الراوي (الموقف والشكل):

وفيه تعرض الدراسة للأشكال المختلفة في أسلوب الرواية، من خلال منظوريْن:

1 - الراوي العليم: وهو ذلك الراوي السارد للحكاية، يتوقّف دوره عند رصد الأحداث وحركاتها وأفكارها وأفكارها وصلى ما يصو ره، نقلاً للأحداث كها هي، دون التدخُ ل في الأحداث أو تغيير في سهات الأشخاص. وينقسم هذا الراوي إلى نوعين:

أ- الراوي المحايد: فهو لا يعرض آراءه وأحكامه ؛ بل يكتفي بنقل الأحداث بحيادية تاميّة .

ب- الراوي المنحاز:وذلك من خلال التعر "ف على لمواضع التي يصر "ح فيها الراوي برأيه، ويُسهم في العمل بفكره الخاص، وينحاز لمنطق أو نظرية أو منهج.
 ٢- الراوي المشارلؤ هنو الراوي الذي يقص روايته من الداخل ، ويخ ُ بر عن الأحداث من خلال ما يدركه .

#### المبحث الثاني: ضمير السرد:

وتستعرض الدراسة في هذا المبحث الصيغة التي يتناول بها الأديب خطابه الروائي؛ حيث نطّلع على كيفية سرده للأحداث، وذلك من خلال:

أ- السرد بضمير الغائب.

ب- السرد بضمير المتكلم.

المبحث الثالث: لغة السرد:

وتعني الدراسة بـ (لغة السرد): الأسلوب المُستخدم في عرض الأفكار، وذلك من خلال البُعديْن:

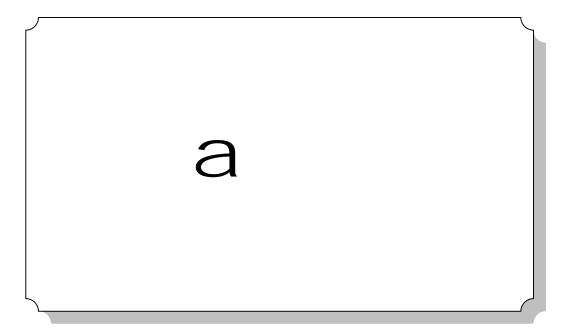
أ- التوصيل والتشويق.

ب- السرد والحوار.

الخاتموت تضم أنت أهم النتائج والآراء التي توص لل إليها البحث.

وذُيّل البحث من المائمة المصادر والمراجع، وفهرس الموضوعات.

والله ولي "التوفيق.



### النمهبط الفنية للقصة العاصرة)

لا شك أن القصة نشأت أول ما نشأت باعتبارها -لدى المبدعين والمتلقين على السولتعاطًا إنسانيًّا ، يلبِّي حاجات نفسيةً ، واجتهاعيةً ، ودينيةً ، وأخلاقيةً ، وتعليميةً ، ثم جماليةً .

فهي ظاهرة إنسانية و ُج دت منذ وجود المجتمعات الإنسانية المبكرة؛ لتلبي في ذلك الوقت -كما لا تزال تلبِّي اليومحاجات نفسية واجتماعية . فالإنسان البدائي كان يعيش في عالم ملىء بالألغاز، وكان عقله عاجزًا عن إدراكها ؛ فالشمس تشرق أمامه وتغرب، في روعة وعظمة على نظام عجيب ، وهذه العاصفة الثائرة تهدم كوخه، وتقتلع زرعه، وتأتي على حيوانه ، وتلك الجبال الشاهقة ذات القمم البركانية الثائرة التي تقذف بالحمم وتزلزل بقوتها الخفيَّة الدنيا وما عليها . وقف الإنسان أمام كل هذا وقفة ح يرة وخوف وقلق ، يتأمله طويلاً ويسعى جاهدًا لتفهُّمه ؛ فاهتدى أخير ًا إلى حل من عنع به واطمأن إليه، وفسا َّر من خلاه كثير ًا من الظواهر الطبيعية التي تحيط به، وأجاب به عن الكثير من تساؤلاته فقد منح عالم الجماد روحًا كروحه، وتخيلًه على غرار نفسه، يعيش كما يعيش، ويأكل ويشرب وينام. وكان يرى في نومه أحلامًا غريبة أتشلخاصاً الماتوا، فتوهما هم أحياء مثله يعيشون في عالم آخر، فخشى من كان منهم قويًّا مستبدًّا، وقدم له القرابين، وذبح له العبيد، ودفن معه النساء خشية بطشه، وطلبًا لرضاه . فكان هذا العمل أول خطوة خطاها في سبيل إنشاء الأساطير والخرافات؛ لكنها لم تكن كذلك بالطبع في رأيهم، بل كانت تصل إلى

مرتبة العقائد، «فلم تُعرف بعد تلك التفرقة التي نعرفها اليوم بين عالم الواقع وعالم القصة، بل اختلط العالمان معا كما يختلط الوهم بالحقيقة في قصص الأطفال؛ ولهذا لم يفرق الإنسان في المجتمعات البكر بين التاريخ والقصة، فكانت وقائع التاريخ تُروك يفرق الإنسان في المجتمعات البكر بين التاريخ المستمع وتلبية للحات نفسية بعد حذف أجزاء منها وإضافة أخرى تشويقًا للمستمع وتلبية لحاجات نفسية واجتماعية لدى المتلقي معًا ولم تكن القصة محددة المعالم كما هي اليوم؛ ولكننا نسمي القصة التي جعلت الآلهة أبطالاً أسطورة، والتي عنيت بالبطولة ملحمة» (١)

 $^{(7)}$ والحقيقة أن نظريات ارتباط الأسطورة ببذور ماهية النشأة تعددت ، وهي

#### ١ - النظرية الدينية:

وهي ترى أن الأساطير ذات أصل قصصي تديني معارس طقوس لاسترضاء قوى الطبيعة ؛ كالزلازل والبراكين التي كانت بمثابة الفاعل المقدس في تلك المجتمعات البدائية، فالمجهول الذي اكتنف الموجودات وخاصة تلك التي تفوق مساحة الإدراك الإنساني، هو الذي دفع إلى إيجاد تلك المهارسات بطقوسها المختلفة ؛ اتقاء شرور ذلك المجهول، واستجداء كرمه وعطائه ، والحهاية من غضبه.

#### ٢ - النظرية التاريخية:

تقوم على ربط نشأة الأساطير بالتاريخ ؛ فالأسطورة في أصلها عبارة عن وقائع

<sup>(</sup>الهكمة تطوُّرًا وتمرُّدًا، يوسف الشاروني، مركز الحضارة العربية، الطبعة الثانية، القاهرة (الهكمة تطوُّرًا وتمرُّدًا،

<sup>(</sup>٢) الأسطورة والذاكرة الشفوية ، سهام القحطاني ، مجلة الجزيرة الثقافية ، العدد ٨٨ ، ديسمبر ٢٠٠٤م.

لأشخاص حقيقيين ، قاموا بأعمال عظيمة وأفعال ومغامرات بطولية، ثم نَسج حولهم الخيال الشبع على مر القرون قصص ًا، رفعتهم إلى صاف " الآلهة.

#### ٣- النظرية الرمزية:

أما النظرية الرمزية فتقوم على أن الأساطير عبارة عن رموز لأفكار دينية وأخلاقية وفلسفية وتاريخية، ثم فقدت بمرور الزمن المعنى الرمزي، واحتفظت بالمعنى الروحى.

#### ٤ - النظرية الطبيعية:

تقوم هذه النظرية على أن الأساطير تفسير وتعبير لظواهر الطبيعة السلطوية التي يخلفها الإنسان البدائي، ويعجز عن تفسيرها ؛ كالصواعق ، والرعد ، والبرق ، والنار ، والرياح . وبذلك تتبنى الأسطورة تأويل المجهول ؛ حيث تحيل مفردات الوجود في هيئة شخوص ، وكائنات روحية .

#### · القصة القصيرة في العصر الحديث:

إن القصة القصيرة -بمعناها الفنّي -جنس أدبي نثري ، حديث النّشأة، ظهر أول الأمر في الغرب. وقد كانت هناك عدة محاولات لكتابة القصة القصيرة قبل بداية القرن التاسع عشر ، على يد كل من : الإيطاليين (بوتشيو) ، و (جيوفاني) صاحب قصص (الديكاميرون) ، أو (الليالي العشر) .

وكانت بدايات القصة القصيرة -من حيث الحجم ، لا من حيث الشكل الفني المكتمل - في تاريخ الآداب الغربية «في القرن الرابع عشر ، في روما ، داخل حجرة فسيحة من حجرات قصر الفاتيكان، كانوا يطلقون عليها اسم (مصنع الأكاذيب) ،

اعتاد أن يتردد عليها في المساء نفر من سكرتيري البابا وأصدقائهم ؛ للَّهو والتسلية ، وتبادل الأخوفير مصنع الأكاذيب هذا كانت تخ ترع أو تُقَص تُ كثير من النوادر الطريفة عن رجال ونساء إيطاليا ؛ بل عن البابا نفسه ، مما دعا الكثير من الأهالي إلى التردد على هذه الندوات حتى لا يه رُوْز أبهم في غيبتهم (١)

وكُتبت القصة قبل القرن التاسع عشر في أحجام مختلفة، ولأهداف متعددة، دون إحساس واضح بأهميتها كجنس أدبي مستقل، له شخصيته وإيقاعه الذاتي. واختلط الكم بالكيف، وانعكس ذلك على تقدير القصة. وكان من الضروري أن تبلغ القرن التاسع عشر؛ لكي تستقل القصة جماليًّا، وأصبح من الطبيعي أن تُقْرأ قصة قصيرة كاملة دون أن تكون هناك حاجة لضمها إلى قصة أخرى، أو دمجها في جنس أدبي مختلف.

وكان من أهم من عُني بفن للقصة القصيرة وإشاعة مفهومها الحديث: الأمريكي (إدجار آلان بو، ١٨٠٩-١٨٤٠م)، والفرنسي (جي دي موباسان)، الذي عاش في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، والروسي (أنطوان تشيكوف)، الذي عاش في الفترة نفسها تقريبًا، و (جوجول) الروسي، الذي جاء إلى الحياة في العام نفسه الذي و لد فيه (آلان بو) ١٩٠٨م.

ويُعد هؤلاء الأربعة من رواد القصة القصيرة، اثنان منهم دَفعا بالقصة إلى الوجود، هما: (إدجار) الأمريكي، و (جوجول) الروسي. واثنان أعطياها شكلها الفني

<sup>(</sup>١) القصة القصيرة - دراسة ومختارات ، د. الطاهر أحمد مكي، ص٦٢.

الدقيق، وتركا تأثيرًا واضحًا في القصة العربية ؛ هما : (موباسان) الفرنسي ، (١٠) و (تشيخوف) الروسي .

وقد أسهم (جوجول) في نشوء القصة القصيرة، ودفع بها خطوة واسعة «حين بعنه بها عن الرومانسية، وعن اللغة المنم قة المزو قة، وعن الغريب. وحين ربطها برباط لا ينفصم مع واقع الحياة، وكان له من الحس الفني ومن الإدراك ما جعله يخرج بالطفل الوليد إلى الوجو متخف أمن كل الأثقال التي تحول دون نموه وتعوق تقدمه، وكأنها أدرك أن القصة بناء رهيف ينوء بالفصاحة وبالدروس الفلسفية والأخلاقية. فالتزم الموضوعية البحتة في كل ما كتب من قصص قصيرة، وصو ر الحياة كها هي عليه ؟ بلا تزويق، ولا وعظ، ولا إرشاد».

وقد تميز (تشيخوف) بمذهبه الواقعي ؛ إذ ملأ قصصه بممثّلين لكافة دروب المجتمع فهو لم يقتصر في إبداعه على تصوير المثقفين الأقرب إليه روحيًّا واجتهاعيًّا ؛ بل هبط إلى القاع حيث النهاذج البشرية من الفلاحين والعمال والحرفيين ولم يقس م أبطاله إلى أشرار وأخيار ؛ فهو يرى أنه تحت تأثير الصراع النفسي الداخلي والهزات الأخلاقية تُبدل النفوس ، فتسمو ، أو تنهار ، أو تتبادل المواقع.

هذا إلى جانب أسلوبه الذي يتسم بالبساطة والرشاقة ؛ مما علمنه واحدًا من أساتذة القصة القصيرة الحديثة في العالم، وامتد تأثيره في العديد من المؤلفات والكتابات إلى كُتَّاب آخرين، أمثال: (آرنست همنجواي) ، و (مانسفيلد) ، و (محمود تيمور) . فهو

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ص ٧٠-٧١.

<sup>(</sup>٢) القصة القصيرة - دراسة و مختارات ، د.الطاهر مكي ، ص٧٥.

لم يضع أسس القصة في وطنه وفي العالم فحسب ؛ لكنه أيضًا عبَّد الطريق أمام الرواية الحديثة . وإنه لمن المستحيل أن نتصور روايات (جوركي) في الشكل الذي جاءت عليه لو سبقها صص (تشيخوف) .

ولم تظهر القصة القصيرة باعتبارها فناً معترفاً به قبل بدايات القرن التاسع عشر ، على يد كل من : (إدجار آلان بو) الأمريكي ١٨٠٩ – ١٨٩٩م، و (جوجول) الروسي ، على يد كل من : (إدجار آلان بو) الأمريكي ١٨٠٩ – ١٨٩٣م، وهي الفترة التي لم تكن قد قلم عشر فيها بعد ولم العالمية لم تكن سر به بكل الاتصال مثلها الآن، ولم تكن القلاقل تجتاح العالم نتيجة لحركات التحرر التي سادت وانتشرت فيها بعد ؛ الأمر الذي جعل الحياة شبه مستقر ق – نسبيًا – وهذا ما جعل الكثير من اللحظات الفارقة تمر دون أن يلتفت إليها وإلى هم يتهر من الناس.

وإذا كان أغلب الدارسين والنقاد قد أجمعوا على أن نشأة القصة القصيرة كانت في القرن التاسع عشر على يد الأمريكي (آلان بو)، فقد ساعد حجمها واحتضان الصحافة لها على أن تنتشر في سائر أنحاء العالم بسرعة ، بحكم التأثير التاريخي المباشر فيها . ولنا في الشعر العربي العمودي مثال واضح يؤكد هذه الظاهرة ؛ إذ استمر يعانق مستجدات الحياة ، ويحتضن ما يطرح على الواقع المتطور فترة طويلة من الزمن، قبل أن تصبح الحاجة إلى ابتكار شكل شعري جديد أمر ًا ملح ًا.

وقد جاءت القصة القصيرة للإمساك بتلابيب تلك اللحظة ؛ فكأنها إلقاء للضوء على ما يمكن أن تصنعه تلك اللحظاتومنها استُم دَّت القواعد الأساس لهذا الفن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص٨٨.

الوليد ، الذي قد يكتَّف حياةً بأكملها في اللحظة.

وهكذا نجد أن القصة القصيرة في ذلك القرن – التاسع عشر – قد ازدهرت كجنس أدبي جديد في أوربا، وأعان على نموها وتطوها وازدهارها ذيوع ُ الصحافة ، وانحسار الأمية، وارتقاء الثقافة عامة ؛ فأخذ الكثيرون من هذا الفن ِ الجديد قالبًا يصبون فيه خطراتهم ، وآهِلَم ، وملاحظاته م.

#### · القصة القصيرة في الأدب العربي :

لم يعرف الأدب العربي هذا النوع من القصة إلا حديثًا بتأثير من الأدب الغربي، ثم أخذت القصة القصيرة تنمو وتتطور حتى أصبح لها كيانها الخاص، وقوامها المستقل، وموضوعها الأصيل الذي تستقيه من واقعنا بها فيه من آمال وآلام، ومن وجداننا بها ينطوي عليه من أحاسيس ومشاعر (١)

وقد أدت بعض العوامل إلى ضعف القصة القصيرة وتأخر ظهورها فنًا أدبيًا في (٢) العالم العربي، وفي مصر خاصة . ومن هذه العوامل :

1- الجانب السياسي: إذ نجد العناصر الأجنبية تهيمن على شئون الحكم وسياسة البلاد، وقامت باحتكار رؤوس الأموال، وصادرت الإنتاج. ولذلك سادت في المجتمع علاقات قائمة على التفرقة بين أبنائه؛ وكل هذا أدى إلى عدم الاستقرار. يُضاف إلى ذلك عدم إتاحة المستعمر لأبناء الشعب حرية التعبير عن النفس وما يختلجها من أحاسيس وآلام.

<sup>(</sup>١) القصة العربية في الشعر الجاهلي ، د. على عبد الحليم محمود ، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر تطور فن القصة القصيرة في مصر ، سيد حامد نسر الج ، ص٣٥-٤٦ .

النظرة الدونية من قربكل القراء والكتاب لفن القصة القصيرة. وقد كان لهذه النظرة ، وعدم التقدير الأثر البالغ في ضعف شخصية القصة ، وعدم ظهورها والإقبال عليها.

٣- التخلف الثقافي وانحطاط مستوى التعليم: نتيجة إهمال المستعمر؛ فلم يكن في صالح الاستعار أن يشجع على الثقافة والعلم، بل كان حريصً ا على بقاء الأمية وانتشار الجهل؛ فضن على العلم بالأموال، وحصره في أبناء الموسرين، وقلل من عدد المدارس؛ بحيث لا تتسع لعدد كبير من أبناء المجتمع . وربط بين التعليم والتعيين؛ مماأد ي إلى انصراف الناس عنه لأه لم يعد إلا أداة للتوظيف. فالمتعلم ينهي عملية التثقيف والاطلاع بانتهائه من الحصول على الشهادة المطلوبة؛ لأن التعليم في نظره عملية استنفدت أغراضها بحصوله على الوظيفة.

<sup>3</sup>- الفصل بين المرأة والرجل: وهو من أهم عوامل تدهور القصة القصيرة ؟ مما يجعل وصف أي علاقة باردًا ومفتعلاً ، يفقد الحرارة ، والصدق ، والحيوية ، والواقعية .

عدم وجود هيئة ثقافية تشرف على طبع هذه المؤلفات القصصية : وإن وأج دت فهي في أيدي جهلاء ، لا يحسنون القراءة والكتابة .

كانت تلك العوامل مجتمعة من أهم أسباب تأخر ظهور فن القصة القصيرة الموضوعة بأقلام مصريين إلى الفترة التي ازدهرت فيها الصحافة ، وكثر عددها، وتباينت ألوانها ، وزاد الإقبال عليها من ق بكل القر "اء والكُتّاب.

وقد تطورت القصة بعد فترة التدهور والتخلّف، وساعد على ازدهارها وتطورها عدة أسباب؛ منها: انتشار التعليم، وإرسال البعثات، والترجمة، بالإضافة إلى عامل يعد من العوامل الأساس التي ساهمت في صنع جمهور جديد من القراء؛ وهي الصحافة؛ لأن القراءة من غير وجود الطباعة تصبح نشاطًا محدودًا. وقد ارتبطت الطباعة بالصحافة، واستمر تطورهما معًا خلال القرن التاسع عشر. وارتفعت الصحف من ناحيتي العدد والمستوى، وانتشرت، وتعمت مجالاتها، وتنو ع صدور ها، وحرصت على أن تضمصَّفحاته أو أكثر. وكان لهذا الأثر الكبير في رقيعًا، وانتشارها بين القطاع العريض من قطاعات المجتمع وطوائفه.

فارتباط القصة بالصحافة في هذا القرن أدّى إلى ظهورها، والتشجيع على انتشارها.

ومع نجاح القصة فنًا، أخذت من الصحيفة أو المجلة مكانًا ممتازًا، وأصبحت تدور حول الأحداث السياسية والوقائع المثيرة للقراء، وموضوعات اللحظة. وهكذا حددت الصحافة إيقاع القصة، وجعلت منها مناضلة دون قصد ؛ تصدح بالشكوى والاحتجاج والتمرد، والتزام جانب الضعفاء الذين تطحنهم قسوة الحياة.

وينبغي عدم إغفال دور التعريب والترجمة في ازدهار القصة القصيرة وتطورها، فقد كانت الترجمة هي الإشعاع الذي لأط بنوره، فقد ما الكُتَّاب روائع القصص الإنجليزية والفرنسية، وأصبحت ترجمة القصص تحتل الصدارة من تاريخ الأدب المصري الحديث ؛ سواء أكانت هذه القصص طويلة أو قصيرة ، جيدة أو رديئة أو رديئة أقل المسري الحديث أو رديئة أقل القصص المويلة أو قصيرة أو تعليد أو رديئة أو رديئة أو تعليرة القصص المويلة أو قصيرة أو تعليرة أو تعلير المناسبة ا

<sup>(</sup>١) انظر: تطور القصة القصيرة في مصر ، د. سيد حامد النساج، ط مكتبة غريب، ط٤ ١٩٩٠م،=

وكانت فترة ما بعد الحرب العالمية الأولى فترة ازدهار ورواج للحركة الأدبية والثقافية، ظهر خلالها بعض القصر اصين، أمثال: محمد تيمور، ومحمود طاهر لاشين، ومحمود تيمور، وتوفيق الحكيم. وقاموا بإحياء الصور القومية القديمة مع استيعاب الصور الغربية، بوعي تام للفن القصة؛ من حيث تنظيم الأحداث وتنسيقها؛ لتلائم طبيعة الشخصية القصصية واستطاع هؤلاء القُص أن يصوروا عصرهم بنظرتهم الخاصة، وبفلسفتهم تجاه الحياة، في قالب فني قصصي .

ومع الحرب العالمية الثانية خَ هَ تَ صوت الأدب بعام ّة، وعُزلت مصر عن العالم، وشرُ غل الناس بالحرب، واستفحلت أزمة الورق ، وصعبُ النشر، وقل حجم الصحف، وكانت سنوات الحرب تمضي بطيئة وثقيلة . ومع معاناة الحياة وقسوتها ، وضنك العيش، وصرامة الرقابة، وانتشار ألوان الثراء الفاحش، والسوق السوداء، واهتزاز القيم، وضياع الأخلاق -بدأ الناس يتململون في أعهاقهم ، ويتطلعون بشوق إلى بزوغ فجر جديد.

وما إنْ ولَّت ليالي لرلج وانقضت، وأتى ذلك الفجر المنشود حاملاً معه لواء التغيير في كافة المجالات السياسية، والاجتهاعية، والثقافية، والأدبية، وكان الجديد الذي شهدته الساحة الثقافية ربط الأدب بالحياة، وربط الاستقلال السياسي بالعدل الاجتهاعي، فاستثمرت المواهب لتصور الواقع السيّئ للدعوة إلى الإصلاح والتطوير، والدفاع عن الطبقات الكادحة.

<sup>=</sup>ص۳۳.

<sup>(</sup>١) انظر: عالم تيمور القصصي، فتحى الإبياري، ط، الهيئة العامة للكتاب، ١٩٧٦م، ص٥٥.

والقصة المصرية القصيرة تأثرت بمدرستين كان لهما شهرة واسعة في العالم: مدرسة (موباسان) في فرنسا ، و (تشيكوف) في روسيا، إلى جانب العديد من الكتاب العالميين الذين أثروا في القصة القصيرة في مصر . فحن نرى هذا التأثير في كتابات : (تيمور، ومحمود كامل، والبدوي، وهيكل، وحقي ، ويوسف إدريس) ، وغيرهم.

ويُلاح َ ظ أن هذا التأثّر بالقصص الأوروبي، وبالاتجاهات الأدبية في أوربا، لم يكن مباشرة بل كان متأخر ًا. فحين كان (تيمور) يكتب في الكلاسيكية والواقعية، و (محمود كامل) في الرومانسية -كانت الاتجاهات السريالية والرمزية والتجريدية قد قطعت شوطًا كبير ًا في أوروبا. ويرجع ذلك إلى الفارق الحضاري والفكري بين المجتمعين، إضافة إلى ما عاناه المجتمع العربي طويلا ً خلال فترة الاحتلال الأجنبي .

وقد يتساءل البعض: إذا كانت جذور القصة عربية، قد ظهرت على يد الكتاب الأوربيين والأمريكيين في القرن التاسع عشر «فلهاذا لم يكتب أولئك الكُتَّاب القصة الحديثة حسب أصولها الغربية، مع اتصالهم بها ووقوفهم عليها؟ هل كانت الموهبة تنقصهم؟ لا أظن ذلك ؛ فإن جهد هم وعناءهم في تأليف ما ألّفوه يدل على أنهم كانوا مدفوعين بمزاج قصصي لا يكون إلا من الموهبة المتحفزة . ونستطيع أن نرى في مثل قصص (المويلحي) ، و(لطف جمعة) ، وغيرهما نتائج هذه الموهبة، وإن لم يُقد رها التهام الفني على النحو الغربي الحديث. هل كان ذلك لأنه لم تكن هناك حركة نقدية توجههم بهضرهم بها كان في كتاباتهم من نقص؟ يدفع هذا أيضً ا: أن (هيكل، وتيمور، وطاهر لاشين) ؛ لم (توفيق الحكيم، ونجيب محفوظ) كتبوا روائعهم قبل أن يُعنَى نقادنا

<sup>(</sup>۱) التيارات المعاصرة في القصة القصيرة في مصر، أحمد الزغبي ، الطبعة الأولى،١٤١٥هـ- ١٢٥٠م، ص ص٧-٨.

بالإنتاج القصصي ، ويكتبوا عنه كتابة جادًة وبصيرة. هل كان ذلك لأن الوُّاء المعاصرين لم يكونوا على استعداد لتلقي الفن الحديث ؟ قد يكون هذا، وقد كان فعلاً ؛ مما دفع كتَّاب التَّسلية والترفيه إلى نقل قصص المغامرات والإثارة ، وتأليف قصص على غرارها ؛ فلقيت مترجماتهم ومؤلفاتهم رواجًا كبيرًا وانتشارًا واسعًا أمَّا الأدباء الجادُّون الذين كانت تؤرقهم الأفكار والمشاعر وتستحثهم على التعبير، فإنهم لم يلتفتوا إلى المطالب التافهة من جماهير القراء» .

وللنقد الأدبي دور معوري هام في تطوير العمل الفني؛ فهو يسه م في تجديده شكلا ومضمونًا (النقدوالأدب مكم لان لبعضها)؛ يقوم بإجلاء تلك الصور الغامضة في العمل الفني أحيانًا، ويوضح الأبعاد والأهداف والغايات، كما يوضح الأفكار والأساليب، وهو يعطي الأديب جرأة وشجاعة ليخوض غمار التجديد، ويرتاد المجالات المتطورة، والتيارات الحديثة.

ولو أنَّا بحثنا عن أولويات هذا الفن في مصر، وعلى يد مَ مَنِ بن الكتاب دخل إلى فنون الأدب العربي في العصر الحديث فسنجد أبندّاياته ووض ع اللبنة الأولى في أساس بنائه ترجع إلى الأديب والقاص من (محمد تيمور).

فقلا و ُل د هذا الفن على يد (محمد تيمور) قبيل ثورة ١٩٩٩م غض ً اغير مكتمل النضج، بل غير محد د السهات بالدرجة الكافية . وقد نها عقب هذه الثورة ونضج وتحددت سهاته واتّضحت قسهاته، حتى صار كائنًا يوشك أن يدفع بقية الكائنات الأدبية الأخرى. وقد كان من مظاهر هذا النمو: نشأة طائفة ممتازة من كُتّاب

<sup>(</sup>١) القصة القصيرة في مصر منذ نشأتها حتى سنة ١٩٣٠م، عباس خضر، ص ص٨٣-٨٤.

القصة القصيرة ، الذين وضعوا بنتاجهم دعائم هذا الفن في الأدب المصري ؛ وذلك بإقبالهم عليه دراسة ، وكتابة ، وعمرسة، وتطوير ًا. ومن أبرز هؤلاء -حسب الترتيب الزمني - : (عيسى عبيد، وشحاته عبيد، ومحمود تيمور، ومحمود طاهر لاشين، ويحي حقي، وأحمد خيري سعيد، وحسن محمود) وبالإضافة إلى هؤلاء الذين كان جل نشاطهم الفني في المجال القصصي جذ ب هذا الفن عددًا كبير ًا من الكتاب اللامعين في فنون أدبية أخرى ؛ مثل : (إبراهيم عبد القادر المازني، وتوفيق الحكيم) . ونتيجة ً لهذه الظاهرة من ظواهر نمو القصة القصيرة في هذه الفترة أج دت ظاهرة ثانية مرتبطة بها ارتباط المسبّب بالسّ بب، تلك الظاهرة هي : وفرة القصص التي ظهرت في هذه الفترة، وكثرة المجموعات القصصية التي ضمت تلك القصص ".

ويُعد مؤسسو (جماعة المدرسة الحديثة) ، الذين نشروا العدد الأول من مجلتهم الأسبوعية (الفجر) بببًا رئيسًا أسهم في نضج القصة العربية القصيرة في مصر، فقد التقى جماعة من شباب العصر في ندوة ، وكان في طليعتهم : (أحمد خيري سعيد ، ومحمود طاهر لاشين، وحسين فوزي، ويحيى حقي، ومحمود عزمي، ومحمود تيمور، وإبراهيم المصري، وحسن محمود كان الشُّغل الشَّاغل لهذه الندوة أن تحتل القصة المصرية مكانها اللائق في الأدب الحديث » .

وقد اتجه بعض كُتّاب القصة القصيرة الواقعية نحو النفس الإنسانية وما تعانيه من مشكلات ؛ في محاولة ِ لتفسير انفعالات الفرد وتصر ُ فاته .

<sup>(</sup>۱) الأدب القصصي والمسرحي في مصر في أعقاب ثورة ١٩١٩م إلى قيام الحرب الكبرى الثانية، أحمد هيكل، دار المعارف، الطبعة الرابعة ، ١٩٨٣م، ص ص ٣٦-٣٢.

<sup>(</sup>٢) تطور فن القصة القصيرة في مصر، سيد حامد النساج، ص٥٩٠.

وقد استمرت القصة القصيرة في النضج إلى أن وصلت درجة عالية من الإتقان، على يد الكاتب (يوسف إدريس) ؛ حيث كانت قصصه تعكس رؤية شمولية واقعية نفاذة، يختار أبطال قصصه من شائح اجتهاعية فقيرة ماديًا وثقافيًا فالقص قعنده - كها يذكر الدكتور (طه وادي) -كلدغة العقرب، موجعة ، ومؤثّرة ألى الدكتور (طه وادي) -كلدغة العقرب، موجعة ، ومؤثّرة ألى المنافقة العقرب المنافقة المنافقة المنافقة العقرب المنافقة العقرب المنافقة الم

بعد هذا العرض للاتجاهات الفنية للقصة المعاصرة، وتناول هذه الاتجاهات الفنية في العالم الخارجي، وفي المجتمع العربي، وخاصة في مصر، يكون من الإنصاف القول: إن (محمود البدوي)يُ عتبر أحد كتّاب (المذهب الواقعي) ، الذي تتجه فيه القصة نحو الواقعية في كل شيء ؛ في موضوع الوأحداثها، ورس مشخوصها، والحوار الذي يدور على أفواه هذه الشخوص.

<sup>(</sup>۱) القصة بين التراث والمعاصرة ، طه وادي ، نادي القصيم الأدبي ، بريدة ، الطبعة الأولى ، 18۲۱هـ ، ص۸۳ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص٥٨.

## الفطل الأول صورة الريف المصري في قصص البدوي

#### ويشتمل على أربعة مباحث:

- · المبحث الأول: محمود البدوي والريف المصري
  - · المبحث الثاني : صورة المكان.
  - · المبحث الثالث : صورة الإنسان.
  - · المبحث الرابع : صورة المجتمع .

### الملكث المرود البدوي والريف المصري

ينبع اهتهام (محمود البدوي) وعنايته بالريف بشكل عام من جذوره المتأصلة في تلك البيئة التي عاش فيها طفولته الحالمة وامتزج برائحة الأرض وحركة الفلاحين ودأبهم المتواصل في زراعة الأرض وجني المحصول، وما يعانيه أولئك الفلاحون رجالا ونساء من تعب وكد متواصل لكسب لقمة العيش، فهم في صراع مستمر مع الطبيعة وأجوائها.

ومن هنا تنشأ العلاقات الاجتهاعية التي تمثل البساطة والفطرة المعبرة عن عادات وقيم متأصلة في نفوسهم اعتادت عليها وأصبحت جزءاً من كيانها الداخلي وعاكسة للواقع اليومي وخالية من التزييف أو المصالح الفريدة (١).

إن معايشة البدوي لتلك الأجواء جعلته يكتب عن الريف بواقعية خالصة تصور حياة الفلاحين كما هي بإيجابياتها وسلبياتها، وجعلته أيضاً يكتب بروحية من عاش معهم وتطبع بعاداتهم وتقاليدهم، وعرف أدق أسرارهم ومكنوناتهم فجاءت كتابته عن الريف بشكل عام منطلقة من عين ثاقبة وخبرة تنبع من واقع الحياة المادي الذي يعيشه الفلاحون.

وعما " يسطره البدوي في كتاباته عن الريف وواقعه يقول: " أكتب ما أشعر به وأحسه بوجداني، فأعيشه في حياتي، وأكتب عن تجربة صادقة، لا أفتعل الحوادث، ولا

<sup>(</sup>۱) الريف في الرواية العربية ، د.محمد حسن عبد الله، سلسلة عالم المعرفة(١٤٣)، الكويت ، ١٩٨٩ م،ص ٦٢.

أزينها، أحاول الوقوف مع مكسوري الجناح من البشر... وأرفع الظلم عنهم، وسأظل أدافع عن المسحوقين حتى يكلولهم الحق في الحياة، ولو لم أكتب لأنفِّس عن نفْسي، لمت بالسكتة من فرط الإحساس بعذاب الناس، وما تطحنهم به الحياة، وما تصيبهم به قارعات القدر، وما يلاقونه من عنت وظلم في العجلة الدوارة "(١).

كما نستطيع أن نقول أن المجتمع الريفي الذي يشكل نسبة كبيرة من المجتمع المصري يتآلف به ضه مع بعض يتمتع أبناء الريف فيه بعلاقات متهاسكة بحكم أجوائهم وموروثاتهم الاجتهاعية والعقائدية ، وطبيعة عملهم في الزراعة الذي يحتاج إلى التكاتف والتعاون ، خاصة في موسم جني المحصول أو مكافحة الآفات والأمراض التي قد تصيب حقولهم، فكل شيء في الريف يقر بمبدأ العدالة والجهاعية ، حيث هاجس المصير المشترك بينهم والتقاليد السائدة فيهم التي تبقى ولا تغادرهم ، وإن هاجروا أو أسكنوا في المدينة من خلال وظائفهم أو دراستهم في الجامعات، فالطبيعة السخية ونظام العمل في الأرض وأواصر القرابة كلها تحقق ذلك التكاتف والمساواة ، ولكن حين لا يكون هذا محققاً ؛ فإن هذا يعني أن خللاً دخيلاً أشاع ذلك الظلم وأورث الجوع ونشر الذعر، إنه الظلم أو التسلط الذي يهارسه صاحب الأرض الذي يستعبد الفلاح ويقهره .

وإذا كان (محمود البدوي) قد كتب عن الريف فقد كتب عن أغلبية ساحقة لها جذورها وإن سكنت في المدن ، وهو إن عالج مشكلة في المدينة فلا بد أن تمس حياة الأفراد وجذورهم القديمة ؛ لأنه يرى أن أبناء الريف هم غالبية المجتمع.

<sup>(</sup>١) محمود البدوي سيرة، على عبد اللطيف، ليلي البدوي.

وانطلاقاً من تلك المفاهيم كان اهتهام البدوي بالريف، فهو ابن بيئته وابن الأرض والحقول ويعرف جيداً نفسية الفلاح وجذوره التاريخية ، وما تحتمل نفسه من معاناة وألم وقبول بالواقع المرير الذي عاشه.

لقد أشار البدوي لنفسية الفلاح المقهورة وعبر عن تلك الشخصية في قصصه، متفقاً في ذلك مع دراسات علم النفس التي ترى أن تلك القيم المتوارثة تشكل أثراً كبيراً في نفسية الفلاح بل هي تصنع شخصيته وتحدد سلوكها اليومي وقد ترسم مستقبلها(١).

وإذا كان هذا هو شأن الفلاح الرجل الذي تمسك بكل تلك الموروثات والعادات، فإن المرأة الريفية هي أكثر تمسكاً منه بحكم كونها (امرأة) وما تعنيه هذه الكلمة ضمن المجتمع الريفي من مفاهيم خاطئة وقاسية تجعلها أقل شأناً من الرجل وم ن ثم فهي تأخذ حذرها من كل خطوة تقدم عليها أو كلمة تصدر عنها، خاصة وأن المجتمع الريفي صغير ، وسريان الأخبار فيه سريع . وإذا كان الخبر عن امرأة تضاعف الأمر وكبر، لكن هذا لا يمنعها من مشاركة الرجل أعماله اليومية، بل نستطيع أن نقول : إن المرأة الريفية وقفت موقف الرجل نفسه خلال عملها في الحقل والزراعة وجني المحصول، فالكل متعاون لإدارة شؤون الحياة، وهذا العمل الشاق يضاف إلى عملها الأساس في المنزل.

وإذا كان من البديهي في معالجة العمل الأدبي الفني (القصصي) لدى أديبنا (محمود البدوي) ن نتعر "ض لحياته في شتى مراحلها؛ وذلك للوقوف على العوامل المؤثرة في تحديد وجهته الأدبية، والتي كان لها أثر " بالغ -بالضرورة - في تكوين ثقافاته وخبراته واتجاهاته

<sup>(</sup>١) علم النفس والأدب، د.سامي الدروبي، دار المعارف، القاهرة،ط١٩٨١،٢، ص٦٦.

الفنية والأدبية، فإننا قد نحونا في هذه الدراسة -من خلال هذا المبحث- منحى تقسيم هذه الجولة الاطلاعية على حياة (البدوي) إلى مجموعة من المطالب، راجين—بإذن الله تعالى- أن تأخذنا مكتملة إلى تكوين صورة شاملة لحياة هذا الأديب، ممّا يعيننا على فهم أسلوبه أكثر، وتفح صُ مراميه وأهدافه في الكتابة القصصية.

### المطلب الأول: نشأنه:

ولد محمود البدوي في الرابع من شهر ديسمبر ، سنة ألف وتسعائة وثهانية بعد الميلاد . ونشأ في قرية «الأكراد» بأسيوط، وهي قرية صغيرة بقلب الصعيد تقع على النيل مباش في أجو تتجلى قيه الطبيعة بأجمل مظاهرها لمُقِّبت العائلة بـ(البدوي) من قبل أهل القرية؛ لما لمسوه في هذه العائلة من كرم حاتمي (١).

كافوقلجداده وأعمامه ووالده عُمَدًا للقرية التي و ُل د فيها ، أمّا والدته فد كانت ابنة عمدة لقرية تدعى (إتيليدم) بمحافظة المنيا، وشقيقها كان الأديب (إسماعيل عبد المنعم التوني)، الذي أخرج عدة كتب قصصية في بداية القرن العشرين، كان لها دوي أن ، وكان لبعضها فضل السبق في مضهارها.

تلقَّى البدوي تعليمه الأول على يد والدته . يقول البدوي : و(مع أن أمِّي لم تكن حاصلة على شهادة دراسية إلا أنها كانت متعلمة، وإليها لا إلى أبي يرجع الفضل في تعليمي القراءة والكتابة»(٢).

<sup>(</sup>۱) محمود البدوي سيرة، بقلم علي عبد اللطيف وليلى البدوي. تقديم د.عبد الحميد إبراهيم، ص٤٨.

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص ۶۹.

وقد أثّرت تلك النشأة في اتجاهه وسلوكه ؛ فعراقة العائلة ومكانتها أدَّت إلى التزامه بالقيم والمبادئ في قصصه ، كما كان لرئاسة العائلة للقرية دور في اطلاعه على خبايا المجتمع ومشاكله.

### المطلب الثاني: وفاة والدنه :

توفيت والدته وهو في السابعة من عمره ولأول مر "ة في حياته يرى الموت يدخل البيت، ومنظر النِّساء الباكيات حوله الصادر عن عواطف صادقة حفر مظاهره الحزينة في أعهاقه وظلت تلك الغم "ة متأصر للة في نفسه . وقد أثَّرت تلك الفاجعة في دواخل محمود وفي حياته ، ولازمته خلال فترة تقدمه في السن . يقول:

«أحسست بالحزن لأول مرة في حياتي عند موت والدتي، وكنت في السابعة من عمري، ولأن جنازتها كانت مفجعة كرهت بعدها كل الجنائز، وحتى الأفراح. كرهت كل التجمعات. ومن موت والدتي تبدأ القتامة من هذا الحدَث ، ويمكن أن تكون هذه القتامة هي التي جعلتني أتجه بحواسي باستمرار إلى الناس المضطهدين المعذبين في الحياة، اتجهت إلى ذلك بالفطرة لأياتي لم تكن سهلة، وهذا جعلني أتجه بحواسي كلها إلى الناس الذين يعانون، وليس معنى هذا أني كنت أعيش في ضنك ؟ أبدًا، المسألة أن هذه الصورة، وهيموت الوالدة في سن مبكرة، والوالد عاش فترة طويلة لا يتزوج ؟ احترامًا لذكراها؛ ولكي يربي أولاده . هذه الصورة نكل تولّد في النفس إحساسً ا غريزيًّا بألم الآخرين. وقد ظلت هذه الصورة ماثلة خلال التقدم في السن ، وعبر اتساع الأفق وترامي النظر للحياة . وحتى لئاس الذين يسمّ يهم المجتمع مجرمين أو قطاع طرق، أجد دائها مبررً اقويًّا لسلوكهم والتوائهم عن الطريق . ودائها أقول ـ كها يقول ديستويفسكي :

ليس بين الإنسان أي أنسان وبين الجريمة غير خيط رفيع جداً الله (١).

وكان فقدانه للأمومة وحنانها، وهو بسن صغيرة يظهران من حيث لا يشعر في بطلات القصص وغالبيتهن في سن الثلاثين، فجعل بطلات قصصه أمهات له، يشر من خلال معاملتهن لأبنائهن بها كان يجب أن يشعر به لو لم يفقد أمه بالموت ؛ فألبسهن سهات تحقق له ما فقده من حب وعطف.

وهكذا يبدو واضحًا أن من أهم مكو "نات شخصية محمود البدوي- باعتباره أديبًا- هو وفاة والدته ؛ فأثر تلك الفجيعة يمكن ملاحظته في سيرة محمود البدوي وحياته وأعاله .فهل كان يُحُمُّمود البدوي من بين الأسباب التي جعلت منه علماً في مجال الأدب؟

### المطلب الثالث: تعليمه وثفافنه:

بعد وفاة والدة محمود البدوي، والألم الذي أصابه ود فن داخل قلبه، ظهر أثر ذلك على السطح في تصرفاته وأفعاله؛ لكن تلك الغمامة بدأت تتقشت ع عن نفسه قليلاً مع مرور الوقت، فذهب إلى كُتّاب القرية ليتعلم القراءة والكتابة، وليحفظ القرآن الكريم. والتحق بعد ذلك بالمدرسة الابتدائية، وأقام بالمدينة . وكانت تلك تجربته الأولى التي يعيش فيها بعيدًا عن أسرته (٢).

بعد أن أتم البدوي تعليمه الابتدائي جاء إلى القاهرة ليكم ل تعليمه الثانوي،

<sup>(</sup>۱) محمود البدوي سيرة، بقلم علي عبد اللطيف وليلى البدوي. تقديم د. عبد الحميد إبراهيم ،ص

<sup>(</sup>٢) محمود البدوى والقصة القصرة، د: على عبد اللطيف، ص ١٩.

والتحق بالمدرسة السعيدية، ومن هناك عرف طريقه إلى دار الكتب المصرية، فكان يقرأ ويطالع كيفها أحب وما شاء من كتب السيرة والأدب العربي القديم والحديث، فقرأ مؤلفات: المازني، والزيَّات، والعقاد، والرافعي، وطه حسين، وتوفيق الحكيم، وزكي مبارك، وشوقي، وحافظ، وطاهر لاشين، ويحيى حقي، والشقيقين : محمد ومحمود تيمور.

كما كان مغرمًا بقراءة الكتب القديمة النّادرة ؛ فهي في نظره تحمل في طياتها أسرار القرون ، وعبير الدهور (١).

وتنو "عت وسائل الاطلاع لديه، وقد ساعده في ذلك ذهابه إلى دار الكتب يومياً، فقرأ في دار الكتب مجلة «البيان» لعبد الرحمن البرقوقي، وكان يكتب فيها محمد السباعي، وعباس حافظ، والعقاد، والمازني مقالات وترجمات عن أدب الغرب، في كل ألوان الأدب وفنونه (٢).

كما قرأ في دار الكتب كتاب «الأغاني» للأصفهاني بكل أجزائه، وقصص «ألف ليلة وليلة» بالإنجليزية، و «عيون الأخبار» و «أبت الأعشى»، و «البيان والتبيين»، و دواوين: «المتنبى»، و «البارودي»، و «ابن الرومي»، و «مهيار».

وكان لاطِّلاعه على الآداب العربية دور "بالغ" في إحكامه اللغة وألفاظها، واستطاع أن يكو "ن لنفسه أسلوبًا أصيلا"، يعبر عن الكاتب وعصره، وكل ما يريد من أفكار (٣).

<sup>(</sup>١) محمود البدوى والقصة القصيرة. د: على عبد اللطيف ، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

نجح محمود البدوي في الالتحاق بكلية الآداب بالجامعة المصرية ،إبّان عهادة الدكتور طه حسين لهولظل على عهده بالذهاب إلى دار الكتب يوميًّا، يقيم فيها إقامة مرمُطلكقة.

وحينها كانت دار الكتب تغلق أبوابها كان يذهب إلى مجلة ومطبعة الرسول، فيرى هناك صديقة «محمد ع غ يبللاني تعر ف إليه من قبل في مكتبة أدبية . هذا إلى جانب صاحب المجلة والمطبعة (محمود نظيم) . فيجلس ، ويقرأ أو يكتب وهو مفتون بحروف الطباعة ، وما تخرجه على الورق من ضروب الكلام (۱).

ونتيجة لصداقته صاحب المطبعة، أراد أن يجر "ب موهبته، فكان أن نشر (البدوي) أولى مقالاته عن الموسيقي في مجلة (الرسول).

لم يشر (البدوي) أي حب للجامعة، فقد غمره تيار الأدب، وكان يجد لذته الكبرى في القراءة والاطلاع؛ ليزيد من ثقافته وليوس عداركه؛ فاستغرق ذلك جل وقته. وقد آلمه عدم وجود الفراغ ليقرأ وليطالع من الكتب ما يشاء ويرغب، فأصبح لا يذهب إلى الجامعة إلا قليلاً، ثم انقطع عنها بالكُليّة .

ومما كان له أثر كبير في ثقافته قراءته للأدب الروسي، فبدأ (البدوي) يقرأ في الأدب الرسي، مترجمًا من الروسية إلى الإنجليزية ، من ترجمة الكاتبة الإنجليزية (كونستانس جارنيت) (٢) . ومن خلال ترجمة الأديبين : (عباس حافظ)، و (محمد

<sup>(</sup>١)المرجع السابق،ص ٨.

<sup>(</sup>٢) كونستانس جارنيت كلارا: كاتبة إنجليزية (١٨٦١م-١٩٤٦م) ، كانت من أدباء القرن التاسع عشر، تعد من أول المترجمين للأدب الروسي ، وترجمت للعديد من أدباء الروسي - أمثال: (ديستوفيسكي، وتولستوي، وتشيكوف، وغيرهم) . بلغت ترجماتها للأدب الروسي حوالي=

السباعي) للمّذ كين ترجما كثيرًا من روائع الأدب الروسي ؛ فعشق (البدوي) هذا الأدب، يقول نعشقت هذا الأدب للتشابه الشديد بيننا وبينه في الحياة ، وجو ً الريف ، ووص ف عياة الإنسان المطحون ، الذي لاحول له ولا قوة»(١).

وقد كان لهذا كبير الأثر في شخصيات (البدوي) ، وموضوعاته القصصية المستوحاة من الأدب الروسي.

وج ُ ر بكتابات (تشيكوف)، و(ديستوفسكي)، و(مكسيم غوركي) ، واعتبر (تشيكوأفعت)ذكل م َن كتب القصة القصيرة وتفر "غ لها.

كما قرأ (البدوي) آلآم فرتر لـ (جوته) من رجمة (الزيات)، وبعدها روفائيل لـ (لامرتين)، فأعجب بترجماته وأحبّها؛ لأنه لم يعتمل في الترجمة أو يتصنّع. وكانت هذه بداية العهد بأستاذه الزيات، فحين أنشأ الزيات مجلة «الرسالة» استقبلها عشاق الأدب في العالم العربي استقبال المحب لحبيبه.

بدأ (البدوي) ترجم أعمالاً للأدباء الروس، فترج قصة «الجورب الوردي» لـ (تشيكوف) ، كما ترجم غيرها من القصص لـ (مكسيم غوركي)، و (موباسان) ، وغيرهم.

كان (البدوي) يهدف من ذلك إلى إبراز ما وصلت إليه النهضة الأوربية في مجال الأدب، والفن القصصى على وجه التحديد. كما أراد أن يقدم لأبناء جيله

<sup>=(</sup>٧١) مجلدًا. وقد أشاد العديد من المؤلفين بترجماتها ، أمثال: (جوزيف كونراد، و لورانس درهم).

<sup>(</sup>١) محمو د البدوى والقصة القصرة. د: على عبد اللطيف ، ص ٣١.

نهاذج يتمثّلها ويحتذيها ؛ إذْ كان الأدب الروسي متقدمًا - وخاصة في فن القصة - ، معبرًا عن الواقع الاجتهاعي وعن مشكلاته عاولاً إيجاد حلول لها . ويتضح لنا بجلاء إفادة (البدوي) من هذه القصص ؛ فقد كانت قصصه تعبيرًا عن واقع المجتمع كها رآه ببصيرته، وقدرته على النفاذ . وكشفت لنا قصصه ما قد نعجز عن رؤيته أو ملاحظته، ثم أوحى فيها بها يجب أن يكون عليه واقع الإنسان.

وإذا كان لتربية (البدوي) وظروف حياته الثَّقافية، ومعرفته الدَّ قيقة بواقعه، ووعيه بموقع مجتمعه من المجتمعات الأخرى، ثم وعيه بدوره كمبدع ، وبقدرته على تغيير الواقع وإعادة تشكيله -أهمية كبيرة في صناعة إبداعات (محمود البدوي) القصصية ، فقد تهيأت عوامل كثيرة بيئية وثقافية وتاريخية لتكوين شخصية (محمود البدوي) ؛ فد نشأ في صعيد مصر، ومن أسرة غنيَّة قويَّة تؤمن بالتقاليد والاعتزاز بالنفس، وقد امتص البدوي معطياتهذه البيئة وتفاعل معها، وكوَّ ن له صداقاته الكثيرة، وتزو ج منها، وظلت علاقاته معها متنامية حتى أواخر حياته، وكان يرى في تلك البيئة أنهامل ولوثات ثقافية، وتعكس امتدادًا تاريخيًّا، يمكن أن ينطلق منه الأديب ، وأن يطو ره .

سافر (البدوي) بعد ذلك إلى القاهرة، واختلط بأدباء عصره، وعقد صداقات متميزة مع الكثيرين منهم، وخاصة مع: (محمود محمد شاكر، ومحمود تيمور، ويوسف السباعي، ويحيى حقي، وأمين يوسف غراب، وعبد الرحمن الشرقاوي، وموسى صبري، وثروت أباظة)، واندمج في هذه البيئة القاهرية التي كانت تزخر في أوائل القرن العشرين بالنَّشاط الثقافي الحيوي، وبالنَّدوات المتعددة، وبالحوارات الكثيرة بين النُّقاد

والمبدعين، ممن كانت تعتز بهم الصحافة الأدبية في ذلك الحين ، وتنشر لهم (١). عاش (البدوي) في تلك البيئة يكتب، ويترجم، ويحضر الندوات، ويراسل الأدباء والأصدقاء.

ولم يكتف ببيئته الصعيدية، أو ببيئته القاهرية ؛ بل تطلّع إلى السفر للخارج؛ لكي يكم ًل ثقافته، وي تُري من رؤيت فقد كان على وع في تام ً بأن الثقافة يجب أن تكتمل، وأن تجمع بين الإنسانية والمحلية . ولقد أدرك منذ فترة مبكرة أن المحلية وحدها لا تكفى، وأن العالمية وحدها لا تكفى، وأن اجتهاع الأمرين هو السبيل الوحيد لتحقيق الأدب الحي ً الخالد ؛ فكان يدرك أن المحلية وحدها ض ي ق ٌ في الأفق، وقصور في النظرة ، تجعل الأديب ينظر تحت قدميه، ولا تساعده على تطوير بيئته، ولا على تطوير الثقافة الشعبية والعطاء المكاني المحدود . وكانيدرك أيض ًا أن العالمية وحدها قد توقعه في التجريديات وفي الفلسفات التي تبعده عن أبناء جيله وتعزله عن واقعه الحي ً ، فلا يستطيع معرفة أحوال الجاهير، ولا يتمكن من التنبله لأحلامهم، أو أن يطور هذه الأحلام في بناء قصصي متهاسك (٢) .

ومن هنا نرى (محمود البدوي) يتنبه للبعد الثالث في تكوين ثقافته، فنراه يتطلع إلى أسفار كثيرة خارج مصر، وفي أحيان كثيرة كان يقوم بهذه الأسفار على حسابه الخاص . فسافر إلى أماكن كثيرة، واختلط بشخصيات عديدة، وجذبته

<sup>(</sup>۱) محمود البدوي سيرة، بقلم: علي عبد اللطيف وليلى البدوي، تقديم، د: عبد الحميد إبراهيم، ص ٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٧.

الباخرة والميناء، وانعكس ذلك على كثير من قصصه وأعماله الأدبية(١).

طاف (البدوي) على كثير من بلاد العالم الخارجي في رحلات ثقافية وغير ثقافية؛ لكنه لم يكتب إلا عن تلك التي استطاعت أن تح ُ دث في داخله هزة عميقة، واستطاع أهلها أن يؤثّروا على عقله ووجدانه ؛ فصور بعض قصصه في : اليونان، وهونج كونج، والصين، واليابان، وتركيا، ورومانيا، والمجر، والهند، وسوريا، والمغرب.

تضافرت هذه العوامل الثلاثة المتمثلة في البيئة الصعيدية أولاً ، وفي البيئة القاهرية ثانيًا، وفي الأسفار للخارج ثالثًا -في تكوين شخصيته الثقافية المتميزة، التي جعلته مصدر احترام من أبناء عصره، ومن الباحثين الذين يؤر خون للحركات الأدبية بكل موضوعية، ويعطون لكل رائد حقه ومكانته التي يستحقها ؛ لموهبته ، ورعايته لهذه الموهبة .

وقد انعكست تلك الشخصية المميزة لـ (محمود البدوي) على فنه القصصي ؟ فكان ذلك مبلغ الصدق الذي لا يتوافر عند الكثيرين ، الناتج عن اندماج الشخصية مع الإبداع ؟ فدا الإبداع جزءً امن شخصيته الأدبية.

وقد سادت خلال القرن العشرين موجة من الحرية الخاطئة ، التي جعلت الكتّاب يسيرون مع هواهم فيخرجون على المقدسات . هذا الاتجاه لاقى تشجيعًا من دوائر خارجية تكيد لهذه الأمة ولتاريخها، وتريد أن تُض م في من أمر الدين في المجتمع العربي ؛ لأنها تُدر ك أن هذا الدين هو السرِّ ياج الحقيقي أمام توسعاتها الاستعمارية.

<sup>(</sup>۱)نفسه ،ص ۷، .

ولكن (محمود البدوي) تربى تربية صعيدية، في أسرة عريقة ذات تقاليد اجتهاعية، بالإضافة إلى أنه قد نشأ في جو ديني يحترم الإرادة البشرية، ويقو "ي من جانب الروح الذي يهزم النوازع اللَّينة . ومن هنا نراه لا يساير تلك الموجات منذ بداية كتابته، من القصة الأولى وحتى القصة الأخيرة ؛ فنجد في كتاباته مفردات تتكرر عن الوضوء ، والمساجد ، وقراءة القرآن.

وفي رحلاته إلى البلدان الإسلامية -كرحلته إلى استانبول- يقف عند المساجد الإسلامية ، ويحاول أن يستعيد ذكريات الماضي وأمجاد الإسلام، حينها كانت هذه المساجد تمتلئ بالعظهاء ممن صنعوا التاريخ الإسلامي (١).

ومن خلال ما سبق يتضح لنا ذلك الدور الفعال الذي قام به (البدوي) في دنيا القصة الواقعية من خلال ما قدمه من فن قصصي راق ، يسمو بالروح ، وبالفكر.

ولجى الر"غم من ذلك لم ينل (البدوي) ما يستحقه من الشُّهرة والتقدير في حياته، وظل اسمه بعيدًا عن الدوران في وسائل الإعلام، حيث مجالات الشهرة وذيوع الصيت. وقد يظن البعض أن حظ المرء بعد موته يقلل من قيمته، غير أن الحقيقة غير ذلك، فكبار الأدباء وأصحاب الرسالات لا يعملون من أجل حياتهم القصيرة؛ ولكنهم يعملون من أجل امتداد إبداعاتهم ورسالاتهم خلال الأجيال القادمة (٢). وهذا يصدُ ق على (البدوي) فقد كان أديبًا موهوبًلاقي تعتيها وجحودًا من أبناء جيله. وكان

<sup>(</sup>١) محمود البدوي سيرة، علي عبد اللطيف، ليلي البدوي، تقديم د. عبد الحميد إبراهيم، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢)المرجع السابق ،ص ٢٠.

متواضعًا، لا يتحدث عن مواهبه، ولا يجيد عرض بضاعته، صامتًا لا يفرض نفسه على أحد (١).

لكن الموهبة تفرض نفسها، ويهيتئ الله لها من المنصفين من يتحدث عنها. وقد تحق للرابعة المختير من ذلك ؛ فهناك العديد من الدراسات والمقالات والرسائل الجامعية، التي كتبت حوله وحول أدبه.

### المطلب الرابع: رحلانه:

كان (محمود البدوي) يس على الشاطىء ، فيرى المراكب الذاهبة إلى أوربا وهي محملة بخليط غير متجانس من البشر، تطلق صفارتها ، وتسير في القناة منطلقة إلى عرض البحر فوللد ذلك عنده رغبة قوية في ركوبها ، والعبور من خلالها إلى الآفاق . فكان يجلس على الشاطى ، ويُمنِّي نفسه برؤية جمال المدن الخارجية ، وروعة ما فيها -من كثرة قراءاته عنها-.

رأى (البدوي) أن قيامه بتلك الرحلات هو بمثابة تنوير للقلب ، ورؤية منفتحة على الآخر ؛ فهي ليست بحثًا عن المجهول من حيث المكان، إنها المجهول من حيث المعنى والرؤى . إنه البحث عن الخيال والإبداع، والبحث عن الواقع والأسطورة ؛ فالمجتمعات مرايا تنعكس عليها الأبعاد الحقيقية للنفس البشرية.

عشق البدوي الرحلات في الداخل والخارج، فسافر إلى جميع المدن المصرية، وطاف وجال في أوربا وآسيا، وبعض البلاد العربية، في رحلات ثقافية وغير ثقافية. وكان في كل بلد يحل فيها يخرج ويتجول مع أنفاس الصباح، يجتلي مجالي الطبيعة،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ،ص ٢٣.

ويذهب ويتحرك هنا وهناك ، على غير وجهة، وعلى غير هدى . يشاهد مدنها ، ويتوغل في طرقها، وينظر إلى حدائقها ومنازلها ؛ فتحركت مشاعره ، ووج َد َ نفس َه في حالة انفعال، وملأ فكره بمئات الأحداث الصغيرة والكبيرة وكان يخ ُر جمن جيب سترته دفتر ًا صغير ًا يسجل فيه ملاحظاته ، قبل أن تم ُحى من ذاكرته وتضيع (۱).

وحينها عاد من هذه الرحلات عاد متفتّع المشاعر للكتابة، فكان لابد أن يعيد ما اختزن في نفسه، وما علق بذاته من أحدث وتفاصيل، لجزئيّات الحياة ودقائقها التي مر "بها ود ونها ، وأرثت في عقله ووجدانه ، وحركت مشاعره ؛ فكتب قصص ًا استوحاها من هذه البلدان ، ومن تلك الأحداث.

وقد أدت تلك المشاهدة وهذا الاستغراق والتأمل إلى أن اعتنى بالدقائق وتفاصيل الشخصيات في قصصه، فيلاحظها في حركتها وسكناتها، ويتابع نمو ها وتطورها، ويلحظ بثاقب نظره شخسيات كثيرة تموج بها الحياة ولا يرعم بها أحد؛ فيأتي بها في قصصه ليعبر عنها وعن دخيلتها، ويصف عذابها.

إن هذا الاستغراق والإمعان في التطلُّع، أدى به إلى أن يلتقط كثير ًا من شخصياته التي لم يكن ليتحدث عنها لولا ما طُبعت عليه نفسه من التأمل ، وما أضافه إليه واقعه من حب للمشاهدة والتفر ُ س.

<sup>(</sup>١) محمو د البدوى والقصة القصرة، على عبد اللطيف، ص ٣٦.

### المطلب الخامس: البدوى وعلم النفس:

ليست وظيفة الفن من يدخل الأبواب المفتوحة، بل يفتحها . لكن اكتشاف الفنان للحقائق الجديدة لا يتم لحسابه الخاص؛ بل يتم من أجل الآخرين أيض من أجل المجتمع، والأديب من يود معرفة طبيعة العالم الذي يعيش فيه . فالفنان ينتج من أجل المجتمع، والأديب بطبعه عميق الحس ، يستطيع أن يدرك أن لهذا التوتر والانفعال الذي يصيبه دوافع وأسبابًا إنسانية ، مصدرها القوى الاجتهاعية المتناقضة والمتصارعة . فهو مؤمن بالسبية، وبأن المواقف الإنسانية ليست إلا ردود فعل لأفعال إنسانية.

وعلاقة الأديب بمجتمعه، وبالبيئة التي يعيش فيها، والزمن الذي يعيش فيه -لا يجب أن ننظر إليها في ضوء حقيقة أن المجتمع الذي يعيش فيه الأديب يشكّل أفكاره، وأنه هو الهدف الذي يوجه إليه هذا الأديب عصله ؛ بل يجب علينا النظر على أنه أيضًا استجابة من الأديب لمتطلبات عصره، ولمتطلبات مجتمعه، وأن هذه المتطلبات الجمالية للعصر والمجتمع الذي يكون فيه الأديب على وعي بهما بطريقة أو بأخرى . وتأثيرها لا يمكن إنكاره على فهم الأديب الجمالي، وطبيعة عمله(۱).

وقد اهتم (محمود البدوي) لعلم النفس، وقرأ في هذا المجال كثيرًا. ولعل لقاءه بالعالم النفسي الشهير «فرويد» في إحدى رحلاته إلى أوربا، كان له الأثر البالغ في توجهه هذه الوجهة، فقد آمن (البدوي) إيهانًا راسخًا بمذهب (فرويد) في التحليل النفسي ؛ حيث يرُ م ج ع الانفعالات البشرية دائها إلى أصلها العضوي.

<sup>(</sup>١) الأسس النفسية للإبداع في القصة القصيرة خاصة، شاكر عبد الحميد، ص ٤١٨، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٧م.

وقد كان (البدوي)حريصًا على أن يطبق مبادىء (فرويد) التحليلية على أشخاص قصصه وتصرفاتهم وينهج في ذلك نهجًا علميًّا دقيقًا ؛ بقصد الدراسة والتنوير ، لا الإثارة والتشويق<sup>(۱)</sup>.

رأى (البدأوني) لنص "القصصي يوفر مجالاً خصبًا للإحاطة بالرغائب الإنسانية، وآليات التعاطي مع هذه الرغبات؛ فدكات قصه تمل القول بأن الأدب بشكل عام "- هو انعكاس نفسي وفكري للأفراد الذين يتناولون واقعهم الحياتي والاجتهاعي بالكتابة، والتعبير عنه.

ولو نظرنا إلى شخصيات قصصه لوجدناها معبر ت عن حياة الناس، وواقعهم، ومشكلاتهم ، وقضاياهم مصور رة لبؤسهم وأحزانهم فهي تُوض ح لنا بجلاء-أحوال الطبقات الدنيا المسحوقة ؛ لنتأثر .ولا تصور ر لنا تلك الطبقات العليا ؛ كي نتشى.

إن شخصيات (البدوي) تضعنا أمام أنفسنا بكل مزاياها ومثالبها، وبكل دقائقها وتفاصيلها؛ بل تضعنا أمام الحياة بكل أوجهها الخفية والظاهرة . فالقصة عد (البدوي) هي دراسة نفسية ، لا غنى عنها في فهم سرائر النفوس.

<sup>(</sup>١) محمود البدوى والقصة القصيرة، على عبد اللطيف، ص ٤٠.

# المبكث الثاني المبكث صورة المكان

لمَّا كان الفن الأصيل غرس البيئة، ونبت الحياة ؛ فإنه وليد المجتمع، وقلبه الخفَّ وقوحه النَّابضة ، وإحساسه المتوهِ ج، وانتفاضته الشَّاعرة . فيه يبوح المجتمع بأخفى خلجاته ، بها تحويه من آلام وآمال . وإن فنًّا يتوفر فيه الإخلاص والصدق والقدرة، لهو فن ُّ يجد فيه المجتمع ما يبتغيه من متعة فكريّة ، وزاد روحي .

يقول (إدجار آلان بو) إلا القصة القصيرة بحق تختلف بصفة أساسيَّة عن القصة بوحدة الانطباع imperssion ، ويمكن أن نلاحظ بهذه المناسبة أن القصة القصيرة غالبًا ما تحقق الوحدات الثلاث التي عرفتها المسرحية الفرنسية الكلاسيكية، فهي تمثل حدثًا واحدًا يقع في وقت واحد . وتتناول القصة القصيرة شخصية مفردة، أو حادثة مفردة، أو عاطفة، أو مجموعة من العواطف التي أثارها موقف مفرد»(۱).

يُعد المكان من أهم عناصر السرد، فهو الموضع الذي تجري فيه الأحداث، وتتحد في داخله المشاهد والصور، وتتحر "ك خلاله الشخصيات، فهو بمثابة العمود الفقري للنص السردي، والقاعدة المادية التي ينهض عليها النص، فالمكان وعاء للأحداث والشخوص، ومعبر "اعن روح العصر، وطبيعة المجتمع، والعلاقات الاجتماعية الكائنة،

<sup>(</sup>۱) الأدب وفنونه -دراسة ونقد، عز الدين إسهاعيل، الطبعة التاسعة، دار الفكر العربي، ٢٠٠٤م،، ٥ ص١١١.

وأيضً االنواحي الحضارية والمعمارية فيه (١).

لذلك يُعد المكان السردي متخيالاً؛ أي يعبر عنه بالألفاظ والصيغ والحالات والرؤى، والصور الخيالية تمكن فيلة القاص من استكشافه والتعم ق فيه، وبالتالي رسم ملامحه وحدوده (٢).

### مفهوم المكان:

المكان من الناحية اللغوية يعني الموضع الثابت، المادي (والمحسوس)، القابل للإدراك، ويتنوع المكان من حيث المساحة والحجم والشكل. يقول [ابن منظور]: ((كن مكانك، المكان الموضع، والجمع أمكنة، وأماكن جمع الجمع، والعرب تقول: واقعد مقعك، فقد دل مقد على أنه مصدر من كان أو موضع منه، وإنها جمع أمكنة، فعاملوا الميم الزائدة معاملة الأصلية)) (").

وقد نُظ ر للمكان في السابق على أنه مجر "د خلفية للأحداث والشخصيات، لكن الدراسات الحديثة بدأت تنظر إليه على أنه عنصر " مركزي " في تشكيل العمل السردي، فهو مركز انطلاق لمجمل وقائع النص، ولحركة الشخصيات وأفعالها ونوازعها وعواطفها، كما أنه يُشحن بدلالات يكتسبها من خلال علاقته بالنص السردي، لذلك لا بد " أن تحظى أسهاء الأماكن بعناية أكبر؛ لما يدور فيها من وقائع، وأحداث وأقوال، وهذه العناية

<sup>(</sup>١) فن القصة، محمد يوسف نجم، دار الثقافة، بيروت: لبنان،ط٩٧٩، ٧،١٩٧٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، لابن منظور، دار صادر، بروت،ط١٩٩٠م.

ستسح لنا تحد د موضع الحدث وأفعال الشخصيات. (١)

#### توظيف المكان:

يقوم القاص على تشكيل المكان الذي ستجري فيه الأحداث ويحرص على أن يكون هذا التشكيل منسجها مع طبائع شخصياته، دون إغفال للتأثير المتبادل بين المكان والشخصية التي تعيش فيه، فالمكان يساعد من خلال ذلك على فهم الشخصية وكشف حالتها الشعورية، فهو ركن لا بد منه في القصة، وعنصر متحكم في الوظيفة الحكائية، فلا بد لكل قصة أن تبدأ من مكان معين ، وأن تنتهي عند نهاية معينة. (١)

كما أنه لا يمكن للمكان أن يُذكر دون وصف، فالوصف عملية تجسيد للنص "، وما فيه من جوانب سلب وإيجاب.

وقد أشار بعض النقاد العرب إلى أهمية الوصف ووظيفته، فقد قال قدامة بن جعفر تابه (نقد الشعر): "الوصف إنها هو ذكر الشيء كها فيه من الأحوال والهيئات، ولمّا كان أكثر وصف الشعراء إنها يقع على الأشياء المركبة من ضروب المعاني، كان أحسنهم من أتى في شعره بأكثر المعاني التي الموصوف مركب منها، ثم بأظهرها فيه وأولاها، حتى يحكيه بشعره، ويمثّله للمس بنعته" (٣).

<sup>(</sup>۱) عبقرية الصورة والمكان، (التعبير- التأويل- النقد، لطاهر مسلم، دار الشروق، عمان: الأردن،ط۱،۲۰۰۲م،ص ۱۱۳.

<sup>(</sup>٢) محمد يوسف نجم، المرجع السابق، ص٣٣.

<sup>(</sup>٣) نقد الشعر، لأبي الفرج قدامة بن جعفر، دار الأزهرية للتراث،ط٢٠٠٦م،ص ١١٣.

فالوصف يتناول ذكر الأشياء في مظهرها الحسي المادي، ويقد مها ماثلة للعين، فيخدم بذلك بناء الشخصية، ويفسر تردود الأفعال والحركات والسلوكيات التي تمارسها الشخصية القصصية، ويسهم في تطوير الحدث ونموه.

وتجدر الإشارة إلى أن الوصف لا ينقل الأشياء كما تراها العين، بل ينقلها وفق رؤية جمالية وفنية تخدم النص ".

وإذا أردنا استنطاق مظاهر الوصف التي جس" دها (البدوي) في قصصه أحسن تجسيد، فإننا نرى أن الوصف قد تعد د بين وصف أمكنة وأشخاص، باعتبار الوصف العتبة الأولى لاختراق الشخصيات للمكان بها تحملها من أحاسيس ورؤى ومواقف، وبها يفسر " أسباب الأحداث.

فالجسر والبئر في قصة (الأعمى)(١) يمثّلان "مكان للحدث" في القصة، فوقوع الأعمى في براثن الرذيلة كان مركزه "البئر" الذي كان يلاقي فيه "جميلة" وقد أدّى هذا الفعل المشين الذي ارتكبه في لحة ضف فعالى مصرعه على الجسر الذي كان يجتازه دائما في رحلته اليومية إلى مسجد القرية ليؤذّن فيه، ذلك الجسر الآمن الذي كان يجتازه بسهولة، رغم صعوبة مسلكه، وضيقه "يجوزه المبصر وهو راجف، فكي بالأحى"(١). وبرغم ما كان يلاقيه أثناء سيره على الجسر من أذى أطفال القرية، "وأما الأطفال فكانوا كلّم بصروا به على الجسر وهو في طريقه إلى منزله، تقوده عصاته...جروا وراءه يسبّونه كلّم بسبّونه

<sup>(</sup>۱) قصص من الصعيد ، محمود البدوي ، تقديم علي عبد اللطيف وليلي البدوي ، مكتبة مصر ، الطبعة الأولى ، ۲۰۰۲م، قصة الأعمى ، ص١٠٠٠ .

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص ۲۰.

وقد يحصبونه بالحصى أو يرمونه بالحجارة، وهو باسم لا يلتفت إليهم ولا يكلّم أحدًا منهم"(١).

والمكان يعطي صورة مؤلمة لحياة الشخصيات، يقول البدوي في قصة (الغول) (۲):

"ركب المعاون وشيخ البلد، وسار الدلال والخفير خلفها بين المزارع، وكانت زراعة الأذرة والقطن على الجانبين، والشمس تشوي الوجوه، والأرض الحامية تتنس في وجوههم، سارا في طريق ضيق بين الحقول، كان الطريق هلاً وأرجل الدابتين تغوص في الوحل، وكان المعاون يذهب لأول مرة إلى هذه المنطقة، وساءه رداءة المواصلات وسوء الطرق"(۲).

كما نراه في قصة (الأعمى) يصف حال أهل الريف الفقراء: "تمر ترعة الكامل بقرية (س)، وهي قرية صغيرة من قرى الصعيد، فتشطرها شطرين غير متساويين، فقد جارت على الجانب الأيسر بقدر ما أضافت على الأيمن، فاتسع هذا واستفاض حتى أصبحت منازله وبساتينه ونخيله وأعنابه لا يحد ها البصر، واستدق " ذاك واستطال حتى قامت منازله الصغيرة على شط الترعة ذليلة منكسرة واجمة، تشكو إلى الله ظلم الطبيعة، بعد أن شكت جور الإنسان الذي خلفها سوداء قذرة، تمرح فيها الحشرات من كل لون وجنس "(؛).

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الأعمى، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) نفسه ، قصة الغول ، ص١٥٣ - ١٦٦ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٤)قصة الأعمى ، ص ١٠.

فالمكان كم الاحظنا من خلال الوصف يؤدّي الغرض الذي أراده الكاتب، وهو يصف معاناة السواد الأعظم من الفلاحين وأبناء الريف الفقراء وسوء أحوالهم.

والمكان عبارة عن سيارة موتى في قصة (زهور ذابلة)(١)، يصفها البدوي وصفًا دقيقًا على لسان البطل: كانت طويلة وأنيقة، ومن أحسن طراز، وكانت مقس مة إلى ثلاثة أقسام: القسم الأمامي منها للسائق، والخلفي للميت، والوسط لأهل البيت". وكان بطل القصة ومحورها يشعر بضيق المكان "السيارة"، وما كان يضفيه هذا الضيق مضق عنفسه المتوترة.. "وكانت الجلسة في السيارة الواسعة غير مريحة، وكانت أعصابي متوترة، وكنت أشعر بضيق جسماني شديد، فلقد مر ت علي "ثلاثة أيام، لم أذُق فيها النوم إلا قليلاً "(١). فالمكان (سيارة الموتى) يوحي بالمعاناة التي يعيشها البطل والآلام التي يقاسيها. إن التوتر الذي يعيشه البطل داخل السيارة هو توتر نفسي، فهو لم يشعر بالراحة أثناء جلوسه فيها، على الرغم من اتساع مقاعدها وحداثة طرازها الذي يوحى بعكس ذلك.

كول المنف المكان يرتبط ارتباطًا وثيقًا بوجهة نظر القاص " ؛ فالمدينة عند البدوي قد تحو "لت من كل معاني الحضارة والقد تُولِل عوامل وأسباب الانحلال والتفس تُخ، يقول في قصة (حارس القرية): "لقد ذهب من هذه القرية أناس إلى المدينة، وعاشوا فيها يقامرون ويشربون ويصخبون في المواخير، وسقط منهم مَن سقط في الأوحال، وذهب منهم مَن ذهب إلى غير رجعة، وعاد منهم مَن عاد يرتدي القبعق يدخ "ن الغليون بعد أن عبر البحار".

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة زهور ذابلة ، ص٨٦-٩٩ .

<sup>(</sup>۲)نفسه، ص۸٦.

والمكان في قصة (في القرية)<sup>(۱)</sup> عبارة عن غرفة تمثّل البؤس والحرمان الذي يعانيه البطل.."وكنت أهذي طوال الليل في غرفة حقيرة قذرة ليس فيها نور، ولا هواء، ولا تراها عين الشمس، فلم يكن بها غير منفذ واحد هو بابها الصغير، وكانت الحشرات تمرح فيها في الليل، والذباب يملأ جوها في النهار، والروائح الكريهة تنبعث من كل مكان، وكنت ملقى على حصيرة قذرة في ركن الغرفة، وتحت رأسي وسادة أقذر منها، فأي تعذاب و فللم في عياها الريفي المسكين!" (۱).

وصورة المكان ، صورة تبعث على الخوف والموت ، ففي قصة (الذئاب الجائعة) (٣) نلحظ وصف (البدوي) للمكان فهو جبل "شامخ هيب" موحش " ، قد سكنت أعلاه أرواح الموتى في مقابر متناثرة ، يقول : "وكان النور قد شعشع على الكون، وبدت المقابر متناثرة على سفح الجبل ،وحقّت الغربان في الجو " ،وتطلّعنا إلى قرن الجبل، ولحقّت الغربان في الجو " ،وتطلّعنا إلى قرن الجبل، ولمحنا عن بعد ذئاباً تنحدر عن قمته "(١) ، فالمكان في القصة ينسج في عمق القارئ ونفسه فضاء " مشبعاً بالإحساس بالخوف والرهبة والضياع .

هكذا نرى أن البدوي يرسم من خلال العديد من القصص وصفًا دقيقًا للريف والقرية المصرية بمزارعها وحقولها ومساكنها، وقد أكثر من الصور الموحية الدالّة على خصوصية هذا المكان، كما في قصة (الشيخ عمران)(٥)، يقول: "والنخيل يطوق البيوت

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة في القرية، ص٦١-٨٥.

<sup>(</sup>٢)نفسه ، ص٥٥ .

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد ، قصة الذئاب الجائعة ، ص ٥٤ - ٦٠.

<sup>(</sup>٤)نفسه، ص٩٦.

<sup>(</sup>٥) قصص من الصعيد ، قصة الشيخ عمران ، ص١٠٠-١١٥.

المبنية من الطوب الأسود، وعيدان الذرة والحطب على السطوح، والجريد والدريس والنواعير الخربة في خارج البلدة، والكلاب تنبح في كل مكان، إنها الصورة المكررة للقرية المصرية منذ الأزل"(١).

إن المكان في قصص البدوي ليس مجر " د خلفية للأحداث وساحة لا بد منها لحصوله إنه يتلو "ن بلون الحدث، ويعمل على استكشاف أبعاده وآفاقه المختلفة. لقد اهتم " البدوي بوصف المكان وصفًا دقيقًا، ووصف حركة الطبيعة وسكونها، والعلاقة المتداخلة بين الشخصيات والمكان، ففي قصة (الطلقة الأخيرة) (٢) يقول: "وكانت حولنا الماشية والطيور متروكة على سجيتها وهواها، وكانت الجهال باركة تجتر "، والثيران والأبقار في صف " واحد، وأمامها التبن المخلوط بالفول والنخالة، والجاموس بعد أن استحم " في النيل، نام على الحشائش تحت ضوء الشمس، وطيور الدجاج والبط والأوز ترعى الحب، كها اتّفق وتستحم في مجراة الوابور.. وكان بجوار الوابور صف " من المساكن من الطين والبوص وجريد النخيل "(٢).

كما أن للمكان دور ً اواضح ً ا في التأثير على سلوكيات شخصيات البدوي وتوجيهه لتصرفاتهم، وبلورة نفسياتهم وقراراتهم، نرى ذلك في وصفه للدلاّلة "ناعسة" في ق ة (طلقة في الظلام) (اللّي كانت تبيع لأهل القرية ج ُ ل ما يحتاجونه من أشياء، يقوفي: يوام مر "ت على الأجران امرأة، وكانت تحمل على رأسها صر مُ "ة كبيرة، فيها كل

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الشيخ عمران ، ص١٠١ .

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الطلقة الأخبرة، ص١٦٧ - ١٩٠.

<sup>(</sup>۳) نفسه ، ص۱۷۷

<sup>(</sup>٤) قصص من الصعيد، قصة طلقة في الظلام، ص٤٢-٥٦.

ما يحتاجه الفلاح من دخان ومناديل، وكل أصناف الأقمشة الشعبية، ولمّا رأتني وحدي في الخص "، اقتربت مني، ورأيت الهلوسية على الخلق وعينين في الخص " على الخد"، وحلقة مغروسة في الأنف الدقيق، وعرضت على "كل ما عندها من بضاعة، وألح ت لأشتري منها شيئًا بدلال الأنثى الناضجة، ولكن رفضت، فذهبت بهدوء إلى النخيل"(۱).

وقد أثّر المكان في شخصيات البدوي على نحو جلي "، فالعمل الذي يهارسه جل سكان الريف والقرية هو الزراعة والفلاحة، الأمر الذي جعل المكان ينعكس في الملامح الخارجية والجسدية للشخصية، فالمرأة الريفية التي تعتمد في مصدر رزقها على الفلاحة والزراعة هي في الغالب امرأة قوية البنية، متهاسكة العزيمة، صابرة مثابرة، فقد صو " البدوي ملامح شخصية (فطوم) من صة (سوق السبت)(٢)، فهي أرملة في العقد السادس من العمر، تزرع بنفسها أربعة قراريط، وعلى الرغم من كبر سنها، إلا أنها امرأة جسورة، لم ينحن ظهرها، وقد اكتسبت من العمل في حقلها الصغير القوة والصحة" كانت فطوم تملك على امتداد بيتها أربعة قراريط، تزرعها بنفسها طهاطم وبامية وملوخية وفجلاً، وبعض اللفت، وتسقيها بسهولة من ماء الترعة، وتعيش من ثمن هذه الخضروات قانعة راضية...وكان أهل القرية يرونها وهي ترفع وجهها إلى السهاء داعية على ولدها العاق، وكانت سافرة الوجه جسورة، لم ينحن ظهرها بعد، وقد اكتسبت من العمل المتصل في حقلها الصغير صحة وقوة"(٣).

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة طلقة في الظلام، ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة سوق السبت ، ص١٣٦ -١٤٣ .

<sup>(</sup>۳) نفسه ، ص ۱۳۸.

ركّز الكاتب في هذا المشهد على ملامح شخصية المرأة الريفية الجسدية، إذْ أشار إلى قوتها الجسمية وخفتها وصلابة حركتها، برغم كبر سنها، كما ألمح إلى بعض ملامحها النفسية، من حيث الاعتهاد على النفس والشجاعة وتحمل الشدائد، فهي سمات غالبًا ما تتحلى "بها المرأة الريفية، انطلاقًا من طبيعة المكان الذي تنتمى إليه..

وهذه الصورة السر " يعة الموجزة تلخ ص للقارئ المحيط الذي تتحرك فيه الأحداث وتتقلّب بين ربوعه الأفعال الإنسانية، ف (محمود البدوي) يجعل من البيئة وصفًا مُكَم لا " لأحداث القصة، حيث تكون هي الإطار الذي تدور فيه الأحداث. فقد عمد إلى وضع بعض الخلفيات المعبر " ة عن واقع المجتمع الذي كان يسعى مع غيره لإخراجه من وخامة الأمراض التي تسيطر عليه وتعوق تقدمه، والتّقوقع داخل إطار مكانه وزمانه، دون أن يخرج ليلحق برك ب التّقدم والرّ قي من حوله.

وفي بعض القصص؛ مثل قصة (صوت الدم)<sup>(۱)</sup> لم يذ ر (محمود البدوي) اسم المكان، الذي دارت فيه أحداث القصة، يقول: «كانت الطريق بين مزرعة صالح وقرية «ك» طويلة موحشة ..» (۲).

ف و لم يذكر اسم المكان الذي يصف أو يتحدث عنه ؛ ربها لأنه لو قصد إلى تحديد المكان لكان الحدث قاصر ًا على تلك البيئة التي وسمها باسمها ، واختصها بالحديث والتصوير في قصته.

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة صوت الدم، ص٣٠-٣٥.

<sup>(</sup>۲)نفسه، ص۳۰.

إن المكان الذي يبدو بلا اسم وبلا ملامح يعطي الحدث الذي يحدث في نطاقه صفة الشمولية والعمومية ؛ بمعنى أن: الحدث قد يقع في أي تنقطة من هذا العالم، ومن ثم تأم فالأمر لا يرتبط بمجتمع محدد أما وأنه قصد كل مكان تقع فيه مثل هذه الأحداث، وتنتشر فيه أمراض التخلف والجمود من فقر وجهل ومرض – فقد عمد إلى حذف اسم المكان ؛ كي يتوهم القارئ أنه كل مكان يعيش فيه ، ويرى فيه مثل تلك الحالة ؛ كأنه هو المخصوفيصور له خ طأ أه ، ويعر ي عيبه ومرض ه ؛ ليحاول أن يقلع عما يراه الكاتب ، أو عما يراه هو نفسه من تجسيم واق ع ه أمام عينيه ؛ فينهض من الرماد بعد طول رقاد ؛ ليسعى ، ويبذل جهده للرقي والتقدم.

إن (البدوي) حين يتطر ق إلى البيئة في تلك القصة فإنه يصفها بصفات يكاد المرء يراها ماثلة حقيقة في كل مكان يعيش بها تعيش فيه، فكانت خلفية طبيعية تدل على الحديث الفلاحون يعملون ليل نهار، وهم يدخلون القرية مع العشي موهم لاهثون مكدودون من نقل البرسيم على ظهورهم، ومن فرط ما يلاقونه من تمرد وإعنات البهائم النافرة . وكان الفتيان يأكلون الخبز الأسود بالحلبة والجبن ، ويشربون من لبن الضأن . إنه مظهر وصورة من صور التخلُّف والفقر الذي كان يطبق على أفراد المجتمع آنذاك ؛ فأدى إلى تخلُّفه، وكثرة حوادث القِتالنَّهب والسر قة فيه .

وأما قصة (سوق السبت)<sup>(۱)</sup>، فيبرز المكان وهو (السوق) باعتباره اللوحة أو خلفية الأحداث في القصة ، بها يمثله في تلك الفترة من مكان يبعث على الشجار والعراك ووقوع القتلى .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة سوق السبت ، ص١٣٦ - ١٤٣.

وهذا ما حدث في القصة، فقد قُتل أحد التجار المسيحيين دون أن يعرف الناس قاتله. فكان السوق خلفية لأحداث القصة التي تدور حول الحاكم المتمثل في شخصية العمدة ، الذي يستطيع أن يعيد الأمان للقرية بمعرفة الجاني ، والاقتصاص منه . وهو الذي يستظل برايته كل أفراد المجتمع (القرلاة) فرق بين من كان على م للّته أو د يانته ، أو من كان على غيرها.

وفي قصة (الغُول)<sup>(۱)</sup> يجس د (البدوي الطبيعة و تمر تُدَها ، المتمثل في المكان (نهر النيل) وفيضانه للدمر الذي دم ر الجسوبروجرف كل ما يقابله، فابتلع قُر ًى بأكملها . وربها قصد من لفظة (الغول) أن يرمز إلى ذلك الكائن البشري الذي تتجسد فيه كل مواصفات الشر والفساد والطغيان.

وقلصو رالبدوي مصدر الرعب في القصفة لا في رجل يدعى (ماهر)، نحت في قريته الصعيدية معاني الخوف، بها أتاه من أعمال غير مر ضية، لخصت نزعته العدائية المتمثلة في القتل والنهب والسلب والترهيب، فقد كانت عنده فتاة يتيمة تربت يته كجارية من جواريه، وقد كانت فائقة الجمال إلا أنها خرساء. يقول: «كان عند الشيخ ماهر خرساء، ثم غرقت في نيل مثل هذا.

كل الفلا "حات يعرفن السباحة.

-يقولون : إنه أغرقها"<sup>(٢)</sup> .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الغول ، ص١٥٣ -١٦٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص ۱۵۷.

وتكم ُن المفارقة في وصف (البدوي) لفيضان النيل وابتلاعه للشيخ ماهر، وكأنه قصد بذلك أن النهر هنا رمز ُ (للمكان) مصر فهو غول يبتلع كل غاصب ظالم، يحاول المساس بأرضها ونهب خيراتها واستعباد أهلها، مها طال طغيانه ومها امتد زمن قسوته واحتلاله.

كما ألمح (البدوي) إلى القصة قيل الطبيعة المكانية القاسية، كما يشير إلى تحمُّل جهله جزءً اكبيرًا مما يعانيه من ظلم وجَور؛ فهو الذي سمح بهذا من خلال جهله وفقره، فاستحق الذل والاستسلام. يقول:

(وكان في مدرسة القرية الأوليَّة مدرس يدعى: الشيخ رجب. وعلم بخبر الفتاة فصعد المنبر بعد صلاة الجمعة، وقال وهو منفعل: أيها الناس، إن صلاتكم باطلة، وذاهبة إلى الشيطان. أين ذهبت نبوية؟ إن دمها في أعناقكم إلى يوم القيامة، وعندئذ ستحشرون في نار جهنم. وكان الفلاحون يرتعشون من الخوف؛ ولكن إذا نظروا إلى وجه ماهر وجبروته انكمشوا»(۱).

هكذا يمكن القول بأن أحداث قصص (البدوي) -غالبًا- تدور في المدن ولقرى على حد سواء، يصو ر من خلال ذلك الصدام بين القرويين وبين الحياة المدنية، وما يشعر به القروي من ضياع في متاهات المدينق إيشكِّل الشَّقاء والبؤس، والتحمل الإنساني أحد أهم مواضيع عالم البدوي القصصي.

<sup>(</sup>١)قصص من الصعيد، قصة الغول، ص٩٥١.

# المبالث الذالث صورة الإنسان

إن قصص (محمود البدوي) قصيرة تُعنَى بتصوير الأشخاص العاديِّين ؛ بل مَن هم دون ذلك ، يجذب انتباه َه ذلك المعدم الفقير ُ ، الذي يتحمل وطأة الفقر غير الإنسانية؛ فنجده يتخذ موقف التعاطف مع هؤلاء الفقراء المعدمين، وموقف الوخز للطرف الآخر؛ أي الأغنياء وأبناء الطبقة المتعالية . بل إننا ذ لد في قصص (البدوي) ذكر ً التجمعات إنسانية لم يُشر إليها أحد ُ ؛ كالغرج رك . فهو يصف عاداتهم ، وطرق معيشتهم، وقيمهم ، وأعرافه لم يذكر المشرر "دين وقُطًاع الطرُّر ق ، وعالمهم القاسي ، وبطولاتهم الغامضة . هذا بالإضافة إلى التجمعات الأجنبية التي عاشت في المدن المصرية ، حيث صور حياتهم ، وعاداتهم الغريبة وغير المألوفة.

إننا نلحظ أن (البدوي) يهتم بتحليل أوهام العامَّة، والبسطاء، وما تحدثه هذه الأوهام من آثار خطيرة ويعرض أيضًا للأمراض الاجتهاعية والخلقية، وما تسببه من عواقب وخيمة.

وفي هذا المبحث تنايقه لل صورة الإنسان من خلال بُعديْه الممثّلين للمعنى الإنساني؛ ألا وهما: صورة الرجل الريفي، وصورة المرأة الريفية.

## المطلب الأول: صورة الرجل الربفي :

رسم (البدوي)بأفقه المتفتّح تارةً، وبخبراته الحياتية تارةً أخرى صورة الرجل الريفي من جوانب عديدة، تحكي ما لدى الرجل الريفي من خبايا نفس، ومن سهات

موروثة في الغالب، ومكتسبة في بعض الأحايين، وفي هذه السطور نظرة من خلال الغوص في أعماق القصص الأدبي لدى كاتبنا:

ففي قصة (الأعمى)(۱) التي تدور أحداثها حول شخصية مختزلة من ذاكرته، التقى بها في قريته، وهو مؤذن المسجد ؛ ذلك الشاب الأعمى الذي يهارس عمله بكل نشاط . فلم تمنعه تلك الإعاقة عن تأدية عمله، ولم توهن قُواه تلك المصاعب التي كان يواجهها أثناء سيره لبلوغ المسجد . «وكان المسجد الذي يؤذن فيه الأعمى في طرف القرية الشهالي، ولكي يبلغه لابد له أن يجتاز الترعة وعليها جسر ضيق، ثم يدور بعد ذلك في دروب وينعطف في منعطفات.. ويجتاز بساتين من النخيل يكثر فيها الحسك والشوك. وقد كان هذا الشاب الأعمى محبوبًا من أهل القرية جميعًا إلا النساء والأطفال؛ أما النساء فيكرهنه؛ لأنه يزجرهن عن بئر المسجد، ويمنعهن من ملء الجرار منها بقسوة وغلظة، وحتى ينقلب صوته الحنون عند محادثتهن إلى صوت أجش خشن مرعب»(۱).

لكن العلاقة لم تستمر على هذا النحو، فهاهو ذلك الشاب الورع التَّقي يقع في براثن الرذيلة ؛ فالإنسان ما هو إلا مزيج من خير وشر، وذلك الإمام الأعمى استسلم في لحظة ضعف لجانب الشر " ؛ مما أدى إلى إفساد روحه.

إن البدوي لا يقف عند هذه الشخصية الطريفة، التي هي من مخزون ذكرياته كما يفعل محمود تيمور في مجموعاته المبتكرة مثل: (الشيخ جمعة) ، وغيرها . فتيمور كان ينجذب نحو شخصية مثيرة أو طريفة تحمل له ذكريات خاصة، فيقدمها كما هي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الأعمى ، ص١٠-٢٩.

<sup>(</sup>۲)نفسه، ص۲۱.

. لكن البدوي لا يقف عند هذه الشخصية الطريفة بل يرتفع بها إلى رؤية إنسانية، تعرض فيها الصراع بين الخير والشر، وقوة الغرائز التي توقع الإنسان الضعيف في بعض الخطاياوقد أضاف إلى ذلك قدر ًا من التحليل النفسي، هز " تركيبة الأعمى، وجعله يسقط في نهاية القصة))(١).

فالشخصيَّة قد نالت جزاءها عندما خالفت القانون الخلقي، فنجد الأعمى بعد ارتكاب الخطيئة يفقد توازنه، وينحبس صوته، يقول: «لقد اختفى صوته واحتبس، وأصبحت الحروف تخرج من حنجرته مصفرة عاوية عواء الذئب، ما الذي حدث؟ ما الذي جرى؟ حاول مرة ثانية فأخفق، وتمهل لحظة وحاول مرة ثالثة، فأخفق أيضًا الذي الذي جرى؟ حاول مرة ثانية فأخفق، وتمهل لحظة وحاول مرة ثالثة، فأخفق أيضًا الذي جرى؟

فالأطفال يرمونه بالحجارة، وتصيبه على غير العادة أول رمية من صبي صغير، والكلب الذي طالما كان عونًا له-ويخافه الأطفال ويخيئن وتنفس ألله عليه ويمز من قاليه.

وإذا نظرنا إلى قصة (الرجل الأشول) (وكا جدنا أنها تحمل معانيه دَلالات كثيرة ؛ فهي تصور شخصية الرجل الصعيدي الشهم ، الذي يتميز بجسارة القلب وقوة الشخصية . فهو لم يقبل لأهل بلده الذل والهوان عندما رأى ذلك الانجليزي، وما تسبب فيه من إنهاء حياة صبي صغير بصورة وحشية، لم يتهالك نفسه، وأنزل القصاص على ذلك القاتل . ومن هنا نلحظ أن (البدوي) أراد أن يبين معدن الرجل الصعيدي القروي، وأنه يقد م أنموذج العلا على خلاف ما يحاولون أن يثبتوا ويؤصلوا في نفوس

<sup>(</sup>۱) محمود البدوي، سيرة بقلم على عبد اللطيف، ليلى البدوي. تقديم عبد الحميد إبراهيم، مكتبة مصر، (ص١١).

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الأعمى ، ص٢٧ .

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد، قصة الرجل الأشول، ص ١٤٩ - ١٥٢.

الضعفاء من أننا عاجزون، وأن علينا أن نتبعهم ونحرص على تبعيتنا لهم ؛ فهي ضمان " لتقدمنا وتطورنا ، وتغير " أحوالنا ومصائرنا.

هذا الأنموذج تمثل في الرجل الأشول الماهر في ضرب النار ببراعة. يقول:

«وقبل أن يبلغ الجنديان المدينة، أصابت راكب الجواد الأشهب الذي قتل الغلام رصاصة فسقط على الجسر. وقرر الطبيب الشرّعي أن القتيل أصيب من رصاصة أطلقت من مسافة بعيدة تزيد عن مائة متر، وأن الرامي أصاب سويداء القلب، وأنه لم يحدث في حياته كطبيب أن رأى مثل هذا التصويب»(۱).

فهذا الرجل الأشول ماهر في استعمال يده اليسرى، التي تكمن فيها كل قوته. فهل أراد (البدوي) أن يرمز بالرجل الأشول للدلالة على القوة والقدرة ؟ فالأشول يستخدم يده اليسرى كما لو كانت اليمنى. والإنسان الماهر يقدر أنق يجي كل يد له إلى يد يُمنَى. فهل لفظ (أشول) دلالة على حسن استخدام ما يتاح لنا، والإبداع فيه؟

وفي قصة (حارس القرية) (٢) صور البدوي (الشيخ عبد المطلب) حارس القرية بسمات مميزة ، فهو واسع الحلم ، طيب القلب، منصرف إلى عبادته، كما أنه القروي الوحيد الذي عنده مجموعة نادرة من كتب التاريخ والسيرة . وهو لم يكن يحرس القرية بالبندقية أو العصى كما يقتضيه عُرف المهنة. يقول:

فلم «يكن مسلَّحًا، ولا يخيف أحدًا بهراوة أو عصى ؛ بل كان كلَّ ما يملكه قلبه الكبير، وروحانيته الجارفة التي يواجه بها الليل وحده في تلك المنطقة المرعبة من

<sup>(</sup>١)قصص من الصعيد، قصة الرجل الأشول، ص١٤٩.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة حارس القرية، ص١١٦-١٢٦.

الصعيد»<sup>(۱)</sup>.

إنه حارس العادات والتقاليد، الحريص على كيان الريف، والداعي إلى ثقافته وإنارة عقله، حتى يخرج من عزلته.

وينتقي البدوي شخصيات قصصه، وموضوعاتها، وأحداثها، من البيئات الدنيا والوسطى في المجتمع المصري ؛ فيصور عيوب ذلك المجتمع، وما تعلق به من رواسب تعوق تقدمه.

ولعلنا عند تَتَبُّع خط سير الشخصيات في قصصه نلحظ حيويتها ، وتَم َ شُلَها أمامنا في الحياة . فقصصه تصور ألوانًا من العوالم الإنسانية المتباينة . ففي قصة (الشيخ عمران) صور ألبدوي "الشخصية الرئيسة، وهي شخصية (عمران) بأبعادها المختلفة، فبدأ بالبُع د الحسر عي، فيصف قوته، وملامح وجهه، وبنيته الجسدية، وشاربه المنسدل على فمه. يقول البدوي:

والقد ذهلت عند رؤيته، كان رجلاً متوسط الطول أقرب إلى النحافة، مدور الوجه ، جامد الملامح ، ينسدل شاربه على فمه في غير نظام، جاوز الخمسين ، هادئًا» (٣).

كما يصور البُعُد َ الاجتماعي للشخصية، فهو قاطع طريق قضى حياته بين الجبال. إلا " أن ألود على قطمة معان و مرامي َ أُخرَر ؛ إذ إن القرص" ة في جزء آخر منها حملت

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة حارس القرية ، ص١١٧.

<sup>(</sup>٢)قصص من الصعيد، قصة الشيخ عمران، ص١٠٠-١١٥.

<sup>(</sup>۳)نفسه، ص ۱۰۲.

لنا صورة الرجل الشهم البطل ، الذي لا يخون ولا يغدر، والذي حارب الظلم والقهر والمجرمين والفاسدين على الرغم من كونه قاطع طريق .

وقد ارتقى البدوي بقصته إلى منحنًى استغل من خلاله شخصياته لوصف تلك الفئة من قطاع الطرق ، الذين كانت لهم مساهمة مشرفة في الصراع مع العدو الانجليزي في ذلك الحين. يقول البدوي:

"وكان في ثورة سنة ١٩١٩م على رأس الرجال الذين عبروا النيل إلى قرية (الوليدية) في أسيوط .وكَمَنَ هناك في النخيل قرب الخزان حيث يعسكر الإنجليز، وأخذ يحصدهم حصدًا . ولما أراد العرب أن يعبروا الخزان أرسلوا إليه ، فتقدم ومعه رجلان إلى موقع المدفع الرشا اش المصوب على الخزان، وظل يطلق حتى أسكت المدفع، وأديرالكوبري ، ومرا العرب يقرعون الطبول»(١).

ثم يصور البُعد النفسي "الذي يُعد مصيلة للبُعد ين السا ابقين: إنه إنسان تتصارع بداخله قوى النور والظلام، تحت وطأة ظرف وعامل خارجي. لقد تحدى السلطة الظالمة، وثأر لشرفه ولشرف زوجته. فكانت تلك المقاومة نقطة تُخ ه إلى فئة اللُّصوص وقُطاع الطرق. إن ما حدث للشيخ (عمران) في صباه من امتهان كرامته والمساس بشرفه قد أثر عليه، وهز "أعهاقه، وأهدر كرامته. يقول البدوي:

وعُلاْتُ من سفري ، وسمعت بها حدث وأنا في الطريق، ودخلت ُ البيت؛ ولكنني لم أُحادث جميلة ، ولم أر َ وجهها . وتناولت بندقيتي وخرجت، وذهبت عند صديق لي في الجبل، ومكثت عنده أيامًا، وحاولت خلال ذلك أن أتناسى ما حدث؛

<sup>(</sup>١)قصص من الصعيد ، قصة الشيخ عمران ، ص٠٠٠.

لكنني كلم تمثلت الأصابع وهي موضوعة على بطن زوجتي أستطير خبلاً ، وأكاد أمزق نفسي .... » (١).

وقد بدا (البدوي) في قصصه شغوفًا بتكريس فكرة ؛ فحواها: إن على الإنسان أن يصوغ وجوده بانسجام، لا أن يحيا حياته في تناقضات سلوكيَّة ظاهريَّة، وصراعات داخلية في عالمه الباطني . وقد ركز (البدوي) على هذه الحقيقة النفسية من خلال عرضه لشخصياته القصصية، ونلحظ ذلك في شخصية (سيد) مؤذن المسجد في قصة (الأعمى) فقد صو ر البدوي بطل القصة بالشخص العاجز الكفيف، إلا أن هذا العجز لم يكن عائقًا أمام بصيرته الذاتية، فهو واع وم دُ ر ك لا يرى من خلالها، لا من خلال البصر ذاته، إلا أنه قد وظف هذه البصيرة النافذة في لحظة ضعف شيطانيه، كانت سببًا في سقوطه، بدلا من توظيفها تجاه مواقف إيجابية .

إلا أننا نلحظ أن (البدوي) قد أشار في القصة إلى اضطراب شخصية البطل ؟ فهي مضطربة نفسيًا، ذات أفعال متوترة، وبخاصة تجاه النّساء . يقول البدوي:

"ولم يكن يزجرهن عن البئر، ويمنعنهن عن ملئ الجرار منها؛ لأنه كان يخاف على الماء فقط ؛ بل لأن شيئًا خفيًّا في أعماق نفسه، كان يدفعه إلى النفور منهن وإبعادهن عن جوًّه، دافع "باطني عجيب كان يخرجه عن هدوئه وسكونه عندما يسمعهن يتحدثن على الماء أعذب حديث وأرقكان يرجف له ويضطرب، وهو الرجل وه مُن "النساء، شعور "باطني غريب كان يجمله على فعل ذلك، ولم يستطع تحليله ولا تعليله، وهو الجاهل الذي لم يذهب إلى المدرسة ، ولم يدرس علم النفس» (٢).

<sup>(</sup>١)قصص من الصعيد ، قصة الشيخ عمران ، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الأعمى، ص١٨٠.

وفي قصة (الثعبان) (۱) ثتابع الأنفاس لتتابع تطور الأحداث في القصة؛ لأن النفوس ترى فيها أنموذجًا قد يقابلها في الحياة وتتقابل معه. إنها تريد أن تعرف الوسائل التي تتخذها، والأهداف التي تريد أن تصل إليها، ثم النهاية، أو المصير الذي تكون عليه هذه الشخصية. فهل أدَّى جمع المال ببطل الأحداث (عبد العليم بيه) إلى أن يحيا حياة مستقرة؟ هل حقق له المال السعادة التي يرجوها؟ هل عاش قرير النفس مطمئن البال على نهايته التي آل إليها؟ وما مصير من نسي كل القيم والأخلاق والتقاليد التي أمر مها الدين؟

لقد أدى به جشعه وحبه للمال إلى أن يعيش ذليلا " منكس الرأس.

انظر إليه بعد أن أنقذ (مأمون) - الفلاح الذي يطمع (عبد العليم) في ما ه-ابن (عبد العليم) من الثعبان الذي كاد أن يفتك به. يقول (البدوي):

"وعدما ضم الشيخ عبد العليم ابنه إلى صدره ، وأخرج ثمن الجاموسة لمأمون، رمى مأمون بالأوراق المالية على الأرض باحتقار ، ولطلق في الطريق وحده حانيًا رأسه، كأنّه ما فعل شيطًاأو الشيخ عبد العليم محتقر ًا ذليلا كما رأيته في تلك الساعة»(٢).

وإن كان هذا الاضطراب النفسي في شخصية الإنسان، والذي أدّى بدوره إلى هذا التقلُّب بين دربي والشر، كما لمسناه في قصة (الثعبان)؛ من يث خصة (عبد العليم بيه) المضطربة...فإننا نرى (البدوي) موضع آخر يفض ل تسليط الضوء على شخصية واحدة؛ الإبراز هذا الاضطراب النفسي فيها...

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الثعبان ، ص٤٤١ - ١٤٨.

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص ۱٤۸ .

فقصة (الكردان)(۱) دارت حول شخصية واحدة، هي شخصية (عبد الرحمن فراج) البطل الذي عاين الأحداث، واضطربت فيه نوازع الخير والشر كما صو رها الكاتب. بالإضافة إلى بعض الشخصيات الثانوية التي ورد ذكرها في الأحداث؛ كشخصية ابنه (حسان) الذي كان يسوق البهائم إلى القرية، وشخصية الفتاة (نجية) المثلة لدور الضحية في القصة، وهي الشخصية التي ساعدت في إنتاج الحدث على النحو الذي آل إليه.

ودارت قصة (الثعبان) لخول شخصيتين رُس متا لتمثلاوذجين ولصورة الرجل الربيل الربيل والتي يمثلها (عبد الرجل الربيل الربيل والتي يمثلها (عبد العليم بيه) ، وصورة الرجل الكادح، الذي يمثل الطبقة الكادحة المسحوقة مت ثلة في شخص (مأمون عبد الرحمن)، التي تمنى (البدوي) من خلالها تسليط الضوء على نهاذج مختلفة لطبيعة الرجل في البيئة التي يكتب عنها.

ألم تَدُرُ قصة (الذئاب الجائعة) (٣) حول هؤلاء المقهورين الذين يعانون من إخفاقات متوالية بسبب نظام طبقات المجتمع، ممثلاً في طبقة الأغنياء والأثرياء وأصحاب الأموال -الطبقة الارستقراطية وسرائية والمن الأسوياء إلى القتلة؟ ألم تتدخل الأقدار لتقلب حياة الشيخ (عمران) في الحياة الطبيعية إلى حياة رجال الليل المطار دين والمجرمين ؛ فيعيش عيشة الضياع؟

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الكردان، ص٥٦ ١٥-١٦٣.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة الثعبان ، ص١٤٤ - ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد ، قصة الذئاب الجائعة ، ص ٥٤ - ٦٠.

والأحداث الدامية في قصة (زهور ذابلة)<sup>(۱)</sup> التي وقعت لـ(مصطفى) لم تجر ده من كل عاطفة ؟ فتحوله إلى رجل لا يبالي ، فيبيع ملابس ابنه الذي مات في ريعان الشباب؛ على الرغم من حزنه وبكائه عليه، ليشتري بها الخمر، لينسى مأساته ويغيب بها عن واقعه؟.

ألم يعش الصياد (صابر) في ق ة (الأمواج)<sup>(۲)</sup> مأساة ارتكبها في حق أحد معاونيه، حين تركه يصارع الأمواج، ولم يحاول انتشال جثته بعد غرقه، فكان مصير ابنه كمصر معاونه؟

ومأساة الأخذ بالثأر في قرى الصعيد التي عاشتها شخصيات قصة (الرماد)<sup>(٣)</sup> هل يمكن أن يكون علاجها بتلك الصورة التي قدمها (البدوي) حين جع شخ ية (حسان) الذي أراد الثأر لمقتل والده؛ لكنه فوجئ بأفعال (عباس) -الضحية - ، حينها رآه ينقذ حياة الطفل الصغير من النار، فارتد إليه صوابه ورشده، وتراجع عن فعلته ؟

#### المطلب الثاني: صورة المرأة الربفية :

و فه إطلالة على صورة من صور المرأة، التي تلم سها (البدوي) من خلال دُربته واطلاعه على الحياة الريفية في هذا المجتمع الذي عايشه، نلمس ذلك من خلال تفح صورة المرأة في قصة "سوق السبت" (٤)...

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة زهور ذابلة، ص٨٦-٩٩.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الأمواج، ص٧٩-١٠٦.

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد ، قصة الرماد ، ص١٩٧ - ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٤) قصص من الصعيد ، قصة سوق السبت ، ص١٣٦ - ١٤٣.

نجد (البدوي) بعد أنينب ه الحاكم والمجتمع إلى أن سهام الغدر والعداوة تأيه من حيث تسب، يرصد لنا صورة أصيلة من أبرز صور المرأة الريفية، في ذلك المجتمع البدوي (الصعيدي) بها تربت فيه على عادات الثأر والانتقام . ولعلنا نشهد ذلك عن قرب في هذه القصة، من خلال السطور التالية:-

«وسار الشيخ مهران على الجسر وخلفه الفلاحون يباركونه، وقبل أن يدخل مدخل القرية صوبت إليه رصاصة وسقط، ورأى الناس فطوم واقفة على سطح بيتها وبيدها بندقية»(١).

إن فطوم هي أم القاتل عليان، الذي اقتص منه الشيخ مهران وقتله . ولو نظرنا إلى صورتها قبل ذلك لوجدنا أن مظهرها لم يكن ينبئ بتلك النهاية. يقول:

«...إكان أهل القرية يرونها وهي ترفع وجهها للسهاء داعية على ابنها العاق "، وقد كانت سافرة الوجه جسورة، لم ينحن ظهرها بعد ، وقد اكتسبت من العمل في حقلها صحة وقوة»(٢).

والقصة عند (البدوي البدوي الموضوعات الكثيرة التي تخص المرأة، وما يتعلق بها من قضايا تهمها، ففي قصة (الكردان) (٣) تبرز قضية المرأة والشرف، إنها الجريمة التي ترتكب باسم الشر في في والشرف منها براء ؛ حيث يتبين لاحقًا أن الضحية بريئة ولا ذنب لها . وقصد (البدوي) من هذه القصة معالجة الجهل الذي ليس ضد

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة سوق السبت، ص١٤٣٠.

<sup>(</sup>۲)نفسه، ص۱۳۸.

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد، قصة الكردان، ص٥٦ - ١٦٣.

العلم، وإنها الجهل بمعنى الطيش وسوء التفكير . وتظهر ملامح الجهل في سرعة الانفعال ، وعدم التثبت من صحة الخبر ؛ حتى وإن أدى ذلك إلى جريمة بشعة ومخيفة ؛ وهي : القتل.

فعبد الرحمن فلاح من إحدى القرى، قد تأخر ابنه حسان في العودة بالقطيع، فخرج للبحث عنه في الحقول، وبينها هو يستريح جلس تحت شجرة، وبينها هو يعبث بأصابعه في الأرض. رأى في عتمة الليل وجه فتاة من أهل القرية مشهورة بجهالها الفاتن، فتاة لاكتها الألسنة أخير أ، وبلغ خبر السوء أهلها، وها هم قد واروها مع الخبر التراب. فها هو حال الأهل إن علموا فيها بعد بعدم صحة هذا الخبر؟. يقول:

«وأحس بالأسى على عقل الإنسان عندما يتلوث، ويتحكم فيه الشيطان، واعتصر قلبه الألم للمصير الذي لاقته هذه الفتاة المسكينة، وفكر في أنها مظلومة، وأنها رُميت بالسوء دون بَيِّنَه ، وأن الجهالة تعمي البصيرة وتغلق كل مسالك العقل، وتدفع إلى الجنون»(۱).

ويوضح (البدوي) من خلال القصة أن لا شيء يبرر القتل ، ولا أحد يملك أي عذر كان لقتل إنسان آخر .كما صور مدى قُبح وشناعة ووحشية القتل بدعوى الشرف. يقول:

«اقترب عبد الرحمن من وجه (نجياً) يتأملها في سكون الموت، كانت الفتاة لا تزال محتفظة بنضارتها، وكأنها مازالت تتنفس ، كان وجهها لا يزال على جماله، ولم يأخذ منه الموت بعد . وأحس عبد الرحمن برجفة وذعر أن القتل رهيب ، والروح التي انطلقت

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الكردان ، ص١٦٢.

في عليين منذ لحظات هي التي ترعشه الآنانتابته رعدة لم يحس " بمثلها في حياته. كان إحساسه بأن بجواره فتاة قُتلت منذ ساعة قد شل حواس ه وأرعش بدنه، وهو الريفي الجسور، وكم من مرة خرج في الليل وجاب الطرقات؛ ولكنه الآن يموت من الذعر ومعه السلاح وكم من مرة نزل إلى القبور ووس د بين يديه هاتين الموتى من الفلاحين، ولم يشعر بغير الحزن الذي يحس به الإنسان نحو الموتى؛ ولكنه يرتجف الساعة؛ لأن بجواره قتيلا والقتل رهيب وبشع، ولقد لمس رهبته وبشاعته أن الروح ليست رخيصة بالحد الذي يتصوره الس فاحون»(۱).

هنا نرى (البدوي) يدعو أفراد المجتمع إلى التثبت من الأخبار قبل إصدار الأحكام ؛ لأن تصديق الشائعات والوشايات من شأنه أن يؤدي إلى دمار وهلاك المجتمع، والقضاء على شبابه الذي رمز له بالشّ ابة الجميلة.

وفي قصة (الرماد) (٢) تظهر لنا صورة الأم الصعيدية، وكيف ربَّت الأم ابنها حسان على أن يثأر لمقتل والده من ابن قاتله عباس، وكيف ترك حسان قريته وذهب إلى قرية عباس، يترقبه ويبحث عنه، ويتحين الفرصة، وبينها هو كذلك اشتعلت النيران في القرية كلها، وأسرع الجميع لإخمادها. يقول:

ووقف حسان بعيدًا خلف الجموع والبندقية لا تزال في يده يرقب اللهب، ثم رأى شيئًا جعله ينتفض، فقد رأى المرأة التي سقته منذ ساعة واقفة على الجسر، تصرخ وقد شقت ثياما، وكان بيتها قد اشتعلت فيه النار، وفي داخل البيت غلامها الصغير

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الكردان، ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الرماد، ص٩٧ - ٢٠٢.

الذي رآه حسان، ولا أحد يستطيع أن يجتاز حلقة النار، ويدخل وسط اللهب لينقذه، وكان صراخ المرأة يفَطِّر الأفئدة، ورأى حسان رجلاً يندفع وسط اللهب، وخيم السكون ورجفت القلوب وحدقت العيون، وخرج الرجل من قلب النار حاملاً الطفل على صدره، وعرف حسان أنه عباس الذي يطارده»(١).

وصف البدوي هنا مشاعر الأم تجاه ابنها، وخوفها على وحيدها الذي حاصرته النيران ولا أحد يجرؤ على الدخول لإنقاذه؟

ثم لا بد" لنا أن نقف هنا عند جوانب نفسية متضاربة لدى المرأة، بها يتفق مع ما هو فطري جُ بلت المرأة عليه من لدُ ن حواء، إلى قيام الساعة، والجانب القيمي الاجتهاعي المكتسب من البيئة والثقافة الاجتهاعية، والعادات والتقاليد التي درجت عليها المرأة منذ نعومة أظفارها، وبها نشأت عليه وتدر "جت في اكتسابه يومًا فيومًا..

إن دافع الأخذ بالثأر لزوجها، وتربية ابنها ليكبر ويقوى عضده ليأخذ بثأر أبيه، لا يمع من وفا على فلذة كبدها، وحرصها عليه كل الحرص.

وهذه صورة أخرى نلتقطها للمرأة الريفية، تتمثّل في هذه المرأة التي تفرض عليها أرزاء السنين ومقد راتها أن تتحم ل المسئولية، وتتذر ع بالشجاعة وهي تجابه مسئوليات تربية أبنائها، وتطالب بحقوقهم، فنراها تقف دون ترد دُّد أو تحر تُ ج أمام عمدة القرية، لا يمنعها البكاء من أن تشرح ظروفها، وتبحث عن حق أولادها اليتامي:

«قالت وهي تبكي:

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الرماد، ص٢٠٢.

-جئتك بأولاد غطاس المساكين يا حضرة العمدة، مين يوكلهم كلهم، ودم أبوهم راح هدر؟

ونظر الشيخ مهران إلى الأطفال اليتامى، وتأثر وأخذ منه الحزن، وقال لنرجس وهو يعطيها بعض النقود:

- خذي وروحي يا نرجس، وأنا عارف اللي علي ".
- دا كان بيجي السوق على حسك من عشرين سنة ، ما انسرقتش معزاية من ملك ...
  - روحي .. يا ذ جس.
  - ربنا يبارك فيك ويشفيك»(١).

كما أن هناك شخصية أخرى للمرأة في القصة، لها أثر كبير في تحريك الأحداث والوصول بها إلى النهايات المنشودة، وهي شخصية الأم (فطوم)، والتي تمثّل الشخصية النخيشي القاص على المجتمع منها، فهي تمثل: النّفاق، والخديعة، والمكر، وإظهار خلاف ما تبطن وهي بسماتها السيئة هذه سبب في تحطيم كيان المجتمع، وهدم قواه التي تحرسه. انظر إلى هذا الحوار الذي يدل على حقيقتها المخادعة والكاذبة التي تحاول إخفاءها وراء مظهر الطيبة المزيف، بعد أن أرسل إليها الشيخ مهران يسأل عن ابنها (عليان):

« - فين عليان ؟

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة سوق السبت، ص١٤٠.

- ما أعرفش يا حضرة العمدة؟ لي شهرين ما شفته ولا وقع عليه نظري. قطيعة! ربنا يفتكره برحمته ، ويأخذه . قطيعة تقطعه!» (١).

هل يتفق حوارها هنا مع ما ارتكبت في نهاية القصة ؟ حيث يقول عنها البدوي:

"وسار الشيخ مهران على الجسر وخلفه الفلاحون يباركونه، وقبل أن يدخل مدخل القرية صرُوِّ بت إليه رصاصة وسقط، ورأى الناس فطوم واقفة على سطح بيتها وبيدها بندقية، وكانت منتصبة القامة شامخة الأنف»(٢).

وقد برزت في ق ة (الجواد)<sup>(٣)</sup> شخصية المرأة الخائنة التي تستسلم لغواية الرجال بسهولة، ولم يمنعها د ِ ين ٌ أو يحد ها وازع.

«وأراها رزمة من الأوراق المالية ، فابتسمت ، وأخذت تحدق فيه أكثر وأكثر . وسألها وقد أشعل السيجارة الملفوفة وأحس بالراحة :

- أين زوجك ؟
- ذهب إلى السوق يبيع عجلة .
- إذا عاد بها سأشتريها منكم.
- -أو تحسب أنني صد قتك ؟! إنك لا تبيع و لا تشتري «(٤).

<sup>(</sup>١) قص من الصعيد، قصة سوق السبت، ص١٣٩.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۱٤۳.

<sup>(</sup>٣)قصص من الصعيد ، قصة الجواد ، ص٢٠٦-٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) نفسه، ص۲۰٦.

ولكن هل يئس الرجل منها وقد علم مخبرها وأدرك حقيقتها ؟ يقول (البدوي) بعد ذلك:

والظل جالسًا:

- إذا رآك زوجي هنا سيقتلك لأني ير.
- لم أسمع هذا الكلام قط من إنسان، وأنا أقبله منك ؛ لأنك حلوة، ولأنك ستحملين لى الفطيرة في الصباح.
  - اذهب وإلا سلطت عليك الكلاب.

فبتس<sup>"</sup>م و ذهب»<sup>(۱)</sup>.

وفي الصباح حملت شلبية الفطيرة إلى وكر علام، وظلت تتردد عليه يوميا، وعشقها وعشقته، واحتجزها عنده . ولما ذهب زوجها ليبحث عنه قتله.

والمرأة الريفية مسلوبة الإرادة ضعيفة ومستباحة، هكذا صور رها (البدوي) في قصصه، وخاصة من كانت في مثل ظروف (نبوية) الاجتهاعية من صة (الغول)، فهي فتاة خرساء يتيمة الأبوين، تربت منذ صغرها كالجارية في منزل (الشيخ ماهر)، ذلك الرجل المستبد الظالم، فهو يتمتع بحياته بها لذ وطاب، ولم يرحم ضعف تلك الفتاة ويتمها وصغر سنها.

وفي قصة (الأعمى) ليبين "البدوي حاجة الرجل للمرأة، وهي حاجة ملّحة، فالرجل يشعر بانجذاب لا يقاوم تجاه المرأة، وهو ذلك الرجل الذي كان يظن بأنه في منأى

الفصل الأول: صورة الريف المصري في قصص البدوي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٧٠٧.

عن النساء وعن الحاجة إليهن "، وكيف لا يشعر بذاك الشعور، والمرأة نصف الرجل في هذه الحياة، فحاجة البطل في قصة (في القرية) (٢) للمرأة الغجرية مشبعة بالغرائز الفطرية، وهنا يبر ز (البدوي)المشاعر الجيّاشة نحو المرأة دون التقيند بالجانب الأخلاقي، والذي يمس " هذه الناحية، فمشاعر البطل مملوءة بالقوة والحيوية، وهي قادرة على تغيير مجرى حياته، سواء كان هذا التغيير في حياته سلبًا أو إيجابًا..."أنا رجل من لحم ودم، ورغم كل شيء ورغم ما في " من قوة الأعصاب وأنا وإن كنت ويفينًا خشنًا لم يخفق قلبي خفقة الوجد، ولم أنعم في ظلال الروض بنسيم الحب وشذاه، ولكنني رجل في ربيع العمر من لحم ودم".

فالبدوي أعطى صورة لبطل القصة، ذلك الشاب المتأج "ج العاطفة، وهو محتاج للمرأة، يقول كالت قد هز "ت شيئًا في أعهاق نفسي، وحر "كت غريزي بعد طول سكونها، وطول خودها، عندما تبتعد عن المرأة وتشغكل عنها بالعمل الشاق لا تعود تفكر فيها إلا تفكير العارض الدجولة، إذا حامت حوله امرأة وألقت بشباكها عليه"(٤).

وقد صور ر البدوي العلاقة بين الفتاة وأبيها في قصة (زهور ذابلة) (٥) من خلال نظرة "أمينة" إلى والدها (مصطفى أفندي) ذلك الرجل السكير، ولعل توتُّر العلاقة بين

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الأعمى ، ص١٠ - ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة في القرية ، ص ٦١- ٨٥ .

<sup>(</sup>۳) نفسه، ص۸٥.

<sup>(</sup>٤) نفسه، ص٨٥.

<sup>(</sup>٥) قصص من الصعيد ، قصة زهور ذابلة ، ص٨٦ - ٩٩ .

الفتاة ووالدها يعود إلى هذا السبب، فالأب لم يمنعه موت ابنه وحزن (أمينة) عليه، من أن يبيع ملابسه ليشتري بثمنها زجاجة خمر "سمعت صوت أمينة كانت تتحد " في صوت خافت يشبه الهمس، ثم ارتفع صوتها، ووضح صوت أبيها واشتد "الكلام والعراك، وسمعتها تنحب، فجريت نحوها فوجدت والدها واقفاً على سلم البيت، وبيده شيء، والفتاة تشده منه بقوة، وهو يجاذبها فيه بعنف ويصيح مهد داً....إنها بذلة أحمد التي حملتها معي من المستشفى، وهو ذاهب بها إلى السوق ليبيعها ويشتري بثمنها زجاجة من الخمر...".

فالبدوي من خلال تصويره لدور الأب يعرض صورة قبيحة للدور الذي يهارسه هذا الأب في إطار الأسرة، وهذا الدور يتمثّل فيلانحراف والسرُ كر، وهذا بالتالي يقود إلى البعد ما بين الأب وأبنائه عن طريق انحطاط لمُثُل العليا التي يتمنى الأولاد رؤيتها في آبائهم فيؤد ي بهم ذلك إلى الهروب والابتعاد عن الأسرة . وابعد ساعات كنت مُ أركب سيارة صغيرة إلى المحطة؛ لنأخذ القطار السريع إلى القاهرة، وكانت بجواري أمينة، وكانت صامتة، ولا تزال في ثوبها الأسود، وفي عينيها بقية من دمع، ولكن وجهها كان يشرق ويغمر نفسي نور والالله الملك الملك الملك الملك ويغمر نفسي نور والالله الملك الملك الملك الملك الملك الملك ويغمر نفسي نور الله الأسود، وفي عينيها بقية من دمع، ولكن وجهها كان يشرق ويغمر نفسي نور الله الله الملك المل

وتتبع قصص البدوي يشير إلى أنه استمد موضوعاته من واقع الحياة والمجتمع، فعبر عن كل ما يخص المرأة الريفية من قضايا مختلفة.

ولكن من أين يأتي الكاتب بشخصياته التي يصو"ر بها صورة الإنسان؟

الفصل الأول: صورة الريف المصري في قصص البدوي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة زهور ذابلة، ص٩٩٠.

يرى الكاتب والروائي (سومرست موم) أنه من الصعب جدًّا أن تمد الحياة الكاتب َ بأي ِ قص َ قص َ جاهزة ؛ لكن -وفي الأغلب- هي تعطي إيحاءات تثير الخيال (١).

فالكاتب يلتقط شخصياً ته من ملاحظاته المباشرة في الحياة المحيطة به، وقد يسمع عنها في أحد مجالسه، أو من أحد أصدقائه، أو قرأ عنها في صحيفة من الصحف، أو في كتاب من الكتب، وقد تكون وليدة الخيال المحض.

وقد يلتقط الكاتب سهات شخصيته وقسهاتها الفارقة من شخصيات عدة قابلها في الحياة، ومن خلال تجربته الحياتية ومعرفته بالطبيعة البشرية. هذا إلى جانب حدسه الخاص وموهبته الإبداعيةوالشخصية الجيدة هي التي تخرج من بين يدي القاص متميزة عن كل ما حولها.

وقد استطاع (محمود البدويًا) يصو ركل شخصياته تصوير ابارعًا، أبرز الفروق الدقيقة والعميقة التي تميز بينهم ؛ فم نهم من آفاقه مرييية ، أو من هو أخلاقه مرند و فَة ، ومنهم من هو مطامحه محدودة، ومنهم من هو منافق ومخادع . وهناك الحاكم المؤتم ن، والحارس الأمين...وفي جانب المرأة، فهي الأم، والمربية الجسورة، وهي المنافقة الخائنة..وهذا هو الوضع الطبيعي للخير والشر منذ بدء الخليقة، إلى قيام الساعة.

وقد رسم لنا (البدوع المنطقة والسلبية الإيجابية والسلبية لصورة (الإنسان) ؛ بقد المسلاح المجتمع ، والمساهمة في بنائه ، وتزويده بالقيم الخلقية البناءة، إلى جانب العلم والمعرفة ؛ لتقيه الشذوذ والانحراف .كما أن عرض الجوانب الإيجابية والسلبية لا يتحقق

الفصل الأول: صورة الريف المصري في قصص البدوي

<sup>(</sup>۱) مقالة الحياة تبدع شخصيات الكاتب، لرمضان إبراهيم، صحيفة الثورة العدد (١٤٤٦)، (٢٠١١/٣/٤) .

إلا من خلال تصوير الشخصية الخير " ة والشر " يرة، وما تتركانه من آثار في المتلقي ؛ ترغيبًا ، وترفعييًال يصو لل القاص أن الشخصية الخير " ة فإنه يحملك على على الناقب ، والسعي إلى تلك المزايا . وحين يصور الشخصية الشريرة فإنه يحملك على النفور والاشمئزاز منها ، ويولد فيك الميل إلى تجنبها.

وقد قد م (البدوهين) خلال قصصه رسالة منذ رة ومحذ رة ؛ من تفشي ظواهر الانحراف الأخلاقي والاجتماعي، التي تساهم في تحطيم القيم الخلقية وانحلال الروابط الاجتماعية بسلوكياتها الهدامة.

إلا أن الكاتب لا يحمِّل الشخصية وحدها و زُر أعمالها؛ بل يحمِّل المجتمع الذي كان له دور أساس " في ذلك . ومن شأن هذا كله أن يزيد في عبء المؤلف الذي يريد أن يرسم ملامح تلك الشخصية، ويُبر " ز تباين الشخصيات.

### المبكث الرابع صورة المجتمع

إذا ألقينا نظرة عامة على قصص (محمود البدوي)، لوجدنا أن موضوعاتها مستمد من واقع الحياة التي تحيط به، كها نجد النزعة النقدية للواقع الاجتهاعي من خلال تصويره لبعض الأحداث التي تكشف بعض من العيوب والقصور في المجتمع ... يقول (البدوي) :ألاتب ما أشعر به، وأحس بوجداني، وأعيشه في حياتي.. وأكتب عن تجربة صادقة، ولا أفتعل الحوادث ، ولا أز ي نها.. ولا أتقيد بمذهب ، ولا أعرف المذاهب. وأنا واقعي مثل : (جوستاف، وفلوبير، ودكنز، وجوركي، وتشيكوف) . وطبيعي أحيانًا مثل (زولا).. وهؤلاء لم يدرسوا الواقعية ولا الطبيعية قبل كتاباتهم، وإنها كتبوا بالفطرة، متأثرين بالجو الذي يعيشون فيه، وبالأشخاص الذين يلتقون بهم في الحياة ؛ ولهذا عاشت قصصهم الله عامرة بنبض الحياة ؛ ولهذا عاشت قصصهم (۱).

هذا على ما بينه وبين غيره من الكتاب من اختلاف في الزّ اوية والرؤية التي ينظر منها إلى هذه الحياة . وإننا لنجد أنفسنا نُشرف من خلال قصصه على ألوان مختلفة من الحياة ، وعلى عوالم إنسانية متباينة . ولكن على الرغم من اختلاف الموضوعات والأساليب العلاجية ، نجد أن هذه القصص جميعًا لها قيمتها الخاصة ، ومعانيها الإنسانية الأصيلة ؛ ذلك لأنها لا تُعنَى بها يطفو على سطح الحياة من زبد الحوار والشخصيات ؛ ولكنها تتعمق في مختلف العواطف ، وتستنبط ألوان المشكلات ، وتصور ذلك التصادم في مصائر الناس أثناء رحلاتهم المستمرة .

<sup>(</sup>١) محمو د البدوى والقصة القصيرة، على عبد اللطيف، ص ١٤١.

وقصص (محمود البدوي) تعالج مشكلات الحياة العصرية، وتعكس طائفة من صورها الاجتهاعية في ذلك الوقت، يتضح ذلك من الشخصيات والمشكلات التي كان يت جها كها جرس د عالم (محمود البدوي) تأثير الأحداث الوطنية الكبرى، وتأثير الحروب.

إن القاص الموهوب هو من يقتنص اللحظة الزمانية والمكانية ، ويعرف الأحداث الإنسانية المؤثرة ، فيلتقط تلك اللحظات الإنسانية الجمالية في اختياره للمضمون والشكل اللغوي الخطابي .

ولعل أدق ما يشغله الفن في وجدان الناس أنه ينقد الحيظةلقاص عندما يعتنق هذه الفلسفة ويتبعها، ويصبح الأديب مكتشفًا لعوالم جديدة داخل الإنسان وخارجه يبدو لهذه الحياة معنى كان مختفيا خلف روتينيَّة العيش، أو داخل سراديب النفس البشرية، وهذا ما يعطى الفن دوره العظيم في إثراء العاطفة الإنسانية (۱).

وهذا ما قام به (محمود البدوفي)قصصه ؛ فهو يملك حاس قة نقدي قة تنفُذُ إلى كل اضطراب ؛ سواء في صورة صريحة مباشرة ، أو غير مباشرة . فعلى الكاتب أن يتقن أشياء كثيرة ؛ مثل : القدرة على الوصف، ومهارة السرد، والبراعة في تهيئة الجو، وحسن التأليف بين كل هذه الأشهاء إذا أراد أن يكون قص مصل التأليف المناه المناه

وكتابة القصة بهذه الصورة هي ما دغللنقاد أن يلفتوا إليها أنظار القُصُ اص، ودعوتهم إلى دراسة مشكلات المجتمع الكبرى، وعلاج المسائل الخطيرة التي تشغل بال

الفصل الأول: صورة الريف المصري في قصص البدوي

<sup>(</sup>۱) القصة القصيرة ، علاء الدين وحيد ، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة ، ١٣٩٦هـ- ١٩٧٦م ص١٩٦ ..

المجتمع، وتملك تفكير الرأي العامفقد رغ ب النُقَّاد في أن يتجه أداء القصة إلى تلك النواحي؛ ليخدموا أغراض الإصلاح. وعلى رأس هذه المشكلات والمسائل التي هي بحاجة إلى الإصلاح: قضية الفلاح، وكيان الأسرة، ونظام الطبقات، وسائر ما يدخل في منطقة الثالوث البغيض: الفقر، والجهل، والمرض.

ومن المواضيع التي نجدها تتكرر في أعماله: الفشل واليأس ، وتشعباتهما الاجتماعية والنفسية.

وفي دراستنا لصورة المجتمع، نستطيع أن نعمد إلى تسليط الضوء على رسالة (البدوي) الأدبية القصصية، والتي صاغها على محوريْن:

- عادات مرغوب فيها، يؤكّد فيها كاتبنا على مجموعة من السجايا العظيمة في المجتمع الريفي الذي أخذ (البدوي) على عاتقه أن يبرز تلك السجايا والمحاسن.

- عادات مرغوب عنها، وهي مجموعة العادات السيئة، والتي يجدربنا أن نعر "ف بها ليكون نقدها والتبصير بها خطوة في سبيل التنوير، وفرصة للتصحيح، ودعوة للاتجاه نحو الأفضل في حياتنا..

#### المطلب الأول: عادات مرغوب فبها:

لقد نشَ أَ (البدوي) في جو ديني يحترم الإرادة البشرية، ويقوي من جانب الروح الذي يهزم النوازع الضعيفة . ومن هذا المنطلق نجد (البدوي) لا يساير تلك الموجات التي كانت تقو من نوازع الشر في النفس وتحرك شهواتها.

وفي قصة (الشيخ عمران) إاليدعو البدوي المجتمع بأن يتحلى الأخلاق الفاضلة الكريمة، والتي كان عليها أجداده في القديم.

يقول: "يقول الشيخ عمران: كان والدي يحيزواً نجنا صغارًا، فز و جَني من ابنة عم لي، وعلى عادة العرب في قصر أزواجهم على الأقارب، وكانت صغيرة، وكنا قد شببنا معًا، ورعينا الغنم معًا، فكان حبي لها قويًّا، وكان كل شيء يمضي في الحياة رتيبًا».

فها الذي أزال الرتابة؟ إنه ضابط دخل القرية في حملة تفتيش، فسأل جميلة عن زوجها عمران، فأخبرته أنه مسافر منذ شهور طلبًا للقمة العيش، فسخر ذلك الضابط من ردها بقوله: «ومن الذي وضع هذا في بطنك إذن؟ ووضع إصبعه على بطنها ، وكانت حبلي بابنه معاذ ».

علم عمران بذلك عند عودته، فثار انتقامًا للشرف، وصونًا للكرامة، ولم يهدأ حتى نال من ذلك الضابط وقتله، فتغيرت طبيعة حياته. ثار عمران لكرامته ولشرف زوجته، ولم يبال بالثمن الذي سيدفعه. ثار على عادة العرب الدائمة في الثورة حين تنتهك الكرامة ويرُمس أله الشرف. فهل يمنى (البدوي من خلال ذلك عودة تلك الصورة القديمة للعرب إلى الواقع العربي الآن؟

تحو لل عمران بعد هذه الحادثة إلى رجل ليل؛ ولكنه على الرغم من ذلك ما زال حريص لل على التقاليد والأخلاق العربية.

صو"ر لنا (البدوي) من خلال هذه القصة حياة رجل من رجال الليل المطاردين، وقد يعجب القارئ إذا علم أن رجل الليل لا يغدر ولا يخون من أمنه، ويعتبر الخيانة وصمة عار في

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الشيخ عمران، ص١٠٠-١١٥.

جبينه، تجرده من صفاته كرجل . لقد انقرض هذا الرجل الآن وبقي ظلُّه، ولكن تجد في هذا الظل كل صفات الغدر والخيانة.

إن ما دفع عمران إلى القتل والسير في حياة الهلاك حادثة فردية، غير "ت نظام حياته على أثرها. وهنا تبرز ازدواجية الإنسان، وصراع الخير والشر داخله، كما ذكرنا آنفًا. ذلك الشعور القوي بازدواجية الإنسان لابد أن يظهر أحيانًا تبعًا للظروف والأحوال، فير "فبيك عقل كل مخلوق مفكر وعاقل. فالشر أكثر الطباع ضراوة عند الإحساس بالظلم ؛ فهل غير "سهاته، وبداً ل طباع هه؟

وفي قصة (المجداف)<sup>(۱)</sup> ويسرِ خ (البدوي) مفهوم ومعنى الإيجابية في نفوس أبناء المجتمع، وحثِّهم على المشاركة الإيجابية والفعالة وعلى التفاعل مع واقع المجتمع ومشكلاته ، والمساعدة في التغيير .هذه الإيجابية المناطُ بها تحقيق الإصلاح الشامل وإبراز مفهوم المواطنة الصحيح -لا إيجابية السلب التي ترى العيب والنقص ، ولا تكترث أو تبالي.

وفي قصة (الأمواج) (٢) يكر "س (البدوي) مفهوم أن الجزاء من جنس العمل ؛ فهو يحذر أبناء المجتمع من ارتكاب أي " سلوكيات مخالفة و.ضرب مثالا " لذلك بالملاح (صابر) الذي ترك جثّة معاونه بعد غرقه في إحدى الرحلات دون أن ينتشلها ؛ فكان جزاؤه أن غرق ابنه، وغاص بين الأمواج العاتية ، فسر لله، ولم يبحث عنه ؛ لأنه علم أنه رد لله فعل من قبل . يقول:

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة المجداف ، ص١٦٧ - ١٩٠ .

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الأمواج، ص٩٧ -١٠٦

وتلاك الغلام الدفّة كأبيه واندفع إلى السّارية ، ولم يبصروا به وهو ساقط من أعلا<sup>(۱)</sup> ، وإنها أحسوا بجسمه وهو ساقط في الماء ، وصرخوا ، وقذف الأب بنفسه وراءه ، وظهر الغلام على السطح ثم غاص ، وراح في الدوامة . وكان صابر في أعهاقه يعرف أنه لا جدوى من البحث ، وأنه قد آن له بعد كل هذه السنوات أن يكفِّر عن ذنبه، وترك المركب للأمواج وأفسح لنفسه مكانًا عند الدفة ، وسجد سجدتين (۲).

نها دلجوة للمجتمع ليتطه رَ ويرجع إلى ربه ؛ فإذا كان الفرد مستقيا ً في أخلاقه وصفاته وتعاملاته صب ً ذلك في مصلحة الجماعة فالفرد سر للهم تَرقى عليه الجماعة وتصعد، فعليه أن يكون أداة بناء وتشييد، لا معول تحطيم وهدم.

وعلى الوتيرة نفسها سارت قصة (الثعبان) (٣ كُفقد صَ وَ وَ فيها (البدوي) الواقع المؤلم للفلاحين الفقراء أمام جبروت وبطش الأغنياء وأصحاب الثروات. فالقصة تحكي عن ذلك الفلاح الحر الأبي (مأمون) لذي ينح ي الخلافات جانباً، على الرغم مما أحدثته في قلبه وصدره من جروح لا تندمل. يقول:

"وتوقف الشيخ عبد العلمي عن الحديث ، ورأيته يرقب شخصاً يتخطى مجراة الوابور، وخلفه خفير الزراعة عبد البصير، وعرفت الرجل عندما اقترب فقد كان مأمون عبد الرحمن، وكان من خيار الفلاحين في عزبة الشيخ عبد العليم ومن زراً ع أرضه . وابتدره الشيخ عبد العليم بقوله:

<sup>(</sup>١) هكذا وردت.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة الأمواج ، ص١٠٦ .

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد ، قصة الثعبان ، ص٤٤١ - ١٤٨ .

- -أين الفلوس يامأمون؟
  - -اتفضل.
  - -والجنيه؟
- -أنا زارع فدان وتلت بس على وابورك يا عبد العليم بيه.
- أنت زارع فدان ونص ، والدلال قاس زراعتك ، وكمان إسماعيل أفندي .كل ميَّه لازم المناكفة دي ؟ روح هات الجنيه.
  - معنديش غير دول ياعبد العليم بيه.
  - -خذ فلوسك ولما تكملهم هاتهم مع بعض.
    - أجيب منين؟ أبيع ولادي؟
- روح بعلك كيلتين قمح ، ولا " نعجة ، ولا " عنزتين . من دا اللي داير يأكل درة الناس ؟
  - -أنا معنديش غير دول ، ودا حقَّك وزياده.
    - بتقول إيه؟
    - حقك يا بيه.
  - من الصبح حنحجز على زراعتك وجاموستك.
  - -انتو حتشترونا وتبيعونا بأرضكم ووابوركم ؟ إيه الذل دا ؟!

- بتقول إيه يا كلب. ونهض الشيخ عبد العليم، وتناول الرجل بعصاه، وضربه على وجهه وصدره ضربًا مبرحًا. وأبعدناه عنه، وعاد الشيخ عبد العليم إلى مجلسه وهو لا يزال يزمجر من فرط الغضب، ويهدد المسكين بطرده من العزبه»(١).

لكن نخوة (مأمون) ورجولته تغلبت على تلك الآلام، فأسرع لمساعدة عدو" ه الملهوف، وإغاثة ابنه من موت محقق ؛ جر" اء ثعبان ضخم أوشك أن يفتك به. يقول: وفجأة سمعنا غلامً ا يصيح الحقوا حسن بن عبد العليم بيه وتصو" رناه غرق ، فجريت مع والده إلى الشاطئ، وخلفنا كل من سمع الخبر من الفلاحين . وعندما وصلنا إلى رأس المنحدر ونظرنا إلى أسفل تسم" رت أقدامنا ، واتسعت أحداقنا من الرعب ، وخشينا إن قمنا بأي حركة أن تقع الفاجعة . فقد كان هناك شيء أرقش ضخم قد التف حول نفسه واقترب من الماء ليتبرد ، وكان حسن قد التصق بالجدار عند الشق الذي خرج منه الثعبان، وكان الثعبان يقطع عليه الطريق، فهو لا يستطيع النزول إلى الماء أو الصعود إلى الأرض، ولم يكن في الماء شيء سوى جاموسة ضخمة، وكانت جاموسة مأمون ، كانت باركة في الماء وعلى خط مستقيم مع الثعبان، ولم نكن ندري كيف نتحايل عليه ونقتله ؛ لأن أي عركة تنبهه سيكون معناها موت الغلام وفي تلك اللحظة الحاسمة دو"ت رصاصة خلفنا ، رصاصة واحدة ، وسقط الثعبان والجاموسة معاً . وتلفتنا إلى مصدر راساصة خلفنا ، رصاصة واحدة ، وسقط الثعبان والجاموسة معاً . وتلفتنا إلى مصدر النار ، فرأينا مأمون واقفًا على الجرف وحده ، وبيده بندقيته القصيرة »(\*).

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الثعبان ، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص ۱٤۸.

إن هذه الصفات والأخلاق الفاضلة تُعد لَب نة في بناء المجتمع . وهذا ما كان يسعى إلى بناء مجتمع قائم على دعائم وأسس يسعى إلى بناء مجتمع قائم على دعائم وأسس ثابتة وقوياً قام وباتح ما الله الله نات يكون بناء المجتمع القوي القادر على التقدم والرقي.

أما في قصة (سوق السبت) (١)، فيقدم (البدوي) أنموذجًا يتمناه في الحاكم، الذي يستشعر مسؤوليته أمام الله وأمام وطنه. وقد ألبسه خير صفات الحاكم من قوة، وعدل، وخلع عليه الفتو أو ابتداءً من اسمه الفتى (مهران) مرورًا بتحقيقه الأمان لكل من يستظل برايته. يقول:

وكلان الشيخ مهران مع قوته وجبروته تقيًّا عادلاً ، يأخذ من الأقوياء للضعفاء، ويسوي الأمور بيالناس على أحسن وجه، وكان الجميع يعتبرونه أبًا كبيرًا ؛ حتى قلَّت المنازعات والخصومات بين الفلاحين أمام القضاء»(٢).

وأَم ِن الناس في عهد عموديته على مساكنهم وأموالهم. يقول: «وكان غطاس يتردد على سوق السبت منذ سنين وهو آمن مطمئن على بضاعته وماله؛ لأن القرية آمنة ، وعمدتها الشيخ مهران رجل قوي مرهوب الجانب» (٣).

وحتى أثناء كربته ومرضه الميئوس من شفائه، فإن قوته وعنفوانه لا تلبث أن تظهر، ويظل كما هو دائما مسيطرًا ومحققًا الأمن والأمان لأبناء قريته. فقد حدث ذات يوم أن قتل المجرم (عليان) ذلك التاجر المدعو (غطّاس)، وكان مهران يغلي غيظًا لمجرد

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة سوق السبت ، ص١٣٦ - ١٤٣.

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص۱۳۷.

<sup>(</sup>۳) نفسه، ص۱۳۶.

تصوره أن عليان هذا الشر ير سيفلت منه دون أن ينال القصاص، كان يريد أن يجتث الشر من جذوره، وتحث تأثير هذا وهو مريض سار وقد شعر بقوة خارقة تدفعه إلى التقدم». فنال من ذلك القاتل وخلص القرية من شروره. يقول:

" وبعد ساعتين عُر على عليان في ماكينة ري "، وأدرك الشيخ مهران بعد الرصاصات الأولى التي أطلقها أن المجرم منبطح على سطح الماكينة، ويحتمى بصهريج المياه ، والاقتراب منه في هذه الحاله انتحار مؤكّد ، فدار يتلص " ويخوض في القنوات حتى تسلق مرتفعًا يشرف على بناء الماكينة، وأطلق الرصاص وتصارع الرجلان صراع الجبابرة، وأدرك عليان من أول رصاصة أُطلًا قت أنها ليست بندقية شيخ الخفر، ولا بندقية خفير، وأن الذي أمامه رجل " آخر، رجل " كان يخشاه أكثر من الموت ، ويتصور أنه لن يترك الفراش أبدًا، وأنه رقد هناك؛ ولكنه تحرك وجاء ليطارده وصوت بندقيته يدوي، وقد خرج إليه وحده وليس معه خفير واحد لا ليقبض عليه، وإنها ليفعل شيئا أخر . وثار عليان، وأطلق الرصاص في جنون؛ ولكن الشيخ مهران أسكته إلى الأبد، فخر " في م م عج نه للطوب صريعاً »(١).

وفي قصة (الجواد)<sup>(۲)</sup> تمتزج المعاني الإنسانية برؤيته لواقع المجتمع، وما يمكن أن يحدث لو أنه م قد جمعوا في صفاتهم بين ضدين أو نقيضين، يراهما (البدوي) أخطر الصفات وأشدها أثر ًا على كيان المجتمع ، وعلى بقائه نقياً فاعلا ً.

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة سوق السبت، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٢٠٣-٢١٣.

أشار (محمود البدوي) في القصة إلى إحدى الصفات الفاضلة التي يتمنى وجودها دائها عقول:

« وكان عصام ضابط النقطة قد قضى سنوات كثيرة في هذه النقطة ، وعرف طباع أهلها، وأحبه الفلاحون؛ لأنه يرعى شؤونهم ، ويحرس زراعتهم ومواشيهم، ويحفظ لهم كرامتهم . وكانوا يعاونونه في القبض على الأشقياء، وسحق الشر أينها كان، ويدلونه على السارق وقاطع الطريق ؛ ولذلك عاشت النقطة مثالية»(١).

دلتل (البدوي) من خلال ذلك على أن أمن المجتمع ينبع من داخله، وأن الشعور بالمسؤولية والوعي بأهمية دور الفرد في الأمن والاستقرار هما الخطوة الهامة المتصلة بسلامة المجتمع.

وأراد (البدوي) من خلال هذه القصة أن يوضح أهمية الأمن في المجتمع ؟ فالأم حاجة إنسانية وضرورة بشرية، وغريزة فطرية، لا تتحقق السعادة بدونه، ولا يدوم الاستقرار مع فقده؛ لأن مصالح الفرد والمجتمع مرهونة بتوفره، فمع تحققه تتحقق عهارة الكون بتحقيق مصالح الفرد والجهاعة، وبزواله فإن المصالح تتعطل وتتزعزع عوامل البناء والتنمية، وتفقد الأمة أساس البناء وأساليب البقاء. يقول:

ولكن حدث في يوم من شهر أكتوبر أن سر أ ق تاجر من التجار وهو عائد من السوق في وضح النهار، وضر أ ب بالرصاص على الجسر . ومع أن الفلاحين شاهدوا الجاني، لكن أحدًا منهم لم يتقدم بالشهادة في التحقيق، فحزن الضابط لتغير معلم على المهادة في المهادة في التحقيق، فحزن الضابط لتغير معلم على المهادة في المهادة في

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>۲)نفسه، ص۲۰۳.

فها الذي أدال حالهم؟ وما الذي أخرجهم عن طور شجاعتهم ورجولتهم إلى تلك الحالة الجديدة من الجبن والخوف؟

لقد كان هذا الذعر والخوف من الناس مدعاة إلى ارتفاع شأن القاتل ، وازدياد بطشه وجبروته، وتنكيله بالناس . وقد أمدت المديرية الضابط (عصام) بقوة تعينه على المجرم. يقول:

"وكان عصام يعرف عن يقين، أنه ليس في حاجة إلى قوة من العساكر أو مدد لقتل علام، وإنها في حاجة إلى قتل الخوف أولاً في نفوس الفلاحين؛ لأنه أسوأ ضروب الإجرام، ومتى قتل الخوف تبدّ د الظلام، وسرَحق عكلاً معًا، وألفًا من طرازه (١).

فـ(البدوي) إذن يعالج في هذه القصة تلك المشكلة في نفوس أبناء مجتمعه ؛ بل في نفوس أبناء وطنه وأمته . فيجب أن لا يدفع نا الخوف أو الرهبة إلى الرضوخ والاستسلام.

#### المطلب الثاني: عادات مرغوب عنها:

يمكن لنا أن ندَّعي بأن (البدوي)بحكم تربيته في هذه البيئة، ومعايشته لها منذُ نعومة أظفاره، استطاع أن يسلط الضوء على العديد من العادات التي كانت تزعجه، ويرى أنها غير مرغوبة، فوجد بغيته في موهبة الكتابة الأدبية؛ ليقف أمام هذه العادات، يصرخ، ولكن بأسلوبه الأدبي، ينادي ولكن من وراء حجاب. في تصويره لمخاطر هذه العادات السيئة، ومعالجته لقضايا مجتمعيتني المجتمع من ورائها خرابًا ودمارًا كثيرًا...

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص ٢٠٩.

وبشيء من التركيز، ندخل بين سطور كتابات محمود البدوي؛ لنرى كيف أطلع قارئه على تلك العادات المرغوب عنها...

... (المجداف) (۱) قصة شاب خرج على صفات وسمات قومه التي ينتمي إليها ، فهو «شوك في الزرع الطيب، وهو الذي يبو د وجه الريف، وهو الذي جعل الريف متخلفًا مظلما رهيبًا»(۲).

إنه القاتل الذي يشرِ يع الرهبة والخوف في النفوس، لقد ركب هذا القاتل مع الراوي وامرأة جميلة، وصياد في مركب صيد. وقد انتاب الراوي القلق وساورته الشكوك في أمر هذا القاتل، فربها أصاب عفاف المرأة وشرفها بعد أن يخرجا من القارب. فهل قصد الراوي أن يرمز بالمرأة الجميلة إلى المجتمع الذي يتمناه مجتمعًا جميلاً ، يتوشح برداء العفة والطهارة، فنفديه بأرواحنا ؛ ليظل كالزهرة الندية النضرة؟

في حين أنه لا ينسى في ثنايا حديثه عن العادات المرغوب عنها، أن برُ ز الإيجابية في موقف بعض أفراد المجتمع ومحاولتهم إخراجه من تخلفه وركوده، فإذا تركه الجميع فسوف يظل على مرضه وع لدَّة م ، ولكن إذا بذل كل مناً قدر استطاعته حتى وإن طاله بعض الأذى في سبيل هذا التغيير، فسوف يعود إلى جماله ونضارته.

من ذلك ما صور ره في موقف الصياد الذي لم ف -في قصة المجداف- وقد تعمد كسر أحد مجدافي المركب ليبطئ من سرعته، ويعوق هذا الشاب في وسط النيل، إلى أن تطير إشارة إلى المركز فيأتي العسكر. يقول:

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة المجداف ، ص١٦٧ - ١٩٠.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص ۱۷۲.

« ولما نظرت وجدت المجداف قد انكسر في يد الصياد، وبدا وجهه متجها للحظات، ورماه الشاب المسلح بنظرة صاعقة وظل الصياد في مكانه مالكاً زمام أعصابه، ووجهه ساكن، وقلنا له في نفس واحد: ما الذي ستعمله يا عم؟ لا تخافوا، سنصل البر بإذن الله. وعاد الرجل يعمل بمجداف واحد، وكان يسير بالزورق في بطء ولكنه على أي حال اقترب من الشاطئ. واقتربنا من خليج صغير دار فيه القارب. وقبل أن نخرج منه و ثب الشاب المسلح إلى الشاطئ دون أن يلقي علينا التحية. وتبعناه ببصرنا خطات وهو يمضي وحده كالذئب، ثم لاح لنا شيء ينحدر عن التل تكش في لنا، وكانت ثلاثة خيول مسرجة ، ورأينا دخ أن المعركة بين جنود الخيالة وبين الشاب المسلح المسلح المسلح الله المعركة بين جنود الخيالة وبين الشاب

وقد وقع هذا القاتل في يد العسكر بعد معركة؛ ولكنه استدار وأطلق رصاصة على المركب، فأصابت الصياد في كتفه. وهذا هو حال من يحاول الإصلاح، تنهال عليه السهام والرماح، فهذا قد ر ُه إن أراد الإصلاح، وعليه ألا تَ يعبأ أو يبالي.

وفي قصة (الصقر)<sup>(۲)</sup> يجسد (البدوي) رؤيته الحالمة لخروج صقر قريش جديد ؛ ليحقق ما حققه أسلافه من عز ومجد لأهله ومجتمعه؛ بل ولجنسه العربي بعامة.

بدأ (البدوي) القصة ببيان أساليب المستعمر - يرمز إليه بشخص يدعى زهران - في الوصول لأهدافه ومآربه عن طريق التخفي. يقول: «عندما دخل القرية لأول مرة، ومشى في دروبها، وكان في ذلك الوقت في الثلاثين من عمره، لم يجد أمامه غير دكان

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة المجداف ، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الصقر، ص٢٢٧- ٢٣٣.

(عبد الحليم) فابتاع علبة سجائر، وجلس على المصطبة هناك، ثم أصبح المالك للبيت الملاصق للدكان»(١).

ثم أوضح وسائله وطرقه في التقرب والتودد، وكسب الثقة، حتى يتمكن من بسط نفو فرة سر "على أن هذا ما كان سيحدث لولا جبن الناس وخوفهم. يقول:

«وكلم ازداد جبن الناس في القرية التي يعيش فيها، والقرى المجاورة لها، اشتدت سطوته وجبروته، وطار اسمه في المنطقة ؛ حتى أصبح مكمن رعب النَّاس جميعًا»(٢).

هذا وقد تضافر إلى جانب جبن الناس، خنوع طائفة منهم وارتضاءهم للذل، والتهليل لما يفعله . يقول:

«ومن حوله الأتباع من ضعاف النفوس ، وحثالة البشر، يسبحون بجسارته، ويشيدون بصفاته، فيزيدونه صلفًا وضراوة»(r).

ثم يعم (البدوي) النظر في المجتمع، ويتفحص طوائفه، فيجد أن المثقفين هم المناط بهم إخراج المجتمع من تلك الحالة المتردية التي هو عليها. يقول:

«وحاول نفر من العقلاء في القرية أن يجعلوا الناس يتنبهون لهذا الشر، ويستأصلونه من جذوره؛ لكنهم كانوا يرتد ون خائبين»(٤).

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الصقر، ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص۲۲۷.

<sup>(</sup>۳) نفسه ، ص ۲۲۸.

<sup>(</sup>٤) نفسه، ص ٢٢٩.

فهل يدوم هذا الإخفاق؟ لا ؛ بل يخرج من هذا الإخفاق المتكرر الأمل والنور، فمها طال سواد الليل لابد من بزوغ فجر ديد. ويتمثل هذا في نفر يقفون حجرة عثرة أمام ذلك الطاغي؛ فكان فعلهم ذلك النور الذي يكشف خبيئته أمام أبناء جنسهم. فيشجعهم عليه ؛ إذ يقول:

«فقد تقدم ليزوج ابنه سالم من فتاة أسرة معروفة في القرية، فرده والد الفتاة وصرفه بالحسنى، ويقال إنه قال له كلامًا أغضبه» (١).

ثم بإبطال مفعول سحره الذي سيطر فيه على نفوس الناس، من أنه قوة لا تقهر، وأن كل شيء ينهزم أمام سطوته ويضيع أمام جبروته. يقول:

«وصوب زهران بندقيته وأطلق؛ ولكنه أخطأ الكلب، فتلفت الناس بعضهم إلى بعض بعد أن رأوا الحسرة على وجه الصياد . وفي هذه اللحظة أطلق غلام في الخامسة عشرة من عمره النار فخر الكلب صريعًا ، وذهل الناس»(٢).

في هذه القصة نلمح دعوة (البدوي) لأن نرفع عن أنفسنا الضعف أمام كل ما هو غربي ؛ سواء كان احتلالاً سياسيًّا ، أو عسكريًّا ، أو ثقافيًا ، أو غيره . وذلك ببيان ضعفه، وإزالة الهالة تيلي ينسجها حوله، وأننا لا نقل أُ عنهم براعة ومقدرة . فيجب أن نرفض الاستسلام والخنوع والذل، وأن ننزع الوهن والضعف عن أنفسنا، ونحرر ذواتنا من أغلالها وقيو دها، ونحسن التعبير عن دواخلنا.

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الصقر ، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>۲)نفسه، ص۲۳۱.

وأما في قصة (الذئاب الجائعة)(۱) ؛ فالذئاب هم هؤلاء الشباب الذين دفعهم المجتمع ليكونوا ذئابًا . و (البدوي) يقصد تلك الشعوب الجائعة ، التي لجَم الظلم والفساد أفواه ها.

والذئاب تسعى لتأكل إنسانًا أو حيوانًا، فإذا لم تجد أكلت نفسها. فقد صور البدوي في القصة حال الشباب الذي يبقى ردحًا من الزمان أسيرً الظلم المجتمع وج وره، كما يبقى الأيتام على مائدة اللئام وينبِّه من خلال ذلك الأمة كي تتحمل تبعات هذه القسوة والشدة على هؤلاء الشباب، وإلا "كان مصيرهم كمصير هؤلاء الذئاب.

وقد قصد (البدوي) من الرمز لهؤلاء الشباب بالذئاب إلى المكر والخبث والكيد والخيانة ومخالفة العهد، وكلها صفات ذميمة تمثل الدلالات التي ارتوت وتغذت منها كلمة «الذئب». فالذئاب تبحث عن ما يسد رمق جوعها لتحيا، وهؤلاء الشباب الذين دفعهم ظلم المجتمع إلى مسلك الانحراف أصبحوا يكسبون العيش من النهب والسلب، بعد قطعهم الأمل في العدالة الاجتهاعية، وإيهانهم بأنهم ظلر موا في مجتمع تسوده القسوة ؛ فحقدوا عليه وعلى أفراده من أصحاب الثروة والمال، فكانت هجهاتهم مسددة إلى أولئك الأغنياء والمخلاء.

وفي قصة (طلقة في الظلام) (٢) تحد "ث (البدوي) عن أكبر الشرور ضراوة وطغيانًا على حياة الإنسان، وهي الحروب، وما يصاحبها من خراب ودمار. يقول:

«كانت الحرب تتحرك بسرعة رهيبة ، والحياة نفسها تتحرك في قلوب هؤلاء

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الذئاب الجائعة ، ص٥٥ - ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة طلقة في الظلام، ص ٤٢ - ٥٢.

المشردين بسرعة ولهفة . والطريق المألوفة قد خربت بالقنابل لتعوق المدرعات من الانسحاب . وكانت السهاء والأرض ملفوفتين بالدخان والنار ، والطيور تطير مذعورة وريح الصيف تزفر نار ًا وبخار ًا».

وقد أوضح (البدوي) المروب في ضعاف النفوس، وصو رَ استغلالهم البشع. يقول:

الوبعد نهار خانق وشمس حامية ورمال حارقة عثروا في الليل على سيارة قديمة، وقبل سائقها بعد مساومة طويلة، وبعد الضراعة، وكل ضروب التوسل، قبل أن يحملهم إلى القنطرة شرق، وهم وحظهم في العبور. وتقلى منهم الأجر مقد ما قبل أن يضعوا أقدامهم في العربة، تقاضى منهم أجرًا باهظًا ؛ كأنّه سينقلهم إلى أوروبا . ودفعوا صاغرين، ولم يتعجبوا ؛ إنها دقات الحرب، ونوازعها الشريرة في النفوس الوضيعة (١).

كما صور البدوي في هذه القصة الصراع الدائم بين الخير والشر، بين الحياة والموت، بين الأمل واليأس؛ فقيمة الشيء تأتي من نقيضه.

وفي قصة (الرماد)<sup>(۲)</sup> يتحدث (البدوي) عن حريق شب في قرية من القرى، فأكل بيوتها وزرعها، واشتعلت البيوت والأكواخ الصغيرة والكبيرة، واشتعل الدريس وصوامع الغلال، وجرى الرجال والنساء وحتى الأولاد الصغار في كل اتجاه، يحملون البلاليص والقدور والدلاء، في محاولة منهم لإطفاء النيران.

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة طلقة في الظلام، ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الرماد، ص ١٩٧ - ٢٠٢.

و (البدوي) هنا لم يقصد النار على الحقيقية، وإنها أراد أن يعالج مشكلة من أكبر المشاكل في مجتمعه الصعيدي، وهي مشكلة الثأر ، الذي يهاثل النيران التي لا تبقي ولا تذر من أخضر ويلاس، ثم يبين ألم همية أن يتعاون أفراد المجتمع كله ويتكاتفوا لإخماد لهيبها وجذوتها المستعرة.

ويأمل (البدوي) في استقرار مجتمعه وأمنه ؛ ليبدأ مرحلة جديدة من النهضة والتقدم والعمران . إنه يعلم مدى رسوخ الثأر في النفوس ، وثبوت قواعده وأسسه ؛ لكنه يتمنى زواله كها أزالت النيران تلك القرية وحولتها إلى رماد . يقول:

وكانت النيران ما زالت تأكل الجريد والدريس، ولكن ثورتها قد خمدت تمامًا، ولم يعد في مقدورها أن تأكل شيئًا، كانت قد تحولت ثورتها إلى رماد»(١).

كانت هذه إطلالة على صورة المجتمع الريفي، التي نشد (البدوي) نقلها إلينا من خلال مجموعة قصصه الهادفة، وقد طالعنا فيها العديد من العادات التي تمثّل هذا المجتمع؛ منها ما هو مرغوب فيه، وما ما نراه مرغوبًا عنه..

إلا أننا قد نطالع في بعض المواقف التي تناولها أديبنا الريفي تجمع بين الخليطين أن المرغوب والمنبوذ؛ الخير والشر أن فهذه الطبيعة الإنسانية، وهذه طبيعة المواقف الاجتماعية، وحتى النفس الواحدة، تخالجها معان إنسانية متضاربة، وقد تسير على طريق، ثم تتحو لل بتأثير الظروف والملابسات إلى النقيض...

الفصل الأول: صورة الريف المصري في قصص البدوي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الرماد، ص٢٠٢.

# القال الثاني البناء السردي في قصص البدوي

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

- · المبحث الأول : الراوي (الموقف والشكل)
  - · المبحث الثاني: ضمير السرد.
    - · المبحث الثالث : نغت السرد.

## المالية المراوي (الموقف والشكل)

إن مفهوم الراوي يعني: "الصوت غير المسموع الذي يقوم بتوصيل مادة الرواية إلى المتلقي، وربها يكون الشخص الموصوف مظه مخبر ًا داخل النص، ممن يتولى مهمة الاداء بكامل تفاصيل عالم الرواية، وهو يملك قدرة أن يقدم تقديم الوقائع المتعاقبة أو المتوازية التي تؤلف كيان الحدث في الرواية، ويقوفضلا ً عن هذا بتقديم الخلفية الزمانية والمكانية للشخصيات والأحداث ويسبك هذه العناصر ويقدمها للقارئ" (١).

ورؤية الراوي إما أن تكون داخلية ، أو خارجية على حسب موقع الراوي في السرد ، فالراوي إما أن يكون مشاركًا في الأحداث فتكون رؤيته (داخلية) تصف انطباعاته ، ووجهة نظره على الشخصيات والأحداث ، وإما أن يقع خارج الأحداث ، وله رؤية خارجية ، تصف ما يراه ، وتقدم الأحداث والشخصيات بوصف حيادي ، يكون فيها الراوي عارفًا بكل شيء ، ويمتلك المقدرة في كشف مشاعر وأفكار

<sup>(</sup>۱) المتخيل السردي (مقاربات نقدية في التناص و الرؤى والدلالة) عبد الله إبراهيم ، المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى ، ١٩٩٠م ، ص ١١٥ .

<sup>(</sup>٢) الرواية السياسية ، طه وادى ، دار النشر للجامعات ـ القاهرة ، ط الأولى ١٩٩٦م ، ص ٨٩ .

الشخصيات ، ولديه الإحاطة التامة بكل دقائق القصة وتفاصيلها(١).

والقصة عند يقطين تعني الأحداث في ترابطها وتسلسلها وفي علاقاتها بالشخصيات في فعلها وتفاعلها . وهذه القصة يمكن أن تقدم مكتوبة أو شفوية بهذا الشكل أو ذاك ، أما الخطاب فيظهر لنا من خلال وجود الراوي الذي يقوم بتقديم القصة ، وبحيال هذا الراوي هناك القارئ الذي يتلقى هذا الحكي ، وفي إطار العلاقة بينها ليست الأحداث المحكية هي التي تهمنا (القصة) ولكن الذي يهم الباحث في الحكي بحسب هذه الوجهة هو الطريقة التي بواسطتها يجعلنا الراوي نتعرف على تلك الأحداث أ.

وبناء عليه استطاع يقطين أنهعر في السرد على أنه: "التواصل المستمر الذي من خلاله يبدو الحكي (Narrative) كمرسلة يتم إرسالها من مرسل إلى مرسل إليه"(٢).

وأما (وظيفة الراوي) فقدحد دها (يقطين) في خمس وظائف ، هي: الوظيفة السردية ، والوظيفة الأيدلوجية ، ووظيفة الإدارة ووظيفة الوضع السردي ، والوظيفة الانتباهية أو التواصلية ، ولا يفترض وجود هذه الوظائف جميعاً ، فقد تستغرق وظيفة واحدة مجمل الحدث السردي لحكاية ما . ولكن التنوع دليل حرية الراوي في تأدية مهات متعددة ترتفع بمستوى النص السردي إلى مستوى النص المفتوح الذي يقبل

<sup>(</sup>۱) الراوي والنص القصصي ، عبد الرحيم الكردي ، دار النشر للجامعات ، الطبعة الثانية ، مس١٢٧-١٣١ .

<sup>(</sup>٢) سعيد يقطين ، تحليل الخطاب الروائي ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء : المغرب ، الطبعة الرابعة ، ٢٠٠٥م ، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ،ص٤١ .

التأويلات المتعددة.

إن (هيئة القص) تبين (الراوي) وما يرويه ، وعلاقته بمن يروي عنهم وهو بحث يتجاوزموقفًا كان يرى أن القصة التي يكتبها الكاتب هي تعبير عنه ، وبذلك كانت تتحو ل دراسة القصة إلى دراسة كاتبها ، فيهمل البحث في الشخصيات ، من حيث استقلالها وتمايزها . . ولكن مع تطور الكتابة الروائية والنظرية النقدية ظهر ميل إلى وضع الكاتب/ الروائي خارجه " ه ، وبالتالي عدم الماثلة بين الكاتب/ الروائي وشخصياته الروائية ؛ فالقص ليس بالضرورقص اعن الذات أبوتعبير اعن الكاتب، وعلى هذا فإن الروائي / الكاتب لا يمثل أياً من أشخاص قصته ، أو على الأقل لا يمثل قمام المراقية أمن أشخاص روايته (١) .

والرواة عند (جان بويون) ثلاثة (٢):

١-الراوي العالم بكل شيء في عالم الرواية. وهو يحول بين القراء والعالم الروائي، فلا يجعلهم يرون إلا ما يريم هوإياه، ولا يعلمون إلا ما يريدهم أن يعلموه. أما الشخصيات فتقوم بفعل الأحداث دون أن تعلم المصائر المجهولة التي تنتظرها ؛ لأنها لا ترى إلا ما تقع عليه عيونها فقط. فهي مخلوقات محدودة العلم والخبرة. وأما (الراوي) فهو القوة الخارقة التي تكشف أمامها الحجب. وقد ربط بعض النقاد بين (الديكتاتورية) وظهور (الراوي) الخبير العليم بكل شيء،

<sup>(</sup>۱) وجهة النظر في روايات الأصوات العربية ، محمد نجيب تلاوي ، اتحاد الكتاب العرب ، دمشق،۲۰۰۰م .

<sup>(</sup>٢) انظر : تزفيتان تودوروف ، (اللغة والأدب) ، ترجمة شكري المبخوت ورجاء سلامة ، الطبعة الثانية ، دار توبقال ، الدار البيضاء ، ١٩٩٠م ، ص٥١ .

كما رآه آخرون نتيجة التأثر بالكتب المقدسة التي تعتمد على هذا النوع من الرؤية العليمة بالبواطن والظواهر والمصائر ، وهله حر الشخصيات على أنها كائنات صغيرة جاهلة تلهو وتلعبفوت د ، وهي تدنو من قَد رها الذي لا تعلمه . وغالبًا ما يكون هذا الراوي غائبًا .

Y - الراوي الذي لا يعلم إلا ما تعلمه الشخصيات ، أو هو الذي لا يتجاوز حدود الشخصيات في الرؤية . فإذا فعلت الشخصيفة " ، أو اتصفت بصفة ، فإن الراوي يقدم فعلها أو صفتها . ويمكن تحديد الراوي الذي لا يعلم إلا ما تعلمه الشخصيات في شكلين:

الأول: أن يكون الراويمشاركًا في أحداث الرواية أوشاهدًا عليها.

والثاني: أن يتخذ من إحدى الشخصيات أو من أكثر من شخصية مرايا تعكس الأحداث.

٣- الراوي الذي يعلم أقل مما تعلمه الشخصيات ، سواء أكان هذا الراوي واحدًا من شخصيات الرواية ، أو من المشاهدين ، أم من المستقلين متخذً النفسه مستوى زمانيًّا أومكانيًّا أو يُديولوجيًّ لحاصً ابه .

فكلما اختلفت وجهة النظر أو موقع الراوي اختلف مدى الرؤية السرديتوم ِ ـنْ تَعدد الرواة ، واختلف وظائفهم (١) .

وعلى ضوء ذلك يمكن تصنيف الراوى إلى نوعين:

<sup>(</sup>۱) انظر : بنية النص السردي ، حميد الحمداني ، الطبعة الثانية ، المركز الثقافي العربي ، بيروت ، ١٩٩٣، م ، ص٤٧ .

## ١- الراوي العليم:

وهو الراوكيلي " المعرفة ، والعليم ببواطن الأمور بحكم غيابه وابتعاده عن مواقع الشخصيات زمانيًا ومكانيًا وفكريًا (١) ؛ فهو يعلم أكثر مما تعلمه أي شخصية من شخصيات القصة ، ويدرك إدراكلًا ملا أحداث القصة وتفاصيلها .

ويمكن تقسيم هذا الراوي العليم - الخارجي - إلى نـوعين: الـراوي المنحـاز، والراوي المحايد.

أ- الراوي المنحاز: وهو الراوي الذي " لا يكتفي بنقل جميع جوانب الحدث، ولا يكتفي بتلخيصه أو تمثيله بأسلوبه الخاص؛ بل يتدخل دخلا مباشر اليظهر بهجته بالحدث أو ضيقه به، أو سخريته منه، أو عدم تصديقه له، أو يعمل على التقليل من شأنه والدعوة إلى هجره والتحذير من مخاطره"(٢).

فهو لا يكتفي بنقل الأحداث وعرضها وتصويرها ، إنها يتدخل ليعبر عن مواقفه وآرائه، فيتحيز لبعض الشخصيات والأحداث مدافعًا عنهاوبرافضًا الغيرها.

ب - الراوي المحايد: إن هذا الراوي - العليم - المحايد على الرغم من معرفته الكلية ببواطن الأمور ، إلا إنه لا يعرض آراءه وأحكامه ؛ بل يكتفي بنقل الأحداث بحيادية تامة ، ويدع القارئ يحكم بنفسه، فهو يرى ويعرض ويجعل الشخصيات تعبر عن نفسها ، وتتصر ف باستقلالية تامة .

فهو يقف من الأحداث موقف المحايد ، ويدع الأحداث تنمونم و الطبيعياً

<sup>(</sup>١) الراوي والنص القصصي ، عبد الرحيم الكردي ، ١٠٣٠.

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص ۱۰۹ .

وواقعيًّا دون تدخل منه (۱) ، ومع هذا فإن ذلك لا يمنع أَنضُم ً ن القصة رسالة و و عليه و التحد على عنه الكاتب مقاصده و غاياته .

## ٢- الراوي المشارك:

وهو الراوي الداخلي ، الذي يقص روايته من داخل النص ، ويكون هذا الراوي أحد شخصيات القصة ، ويخبر الراوي عن الأحداث من خلال ما يدركه ، ويقع تحت بصره وعينه.

# المطلب الأول: الراوي العليم:

من خلال العرض التقديمي السابق ، ندرك أن الراوي العليم هو العالم بكل شيء في عالم الرواية ، وهو يحول بين القراء والعالم الروائي ، فلا يجعلهم يرون إلا ما يريهم هو إياه ، ولا يعلمون إلا ما يريدهم أن يعلموه . أما الشخصيات فتقوم بفعل الأحداث دون أن تعلم المصائر المجهولة التي تنتظرها ؛ لأنها لا ترى إلا ما تقع عليه عيونها فقط ، فهي مخلوقات محدودة العلم والخبرة (٢) .

ففي قصة (الجواد) (٣) يظهر لنا الراوي (السارد) وهواو خارجي ، يقف خارج السرد ، وغير مشارك في النص ، وليس له دور في الأحداث التي يرويها ، ولا يمثل شخصية أساسية أو ثانوية في القصة ، فمهمته تقتصر على رواية الأحداث ، يقول في بداية القصة : " نصر الدين قرية هادئة على خط الصعيد ، ندر أن تقع فيها الحوادث ..

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٥٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر : سعيد يقطين ، تحليل الخطاب الروائي ، ص٢٩٣ .

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٢٠٣-٢١٣.

وكان عصام ضابط النقطة قد قضى سنوات كثيرة في هذه المنطقة وعرف طباع أهلها، وأحبه الفلاحون لأنه يرعى شيءونهم . . ولكن حدث في يوم من شهر أكتوبرسلن و قت الجرمن التجار وهو عائد من السوق في وضح النهار ، وضرب بالرصاص على الجسر ، ومع أن الفلاحين شاهدوا الجاني ولكن أحدًا منهم لم يتقدم بالشهادة في التحقيق فحز ن الضابطغير و حالم . . وكان لعصام جواد عربي أصيل اسمه (سهيل) يجبعويعتز به . . كان الجواكريها وحاسته قوية ، فإذا أحس بالشر نشر أذنيه وسدد بصره وصهل . . وفي ليلة من ليالي ديسمبر كانت شلبية امرأة خفير الوابور في العزبة تنفخ النار في الموقد ، فشاهدوجلا يقترب من كوخها ، وكان الرجل بادي التعب يشكو من الجوع ، فأعطته من طعامها ، فأكل وجلس يصطلي بالنار ويستريح . . ورأت وجهه في ضوء النار ، وكان مستطيلا نابت الشعر ، وعيناه قويتان ، وكان قليل الكلام ويرتدي جلبابًا أسمر وعلى مستطيلا أنابت الشعر ، وعيناه قويتان ، وفي قدميه حذاء طويل كالذي يرتديه الرعاة "(۱) .

إن هذا المقطع القصصي على طوله يعنموذجً اللراوي الغائب العليم ببواطن الأمور، فالراوي في القصة اكتفى بوصف الأشياء الظاهرة والمحسوسة، كوصف المكان، والشخصية، والأقوال، ولكن في وجودها الحسي-المدرك ببعيدًا عن النوازع الداخلية للشخصية، كما أنّنا نجد في القصة بعض الحوار الذي يبتعد فيه الراو تيليلاً ليتيح مساحة تتحرك فيها الشخصيات بعيدًا عنه:

" فقالت له: إن عليان لا يدخن إطلاقًا . . اشترى علبة سمسون وقدم لها قطعة فضية . من أين ؟ بيننا وبين المبثلي " ساعة . . ألا توجد دكاكين في هذا النخيل ؟ لا

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٢٠٣-٢١٣.

والباعة يمرون علينا في الصباح راكبين الحمير ومعهم الدخان وكل شيء، تعال في الصباح .أنت صن هذه البلاد ؟ إنني من النجع . . نجع رشوان . . لا نجع آخر . . وصمت ونظرت إلطويلا شم قالت : سأبحث لك عن سجائر من زريبة منصور . . ورآها تذهب فلم يثنها عن رغبتها . . وعادت ومعها باكو من الدخان "(١) .

لقد اكتفى الراوي في هذا المقطع بالتعليق ونقل الأحداث فقط ، من خلال تقديمه للشخصيات أثناء الحوار . إن هذا الراوي الذي ينقل لنا الحوار الذي دار بين (شلبية) و (علام) على الرغم من عدم حضوره معها ، ساعده في معرفة ذلك (موقعه من القص) فهو يمتلك معرفة كلية شاملة للأحداث منحته هذه المعرفة .

كما أن الراوي حمل خبر اجديد امن خلال السرد، مثل: المشهد الأخير أثناء مواجهة (عصام) و (علام) يقول: "كان الجواجالسا افوق فجوة على مؤخر تموناصبا صدره ومقدمه ليحمي به (عصام) ومع أن الرصاص اخترق كتفه ولكنه ظلناصبا نصفه الأمامي. وعندما رآهم تمدد ووضع رأسه على الأرض وظل الدم ينزف منه "(۲).

إن " يتضح لنا من خلال قراءة القصة أن الصوت المتكلم ليس صوت أية شخصية من شخصيات القصة ، وإنها هواو عائب خارجي غير مشارك في الأحداث التي يرويها .

كما أن الراوي العليم ، إلى جانب معرفته بكل شيء ، يمكنه الغوص في داخل الشخصية وأعماقها ليقدم لنا ما يدور بداخلها ، ويصف ما تفكر فيه ، ويظهر نوازعها

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الجواد ، ص٧٠٥.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۲۱۳.

الداخلية، ويكشف أعهاقها، نرى ذلك في قصة (سوق السبت) (١) من خلال هذا المقطع الذي يوضح فيه الراوي ما يدور في ذهن البطل (الشيخ مهران) ويصف أحاسيسه وما يشعر به منها على تجاه أرملة (غطاس) وأولادها "كان يفكر في الأرملة المسكينة نرجس وأطفالها، والظلام الذي شملهم، والبؤس الذي ترد وا فيه، والجوع الذي ينتظرهم دون جريرة أو ذنب جنوه في الحياة . . كان يغلي غيظًا لمجرد تصوره أن عليان هذا الشرير يفلت منه دون أن ينال القصاص . كان يريد أن يجتث الشر من جذوره، وتحت تأثير هذا وهو مريض سار وقد شعر بقوة خارقة تدفعه إلى التقدم "(١) .

كما أن "الراوي العليم ومعرفته الكلية ببواطن الشخصيات ، يستطيع أن يكشف ما لا تعرفه الشخصيات عن نفسها ، وما ستؤول إليه مصائر الأحداث ، يوضح ذلك قراءتنا لمقطع من قصة (الأعمى) (٣) يتحدث فيه الراوي عن إحدى شخصيات القصة (جميلة) ، يقول: "أخذت جميلة بعد هذه الليلة تتردد على البئر دون خوف أو وجل ، كانت تجيء في كل يوم مرة، عند مطلع الفجر أو بعد اذان العشاء ، وكانت تقابل سيد الأعمى في غالب الأوقات التي ترد فيها البئر وكثير اما أترع لها الجرة ، وأعانها على حملها ، أو ملأ لها الحوض الصغير الذي على يمين البئر لتغسل وجهها ورجليها ، قبل ذهابها إلى بيتها ، وكانت تطوي كميها إلى مرفقيها، وتحسر شالها عن شعرها ، وترفع ثوبها إلى ساقيها وهي منحنية على الحوض تغتسل . وكانت تفعل ذلك دون خجل أو حياء لأنسيدًا أعمى" .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة سوق السبت ، ص١٣٦ - ١٤٣.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۱٤۲.

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد، قصة الأعمى، ص١٠-٢٩.

ف (جميلة) التي يتحدث عنها الراوي ، عندما بدأت تطمئن إلى (سيد الأعمى) أكثرت من ترددها على البئر وحدها في الليل ، وقد استراحت واطمأنت ووثقت في عفته وحسن خلقه ، لدرجة أنها أخذت تستمتع بمداعبته بأن تخفي عكازه ، أو ترشه بالماء ، ولم تكن (جميلة) تعلم بها سيؤول إليه مصيرها وأن هذه الثقة الكبيرة في (سيد الأعمى) وفي خلقه ، ستنقلب إلى مأساة تلف حياتها بالسواد ، ويكسو وجه شرفها العار ، لقد كانت تجهل مشاعرها تجاه سيد الأعمى ، وتجهل ما سيصير إليه حالها معه ، لكن الراوي بعلمه الكلى ومعرفته التامة ، يذكر أشياء تجهلها الشخصية .

والراوي العليم ببواطن الأمور لديه القدرة على الغوص في داخل الشخصيات ، ويعمد إلى تصوير ضعف النفس البشرية ، وصراعها النفسي ،وجلْدها لذاتها . وهذا ما نجده في قصة (الأمواج) (١) ، من خلال عرض الراوي للحوار الدائر بين البطل (الملاح صابر) وبين (أحد معاونيه) ، حوار يبين مقدار شعوره بالأسى من نفسه ومن فعلته ، عندما ترك جثة صاحبه في البحر دون أن ينتشلها . يقول الراوي : "ورأى صابر عن بعُ عندما شيئًا تتقاذفه الأمواج، فركز بصره عليه ، وقد انقلبت سحنته لمرآه ، ثم حرك الدفة نحوه ، وسأله أحد الملاحين عندما رآه يرجع بهم : إلى أين ؟ نرى ذلك الشيء الغارق هناك ، إنها بهيمة وا بالمركب حتى لامسوا الجثة ، وعرفوا أنها بهيمة ، واقتضى ذلك منهم وقتًا وجهد علجاراً ا . ولما عادوا إلى سيرهم الأول سأل عبدالرازق :

لماذا كل هذا التعب يا عم صابر في سبيل شيء غارق ؟ اعذرني يا بنى ، كان لا بد أن أتأكد أنه ليس بإنسان .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الأمواج، ص٩٧-١٠٦.

\_ وإذا كان ؟ ماذا تعمل له ؟ البحر واسع ، وكم يحمل في جوفه من آدميين .

أبدًا البحر لا يحمل في جوفه شيئًا ، وإنها يقذف بكل شيء إلى الساحل.

وتقلّص وجه صابر وهو يقول:

- حدثت لي حادثة منذ سنوات ، لم أترك بعدهاغريقًا في الماء وأعر "ضه للسمك والكلاب .

- إنه ميت .

أبدًا ، إنه عن يوارى في التراب . وإذا لم يدفن ستظل روحه تصرخ . ولقد جربت هذا وقاسيت منه "(١) .

فقلصو" رالراوي شخصية البطل (صابر) وكأنها وسط بحر متلاطم الأمواج، تعبث به الريح والأمواج العالية، إنها عقدة الشعور بالذنب، نتيجة خطأ ارتكبه منذ سنين.

وكأننا نلحظ أننا أمام حركتين في القصة: حركة العالم الخارجي أمام البحر المصطحب بأمواجه الثائرة، وحركة العالم الداخلي المضطرب لـ (صابر) بطل القصة. فإذا أو غلنا في شخصيته عثرنا على حزن (صابر)وتكد رنفسه، وتغير حاله، "ولكن الرجالضة الحك كصفحة الماء، المشرق الوجه أبدًا -حدث ما عكر صفو حياته منذ سنين، فانقلب وجهما بسم أغبر، كأن شيئًا يرمضه على الدوام، غداعصبياً، كثير الصراخ، يهدئ أعصابه بالقهوة والدخان وكثي رمنهما "(٢).

, , , , ,

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الأمواج، ص١٠٤.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص ۹۸.

فشخصية (مصطفى أفندي) في القصة شخصية تخور وتتهاوي عندما تتوالى عليها المصائب والمحن - المتمثلة في وفاة ابنه أحمد - فتهرب إلى مخرج تتوهم أنه سيخلصها من العذاب -عندما لجأ إلى الخمر - .

وقدقد م (الراوي) الموت وكأنه المرآة التي تكشف عن هشاشة البشر ، وضعفهم وعلى الرغم من ذلك فالموت حاضر ، وبدونه لا يصبح للحياة معنى ، فبضدها تتميز الأشياء . وهو بذلك يمنح المسيرة الإنسانية المعنى ، ويكشف عن قيمة الوجود البشري ودلالته . يقول :

" ولقد أخذ في أيامه الأخيركية و من الكلام ، على الرغم من طبيعة الصمت التي لازمته . وكان يقول لي : إن المرء لا يعرف قيمة الحياة إلا إذا رقد على هذا السرير ، إن هذه الرقدة كر هك على التفكير ، والتفكير في الأشياء التي لم تكن تخطر لك على بال . والمرء بعد المرض يزداد صلابة وقو قو عزمًا ، وتعمق نظراته للحياة ، ويصل به التأمل إلى أعمق أعهاقها . لقد كنت أخاف من وخزة الدبوس ، وأنتفض فزعًا من لا شيء ، فلها رأيت هؤلاء المرضى الأبطال الذي يتعذبون في صبر وصمت أدركت نعمة الصبر التي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة زهور ذابلة ، ص٨٦-٩٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج: الآيات، ١٩٠ - ٢٢.

تنزل على الإنسان في محنته ، وأخذت أخجل من نفسي عندما كنت أتالم من لا شيء كطفل صغير ، والألم يصهر النفس ويخلصها من الأدران ، وأنت لا تعرف نعمة النفس المطمئنة إلا إذا رقدت هذه الرقدة ، هنا تصفو نفسك من الشهوات ، وتدرك أن كل شيء باطل ، كل شيء زائل ،نفس يخرج ولايرتد" ، ثم ينتهي كل شيء . إنه حقاً شي عرو "ع ، ولكن لابد أن ينتهي بنا المصير إلى هذا "(١).

بينها جاء دور الفتالل "يفية التي رافقت الراوي في رحلته بسيارة الموتى ، لتوازن القصة، كي لا تجنح إلى السوداوية والتشاؤم من واقع مرير. فبدت القصة من خلالها واقعية للحياة بشقيها المظلم السلبي ، والمشرق الإيجابي. وهي يظم على صورة واقعية للإنسان بكل مكامن قوته وضعفه. تتضح هذه الصورة عندما صور (البدوي) النوازع الإنسانية التي اجتاحت الراوي عند جلوس الفتاة بقربه ، على الرغم من معاناته ، وحزنه على وفاة قريبه أحمد. يقول:

"بعد أن بارحنا السائق بلحظات وجدت نفسي وحيدًا مع هذه الموللة، كَتْ في جسمي رعشة ، ووجدت الدم يتدفق في عروقي من جديد ، ونسيت المرض والحزن والموت . هل كنت أتمنى هذه اللحظة وأنا في غمرة هذه التعاسة للمرُ "ة ، وهذا التعب الجسماني البالغ ؟ . ونسيت الموت وصاحبي الراقد خلفنا في العرك بنة ، نسيت كل شيء يتصل بهذا ، واتجهت بكليتي إلى هذه المرأة ، وكانت قد رفعت رأسها وواجهتني "(٢) .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة زهور ذابلة ، ص٨٧ .

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة زهور ذابلة، ص ٩٤.

نلاحظ هذا الاضطراب النفسي لشخص الراوي وللفتاة ، حيث إن النفسيتين تتجاذبها الرغبة والأمل في الحياة والاستمرار في العيش ، على الرغم من جو القصة المليء برائحة الموت ، والألم ، والحزن .

# المطلب الثاني : حياديث الراوي وانحيازه :

اتضح لناسابقًا أن الراوي العليم نوعان : عليم محايد ، وعليم منحاز .

وكثير ًا ما نجد (محمود البدوي) يتخذ لنفسه جانبًا محايدًا، فلا يتدخل في ثنايا قصصه، وإنها يراقب الحياة والأحداث، ويدع الشخوص تعبر بحوارها عن الواقع النفسي الذي يعيشونه، وعن ما يعتمل أعهاقهم ودواخلهم.

فالراوي المحايد ما هو إلا "مجرد ناقل للأحداث، ومحلّم في المسبه العالم الموضوعي المتجرد من العواطف والميول، يقص هذا الراوي ما حدث وما هو موجود أثناء الحادث، ثم يترك القارئ بعد ذلك ليحكم بنفسه، ثم يستخلص هذا القارئ الحقيقة من خلال الأحداث نفسها، وليس من خلال أسلوب الراوي في نقل الأحداث"(١).

ومن أمثلة الراوي المحايد في قصص البدوي ذلك الراوي الذي يعرض لناموقفًا أو رد فعل الشخصية من الحدث، دون التدخل في جريان الحدث، ففي قصة (الثعبان) (۲) يتجلى لنلموذج " يمثل رد فعل الشخصية وموقفها ، والذي يصور فيه -

<sup>(</sup>١) الراوي والنص القصصي ، عبد الرحيم الكردي ، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الثعبان، ص٤٤١-١٤٨.

الراوي المحايد - رد فعل شخصية (الفلاح مأمون) عندما أنقذ ابن (عبد العليم بيه) من الثعبان ، فكافأه الأخير على ذلك بأن أعطاه ثمن الجاموسة ، فما كان منه إلا أن رمى الأوراق المالية على الأرض باحتقار وسار في طريقه حانيًا رأسه كأنه ما فعل شيئًا .

لقد استطاع الراوي أن يصور بحيادية رد فعل الفلاح تجاه الموقف ، فقد كان رد فعله من تلقاء نفسه ،مرتبطًا بسلوكه وما تربى عليه من قيم .

وفي قصة (الكردان) (١) نجد الراوي المحايد بعد أن نفذ إلى أعماق (عبد الرحمن) ليصف ما أحس به من ذعر ورهبة ، وماتملَّكه من خوف عندما شاهد جثة الفتاة (جيه قل مدفونة بالقرب من أشجار السنط ، وما شعر به من الله على عقل الإنسانوتالق من والجهالة التيمة ي بصيرته .

فحياد الراوي نقل لنا مشاعر وأحاسيس (عبد الرحمن) بموضوعيةاة " ، وحيادية كاملة ، دون إظهاره كمه أو تفسير رؤاه ، فهو مجرد ناقل لمشاعر (عبد الرحمن)، ولا شك أن ذلك الأحساس بالأسى على قلة وعبي الإنسان وجهله في مثل تلك الأمورنابع " من شخصية (عبد الرحمن) . يقول الراوي : "ووقف وقد غلبه الحزن ينفض عن ثوبه التراب ويفكر في الذي فعل هذه الجريمة من أهل الفتاة ، قد يكون عمها عبد الصبور ، وقد يكون خالها هشام أو أخوها خليفة . إن الجهالة تركبهم جميعاً في هذه الحالة ، وطباعهم طباع السفاحين . وحار في من فعل . . وأحس بالأسبى على عقل الإنسان عند ما يتلوث ، ويتحكم فيه الشيطان . . واعتصر قلب اللألم على المصير الذي

الفصل الثاني: تقنيات البناء السردي في قصص البدوي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الكردان ، ص٥٦ - ١٦٣ .

لاقته الفتاة المسكينة ، وفكر في أنها مظلومة ، وأنها مست بالسوء دون بينة ، وأن الجهالة تُعمى البصيرة وتُغلق كل مسالك العقل ، وتقود إلى الجنون "(١) .

فجاءت الأفعال طلس "فكر اعتصر) دلالة على أنه مصدر الحكم من (عبد الرحمن) وليس من الراوي .

ولكن في سياق آخر ، نجد أديبنا لا يقف موقف للتفر "ج ، ولكن كان له دو "بارز" في التدخل ، فغي قصة (الأعمى) (٢) لم يقف (محمود البدوي) بالحدث عند نقطة معينة ، وإنها عمل على تطويره وتنميته ، لينتج ما أنتج في تلقائية . فالحدث بدأ بوصف إحدى القرى ، ثم تسليط الضوء على أحد بيوت هذه القرية التي يعيش فيها هذا الأعمى مؤذن المسجد ، وذكروسب "كراهية نساء القرية له ؛ لمنعه إياهن من ملء الجرار من بئر المسجد بقسوة وغلظة . ثم تطور الحدث حين ارتاح إلى واحدة منهن" ، وتركها تملأ جر "تها؛ بل راح يعاونها في ذلك . حتى جاءت نقطة التحول الكبرى حين وقع معها في الحرام ، ثم كان انتظار القارئ لما تؤول إليه نهايته ، فجاءت النهاية بمشهد فكاهي ، حين راحت كلاب القرية تنبح عليه وتهجم ، وهي التي لم تكن تنبح عليه من قبل ، وحين أراد أن يرفع صوته بالأذان لم يستطع ، وراح الأطفال يرجمونه بالحصي والحجارة ، وإن كانت لم تصبه أي واحدة من قبل ، إلا أنها الآن أصابته من أول رمية ، ولم يدخل إلى المسجد بعدها أبداً ا.

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الكردان، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الأعمى، ص١٠- ٢٩.

وقد جاء تطور الحدث في قصة (الشيخ عمران) (۱) من خلال متابعة القارئ للقصة، والمرور السريع عليها على الفاظها؛ ليدرك المغزى والسر من وراء عنتغير الإنسان عن طوره وسمته ، على الرغم من تغير حياته . فإذا جرت مثل تلك الحالة فإن القارئ يكونمدفوعًا لمعرفة السبب الذي من أجله جعل الكاتب رجل الليل لا يغدر ولا يخون . ففي كل إنسان يكمن الشر والخير ،وتبعًا للظروف والأحوال يحدث الصراع الداخلي بيني قي الرحى، فتبرز هذه الصفة وتضعف تلك ، والشر أكثر الطباع ضراوة عند الإحساس بالظلم .

وفي بعض القصص نجد (محمود البدوي) لا يتوانى عن نقل رأيه والتعبير عنه في الشخصيات أو الأحداث ،قاصدً ا من ذلك توضيح درجة سوئها أو انحرافها . ففي قصة (الصقر) (٢) يبين البدوي صورة المجتمع المحيط بـ (المجرم زهران) بما يحويه من ضعاف النفوس، و حثالة البشر - ، وقلة وعيهم ، وموت ضمائرهم ، وتخاذل قواهم واستكانتهم ؟ جعلت منهجبار ً اعتياً ، فازدادصلفًا وضراوة ، وازداد المجتمع جبنًا وتخلاً ؟ فكان ذلكسببًا في استشراء الشروتضخ منه .

فالراوي هنا يصرح بالمضامين التي يريدها من القصة ، كما أنّه يتحيز بشكل ملحوظ إلى جانب شخصية الفتى ذي الخمسة عشرربيعًا (حسن) ، الذي كان بمثابة (لمخلّص) لأهل القرية من شرور هذاالأفّاك الآثم . يقول الراوي :

"تسلّق ذلك الغلام المنزل الذي يقيم فيه (زهران) وعرف قاعته . . دفع الباب

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الشيخ عمران ، ص١٠٠-١١٥ .

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة الصقر ، ص٢٢٧ - ٢٣٣ .

برجله في الظلام ، ولما دخل القاعة لم يجد فيها أحدًا . . وفتش عنه في كل مكان في البيت فلم يجده ، فأدرك أن ذلك الخنزير لا ينام في بيته قط ، ولم يفعل ذلك ألدًا منذ أخذ يطلق النار على الناس . كان في الواقع أكثر منهم جبنًا"(١) . فنرى الراوي المنحاز هنا يصور شخصية (زهران) صورة للشخص الطالح الضار ، الذيخ شي على المجتمع منه ، لكنه مع ذلك لم يذكر سبب تحول هذا الشخص إلى هذا الجانب السلبى .

## المطلب الثالث: الراوي المشارك:

كهاذُ كرسابقًا هواو مشارك في سياق القصة وأحداثها ، أي أن الأحداث والصور والمشاهد تصلنا من خلال الراوي الذي يمثل شخصية من شخصيات القصة ، وذلك من خلال استخدامه لضمير المتكلم .

وبالنظر إلى قصص البدوي نجد نمط هذا الراوي في أكثر من قصة ؛ مما يدل على أن البدوي يُعنى بمشاركة (الراوي) في صياغة الحدث .

والراوي المشارك يمتلك المعرفة الشاملة عن ذاته ؛ حيث يمكنه تعمق داخله والكشف عن مشاعره ، فهواو عليم بذاته ، يستطيع التوغل داخلها ، ويصف حالته النفسية ، وما يصيبها من ضيق وألم نتيجة ما يعانيه معى نَ . ففي قصة (الذئاب الجائعة) (۱) يقول الراوى:

"لم نكن نشعر في أول الأمر بعد كل حادثة سطو بشعور الرجل الراضي عن عمله

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الصقر ، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة الذئاب الجائعة ، ص ٥٤ - ٦٠.

وفعله ؛ بل كنا في ساعات كثيرة نشعر بالندم وعذاب القلق ، إذا ما أسفرت الليلة عن محنة وبانت عن قتيل"(١).

في هذا المقطع السردي ، نلاحظ الراوي من نمط المشارك ؛ وذلك لأنه شخصية من شخصيات القصة ، بل هو أحد أبطالها ، يروي ما يشعر به وما يعانيه ، فهو قد عاش طفولة قاسية ، ويعي أنه اصطدم بواقع ملوث ، ويدرك أنه انزلق في الوحل وباع ضميره، فهو يعاني من ألم نفسي جراء تلوثه ، ويدرك جيدً ا فداحة ألمه ، ولكنه فسلو " وعلل ذلك نتيجة لظلم المجتمع جوره . وقد حملت القصة الكثير من النقد للأوضاع الاجتماعية والاقتصادية التي يعانيها أبناء الريف ، والبدوي في هذه القصة يحاول الإشارة إلى أهمية إصلاح المجتمع الريفي والقضاء على مساوئه ، عن طريق تعرية الواقع وإظهار عيوبه ، وفضحه أمام الجميع ، والتشهير بهؤلاء المخطئين ، فيضطر المخطئون والمذنبون إلى تجنب عيوبهم والتخلص منها .

إن الراوي المشارك في توحده مع الشخصية يستطيع أن يعبر عن ذاته ، ويصف مشاعر الخوف والذعر التي تنتابه . يقول الراوي في قصة (الثعبان) (٢):

"عندما وصلنا إلى رأس المنحدر ونظرنا إلى أسفل تسم "رت أقدامنا ، واتسعت أحداقنا من الرعب . . ولم نكن ندري كيف نتحايل عليه ونقتله ؛ لأن أي حركة تنبهه سيكون معناها موت الغلام ، وشعرت كأن يالا "كهربائياً يسري في جسمي كله ، فارتعشت وخ يُ يللي " أن هناك أكثر من ثعبان يزحف على الأرض التي تحتي ويخرج من

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الذئاب الجائعة ، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة الثعبان ، ص ١٤٤ - ١٤٨.

الشقوق ، فكنت أرفع رجلي وأخفضها وأنفض قدمي ، وأنا واقف وأتلفت حولي في ذعر وتصو "رت أحد هذه الثعابين قد التف حول عنقي "(١).

استطاع الراوي المشارك أن يعبر عن مشاعر الخوف والهلع التي أصابته بسبب الثعبان ، كما عبر عن حالته الانفعالية الناتجة عن حالة الخوف التي أصابته عند رؤيته للثعبان .

كها أن الراوي المشارك - بفضل رؤيته الداخلية - لديه القدرة على النفاذ إلى المنطقة الباطنية للشخصية ، فيشير إلى كوامنها ، وإلى حالات تأملاتها . يدل على ذلك المقطع السردي التالي من قصة (حارس القرية) (٢) يقول الراوي : "كنت أنظر إلى عينيه الساكنتين وجبينه الوضاء، ونظرته الشاردة إلى السهاء . . تأم ل. . إن هذا الرجل قد نفض يده من نعيم الحياة وملذاتها ، وعاش في عالمحو نه بنفسه لنفسه ، ولقد فهم سر الحياة وعرف معنى السعادة ، ولقد استخلص من الحياة زينتها ، ووصل إلى أعمق أسرارها ، ولقد مرت عليه وهو جالس في مكانه ، افخيص " ألوان مختلفة من الحياة والناس ، وهو باق على حاله لم يتغير " .

في هذا المقطع نجد الراوي المشارك وقد تعمق في داخل ذاته ، ووصف ما يـدور في باطنه من تأملات .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الثعبان ، ص١٤٧ .

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة حارس القرية ، ص١١٨.

وفي قصة (الطلقة الأخيرة) (۱) نجد إلى جانب الراوي المشارك / الشخصية المحورية والأساس في القصة راو آخر يتحدث عن نفسه ، بوصفه مشارك أوشاهداً على الحدث ؛ فنلحظ قصة ضمن قصة ، في تنقل من الحاضر الذي يعيشه بطل القصة / الراوي ، على لسانه ، إلى الماضي على لسان راو آخر (الشيخ عمار) يحكي فيها محاربتهم للإنجليز ، ومقتل صديقه . يقول الراوي : "قال وهو يرسل الدخان الأزرق . . حدث في سنة ١٩١٩ ، وكانت الثورة قد انطلقت في كل مكان مرة واحدة من الإسكندرية إلى أسوان ، كنا نحارب الإنجليز عند قرية الوليدية ، وكنا وراء الأحجار التي كانت معد تا لتدعيم خزان أسيوط ، وأخذنا لله م بالنار ، كانوا على مبعدة أمتار منا فقط ، وكانت حالتهم في غاية السوء" .

إن هذا يبرهن على أن القصة قد تحمل في طياتها أكثر من او واحد، ونلاحظ هنا أنالراين في القصة من نمط الراوي المشارك.

كما أن الراوي المشارك محدود المعرفة عندما يحكي عن الشخصيات الأخرى ؟ فهو لا يمتلك المقدرة الكافية والعلم الشامل عن الغير ؛ ففي ذات القصة ، يقول الراوى:

"وأحسست بشيء ثقيل يجذبني ويشدني إلى الأرض ، ولكنني تماسكت ووقفت ساهمًا، وقلتغشّ ت عيناي . . وسقط رأس عمار ، ثم أخذ يحدقفي " بنظرة كئيبة ، ولا أدري هل مرت عليه السنون في هذه اللحظة وتذكّر الرجل الذي صرعه هناك . . ونظر

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الطلقة الأخبرة، ص١٧٦ - ١٩٠.

شاردً ا إلى هناك فلا أدري هل رآها وهي تمضي وراء قطيعها أم لا ؟ ولكنه على أي حال لم يتحرك وظل في مكانه ينظر إلينا"(١).

في هذا المقطع نلاحظ الراوي المشارك يصف مشاعره ، ويقص ما وقع له وما رآه، ويروي ما شعر به ، فهو مشارك في صنع الأحداث ، ويقوم بدور البطولة في القصة، إلا أنه عند ما يروي عن الآخرين يكون علمه محدودًا ، وليسكليًّا ؛ فالراوي لا يعلم ما يجول في فكر (الشيخ عمار) عندما شاهد ابنه (خليفة) تتولاً ، ولم يعرف مصدر الفزع الذي رآه في عينيه ، كما أنّه لا يعلم إذا كان (الشيخ عمار) قد شاهد (هروب ناعسة بالقطيع) أم لا .

الفصل الثاني: تقنيات البناء السردي في قصص البدوي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الطلقة الأخبرة، ص ١٩٠.

# هَانَالُ صَالِمالًا

### ضمير السرد

من المألوف أن يستخدم الراويضمير ًا واحدًا من أول القصة إلى آخرها ، فإذا استخدم ضمير المتكلم ؛ فإننا لا نرى الأمور إلا من وجهة نظر بطل القصة ، وفي تلك الدائرة التي تقع تحت حواسه وإدراكه ، أما إذا استخدم ضمير الغائب ؛ فإنذ نتلقى الأحدامثي وجهة نظر القاص ً أو الراوي العالم بكل شيء ، الذي يحيط بأكثر مما تحيط به الشخصية الرئيسة أما استخدام ضمير المخاطب فيكون نادر ًا إلا في الحوار (۱).

ومن الشائع في الوقت الحاضر استخدام الضهائر الثلاثة ملاصقة لوجهة نظر البطل في القصة القصيراتعتبار ذلك لونًا من ألوان كسر "الر" تابة لاستخدام ضمير واحد من جهة ، والتقاط الحدث من أكثر من زاوية من جهة أخرى . ولكل كاتب طريقة خاصة في تكوين شخصيات قصصه، كها أن شخصياته تختلف من قصة إلى أخرى .

وإذا كانت هذه التقسيات (للراوي) معظمها مستوحاة من مراجع أجنبية ، ثم ترجمتها فشَمّة كذلك جهود عربية لدراسة في منظور الرواية والراوي يتعرّض لهذا الموضوع (مصطفى الشيمى) فيقول: "الراوي في القصة هو الذي يسرد الأحداث ، قد

<sup>(</sup>۱) فنون القصة القصيرة ، مصطفى الشيمي ، الحلقة الثالثة (الوصف) ، أكتوبر ، ٢٠٠٦م ، دراسة أدبى نُش ت على الشبكة العنكبوتية .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

#### یکون:

Ÿ بالضمير المتكلم (الراوي الـ أنا): أسلوب القص الحديث.

Y بالضمير الغائب (الراوي الـ هو): أسلوب القص الكلاسيكي.

 $\mathring{\mathbf{Y}}$  بالضمير المخاطب" $^{(1)}$ .

ويضيف في التفريق بين الراوي المتكلم والراوي الغائب:

"وقد كان النقاد يروقدياً بأن استعال الراوي الـ (أنا) يد نطة ضف في القصة القصيرة ؛ لأنه يقيد الكاتب بعدم التعبير عن مشاعر الأبطال الآخرين ، ويجعلنا نرى أحداث القصة من عين البطل مما يضيق الرؤية . عكس الحرية الموجودة لو كان الراوي بالضمير الغائب . فسنرى أحداث القصة من الأعلى مما يجعل الرؤية واضحة / واسعة . وهذا الرأي للنقاد المفضلين للراوي الـ (هو)ظل موجودًا ، ولكن في المقابل وحديثًا أصبح استعال الراوي الـ (أنا) هو أسلوب القص الحديث ، ولأسباب منها توحيد القارىء مع بطل القصة ، ولأنها تعبر عن مشاعر البطل وأفكاره بشكل سهل .كها أن هناك بعض القصص التي تحمل تفرد البطل بوجهة نظره ، فيفيد استعال الراوي الـ (أنا) كـ (شمس المسجد) لأحمد فياض ، وهي قصة قصيرة نموذجية . والراوي الـ (أنا) يجعل القصة عامة تنطبق على الجميع عن طريق توحيد القارئ مع القصة ، وقد يجعلها خاصة لأنها تعبر عن وجهة نظر البطل المتفردة عن الجميع" .

<sup>(</sup>١) فنون القصة القصيرة ، مصطفى الشيمي (مرجع سابق) .

<sup>(</sup>٢) مبادئ النقد الأدبي والفني -في النظر والمنظور- ، د. محمد شبل الكومي ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ٢٠٠٧م ، ص٢٥٦ .

أما الراوي الـ هو (الضمير الغائب) فينقسم إلى نوعين :

أ-محايد: وهو الذي يسرد القصة دون فرض وجهة نظره للحدث، ويحاول أن يكون محايدًا قدر الإمكان ولا يتدخل كثيرًا في مشاعر أبطاله، ويكتف بوصف الأحداث بشكل مجرد.

ب-منحاز: وهو الذي يعلم كل شيء ، ويفرض وجهة نظره ، ويشرح ما هو مجهول للقارئ ؛ فهو متفرد المعرفة بكل أجزاء القصة .

وعبر مجرى خطية الخطاب السردي القصصي، وعبر قصص البدوي (متناول الدراسة) يوظف السرد في ضميرين أساسين ، هما : ضمير الغائب، وضمير المتكلم ؟ سواء بصيغة المفردة أو الجمع .

## المطلب الأول: السرد بضمير العائب:

إن ضمير السرد الغائب (هو) مو الأكثر شيوعًا واستعمالاً في المسرودات، الشفوية والمكتوبة .

السرد باستخدام ضمير الغائب ، يعني -كما وصفه إنجيل بطرس-أله راوغير وعني السرد باستخدام ضمير الغائب ، يعني -كما وصفه إنجيل بطرس-أله راوغير عاضر ، لكن الرواي يتدخل في سرده ، عن طريق الشخصيات الأخرى لئلا ينكشف تدخله المباشر . وهذه المسافة بين الكاتب وشخصياته تعادل قدرة الكاتب على إبداع شخصيات تحيقادرة على النطق بصوتها لا بصوت الكاتب . وبغياب الراوي الظل الفني للكاتب ، وبتقدم الكاتب بضمير (الهو) أعزل من تقنيات السرد وفنيته ، يصبح

<sup>(</sup>١) نظرية الرواية ، عبد الملك مرتاض ، ص ١٥١ .

العمل السردي أحيانًا مجرد إخبار أو نقل حوادث ، أو سرد حكاية تفتقر إلى المصداقية التي يولدها الفن حتى في واقعيته"(١).

كان السرد باستخدام ضمير لغائب موجودًا في كتابات (محمود البدوي) ، ولعلنا في رصدنا لصيغ التناو ُل في القصص الأدبية لأديبنا نلمس ذلك منه في ق ق (حارس القرية) (٢):

"إن نعمان سرق في صباه ليأكل ، وهو يسرق الآن للسرقة ذاتها إنها لذ ته الكبرى. وهو يغشى المدينة ويذهب إلى مراقصها ، ويرمي بكل ما معه من نقود تحت أقدام الراقصات ، ويشرب ويلعن شياطين الأرض ، وإذا مرت عليه ليلة ولم يطلق فيها رصاصة، ولم يملأ خياشيمه برائحة البارود بجنن وطار صوابه . هذا هو نعمان الجالس معنا الآن".

إن السارد أو الراوي في هذا المقطع غائب لا أثر لوجوده في القصة، والفاعلون للأحداث هم الشخصيات ، يظهرون وتظهر أفعالهم معروضة من زاوية الراوي الغائب، مطلق المعرفة الذي يعرف جلل الأحداث والوقائع.

كما يط لعنا حين يشير البدوي إلى التغير في العادات الاجتماعية لأهل القرية بسبب المدنية الحديثة . يقول:

<sup>(</sup>١) إنجيل بطرس ، دراسات في الرواية العربية ،١٩٨٧ م ،ص ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة حارس القرية، ص١١٦-١٢٦.

"لقد ذهب من هذه القرية أناس إلى المدينة ، وعاشوا فيها يقامرون ويشربون ، ويصخبون في المواخير ، وسقط منهم من سقط في الأوحال ، وذهب منهم من ذهب إلى غير رجعة ، وعاد منهم من عاد يرتدي القبعة ، ويدخن الغليون! بعد أن عبر البحار"(١).

لقد جاء السرد بضمير الغائب، ليتمكن الراوي من إبداء وجهة نظره تجاه المدينة ، وموقفه السلبي منها ، دون أن يكون هو شخصية مقحمة بداخلها .

وفي قصة (الجواد) (٢) يسرد بضمير الغائب مواقف الشخصيات تجاه (فكرة) اجتهاعية وهي: الشعور بالمسئولية ، والوعي بأهمية دور الفرد في أمن المجتمع واستقراره قضى سنوات كثيرة فيذه المنطقة ، وعرف طباع أهلها ، وأحبه الفلا حون لأنه يرعى شؤونهم ، ويحرس زراعتهم ومواشيهم .. ويحفظ كرامتهم . وكانوا يعاونونه في القبض على الأشقياء وسح قي الشر أينها كان .. ويدلونه على السارق (٣) . وكان استخدام ضمير الغائب هنا أكثر فعالية في سبر شخصية القصة ، وتصوير الأحداث وتفعيلها الله من ليلي ديسمبر .. كانت شلبية امرأة خفير الوابور في العزبة تنفخ النار في الموقد فشاهدت رجلا يقترب من كوخها .. وكان الرجل بادي التعب ويشكو من الجوع .. فأعطته من طعامها .. فأكل وجلس يصطلي بالنار ، ويستريح .. ورأت وجهه في ضوء فأعطته من طعامها .. فأكل وجلس يصطلي بالنار ، ويستريح .. ورأت وجهه في ضوء النار وكان مستطيلا أسمر ، وعلى كتفه بندقية قصيرة غطاها بك فية .. وفي قدميه حذاء طويل كالذي يرتديه الرعاة .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة حارس القرية ، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٢٠٣-٢١٣.

<sup>(</sup>۳) نفسه، ص۲۰۳.

وبعد أن شرب الشاي .. وتحدث معها قليلا .. انصرف .. وتبعته ببصرها وهو يولي في الظلام .. بجانب زراعة البرسيم"(١) .

هكذا اعتمد (البدوي) في هذه الفقرات من هذا المقطع على ضمير الغائب، فهو يصف ما قامت به شلبية من مشاهد بدءًا من (تنفخ النار في الموقد)، وأرت رجلاً يقترب من كوخها)، و(رأت وجهه في ضوء النار) كان مستطيلاً نابت الشعر) إلى أن ذكر (يرتدي جلبابًا أسمر وعلى كتفه بندقية قصيرة، غطّاها بكوفية).

وحين نقرأ قصة (الصقر) (تلجد ضمير الغائب حاضر ً ا في أجزاء ليست قصيرة من القصة ، ومن ذلك:

"... ولم يكن أحد يدري كيف استوطن قرية (النخيل) وعاش فيها ،إذ لم كن ه أهل، ولا بيت في القرية .. وعندما دخل القرية لأول مرة ، ومشى في دروبها ، وكان في ذلك الوقت في الثلاثين من عمره ، لم يجد أمامه غير دكان (عبد الحليم) فابتاع علبة سجاير ، وجلس على المصطبة هناك .. ثم أصبح المالك للبيت الملاصق للدكان .. وكان يزرع قطعة الأرض ، ليعيش من غلتها كغيره من الفلاحين .. ثم انقطع عن الزراعة ، وأصبح يعيش من طلقات الرصاص . كان الناس يؤج "رونه لقتل أعدائهم وغرمائهم وغرمائهم أجر قليل .. ثم ارتفع الأجر لما قويت سطوته وذاع صيته ... "(٣) .

وفي القصة نفسها ، نقرأ:

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة الصقر ، ص٢٢٧ - ٢٣٣.

<sup>(</sup>۳) نفسه، ص۲۲۷.

"... وهو مع كل صفاته .. ولكنه اتخذ لنفسه خطة حمدها له الناس في القرية .. ذلك أنه ابتعد بجرائمه عن القرية التي يقيم فيها .. فلم يكن يقبل أن يؤجر ليقتل أي شخص من أهلها .. ابتعد عن دائرتها كلية .. وعاشت القرية في أمان من شره .. ولكنه كان يقبل التحرك في كل ما عداها من القرى ، ويسافر وراء الطريدة .. يركب القطار ، والسيارة ، والخيل ، والبغال والحمير .. وحتى الجمل .. ويستعمل البندقية والمسدس. ويصيب من أول طلقة ... كان نادر المثال في التصويب .. قوي البصر ، ثابت اليد ، رابط الجأش ، يطلق النار وهو على ظهر الفرس ، وهو في جوف السيارة ، وهو منبطح في الجرن ، وهو كامن في المزارع ... ومن المقهى كان يتحرك إلى البيت ، أو إلى الطريدة .. وكانت الحوادث تحدث وتمضي .. وتطوى صفحاتها ، لأن أحدً الا يجرؤ على اتهامه .. وعنعي الدلائل والقرائن تشير إليه ، ولكن اسمه لا يجري على لسان شاهد في التحقيق..."(۱) .

فتطال ع منا هذه الصور المتعددة لضمائر الغائبين في الفقرات السابقة ، استخدم فيها (البدوي) ضمير الغائب الذي في الغالب (هوتكعود إلى شخص هذا الشر "ير (علام) الذي أصبح بطلا منادة بها صنعه من أمور عجيبة ، جعلت الناس يلتفون حوله ويجعلون منه أسطورة ، بدء امن قوله : (اتخذ لنفسه خطة يحمدها له الناس) ، إلى قوله : (وكانت الحوادث تحدث وتمضى) .

وجاء ضمير الغائب ليكمل الحدث ، كما صة (الرجل الأشول) (٢) ، لي بر عن القفزات الزمانية التي اقتضاها السرد ، حيث عكمنا به ما حدث للضابط الإنجليزي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الصقر ، ص٢٢٨-٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الرجل الأشول، ص١٤٩ - ١٥٢.

والضابط المصري ، و (حسين الأشول) . وهي أحداث رو يت موجزة ، لا ياسبها ضرير المتكلم بل عنائب الذي يعرض الأحداث التاريخية بشكل مجم كل:

"سارا على الخيل بين المزارع ... ودهس أحلا بجوادين المنطلقين غلامًا صغيرًا كان يلعب مجوار الترعة فقتله ... أصابت راكب الجواد الأشهب الذي قتل الغلام رصاصة فسقط على الجسر ... وقدم من القاهرة جنود بلوك الخفر وعلى رأسهم ضابط مصري اشتهر في أيام الثورة بكراهيته الشديدة للمصريين ... وأخذ في جمع السلاح من كل بيت في القرية ... كان يصيب الهدف من كل الأبعاد ... ورسموا له دائرة بحجم القرش فأصابها من مسافة عشرين مترًا ... وأظهر براعته الخارقة بأن كتب اسمه على الحائط بالرصاص وصفق له الناس ورجع بكرسيه إلى الوراء وهو يضحك مزهوً"!".

وفي قصة (الغول)<sup>(۱)</sup>نجد هذا التنوشع في استخدام ضمير الغائب ، فنجده مستخدمًا مع صيغة المذكر (هو) ، في مواضع ، وفي مواضع أخرى يستخدم ضمير المؤنث (هي) ، فحينها نقرأ:

"ولما أراد أن يتزوج للمرة الخامسة وهو في سن السبعين خشي أولاده أن يقاسمهم وارث مجديد في الميراث واجتمعوا عليه وحاصروه ، وهددوه بالقتل إن تزوج .. وكان الرجل قوي البأس .. فلم يعبأ بتهد دهم لكن الفتاة خشيت عن واحدة أخرى شر أولاده .. فلم تقبل الزواج منه بعد ما حدث من عراك وبحث عن واحدة أخرى فاشترطت عليه أن يسكن معها في القاهرة .. ولكن أولاده حاصروه وأطلقوا عليه

الفصل الثاني: تقنيات البناء السردي في قصص البدوي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الغول ، ص١٥٣ - ١٦٦ .

الرصاص فلم يبرح مكانه .."(۱) .

فإننا نطالع استخدام ضمير الغائب للمذكر في عبارات متعددة ؛ مثل: (ولمّا أراد أن يتزو " ج للمرة الخامسة) ، (فلم يعبأ بتهد دهم ..) ، (وبحث عن واحدة أخرى) وأمّا نهاذج استخدام ضمير الغائب (للمؤنث) في العبارة ، فنرى : (ولكن الفتاة خشيت على نفسها من شر أولاده) ، (فلم تقبل الزواج منه بعد ما حدث من عراك) ، و(فاشترطت عليه أن يسكن معها في القاهرة ...) .

وفي قصة (الكردان)<sup>(٢)</sup> ، نقف على نهاذج دالة على استخدام ضمير الغائب ، فنقرأ:

" ... وكان عبد الرحمن فراج وهو فلاح كادح من أهل القرية .. يُعنى ببية العجول .. ويملك أحسن قطيع للماشية .. وكان قطيعه يأتي مع آخر فوج ..

ووقف على الجسر ينتظره .

وكان ابنه حسان يسوق البهائم إلى القرية قبل أن تطفل الشمس.

وكان عبد الرحمن يتوقع عودة قطيعه في الغروب فلما تأخر ترك الجسر وخرج للاقاته .. انتابته الهواجس .. وخشي أن يكون ابنه قد أصابه مكروه فسر و قت نه البهائم وقتله اللصوص .. وجعله هذا الخاطر يسرع في مشيته ويشحذ حواسه .. ولما بلغ بطن الوادي أحس بأنفاس التراب الذي تحته وبالهواء الراكد يخنقه .. وسمع حركة فأرهف سمعه .. وحاول بجدع الأنف أن يسمع حوافر الدواب وهي مقبله م بعيد ..

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الغول، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة الكردان ، ص٥٦ - ١٦٣ .

وكان نظره الثاقب لا يستقر في مكان .. ورأى الحسك والشوك والعشب البري يمو في مواضع متفرقة .. وبقايا الجذور السوداء قائمة هناك في التربة القاحلة .

ورأى سوادًا يتحرك .. فلم تبينه بوضوح لم يجده شيئا .. وكان قد أبعد عن الطريق المألوف وعن المزارع .. ولكنه كان يسمع نباح الكلاب يتأتّى إليه من بعيد .. وكان الغسق يدمي .. والريح ساكنة سكون الموت ... " .

وحين استرسل الكاتب في الوصف ، جاء التصوير بصيغة الغائب في نهاذج عديدة ، في موضع آخر قريب من الموضع السابق ، يقول:

" ... وفيها هو متجه نحو الشرق اقترب من شجرة صغيرة من أشجار السنط ... النابتة بفضل الطبيعة في تلك البقعة الجرداء فتوقف بجوارها يأخذ أنفاسه مه للس وأشعل لنفسه سيجارة .. وأخذ وهو جالس القرفصاء يعبث بأصابعه في الأرض الرملية فلمس شيئًا مدفونًا في الرمال وأزاح بيده التراب .. حتى غابت أنامله في شعر زير ، وأدرك أنه شرَعر إنسان ، فارتعش بدنه .. وظل جامدا بلا حراك .. وعيناه تحدقان في رعب .. فقد فوجيء بشيء لم يكن يتوقع وجوده أصلا في هذا المكان ..

ولما عادت إليه نفسه انحنى وأزاح التراب سريعا .. فقد تصور الجسم المدفون لا يزال حيًّا ... " .

ثم يتبدّ ل الضمير من المذكر للمؤنث ، وذلك كما يصو "ره المشهد التالي:

"...وبدت له في الواقع أجمل من كل من رأى من النساء ومع أنها ماتت مخنوقة .. ولكنها ظلت جميلة .. ولم يستطع الموت أن يمحو نضارتها .. وحدق في وجهها ورأى آثار الأصابع في عنقها .. وخطا أزرق في مكان الكردان الذي كان عليها .

ونفض عن ثوبها الأزرق الرمال العالقة به .. وغطى وجهه بملحفته .. ثم استقبل القبلة وصلى عليها ركعتين ...

وعاد فحفر لها حفرة بعيدا عن مواطىء الأقدام .. وسواها فيها .. " .

ثم يسترسل في التصوير ، فيستخدم ضمير الغائب (هو) في العبارات المتتالية بعد ذلك، بدءً ابـ "ولم يستطع الموت أن يمحو نضارتها ، وحدق في وجهها ورأى آثار الأصابع في عنقها ... ، ونفض عن ثوبها الأزرق الرمال العلقة به .. وغطى وجهه بملحفته .. ثم استقبل القبلة وصلى عليها ركعتين ..

وعاد فحفر لها حفرة بعيدًا عن مواطىء الأقدام .. وسواها فيها ..

ووقف وقد غلبه الحزن ينفض عن ثوبه التراب ويفكر في الذي فعل هذه الجريمة من أهل الفتاة ..." .

إلى أن يعود مرة ثانية إلى ضمير الغائبة (هي) ، في قو ه : (..وأنها ر ميت بالسوء دون بينة ...) . والمتمثل في نائب الفاعل (هي) للجملة الفعلية المبنية للمجهول؛ على اعتبار أن المشهد يحكى أن القاتل مجهول .

والذي يقرأ قصة (الرماد)<sup>(۱)</sup>، ويطالع الأحداث ، يجد توظيف ضمير الغائب في صورة مركبة ، يقول (البدوي) في سرده للأحداث :

"وكان حسان يعرف أن غريمه عباس يجلس في هذه الساعة في المقهى الذي في الدرب الرئيسي والذي يشق القرية نصفين يشرب الشاي .. ويتحدث مع الفلاحين فرأى أن يكمن له في البستان الذي خلف القهوة حتى يخرج منها إلى الدرب . وهنا يرديه برصاصة مصوبة إلى القلب..." (٢).

## إلى أن قال:

"... وكان الليل يلف البستان في شملته السوداء .. ومقابر القرية خلفه تبدو كأنها فاتحة أفواهها لكل نازل جديد ... وكانت أوراق الشجر تتطاير تحته كلما سفعتها الريح .. وأحس برعشة وهو جالس وحده .. وخلفه المقابر .. وجرى في حسبانه .. إن عباس قد لا تصيبه أول رصاصة .. وهنا يستدير إليه .. وقد يقتله .. وظل هذا الخاطر يعذبه .

ولكنه استفاق منه .. وهو يتأمل سلاحه وكان من أحدث طراز من البنادق وعاوده الاطمئنان ولمح رجلا في مثل قامة عباس يخرج من المقهى ويمشى في الدرب ..

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الرماد ، ص١٩٧ - ٢٠٢ .

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۲۰۰.

فحدق في الظلمة ويده على الزناد ولكنه تبين أنه شخص آخر .. فتوارى خلف سياج البستان كما كان .

ومرت دقائق من الانتظار الرهيب .. كانت قاسية وشديدة الوقع على نفسه .. واشتاق لأن يدخن سيجارة ومع أن العلبة كانت في جيبه ولكنه خشي أن يدل ضوء السيجارة على مكمنه فظل في مجلسه قلقا يمر بساعة الانتظار الرهيبة ..

وفجأة أحس برائحة النار من حوله فاستدار برأسه فرأى دخانا كثيفا يتصاعد في الجو ويدخل في الظلمة .. ثم سمع على أثره صراخا .. ورأى ألسنة اللهب .. تتصاعد من مدخل القرية . والدخان يتجمع ويتلوى في أعمدة ثم تحمله الريح إلى ناحيته .. والنار تزداد اشتعالا كلما هبت الريح ..

وعندما وثب من مكانه .. وتطلَّع من مكان عال .. كان الجانب الشرقي من القرية يشتعل كله ... "(١) .

موقف من المواقف التي تروي أحداثًا مركبة ، استخدم فيها (البدوي) صيغة الغائب ؛ لأن ذلك يتناسب مع الحدث ؛ حيث يروي ما يدو في فكر حسان ، ثم يصو رالخالة التي كان عليها ، وحالة الجو والليل والمقابر والرياح والأشجار ... وغير ذلك ممّا تم توظيفه لوصف الحالة والمشهد خالسرد جاء وصفًا حسيًّا، يعرض فيه السارد إلى أفعال الشخصية وحركاتها .

وهو يتنقّل بين المذكر والمؤنث في صيغة الغائب ، فتارةً نراه يعتمد على ضمير المذكر (هو) ، ك في المشهد السابق ، وتارةً بصيغة المؤنث هي :

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الرماد، ص١٩٧ - ٢٠٢.

"... ومقابر القرية خلفه تبدو كأنها فاتحة أفواهها لكل نازل جديد ... وكانت أوراق الشجر تتطاير تحته كلما سفعتها الريح .... ، كانت قاسية وشديدة الوقع على نفسه ... ورأى ألسنة اللهب .. تتصاعد من مدخل القرية ... ثم تحمله الريح إلى ناحيته .. والنار تزداد اشتعالا كلما هبت الريح ... "(۱) .

وفي قصة (الطلقة الأخيرة) (٢) ، نقرأ (للبدوي) :

"... وفي عصر يوم عرع إلأجران امرأة وكانت تحمل على رأسها صر أو كبيرة فها كل ما يحتاجه الفلاح .. من دخان .. ومناديل .. وكل أصناف الأقمشة الشعبية... ولما رأتني وحدي في « الخص » اقتربت مني ..ورأيت لها وجها صبوح ا وعينين دعجاوين .وفها عليظ الشفة ،وحسنة كبيرة على الخد ، وحلقة مغروسة في الأنف الدقيق .. وعرضت كل ما عنها من بضه عة .وألح ت لأ تبي منها شيئا بدلال الأنثى الناضجة .. ولكني رفضت .. فذهبت بهدوء إلى النخيل ... ".

في هذا المشهد ، نجد أن (البدواية) طاع أن يصو ر المشهد تصوير ًا ناقلا ً للموقف من خلال صيغة الغائب ...، فقد صو ر المرأة وما تحمله ، وكذلك ما أرادته .

ولأن الكلب ينقل صنيع المرأة وحيكها ، فقد أكثر من استخدام ضمير الغائب في صيغة المؤنث .

وفي موضع آخر من القصة ، يقول (البدوي):

"... وكان الشيء المتصل بالحصاد دائها والذي يبرز بمجرد حدوثه .. هو حارس

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الرماد، ص١٩٧ - ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الطلقة الأخبرة، ص١٦٧ - ١٩٠.

الأجران عمار .. وكان يحرس أجراننا منذ ثلاثين سنة .. ولم يغير خلالها وضع صة المجدول بالليف .

وقد ظل الرجل طوال هذه السنين .. وحتى بعد أن انقطع عن حياة الليل .. محتفظًا بكل جبروته ..وكل قو "ته . وكان متوسط الطول يرتدي جلبابًا من الصوف المغزول ولبدة حمراء ، وفي وجهه المستطيل نمش خفيف .. وفي عينية نظرة الليث إذا خرج من عرينه .

وحتى بعد أن كبر وُانحني جذعه قليلا ً ..ظلّت النظرة الكاسرة من أبرز صفاته .

وكان حليها طفيض الصوت .. يجرد يده من السلاح .. في النهار والليل ... وكان إذا حدث ما يثيره سمعت لبندقيته زئير الأسد ..." (١) .

فقد ناسب أن يستخدم الكاتب ضمير الغائب (هو) بكثرة في هذه العبارات ؟ لأنه يصف هذا الحارسع(ا " و)فحين يُسه ب في وصفه ، لا بد " من الاعتباد على صيغة الغائب (هوك) طالعنا في المقاطع السابقة كأنموذج لذلك ، متمثلا " في هذه العبارات :

"... وكان يحرس أجراننا منذ ثلاثين سنة .. ولم يغير في خلا ا مو ع خصة المجدول بالليف ... وحتى بعد أن انقطع عن حياة الليل .. وكان متوسط الطول يرتدي جلبابا من الصوف المغزول ... إذا خرج من عرينه .

وحتى بعد أن كبر وانحنى جذعه قليلا .... وكان حليها خفيض الصوت .. يجرد يده من السلاح .. في النهار والليل ... " (٢) .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الطلقة الأخيرة، ص١٧٨.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص ۱۷۸.

وهذه قصة (سوق السبت) (١) ، نقرأ فيها من ضمير الغائب:

"وكانت فطوم أرملة في العقد السادس من العمر .. تسكن في شرق البلد في بيت على الجسر .. ولها ابن وحيد يدعى عليان .. وكان يعمل في المزارع والنجوع البعيدة .. في الغرب .. على العدوة الأخرى من النيل ..وكان فاسلشر يِّر ًا بهد د فدانين تركهما له أبوه على (الغوازي) وفي المواخير في المدينة .

ولم تكن أمه فطوم تراه إلا قليلا .. لأنه كان يقضي الليل حيثها اتفق .. وكان مع الجرأة الشديدة وحب المغامرة والتسلط -وهي الصفات التي ورثها عن أبيه- يخشى الشيخ مهران .. ولهذا هجر القرية ..

وكانت فطوم تملك على امتداد بيتها أربعة قراريط تزرعها بنفسها .. وتسقيها بسهولة من ماء الترعة .. وتعيش من ثمن هذا الخضار قانعة راضية .

وكان أهل القرية يرونها وهي ترفع وجهها إلى السهاء ... داعية على ولدها العاق ... وكانت سافرة الوجه جسورة .. لم يحن ظه ها بد .. وقد اكتسبت من العمل المتصل في حقلها الصغير صحة وقوة ...".

إن ضمير الغائب في العبارات السابقة قد تنقل بين التذكير والتأنيث ، حين نقرأ "... كان يعمل في المزارع والنجوع البعيدة ، .. وكان فاسدا شريرا بدد فدانين تركهما له أبوه على (الغوازي) وفي المواخير في المدينة" . و"لأنه كان يقضى الليل حيثها اتفق"...

على أن العبارة يزيد فيها استخدام ضمير الغائب في وضع التأنيث ؛ ذلك لأن العبارة تصف هذه المرأة (فطوم) ،وتصو "رحالها ، ولم تتناول الحديث عن ابنها إلا في

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة سوق السبت، ص١٣٦-١٤٣.

نقاط أقل قياساً بالحديث عن الأم ؛ ولذا جاءت العبارات الأكثر باستخدام ضمير الغائبة (... ولم تكن أمه فطوم تراه إلا قليلا) ، و(وكانت فطوم تملك على امتداد بيتها أربعة قراريط تزرعها بنفسها طماطم .. وبامية .. وملوخية .. وفجلا .. وبعض اللفت)، و(وتسقيها بسهولة من ماء الترعة)، و(وتعيش من ثمن هذا الخضار قانعة راضية) ، و(... وهي ترفع وجهها إلى السماء ... داعية على ولدها العاق .. وكانت سافرة الوجه جسورة .. لم يحن ظه ها بد .. وقد اكتسبت من العمل المتصل في حقلها الصغير صحة وقوة ...) .

وفي قصة (زهور ذابلة) (١)حوار يجعل استخدام ضمير الغائب موجودًا ، وذلك نجده في مواضع كثيرة ، ولكن أبرزها:

"... سمعت صوت أمينة ، كانت تتحدث في صوت خافت يشبه الهمس ، ثم ارتفع صوتها ، ووضح صوت أبيها ، واشتد بينهما الكلام والعراك ، وسمعتها تنتحب، فجريت نحوهما ، فوجدت والدها واقفاً على سلّم البيت وبيده شيء ، والفتاة تشد هُ ه منه بقوة ، وهو يجاذبها فيه بعنف ، ويصيح مهددًا .

وكان أحمر العينين أغبر السحنة ، ولما بصر بي صمت فجأة وترك ما في يده ، ووقع بصرى على ما كان في يده ، إنها بذلة أحمد التي حملها معى من المستشفى!!

وضمتها أمينة إلى صدرها وأخذت تنشج .. ووقف هو مشدودًا إلى الأرض فاغرًا فاه ، وهو لا تكاد عينه تطرف ، ونظرت إليه في قوة ، إنها بذلة أحمد وهو ذاهب بها إلى السوق ليبيعها ، ويشتري بثمنها زجاجة من الخمر ..." (٢) .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة زهور ذابلة ، ص٨٦-٩٩.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة زهور ذابلة، ص٩٩.

فإننا نجد في العبارات : (... تتحدث في صوت خافت يشبه الهمس ، وسمعتها تنتحب، والفتاة تشده منه بقوة وهو يجاذبها فيه بعنف ، ويصيح مهددًا .

وكان أحمر العينين أغبر السحنة ، ولما بصر بي صمت فجأة وترك ما في يده ، ... وأخذت تنشج . و.وقف هو مشدودًا إلى الأرض فاغرًا فاه ، وهو لا تكاد عينه تطرف ، ونظرت إليه في قوة ، إنها بذلة أحمد وهو ذاهب بها إلى السوق ليبيعها ، ويشتري بثمنها زجاجة من الخمر ...) (١) .

في العبارتين ° عدة نهاذج لضمير السرد في القصة ، منها ما هو خاص بصيغة المفرد المذكر هو يجاذبها فيه بعنف ، يصيح مهد ّدًا ، كان أحمر العينين ، لما بصر بي صمت فجأة ... ، وترك ما في يده ، لا تكاد عينه تطرف) ..

وفي العبارة نهاذج للتعبير بصيغة المفرد المؤنث ، منها : (سمعتها تنتحب ، الفتاة تشده منه بقوة ، وأخذت تنشج ، نظرت إليه بقوة ...) .

وفي قصة (الأعمى) (٢) حينها نتعر "ض لموقف هذا الأعمى (سيد) بعد أن فعل فع ته مع (جميلة)، نجد ضمير الغائب وهو يحكي لنا رد فعل ما صنعه:

"... وبارح المسجد قبل مطلع الشمس ، وسار على الجسر حتى بلغ الحقول المجاورة ، وكان قد نال منه التعب ، وبلغ منه الجهد ..

فاستراح تحت شجرة من شجر السنط ، وضربه هواء الصباح على أذنه فنام حتى القيلولة ، وقام وقد حميت الشمس وتوقدت الهاجرة وانقلب الهواء راكدًا خانقًا يلفح

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة زهور ذابلة ، ص٩٨.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الأعمى ص١٠ - ٢٩.

الوجوه بوهج السعير ..

واستوى على قدميه وأمسك بعصاه واتجه إلى القرية ، وكل شيء فيها ساكن وادع إلا الأطفال ، الذين لا يقيمون للجو وزنًا ولا يبالون بحر أو برد ... "(١).

فقد ناسب الموقف استخدام كل هذه العبارات المتمثل فيها ضمير الغائب ؛ لأن الموقف يحكي بعض المحمد الأعمى بعد ما ارتكب جريمته بالوقوع في الرذيلة مع هذه المرأة .

## المطلب الثاني: السرد بضمير المنكلم:

ينق لنا (يقطين) عنه أنه: "شكل لمابيّع خصوصاً في الكتابات السردية المتصلة بالسيرة الذاتية ... ،ثم عد ذلك ، فاغتدى بعض الروائيين يختارونه ، لما فيه من حميمية وبساطة ، وقدرة على التعرية ؛ تعرية النفس من داخلها عبر خارجها ، ولعل وجود مثل هذا النمط السردي في هذا العمل الفني ، يجعل (الأنا) مجسدًا لما يطلق عليه (الرؤية بالمصاحبة) في عرض الأحداث ونقلها للمتلقي ، وذلك بحكم وجود السارد كشخصية في النص ؛ أي أن كل معلومة سردية ، أو كل سر من أسرار الشريط السردي، يغتدي متصاحبًا مع (أنا) السارد .

إذن السرد بضمير المتكلم هو أسلوب السيرة الذاتية في السرد، وذلك ما يفرض بدوره على السارد العودة للماضي أو للوراء، لحكي معطيات الطفولة، فتلج بذلك

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الأعمى، ص٢٨.

الشخصية لتقنية الارتداد ، لقص ما يرتبط بحاتها ، ويكون ذلك طبعًا بضمير المتكلم" .

"وغاية هذا الضرب من السرد ،هي وضع بعُ ومني بين زمن الحكي والزمن الحقيقي للسرد . ومما سبق ذكره يتبين أن السرد بهذا الضمير ، ينطلق من الحاضر نحو الوراء ،فالحدث من خلاله يُصفت على أنه قد وقع بالفعل . واصطناع الضمير (أنا) ، يعود أساساً اللقدرة والإمكانية التي يمتلكها المؤلف في إيصال الدلالة والتلاعب بها، بالقدر الذي يجيده في استخدامها ، كما أنه لا يتيح إطلاقًا تقديم مستوى الوعي من حيث فرضية مسبقة لحري من الأحياء ، أو لشيء من الأشياء "(٢) .

إن وجود ضمير المتكلم في العمل السردي ، يوللووحًا فعالة تنشأ بين القارئ والحدث المسرود ، وحين تغيب فإن القارئ غير المستنير قد يقترف خطأ باعتقاده أن الحكاية المحكية تأتي دون واسطة ، "لكن يجب أن يعلم أسذج القراء وأدناهم إلماما بتقنيات الكتابة الروائية بأن حضوره قوة وسيطة ومحولة في كل حكاية ، انطلاقًا ن اللحظة التي ينصب فيها المؤلف بوضوح ساردًا في الحكاية ، حتى في الحال التي لا يكون فيها لهذا السارد أي طابع شخصي"(٣).

<sup>(</sup>١) سعيد يقطين ، تحليل الخطاب الروائي ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، المغرب ، الطبعة الرابعة ، ٢٠٠٥م ، ص ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) د . عبد المالك مرتاض ، تحليل الخطاب السردي ، ص١٩٦ .

<sup>(</sup>٣) د . عبد المالك مرتاض ، نظرية الرواية ، ص ١٢٤ .

نلمس شيئًا من ذلك الخطاب في كتابات (البدوي) ، ومن ذلك ما نطالعه في قة و (الذئاب الجائعة) (١) ، تحدث فيها عن انحراف بعض الشباب نتيجة قسوة المجتمع عليهم ، ووصف البدوي صدمة الموبتوصف الموت فعلا ً تدميريًّا مخيفًا ، يقول:

"انحنيت على جسمه أتأمل روعة الموت في ذلك الوجه الناضر، فإذا بوجهه قد احتقن وتصلب وأغبر ، وبرزت عيناه في رعب، وسقط فكا ه الأستغل على من عانى أشد وُكُه و الألم . وأغمضت عينيه، وقد أذهلنلوقف المروع عن ف عن له ذلك من قبل "(٢).

إن تركيز الراوي المتكلم على أحوال وعذابات الآخرين من أصدقائه، يضيء لنا نواح متعددة من آثار هذه الأحداث على ذاته المعذبة والمنكسرة ؛ فالمقاطع السردية المحكية بضمير المتكلم تارة، والمتكلمين تارة أخرى، والتي يحل بها السرد في هذه القصة، توضح صورة الراوي الداخلية المحبطة وهو ما يتضح من خلال هذه المقاطع:

"كنا نتعذب ونقاسي من البرد والجوع والشقاء ، ونحمل من الأعباء ما تنوء بحمله الجبال . كنا نعمل ونحن صغار في الحقول ، فلا نحصل في آخر النهار على ما يمسك الحوباء . وكنا نرتعش من البرد في ليالي الشتاء ، ونتألم من الجوع ولم يكن عملنا منتظها " ؛ بل كنا نعمل يوم ال ونتبطل خمسة ، وكان كل شيء يعمل على عذابنا وشقائنا، فلم يكن بد الطريق "(٣).

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الذئاب الجائعة، ص ٥٤ - ٦٠.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۷۵.

<sup>(</sup>۳) نفسه، ص ۹٥.

إذَن ؛ فقد دفعتهم تلك الأمور إلى هذا المسلك . ومن هنا دعا (البدوي) المجتمع كلَّ لتحم لله المسلوع عنه ؛ كلَّ لتحم لله في المحافظة على شبابه من الضياع ، برفع كل تلك المساوئ عنه ؛ ليدوم نفعوي رجى خير و .

كما نلمح في القصة وصفًا لمشاعر الراوي وأصحابه عند رؤيتهم لشبح الموت المخيم على وجه صاحبهم ، والمشاعر التي انتابتهم ؛ لذا يلجأ إلى صيغة الجمع ، فيقول:

"كنا نسير في طريق المقبرة ذاهلين مشدوهين و،كأننا نحمل جبلاً على أعناقنا . كان شقاؤنا مرُرًّا ، وعذابنا غليظًا ، وكان الحسك والشوك وشجر الصبار ينبت على جانبي الطريق ، وكنا ندوسه بأقدامنا ، ونحن لا نحس به من فرط الذهول"(١) .

وتصبغ أحداث الموت المكان بمسحة الحزن . يقول:

"أخرجناه من الزورق ، وحمله اثنان منّا ، وسار الباقون في صمت كئيب ، وبدالجبل موحشًا شامخًا جبارًا وسيضم جبارًا مثله . وكنّا قد قربنا من المقبرة ، وثار الغبار الدقيق في وجوهنا ، وملأ خياشيمنا ، وأخذ الصمت الرهيب يطالعنا من كل ج نب ، وكنا نتبادل من قبل بضع كلماولكن ما إنْ لاح شبح المقابر من بمع د وهي رابضة عند سفح الجبل ، حتى تملكنا شعور من الرهبة ، ومزيج من الخوف والابتئاس ، فتصبب العرق على وجوهناأهويح كل شيء حولنا كريهًا بغيضًا ا"(٢).

هذه المشاعر التي صورها لنا (البدوي) عن الموت والمقابر ، لا تُنسى . فقد نقرأ عملا ً أدبياً وننسى تفاصيله بعد فترة ؛ ولكن تبقى بعض المشاهد راسخة في الذاكرة ،

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الذئاب الجائعة، ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۸٥.

وذلك لا يكون إلا من كاتب مميّز صور لنا مشهدًا ترك هذا الأثر في ذاكرتنا . ومشهد الموت له تأثير كبير ،و يجذب تعاطفًا أكبر ، حتى وإن سبقه حياة منحرفة أو شريرة لبطل هذا المشهد . وهذا ما شعرت به لدى قراءتي لمشهد موت (حسان) .

وهذا نموذج آخر من صة (حارس القرية) (١) يرسل السارد فيه بضمير المتكلم استغاثة تنبيه للمجتمع ، إلى أهل الريف ، فيأخذ بأيديهم إلى طريق المدنية والرقي والم والم سينهار سد المقاومة ، ويجرف أمامه كل شيء . لقد حاول أن يقف وحده ؛ ولكن هيهات أن يستطيع المقاومة ، فلابد من تكاتف المجتمع وتعاونهم ؛ ليدُدفع عن المجتمع الريفي الضر ترك ، ويدُوضع أبناؤه على أولى عتبات التقدم والرقي . يقول:

"وسهرت ذات ليلة مع الشيخ عبد المطلب إلى الهزيع الثاني من الليل ، وكان الفيضان قد بكر والنيل شديد افجرينا مسرعين نحو السد ، ولي "بلغناه رأينا الماء قد فتح فجوة فيه وعرف الرجل مقدار الخطر الذي سيحل "بالقرية ، فقال لي أسرع إلى القرية وهات النجدة ..جريت مسرعًا ولي "عدت بالرجال كان الماء يتدفق كالسيل .. ووجدت والشيخ عبد المطلب راقد اهنا دون حراك تحت عرق الخشب ، عند الجزء المنهار، فأدركنا أنه رقد بجسمه في الفجوة ليحبس الماء "(٢).

وفي قصة (الطلقة الأخيرة) لحريًا الله طويل يح مراكة على لسان الراوي بصيغة المفرد تارة ، وصيغة الجمع تارة أخرى ، وما أكثر استخدام صيغة المتكلم في قصة واحدة بهذه

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة حارس القرية، ص١١٦-١٢٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۱۲۵.

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد، قصة الطلقة الأخيرة ، ص١٦٧ - ١٩٠.

الصورة - كما نرى في هذه القصة - ، فعلى الرغم من استخدام صيغة الغائب في ثناياها، إلا أن صيغة المتكلم تغلب على هذا الحوار للي سنمسك ببعض خيوطه من خلال العبارات التالية:

"وكانت أيام الحصاد هي عيد الله سنة ... وكنا نتخلف عن المدرسة بسببها .... وعندما يتكوم القش في الأجران وتدور عليه النوارج .. كنا نشعر بالبهجة الحقيقية للإنسان .

وبعد الدريس .. نبدأ في تذرية الجرن في الليالي القمرية الطيبة الريح .. ولما تنفصل الغلة عن التبن .. ونراها في أكوام مخروطية ضخمة يبلغ بنا الفرح مداه .. ونحرسها من « العين » بالنواطير .. التي نقيمها في طريق المزرعة .

وحين يتناول بالحديث (ناعسة) تلك المرأة التي كانت تذهب في أوان الحصاد، لتبيع لمفلاحين ما تحمله من أغراض، يقول:

"... وعرف الفلاحون أن اسمها ناعسة .. وكنا لا نستطيع أن نشتري منها شيئا لأنناكا نتعال بالخلة .. وكنا لم نضرب الكيلة في الغلة بعد ..

ونتشاءم جلمَّن مس " أكوام الغلال قبل أن ندخل شيئا منها في البيوت .. وفي عصر يوم شاهدتها .. ترقص على مزمار أبو طاحون .. وكانت مثيرة في رقصها وحركاتها .. والبريق المشع من عينيها ..

وشغلنا في صباح اليوم التالي بإدخال المحصول .. بدأنا بأول جرن ، وأخذت الجمال تحمل الزكائب وتسير في صف ط يل)) .

ما زال الحديث مطو "لا" ، والاستخدام لصيغة المتكلم موجودًا ، ولكن وجدت أن المقام لا يسمح بأكثر من هذا ، إلا أنه يمكن القول بأن السرد بضمير المتكلم قد تنو "ع ؛ فتارة يكون السرد بصيغة المفرد حين ينقل الكاتب على لسان الراوي ما يراه وما يشعر به، وحينًا آخر ينقل إلينا بإحساس الجهاعة فيكون الضمير للمتكلم . فأملة ضمير المفرد للمتكلم العديدة في ما م نقه نا:

"... عندما أجيء إليه في الأسبوع الثاني من شهر يونيه ومعي بعض الكتب التي أتسلى بقراءتها في هذا المكان المنعزل ... وكنت في نظره مثالا للشباب المتزن المتنور .. يقارنني بأبناء من يعرفهم من الفلاحين الذين يدفعهم الفقر والجهل إلى الجريمة .. وكنت على الرغم من وجود الكتب معي في هذه المنطقة .. أشعر بالسأم من الحياة الرتيبة التي يعيشها الفلاحون ... ، فكنت أرقب منه .. الفلاحين وهم يعزقون الأرض ويسقون الزرع ... وكنت كثير ً اما أسمع صراخ النسوة في البيوت القريبة منا .. ثم أرى على الأثر جموعًا من الفلاحين خارجين من الغيطان بفئوسهم وهراواتهم .. ومن عيونهم يطل الشرر ..

.... وكنت أسأل عن سبب هذا العراك ، فأعرف أن نعجة لفلاح أكلت من غيط فلاح آخر ...

ولم أشاهد في الأسبوع الأول والثاني من إقامتي في هذا المكان .. إلا الوجوه التي لأ فُتُها...) .

وأمرًا نهاذج صيغة السرد بضمير المتكلم الجهاعي ، فها أكثرها ؛ حين ينتقل إليها الراوي ليحمل إلينا الإحساس بأن العمل جماعي . وفي مجيء السرد بضمير المتكلم

للجمع في القصة توكيد ملى إنسانية الراوي الذي انصهر في روح الجماعة كجزء منها ؟ فمن ذلك: "وبعد الدريس .. نبدأ في تذرية الجرن في الليالي القمرية ..."

"ونراها في أكوام مخروطية ضخمة يبلغ بنا الفرح مداه .. ونحرسها من العين بالنواطير .. التي نقيمها في طريق المزرعة".

"ونزيد من البركة ..بالقلة الفخارية الممتلئة إلى حافتها بالماء نغرسها في الغلّة ... "
وكنا عندما نذهب إليها لندخل المحصول في المخازن .ننقطع انقطاعا كليًّا ن القرية ما يقرب من الشهر وكانت هذه الأيام هي أجمل أيام حياتنا .. كنا نحس ببراعم شبابنا تتفتح للحياة في الشمس الضاحكة .. والهواء الطلق .. وكنا نستحم في النيل .. ونجري حفاة الأقدام .. ونصطاد السمك المتدفق من الفيضان .. ونشعر بأن حريتنا تأخذ كل مداها وكل طاقتها".

"وكنا نقضي ساعة القيلولة في الخص مستظلين من وهج الشمس الحامية نلعب الطرطقة .. والسيجة".

"وكانت حولنا .. الماشية والطيور متروكة على سجيتها ، وهواها .. فإذا جاء العشي .. افترشنا الدريس تحت السهاء المتألقة بالنجوم .... وكنا عندما نجلس حوله ننسى أنفسنا كذلك وننسى كل ما يجري في الحياة الخارجة عن نطاق حدودنا".

"وكانت لنا ثلاثة أجران كبيرة .. لا تتغير أبدا .. ولم نكن ننقص أو نزيد من مقدار الأرض التي نزرعها قمحا بمقدار قيراط واحد .. أو نغير من موقع الجرن ...".

وهذه وقفة مع قصة (الثعبان) (١) ، نقف فيها عند الروي بصيغة المتكلم ؛ وذلك من خلال :

"مررت على الشيخ عبد العليم بكر وهو جالس تحت شجرة من شجر النبق قريبا من السكة الزراعية وحوله بعض الفلاحين ... ولما كنت عطشان و براً من المشوار الذي قطعته بالركوبة فقد م لت و إلى الظل ؛ لأن الحرارة في ذلك اليوم كانت شديدة والهواء اللافح يشوي الوجوه ... وكانت معي جريدة الصباح اشتريتها من محطة بني حسين فأخذ الشيخ عبد العليم يقرأ الأخبار ويسألني عن سبب فتح بورصة القطن .. وعن تعميم مياه الشرب في القرى ، وعن الجمعيات التعاونية لمعاونة الفلاح.. وعن المجمع الذي دقوا له الحديد في شرق البلد.."(٢).

ومنه كذلك : "وأخذنا نهدًىء من فورة الشيخ عبد العليم ونخفف من غضبه بكل الوسائل ..." (٣) .

ثم يقول:

الشخ يَتْنا الغاشية .. ولم نعد نرى وأصبح الغلام بين فكَّي الثعبان كما صور لنا الذعر والاضطراب .. وفي تلك اللحظة الحاسمة دو "ت رصاصة خلفنا .. رصاصة واحدة .. وسقط الثعبان والجاموسة معا وتلفتنا إلى مصدر النار .. فرأينا مأمون .. واقفا على الجرف وحده .. وبيده بندقيته القصيرة ..

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الثعبان، ص٤٤١-١٤٨.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۱٤٤.

<sup>(</sup>۳) نفسه، ص ۱٤٦.

وكنا جميعًا نعرف أنه لا أحد غيره يمكن أن يطلق مثل هذه الرصاصة ..

ويصوب مثل هذا التصويب .. لا أحد غيره على الإطلاق ... "(١).

هكذا ، نرى استخدام صيغة المتكلم تارة ، والمتكلمين تارة أخرى ؛ وهذا بحسب السياق ، فحين يتكلّم الراوي عن نفسه وما يصنعه وما يفكّر به ، فإنه يستخدم الـ(أنا) ، وحين يكون العمل جماعياً ، فإنه يستأثر باستخدام صيغة المتكلم للجمع (نحن) .

وفي قصة (الرماد) (٢)شيء ليس بالكثير من صيغة المتكلم ، ففي هذا الحوار ما يمكن جمعه ورصده في هذا الجانب:

#### "وسألتْه:

- هل أنت قادم من السوق ؟
- أجل .. وتأخرت .. كما ته ين ..
  - يبدو ليهلك لم تشتر شيئا ..
- كنت أود أن أشتري بقرة .. بدل التي نفقت في (البرسيم) ، ولكنني وجدت البقر غاليًا جداً .. فرأيت أن من الخير لي أن أشتري من سوق السبت ..
  - اذهب .. إلى بيت عبد الصبور .. إنه يتاجر في البهائم ..
- وهو يستطيع أن يشتري لك بقرة رخيصة .. من منفلوط أو الحواتكة .. أو حتى من دير وط .. إله يترد دعلى هذه البلاد كلها ..

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الثعبان، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الرماد، ص١٩٧ - ٢٠٢.

- فكرت في هذا على التحقيق .. بعد أن خرجت من السوق ..
  - أو تعرف بيته ؟! .. ليذهب معك هشام ..
- الشكر لك .. إنني أعرف مكانه .. وسأجده الساعة في مقهى القرية" .

فكما هو واضح في هذا الحوار ، نجد الأسلوب فيه الخبرية والإنشائية ، ونجد صيغة المتكلم غالبًا ما تأتي من خلال الرد والجواب عن الأسئلة التي توج هذا الحوار .

وأماً قصة قلم المجداف (١)، فنحن نجد أن الرواية بصيغة المتكلم تعداً كثيرة ، ومن ذلك :

"ذهبت أهنىء صديقي الشيخ عبد الرحيم مهران بعودته من الحجاز .... فركبت المعد"ية من ساحل الوليدية إلى هناك ... وبلغت القرية في العصر .... ومع أنني جئت أهنىء وأبارك في اليوم الرابع من وصول الحاج عبد الرحيم .. ولكن المضيفة كانت عامرة بالمهنئين والمتبركين .. وفي خلال الساعات القلائل التي قضيتُه في (المندرة) صق تعليهم الحاج عبد الرحيقصة الحج ثلاثين مر "ة .

... وكنت كلما هممت بالانصراف استبقاني الحاج .. حتى غابت الشمس .

وأخير ًا نهضت فأخرج الشيخ من طيات ثيابه قطعة صغيرة من قياش الكعبة ومسبحة .. وتجمع الفلاحون يلمسون قطعة القياش ويقبر للونها ،ويشد ونها حتى كادت تستحيل م زَقًا في أيديهم ، لولا أن ابن الشيخ خلقصها منهم ووضعها في جيبي ، ثم شي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة المجداف، ١٢٧ - ١٣٦.

معي إلى جسر القرية ...ورأيت قارابً صغير المجدف قرب الساحل ...) (١) .

وقبل أن نصل إلى نهاية هذا المبحث ، وقد تناولناه بالحديث عن ضمير السرد ، وناقشنا جوانب محيطة باستخدام ضمير الغائب ، ثم الصياغة بضمير المتكلم =فإذا نجد في مواضع متفرقة - وليست بالقليلة مزاوجة بين ضمير يَ الغائب والمتكلم ؛ لما يقت يه الحدث ، والانتقال من ضمير الغائب إلى ضمير المتكلم ، أو العكس . إن هذا التناوب بين الضهائرنسفيج السرد المكو "ن للقصة يُشع رنا وكأن الراوي يتنقل بنا من خلال مستويات عد "ة ، ويقدم لنا من خلال ذلك رؤية من زوايا مختلفة .

وسوف نعرض لذلك من خلال بعض القصص ، التي نقف عندها كنهاذج لهذا التزاو ُج ، على النحو التالي :

في ق ة (زهور ذابلة) (٢) ، يقول (البدوي):

"كان هناك رجل في الغرفة المجاورة لغرفته .. وكنت أرى هذا الرجل كلم المريره ، لزيارة أحمد ، وفي أصيل يومالة باب غرفته مفتوحًا ، وكان الرجل راقدًا في سريره ، وعلى رأسه ابنته .. وكان يتحدث إليها بصوت عال وهو مترفه " الثغر طوب " .. وبعد دقائق قليلة سمعت حركة في غرفته ، ودخل الطبيب وبعده الممرضة ، وخرجت الممرضة وفي يدها حقنة فارغة .. ! وبعد لحظات عاد السكون إلى الغرفة .. وانتهى ميعاد الزيارة .. وفي طريقي إلى الخارج سمعت الفتاة تبكي .. وتلفت أ .. وتقدمت نحو غرفة الرجل .. فوجدته على حاله كها رأيته من قبل ، ولكنه لم يكن يتنفس .. !

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة المجداف ، ص١٢٧ - ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة زهور ذابلة، ص٨٦-٩٩.

وكانت السيارة تتمهل قليلا ، وهي تجتاز بعض القرى .. وكان القرويون يتطلعون إلى السيارة ، فإذا أدركوا أنها من سيارات نقل الموتى ، ذكروا الله وترحموا على الميت .. ولقد رأيت في هذه الوجوه من العواطف الإنسانية ما جعلني أنسى كل ما لقيته في المستشفى من عناء ونصب ...".

فإذا طالعنا في العبارة الأولى ، وجدنا ذلك التهازُج بين ضمير الغائب وضمير المتكلم ، فبعد أن يقول : (وكان المتكلم ، فبعد أن يقول : (وكنت أرى هذا الرجل كلما ذهبت لزيارة أحمد) يقول : (وكان يتحدث إليها بصوت عال) ...

إن هذا الانتقال من صيغة إلى أخرى -كما هو معروف في علم البديع بالالتفات- إنها يحر "ك ويشحذ ذهن القارئ ، وينش ط ذاكرته لتتبُّع ما يُقال وما يح ُكَم من أحداث ومواقف.

وفي قصة (المجداف) (١) لثنيء "من ذلك ؛ فحينها نطالع هذه الفقرة:

"ثم أقلعنا .. وقبل أن نقترب من منفلوط عاكستنا الريح .. وكان الموج عاتيا .. فذهب جابر يشد الحبال .. وتلفت فوجدته ساقطا في الماء .. ولا أدري كيف سقط .. وكان الموقف مروعً وفه هُلاً .. ولكنني كنت أعرف أن الغلام يجيد السباحة فاطمأننت وألقيت له بمجداف .. ثم بالمدراه .. ثم بكل ما في السفينة من قطع خشبية .. ليستعين جها على الموج والتيار .. ولكنه لم يستطع أن يتعلق بواحدة منها .. وظل يسبح ثم غاص .. وظهر .. ثم غاص .. وظهر مرة أخرى وذراعه تتحرك .. وفي المرة الثالثة .. أخذته الدوامة .. ولم أره .. بعدها ..

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة المجداف، ص١٢٧ - ١٣٦.

ورسوت تحت قرية من القرى .. وبلغت العمدة .. ثم أقلعت .. وفي اليوم الخامس رأيت جثته .. تنطح جانب المركب .. ولكنني لم أنتشلها .. وتركته للتيار وقلت لنفسى : إنه مات .. وقد ً ر عليه أن يموت في الماء فليكن الماء قبره ومثواه .. " .

إن هذا نموذج آخر للجمع بين ضميري والسرد؛ الغائب والمتكلم، فقد كثر استخدام ضمير المتكلم (قبل أن نقترب من منفلوط)؛ وهو هنا في صيغة الجمع للمتكلمين تلاب فوجدته ساقطًا في الماء)؛ هنا بصيغة المفرد، وهكذا (لا أدري كيف سقط، لكنني كنت أعرف ما في السفينة من قطع خشبية ...).

هذا إلى جانب ما جاء فيها من صيغ الغائب ، ومنه : (ليستعين بها على الموج والتيار ، ولكنه لم يستطع أن يتعلق بواحدة منها ، ظل يسبح ثم غاص ، وظهر ، ثم غاص . . وظهر مرة أخرى ، وذراعه تتحر "ك . . . )

وهذه المرة بصيغة الغائبة المؤنثة (هي) في قو ه : ((خذته الدو "امة) ... ومثلها (تنطح جانب المركب ...) ..

وفي قصة (صوت الدم) دليل تعلى ذلك الانتقال من صيغة المتكلم إلى صيغة الغائب أو العكس ، فمن ذلك :

" ... هذا صحيح .. أنا مسلِّم بأني لو ضربت إنسانا مثلي على أم رأسه أعدُّ في نر الناس نظر الاجتماع وحشًا وفظًا غليظ القلب" .

فالراوي يتحدث عن ذاته بـ(الأنا) ، لكنه في انتقال سريع يتحول من (الأنا) إلى (الهو)، يقول:

"ولكن المرء في مواقف كثيرة لا يملك أمر أعصابه ، وزمام نفسه .. يعود إلى فطرته الملك المبعه البكر قبل أن يهذّب ويشذ "ب فلا يرد" ه حلم ولا يردعه زاجر ".

بيد أن هذا التنقل الدائم بين الضميرين الذي تعج "به القصة لحه ما يسو "غه ؛ فالسارد يتحدث عن ذاته بـ (الأنا) لدى مكاشفته لنجات نفسه ، عارض المامنا جراحه، وآلامه بعد مقتل ابنه ؛ ذلك أن ضمير المتكلم "يتيح للسارد الحديث عن الداخل ، ويجعله يتعر "ى في صدق وإخلاص وبساطة أمام الفعل السردي ، أو أمام المسرود له"(١).

عنلاما يضربني إنسان فيطير لي س قَ لا أدعه حتى أحطم أنفه .. أفعل هذا دون وعي مني ، ثم بعد ذلك أفكر : هل أحسنت صنعا بعمل هذا أم أسأت ؟ .. ه في عملي هذا وحشية وجرم؟ .. أفعل هذا ثم يأتي بعد ذلك دور التفكير ، ودور الندم .. من مكم يستطيع أن يغل يده إلى عنقه عندما يعتدي امرؤ على عزيز لديه .. ابنه فلذة كبده؟ ...) .

إن هذا التناو ُ ب بين الصيغتين ُ (الغائب والمتكلم)قد استمر ّ في الفقرة ، حتى رأيناه في جملة واحدة : (أفعل هذا ، ثم يأتي بعد ذلك دور التفكير ودور الندم) .

هكذا نستطيع أن نخلُص إلى أن اعتهاد الكاتب على صيغة واحدة من صيغ السرد باستخدام الضهائر ،يكلون مطردًا ، إلا أن بعض الكتّاب يُكث ر من استخدام صيغة الغائب ، حينها يحاول جاهدًا أن يجنّب نفسه الحوار ، وأن يكون أكثر حيادية ، وهناك منهم من يرى الإكثار من استخدام صيغة المتكلم ، وهذا بدوره يرجع إلى طبيعة الأديب والراوي .

الفصل الثاني: تقنيات البناء السردي في قصص البدوي

<sup>(</sup>١) في نظر قد الرواية ، عبد الملك مرتاض ، ص ١٧٠ .

وفي قصة (حارس القرية) (١) ، يخبر الراوي عن نفسه في بداية القصة بضمير المتكلم: "عرفت الشيخ عبدا لمطلب وأنا صبي ألعب في الأجران".

وتستمر السيطرة الكاملة لضمير المتكلم، في العديد من الجمل المسرودة في القصة؛ مما يرفع ويزيد حدة الذاتية في النص، ويجعل صوت الراوي هو الأوضح فكل حث يمر من خلال انعكاسه على وعي الشخصية:

"لقد شببت عن الطوق ، وتركت القرية لأتعلم في المدينة . وفي عطلة الدراسة الصيفية كنت أعود للقرية" . "وانقطعت عن اللعب في الأجران ، ولكنني كنت أرى خص الشيخ عبد المطلب كل صباح ومساء" . "ولما كنت أحب القراءة .. وكان الشيخ عبد المطلب هو القروي الوحيد الذي أجد عنده مجموعة نادرة من كتب التاريخ والسرة" .

إلا أننا نلحظ تعدُّ د صيغ السرد بضائره كلها (الغائب، والمتكلم والمخاطب):

"وسمع الشيخ -وهو جالس- صوتًا أشبه بصوت الماء في السد، فنهض ومد بصره، ولم يستطع أن يبصر شيئًا؛ ولكه سمع خرير الماء أكثر وضوحًا. فجريا مسرعين نحو السد، ولما بلغناه رأينا الماء قد فتح فجوة فيه وانحدر منه إلى المزارع متدفقًا قويًّا. وذعر الشيخ، فلو انهار السد ستغرق مزارع برمتها، وهي لصغار الفلاحين المساكين، وقد يتطور الحال وتغرق بعض منازل القرية.

أسرع الشيخ وحمل حزمة من (البُوص) وألقى بها في الفجوة وافعلْت مثله، وجرفنا إليه التراب، واحتبس الماء بعض الوقت ؛ ولكنه عاد بعد قليل إلى ما كان عليه

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة حارس القرية، ص١١٦-١٢٦.

واشتد"، ووضعنا حزما أخرى بين عروق الخشب القائمة في السد، وحملنا إليها أكوامًا من الطين ؛ ولكن جهودنا كلها كانت عبثًا ؛ فقد كان الماء قويًّا، ويجرف كل شيء . وعرف الرجل مقدار الخطر الذي سيحل بالقرية فقال لي أسرع والى القرية ، وهات النجدة".

وما من فعل من الأفعال كلها (الماضي ، والمضارع والأمر) إلا وله في هذه القصة حضور، وإن كانحضور كل فعل بنسب متفاوتة ؛ فيغلب على الأفعال استخدام صيغة الماضي : (عرفت /انقطعت /شببت /كنت) ، ويبرز فعل المضارع - وإن كان حضوره قليلا ً - (يحرس /يحدق /يرتدي /يمشي /يعمل) . وتظهر صيغة الأمر - وإن كانت قليلة جداً (اعمل لنا قهوة /قم يا نعمان /هات النجدة) .

# المبكث الثالث لغة السرد

من صميم عمل الأديب، بل من أهم أدواته التعبيرية والإبداعية، تلكم هي الأسلوب الأدبي اللغوي في تناو ُله للأحداث، التي بها يتمكّن من الحكاية أو الرواية القصصية، وذلك بها يسمَّى في الأدب القصصي بـ (لغة السرد)...

واللغة لا تستقيم في الأعمال الأدبية دون السرد ؛ فهو اللغة ، والأسلوب ، وطريقة الكتابة .

وقلعر "فه ابن منظور بقوله النسر" دفي اللَقعْة : مَةُ شيء إلى شيء متسقاً بعض مُتسقاً بعض مَتتابه الله يسر "ده سر "ده سر "داً إذا تابعه وأحسن سبكه وحبكه وأجاد له السسياق، وفي صفة كلامه صلى عليه وسلم لم يكن يسر "د الحديث سرداً أي لم يستعجل فيه، وسر " القرآن إذا تابع قراء ته في حذر .

وفي مقاييس اللّغالللبرم " ﴿ جامع " يدل " على تَوالي الشياء كثيرة يتصل بعض ما يبعض كما يدل " أيض اليض الدروع وما أشبههاقال الله جل " جلاله : M جلاله : M أيض العض مقد " راً ، فلا يكون الثّق ب ضيّقاً والم سمار عليظاً ، ولا المسمار دقيقاً والعبا ، بل يكون مقد " راً .

وفي كتاب العيالِسز أَسْمُ ": جامع للدُّ روع ونحو ِ ها من عَـمـَ ل الحـكَـلَق،

<sup>(</sup>١) سورة سبأ ، الآية (١١).

وسُ مَّ عِي سر َ ثَ داً لأنّه يُسرطُرَّ فَأَفَيَكُمْ قَابِحُ لَقَة بم سهار فذلك الحَكَق المُسر َ تَ د "(١).

وعند مطالعة الأدب القصصي، نجد أن بعض الكتّاب ينزع إلى أسلوب يغلب عليه التشويق والجذب؛ معتمدًا على أساليب وأدوات تمكّنه من هذه الصناعة الأدبية... والبعض الآخر يختار طريق السرد المباشر، وأحيانًا يجعل الحوار هو الطريقة المؤدّية إلى ما يسعى إلى إيصاله لقارئه...

وم ن هؤلاء القصر الص م َن يجد أن الجمع بين الطريقتين فلفضل الخيارات؛ فهو يرتئي في ذلك التنو ع والإثارة، والانتقال بالقارئ من أسلوب لآخر؛ ليحدث التشويق والإقناع...

وهذا ما سوف نطالعه في هذا المبحثلال وقوفنا بإزاء هاتين ألمحطّتين في مطلبي البحث الذي بين أيدينا...

### المطلب الأول: بن النوصيل والنشوية :

تَتَّسم قصص (البدوي)ببراعة التصميم ، والدقة في رسم الجو<sup>\*</sup>، وربطه بالأحداث والشخصيَّات وأمَّا من الناحية اللُّغوية فقد تميزت قصصه بالبساطة والعفويَّة ، وجمال الأسلوب . كما يز (البدوي) ببراعته في اختيار أوضح الكلمات وأقربها منالا <sup>\*</sup> ؛ فكان يلتقطها من الحياة اليومية، ويوظفها توظيفًا فنيًّا موفَّقًا.

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، لسان العرب، دار صادر: بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ، ۱۹۵۷م، مادة (سرد)، ۲۱۱/۳.

وتَتَسم قصصه بموهبته الفنية وروحه الشفافة، وفكره العميق، وثقافته الواسعة. إذْ إنّه يمتلك القدرة على استنباط الأحاسيس، وسبر أغوار النفس، والتعبير عنها.

ويستطيع الكاتب تحقيق التميز إذا تمكن من نسج قصصه بطريقة مشوقة ؛ فالكاتب يجتذب القارئ إلى القصة من خلال القيمة الموضوعية والجمالية التي يحفل بها النص "، فهي التي تستقر في ذهن القارئ. وبذلك يتحقق النجاح المأمول من القصة.

وقد يتساءل القارئ: ما الذي يستحثني على تقليب صفحات هذه القصة؟ ولماذا أشعر برغبة جارفة في متابعة القراءة حتى النهاية؟

والجواب يكمن في أن الكاتب استطاع أن يجتذب القارئ إليه منذ البداية، وكلما سارت أحداث القصة قُدُ م ًا وجد القارئ فيها أنواع الإثارة والتشويق، وهو ما يدفعه إلى متابعة القراءة. فقصة (الجواد) (١) مثلا ً - تجذب إليها القارئ من أول وهلة ؛ وذلك عندما يتابع تلو ُ ن الشخصيات في القصة ، من الإيجاب المتمثل في شخصية الضابط، إلى السلب الذي يتجسد في شخصية المجرمع( ً م) ودور هذا التنوع بين السلب والإيجاب على تركيبة المجتمع ، وتمثيلها لنوعين متقابلين من أنواع الشخصية الإنسانية الخير ً ة والشريرة، والأفعال التي تضطلعان بها منذ بداية القصة . فكل هذه الأمور تلفت نظر القارئ، وتدعوه لملاحقتها والسير وراءها ؛ لمعرفة النتيجة التي ستئول إليها هذه الأحداث المتنافرة المتضادة في آخر الأمر.

وثَمَّةَ قصص " تتلك عناصر الجذب والتشويق، وهذه السمة موجودة في قصص (البدوي) فما إن يبدأ القارئ بقصة من قصصه حتى تمسك بتلابيبه فلا يستطيع فكاكًا

الفصل الثاني: تقنيات البناء السردي في قصص البدوي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٢٠٣-٢١٣.

حتى السطور الأخيرة منها. وهذا إنها يدل على ما يملكه البدوي من القدرة الإبداعية القصصية التي مكّنته من إبعاد الملل عن القارئ ، من خلال تنوّع الأحداث والشخصيات التي تجذب ُ القارئ وتدفعه إلى معرفة مصائرها ، ومحاولة فهم تصر "فاتها الاجتهاعية والنفسية .

ففي القصة السابقة ذاتها نلتقي بشخصية الضابط (عصام) الذي يرعى شيءون أهل القرية ومصالحهم. وشخصية (علام) تلك الشخصية المضاد قلم للمجتمع ، المنحرفة. وهي شخصية على النقيض من شخصية (عصام) الضابطونلتقي أيض ابر (شلبية) المرأة الخائنة ، وما تمثله من أنموذج للجشع والطمع الذي يدفعها إلى المحرمات وارتكاب الرذائل . و(عفاف) المرأة الصالحة الوفية ، التي تقف إلى جوار زوجها (منير) في الشدائد، وتسانده في كل لحظة .

إن هذا التنوع والتباين في الشخصيات يقود بدوره إلى تنوع في الأحداث ، حيث لكل شخصية ملامحها وتصر "ُ فاته ُ ل .

وتختلف وسائل التأثير على القارئ باختلاف الكاتب، فقد يصف البحار العجيبة، وطلأء المدهشة، والمناظر الخلا "بة، والعطور السا احرة . وقد يهتم بوصف العلاقات الإنسانية المتعددة، وقد يصف العقول النيرة المهذبة، وقد يتتبع أعمال القدر ويصفها وصفًا دقيقًا معجز ًا. وعندما ينجح الكاتب في جذب القارئ ولفت انتباهه والاستئثار بلبه والسيطرة على أحاسيسه -تبدأ عملية التشويق . ولها صور كثيرة ؟ فقد يربط الكاتب أجزاء قصته بسر " يحتفظ به طوال القصة ، ولا يحاول أن يكشفه إلا في يربط الكاتب أجزاء قصته بسر "

نهایتها<sup>(۱)</sup>.

وقد استطاع الكاتب أن يطوِّر الأحداث يَحْم ل القارئ على تقليب صفحاته بلذة و َنه َم، ولكي يكتشف النهاية التي تبلغها الحوادث، ويعرف المستقر الذي تؤول إليه الشخصيات. وتظهر براعة الكاتب في تطوير الأحداث في تلك القصص التي تتحرك في خفة ونشاط، ساعية إلى النهاية الحاسمة، بعد أن تقطع إليها سلسلة من الذرا، معتمدة على التشويق والماطلة (٢).

وعلى القارئ إذا أراد معرفة مجيء عنصر التشويق في القصة أن يسعى إلى اكتشاف الخيط الذي نسج به الكاتب قصته ؛ وبهذا يستطيع أن يلمس بيديه ذلك النسيج المُح مُكَم، الذي يجمع بين الشخصيات والحوادث في البيئة الخاصة التي اختارها الكاتب، وأن يتصو ر تلك الحدود التي ستتحرك القصة في داخلها .

إن الفكرة ونوعة إنتاجها تُعدُّ من أهم عوامل التشويق في القصة بصفة عامة، والقصة في كتابات (البدوي) بوجه خاص، فالقصة مهم كانت دائرة اتساعها ضيقة؛ لابد أن تح ُ لد ِ ث َ رَرُدُ ا ما، ويتوقف تأثير الفكرة ليس على مدى انتشارها؛ ولكن على جهود أنصارها ومعتنقيها، وعلى الظروف والبيئة.

وكلما كانت الفكرة طبيعية أنتجتها تطورات حقيقية كان الأمل في نجاحها أكبروالفكرة ما هي إلا تعبير عن هذا الواقع وانعكاساته على ذات القاص ".

<sup>(</sup>۱) انظر : فن القصة د . محمد يوسف نجم، دار صادر ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٩٩٦م، ص،٣٤.

<sup>(</sup>٢) السابق ، ص٣٤.

ويمكن أن تتولد واقعية القصة القصيرة في ضوء العلاقة بين الواقع والمضمون.

لذلك نرى أفكار (محمود البدوي) في كل قصصه تنع من واقع مجتمعه، وتتفاعل معه ؛ منه تأخذ، وعلى حوادثه تنمو وتثمر . تصف الداء ، وتضع الدواء، قعر "ي العيب فيتجسم واضحًا للعين .

وأسلوب الكاتب المتنوع له دور كبير "في عملية التشويق ؛ فالكاتب عندما يعمد إلى التلويح أحيانًا والتصريح أحيانًا أخرى فهو يدفع القارئ إلى متابعة قصته .

أما التلميح عند (البدويف)ن القارئ يحس " به من خلال النص الذي يكشف أبعاد صورة الشخصية الخارجية ، فيكتشف علاقة هذه الشخصية بالشخصية المحورية، كما صة (الجواد) (١) .

أما جانب التوصيل، فمرجعه إلى أن (البدوية) نجح في وضع أسس سركفل له وتضمن سلامة وصوله إلى القارئ، من خلال اعتهاده على فكرة من الأفكار التي تطفو على سطح الحوادث، وكثيرًا ما تكون الغاية الأولى لقصص كهذه: إصلاح المجتمع، أو السخرية اللا شدعة من بعض النقائض الاجتهاعية، أو استهجان بعض الأفكار الطارئة. وهو يعمد إلى تجسيم بعضعاليل، وينظه ره ها مع الفضائل جنباً إلى جنب ؛ حتى يقدم للقارئ مثلا محسوسا الستطيع أن يضع إصبعه عليه، ويميز خبيثه من طبه.

كما أن هله محور ًا آخر له فاعليته في توصيل العمل الأدبي القصصي وزيادة التشويق فيها، يتمثّل هذا المحور في (البداية والنهاية)؛ حث إن البداية النّاجحة هي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٢٠٣-٢١٣.

التي تحدد نجاح القصة أو إخفاقها، فالبداية لابد أن تكون مشو ِ قة تثير اهتهام القارئ وتشدَّه إلى القصة، وربها كان العنوان للقصة هو بدايتها، وهو الذي يجذب القارئ إليها، أو يجعله لا يكترث بقراءتها.

إن ما نلاحظه هو قصر عناوين القصص لدى (محمود البدوي) ؛ حيث يكون العنوان خالبهً لكو "نًا من كلمة واحدة تُدخ ل القارئ مباشرة إلى المضمون الذي تناقشه القصة ؛ فالعناوين في قصصه تحمل إشعاعاتها الخاصة ، وتبدو دلالاتها قريبة من القارئ في ما يتصل بدور الشخصيات الواردة في النص ، كها أنه " ما تُعد مفتاح القراءة النص ، بها تحمله من تلميحات ودلالات .

فيكون العنوان محددًا للإطار الذي تتحرك فيه الشخصية ، مثل: (الجواد – الكردان – الرماد – الصقر) . ويتضح فيها أن العناوين لا تخرج عن الدائرة العامة التي يضع فيها (البدوي) لغته ، بوصفها أداة توصيل ؛ لتبدو عناوين قصصه مفاتيح تساعد في الوصول إلى مضامين القصة ونهاياتها .

وقصص (البدوي) ذات حركة في بدايتها . فالبداية الوضعية تقتل عنصر التشويق . فنراهمثلا ً - يبدأ قصة «المجداف» (١) بقوله:

«ذهبت لأهني صديقي الشيخ عبد الرحيم مهران بعودته من الحجاز. وسارت بنا المركب ساعة كاملة في ريح غير مواتية، وموج كالجبال، وكانت النساء تزغرد، والدفوف تُدق، والرجال يلعبون لعبة التحطيب، وير َقِصون الخيل في السامر»(٢).

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة المجداف ، ص ١٢٧ - ١٣٦ .

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص ۱۲۷.

وكذلك في بداية قصة (الذئاب الجائعة) (١) ، نراه يقول:

«خرجنا في الهزيع الأخير من الليل نزحف نحو المزرعة كالذئاب الجائعة، ومع أننا كنا مسلحين بأحسن طراز من البنادق فقد كنا نتجنب الحر اس ونراوغ كالثعالب؛ لأننا نعرف قيمة الدم المهدور في الصعيد، ولهذا كنا نتخير الأوقات التي تغفل فيها العيون وتغفو»(٢).

إننا نلاحظ أن القص قة تعج ألله بالحركة منذ بدايتها ، أو ما يليها من أحداث حتى النهاية ولعل في ذلك جمالية ألقصتين تصحبنا حركة مستمرة تنداح دون توقف من رأس القصة إلى نهايتها . فقصة (المجداف) (٣) بدأت بحكاية خروج الراوي مع الصياد والفتاة ، وملاقاتهم للقاتل، ولقطة التوتر والخوف التي انتابتهم في المركب من نظرات ذلك القاتل، وصولا ألى النهاية المحتومة والمستحقة التي لاقاها المجرم.

إن البداية في القصة التي لا تثير القارئ ولا تشد انتباهه من العبارة الأولى -قد تجعل القصة أقرب إلى موضوع إنشائي أو خواطر عابلاة تربطها هذه الخيوط الخفَ يتَّة التي تحرك الأحداث ببراعة واقتدار.

فالبدايقبلاأن تكون قويه مشوطة مشوطة مقدرة عالية على جذب انتباه القارئ إلى متابعة بقية أحداث القصة . والنهاية يجب أن تكون في قوة البداية، إن لم تكن أقوى منها؛ لأنها هي التي ستحد د الأثر الأخير في نفس القارئ، فإما أن يعجب بالقصة

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الذئاب الجائعة، ص ٥٤ - ٦٠.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد ، قصة المجداف ، ص ١٢٧ - ١٣٦.

وبكاتبها، وإما أن يندم على إضاعة وقته في قراءتها.

أمَّا النهاية فلا تقل أهمية عن البداية؛ لأنها ليست مجرد ختام لأحداث القصة، إنها اللمسة الأخيرة التي تمنح الكشف عن شخصيات القصة، وتكون لقطة النهاية هي لحظة التنوير في القصة.

ويكون الدافع الرئيس للقارئ في بعض الأحيان هو اكتشاف كيف تطورت الأمور حتى وصلت إلى تلك النهاية، نهاية الأحداث وإن ذُك رت في بداية القصة. فالنهاية في القصة القصيرة تكتسب أهمية خاصة ؛ إذ هي النقطة التي تجتمع فيها وتنتهي إليها الخيوط -خيوط الحدث كله-، فيكتسب معناه المحدد الذي يريد الكاتب الإفصاح في النص ".

والقصة اللصيرة تعتمد على التركيز، وتصور دو المة واحدة على سطح النهاية، وتكتفي بلمحة من لمحات الشخصية، وبموقف معين، أو لحظة خاطفة تعني شيئًا ما ؟ ولذلك فهي تسلط عليها الضوء بحيث تنتهي بها إلى نهاية تعبر الناعن معنى ومغزى هذه الخطائة.

ويتنوع ترابط البداية والنهاية في قصر (محمود البدوي). ففي قصة (الغول) (١) نلحظ أن نهاية القصة أو الأحداث كانت نتيجة طبيعية لبدايتها. فالصورة التي بدأت بها القصة التي يدُلْم ح م فيها البدوي إلى طمع طبقة الإقطاعيين فيها بين أيدي الفلاحين الضعفاء -كانت سببًا في وصولها إلى تلك النهاية. يقول:

«وكان عبد المحسن مهران -وهو فلاح من قرية الرحمانية بالصعيد- يمتلك

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الغول، ص١٥٣ - ١٦٦.

قطعة أرض صغيرة على شط النيل، لا تزيد مساحتها عن النصف فدان، وكان من سوء حظّه أنها ملاصقة لأرض الشيخ ماهر ومتداخلة فيها، فها زال هذا يجنبه حتى وضعه في أضعف تربة، فلها زحف النيل على الأرض يأكل منها ادّعى أن أرض الفلاح الفقير هي المأكولة وأرضه لم يمسها سوء»(١).

فهاذا كانت النهاية ؟ لقد ثأر (الغول) لهذا الفلاح الفقير - والغول رمز به إلى نهر النيل، إنه يروي الأرض دون تمييز بين فقير وغني. يقول (البدوي):

وكان النيل يزيد في كل ساعة، وضع في الجسر فانهار جزء منه، وتدفقت المياه تجرف أمامها كل شيء، وسبح التبن، والغلال، والطيور، وأطنان البوص. وظهر الرجال كالمررَدة على الجسر يحملون التراب. ثم وجدوا أنه لا جدوى من عمل شيء، وأن الغول يزحف عليهم بكل قوته وكل جبروته».

كان الفيضان بمثابة الثورة التي لا تُبق ِ ي ولا تذر ؛ إنصافًا لهذا الفلاح المظلوم.

وفي قصة (الرجل الأشول) (٢) نرى بداية الأحداث لا تنم عن نهايتها، فهذا الضابط المصري -لم يذ ر (البدوي)سمه ؛ ليكون أنموذجًا لكل من هم على شاكلته - ، وقد اشتهر أثناء ثورة ١٩١٩م بكراهيته الشديدة للمصريين، والسير في ركب المستعمر ، والنظر إليه نظرة إعجاب وإبهار ، واستحقاق للسيادة ؛ وما ذلك إلا نتيجة مترتبة على التخلف والضعف الذي أصاب المجتمع والأمة.

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، الغول ، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الرجل الأشول، ص ١٤٩ - ١٥٢.

ثم جاءت الأطترابيع ما ران على القلوب والعقول ؛ من أننا لا نَق ل شأنًا عن هؤلاء حتى لو أتيح لنا القليل الضئيل ، فنحن قادرون على استخدامه ببراعة وتفوقكان أن عاد الضابط إلى صوابه، وأحس بشناعة خ طئه ه.

وفي قصة (الكردان) (۱) جاءت البداية توحي بها يمكن أن تؤول إليه النهاية، فالبداية تدل على الجهل بمعنى الطيش، والقتل لأهون الأسباب وتصديق الوشايات والشلاولفتالتيَة أن من صرح على المخالة في الهلاك والدمار، وزهق الأرواح البريئة.

### المطلب الثاني: بين السرد والحوار

يؤد ي الحوار دوراً اهاماً افي قص (محمود البدوي) فهو جزء لا يتجزاً من نسيج القصة لديه، ويشغل جانباً هاماً منها ؛ فتراه يعتمد عليه في الكشف عن زوايا الشخصية ، وأبعادها ، واتجاهاتها ، وأعهاقها . ويحافظ في حواره على واقعية الأداء ؛ فيستنطق الشخوص ألفاظاً لا يمكن إلا أن تصدر عنهم .

وربها كان هذا الاحتفاء بالحوار سببًا في عدم اهتهامه بوصف بعض شخصياته من الخارج ؛ إذ إنه يتركها تنكشف قليلا من خلال الحوار. ولقد أبعده هذا عن التدخل في القصة معليًّا ، أو مفس من أ، أو مبديًا رأياً ومعطيًا حكها .

والحوار جزء من الأسلوب التعبيري في القصة ؛ بل هو أهم الوسائل التي يعتمد عليها الكاتب في رسم الشخصيات، وكثيرًا ما يكون الحوار السَّل س مصدرًا من أهم

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الكردان، ص٥٦ - ١٥٣.

مصادر المتعة في القصة، بواسطته تتصل القصة بعضها بالبعض الآخر اتصالاً مباشرًا وصريحًا .

وما من شك ً في أن النقاد والدارسين أشبعوا الصراع القائم بين الفصحى والعامية بحثًا ودراسة ، حيث تشعّبوا في اتجاهات عد ّة ؛ "فهناك من النقاد من يريد أن يج ُ ر ي َ الحوار بين الأشخاص بلغة عاميّة ، وذلك مراعاة لمستويات الشخصيات التي تتحاور، لا سيها إذا كانت هذه الشخصيات محدودة الثقافة، أو حتى إذا كانت مثقّفة . فعام ّة المثقفين تجرى حواراتهم بالعامية في الواقع، وبعضهم لا يدُدخ ل العامية في الأسلوب القصصي إلا في المواقف الحوارية. فالكاتب الذي يلجأ إلى طريقة السرد المباشر أو الطرق الفنية الأخرى لا يحتاج إلى قراءة بلغة عاميّة، ولا إلى أن يعرض قص ّته أو يصف حوادثه بمثل هذه اللغة أو اللهجة؛ ولكن الأكثرية يلجئون إليها في الحوار لتُض يف عليه صدقًا، وحيويّة ، وواقعيّة ً "(۱).

والناقد هنا ينطلق من معطيات اللغة العربية المعاصرة ؛ فهو يطالب أن تكون الفصحى لغة الأدب، "لكن طبيعة الفصحى التي يطالب بها هي الفصحى التي تنسجم وطبيعة الواقع المعاصر، من حيث اختيار المفردات السهلة ، ووضعها في تراكيب سهلة بسيطة ؛ بحيث تؤدي الغرض المرجو منها . هذا إلى جانب إمكان استخدام العامية في مواقع معينة وبخاصة في لغة الحوار . بمعنى : أنه لا يهانع من إدخال مفردات عامية إذا دعت الضرورة إلى ذلك، وبخاصة لغة الحوار في القصة القصيرة أو الرواية ؛ لأن ذلك

<sup>(</sup>۱) القصة القصيرة -دراسة ومختارات- ، الطاهر مكي ، دار المعارف ، الطبعة الثامنة ،۱۹۹۹م ، ص۱۰۱-۳۰۱ .

يؤدي إلى حالة من التواؤم الفعَّال بين طبيعة الحوار والشخصيات التي تمارسه"(١).

وهناك البعض الآخر من الكُتاب مم تن دعا إلى (تمصير اللغة). وقد لاقت هذه الدعوة صدًى لدى الكثير من المبدعين، لا سيها من كان على منابر الإبداع في مطلع عصر النهضة؛ أمثال: (لويس عوض، ومحمد حسين هيكل،) وكذلك (محمود تيمور) الذي كان لمشرًا فيها بدعوة أخيه (محمد) الذي كان من أشد المتحمسين لتمصير الأدب لغة وموضوعًا، وهؤلاء يد عُون إلى الكتابة بالعامية المصريَّة؛ سواء أكانت سردًا أم حوارًا" (٢).

وهناك فئة تؤ ثر استعمال العامية المفصة حة أو الفصحى المبسطة، أو اللغة الوسط وهي اللغة التي تقع بين العامية والفصحى، وهي أن تأتي الكلمات العامية مفصطكم حقاء كما تجري في الواقع دون الالتزام بخاصية الإعراب . "والواقع أنه ليس ثمة مبرر فني يمنع استعمال العامية في الحوار؛ بل إن طبيعة رسم الشخصية في القصة تتطلب ذلك وتعتمد عليه اعتمادًا كبيرً او إذا كانت لغة الوصف يجب أن تكون مطابقة لم للهغة التي تكر بها الشخصية وتتكلم بها في الحياة" (٣)

فمن غير المعقول أن يجعل الكاتب شخوصه تتكلم بمستوى لغوي واحد ، وخاصة إذا كانت اللغة المستعملة غير اللغة التي تتكلم وتفكر بها في الحياة . فالحدث إنها يقوم على الأشخاص وتفاعلهم فيها بنهم . فإن جاءت محاكاة الأشخاص ناقصة جاء

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص١٠٥ .

<sup>(</sup>٣) فن القصة ، محمد يوسف نجم ، ص ٩٩ .

الحدث ناقصاً ا، ومن ثمّ انعدمت الواقعية).

إن كاتب القصة يحاكي ويصو رحدثًا لا يشترك هو فيه بطبيعة الحال؛ ولذلك من الخطأ أن يفرض على الشخصية القصصية لغته التي يجب أن يكتب بها . فكلها كانت اللغة التي يصوغ بها الكاتب قصته أقرب إلى طبيعة الحدث الذي يصوره كان ذلك أفضل (١) .

"والحوار من أهم عناصر القصة ؛ فهو القادر على بث الحياة والصدق في تشكيل الشخوص المتحاورة، كها هأنيضفي على المواقف التي يعبر عنها فضلاً عن الحياة والصدق : الأهميَّة ، والتركيز . بل إنه يزيد من إحساس القارئ بواقعية القصة «أحداثها، وشخوصها"(٢).

ومن أهم " وظائف الحوار وأغراضه تطوير موضوع القصة للوصول بها إلى النهاية المنشودة، وهو أيض المخفف رتابة السرد، ويربع دعن القارئ الشعور بالملل، ويساعد في رسم الشخصيات ؛ لأن الشخصية لا يمكن أن تبدو كاملة الوضوح والحيوية إلا إذا سمعها القارئ وهي تتحدث.

إن اعتماد (البدوي) في بناء شخصياته على إبراز دور (الفرد الفاعل) ضمن إطار الجماعة لبناء الغد الأفضل ؛ هادفًا من وراء ذلك إلى بناء المجتمع الريفي الجديد ، الذي يطمح إلى تحقيق مصالحه بمنظار المستقبل ولا غرو ؛ فإن لهذا الهدف دور ًا في تحديد

<sup>(</sup>١) الأدب وفنونه ، عز الدين إسماعيل ، دار الفكر العربي ، الطبعة التاسعة ، ٢٠٠٤م ، ص١٨٧ .

<sup>(</sup>٢) القصة في الأدب العربي الحديث ، محمد يوسف نجم ، دار الثقافة ، الطبعة الثانية ، بيروت ، 1977 م .

سهات الحوار القصصي لديه.

انظر مثلا ً إلى حوار قصة (الصقر) (الكدال على صفة (زهران) الذي رمز به (البدوي) المستعمر، الذي أظهر ما لا يُبط ن . فقد رسم حول نفسه هالة من القوة والعظمة يبث بها روح اليأس وخيبة الأمل في النفوس والقلوب باستحالة أن تصل إلى ما وصل إليه . يقول: وفي هذه اللحظة أطلق غلام في الخامسة عشر من عمره النار فخر الكلب صريعًا، وذه هل الناس، وسأل زهران وقد أصفر وجهه :

مَن - هذا الغلام؟ أمن بلدنا؟

-أبدًا، إنه من تلوانة.

ابن من؟

- إنه حسن ابن المرحوم عبد الغني.

فحملق فيه زهران ، وارتعش بدنه، وسأل :

- هو عبد الغنى له ولد؟

أجل ، وكان في بطن أمه عندما قُدّ لل والده .

وانفضت الجموع، وشعر زهران لأول مرة في حياته بالتخاذل(7).

إن للغة الحوار صفات عيزها عن غيرها ؛ كالسلاسة ، والمرونة ، والتركيز ،

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الصقر ، ص٢٢٧ - ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الصقر، ص٢٣١.

والعفوية ، والبُعد عن التكلّف والتصنّع (١) ، أي أن تكون اللغة سهلة ، ذات جمل بسيطة وواضحة ، يفهمها البسطاء من القر "اء . ولا بد من ملاءمة اللغة للشخصية وثقافتها ، وبيئتها ، وطريقة تفكيرها .

وبعلالحديث عن لغة الحوار في قصص البدوي حري أن بنا أن نتين موقفه من الدعوات والآراء التي نادت بالعامية ؛ إذ قال: "لقد كان الحوار في ما مضى يور باللهجة العامية ، ولكن بعد أن وجدت أن نصف المطبوع من كتبي يوزع في البلاد العربية رأيت أنه من الجحود أو الإنكار أن يقرأ نصف القراء حوار الايفهمونه . ويمكن أن يعتبر هذا الموقف من اللغة تحوير اعن الواقعية البحتة ، أو الواقعية المطلقة ؛ على أني توقفت عن استعمال العامية توقفًا تامً عين وجدت أيض عددًا من المترجمين لقصصي إلى الإنجليزية والفرنسية والألمانية يسألونني عن معنى كلمات في الحوار بالعامية إلا أن العرب يمثلون الطبع - هدفًا أهم من هدف الترجمة "(٢).

إذَن ؛ لقد آثر البدوي التعبير بالعربية الفصحى ؛ سواء " في أثناء السرد أو الحوار، إلا " في القليل . فقد أورد بعض الكلمات والألفاظ الدارجة التي تأتي على لسان الشخصية لتعبر " عن واقعها ، وتصور بيئتها وثقافتها .

وقد تتصف لغة الحوار في قصص البدوي بصفات اللغة الواردة سابقًا ؛ فقد يطول الحوار أو يقصر تبعًا لما تقتضيه الأحداث . فإذا كان الحدث يتطلّب أن يطول

<sup>(</sup>١) القصة والرواية ، عزيزة مريدن ، دار الفكر المعاصر ، الطبعة الأولى ، ١٩٨٠م ، ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) مختارات قصص من الإسكندرية ، بقلم محمود البدوي ، تقديم واختيار على عبد اللطيف وليلي البدوي ، مكتبة مصر ، الفجالة ، الطبعة الأولى ، ٢٠٠٢م ، ص٧.

الحوار فإن البدوي لا يتردّد في إطالته ، ولكن هذا لا يعني أن يكون الحوار ُ مفتق ِ دًا للحرارة والتألّق. نقرأ هذا في الحوار من ق ق (الجواد) (١) ، يقول:

- أين زوجك ؟
- ذهب إلى السوق يبيع عجلة .
- إذا عاد بها سأشتريها منكم.
- أو تحسب أنني أصدقك ؟ إنك لا تبيع ولا تشتري .
  - کف ؟
- أجل .. إنك عاطل ولا عمل لك على الإطلاق ، ومثلك كثير يحملهم التيّار ومصيرهم إلى الكلاب .
  - تولين فيذا الكلام لأنك أعطيتني قليلا من الدخان ؟! خذيه .
- لا ، ليس لهذا ، وإنها أقول لك هذا الكلام لأنك شاب وطالع على وجه الدنيا .. فلهاذا تحمل البندقية وتدور بها ؟! .. احمل الفأس ، واعمل في الحقل .
- إني غريب ، وكنت مريضً ا ، وأقيم في هذا البستان إلى حين ، وأرجو أن تحملي لي فطيرةً في الصباح . ونظر إليها بطرفه .
- أو تحسب أنك تخيفني ببندقيتك ، ونظرتك ؟ لن أحمل لك شيئًا . والآن أغرب عن وجهى . وظل جالسًا يضحك .
  - إذا رآك زوجي هنا سيقتلك ؛ لأنك شر " ير .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٢٠٣-٢١٣.

- لم أسمع مثل هذا الكلام قط من إنسان ، وأنا أقبله منكنالل حلوة ، ولأنك ستحملين لي الفطيرة في الصباح"(١) .

إن الحوار المطول هنا يقف بناء على الجانب المقصود من شخصية تلك المرأة (شلبية) ، وكيف أنها تمثل نموذج الجشع والطمع الذي دفعها إلى خيانة زوجها ، والوقوف إلى جانب القاتل (علام) . فالحوار جزء من الأسلوب التعبيري في القصة ؛ بل هو من أهم الوسائل التي يعتمد عليها الكاتب في رسم الشخصية . فالمعنى هو الذي يحدد الإيجاز أو التفصيل في النص " .

وقد يأتي الحوار قصيراً ا ، مركّزاً ا ، معبراً ا . يقول في قصة (الرماد) (٢) :

"- هل أنت قادم من السوق ؟

أجل، وتأخّ رت كما ترين.

- يبدو لي أنك لم تشتر شيئًا .

- كنت أود أن أشتري بقرة بدل التي نفقت في (البرسيم) ولكنني وجدت ُ البقر غاليًا جداً ، فرأيت أن من الخير أن أشتري من سوق السبت .

الذهب وهو يستطيع أن يشتري لك بقرة وله بيت عبد الصبور ، إنه يتاجر في البهائم ، وهو يستطيع أن يشتري لك بقرة رخيصة من منفلوط ، أو الحكواته ، أو حتى من ديروط . إنه يترد على هذه البلاد كلها .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الجواد، ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الرماد، ص ١٩٧ - ٢٠٢.

فكّرت ' في هذا على التحقيق بعد أن خرجت ' من السوق.

- أو تعرف بيته ؟ ليذهب معك هشام .
- الشكر لك ، إنني أعرف مكانه ، وسأجده الساعة في مقهى القرية .
- أجل إنك ستجده في مقهى رميح يشرب الشاي هناك ، وربها كان يلعب الورق مع الفتيان .
  - كثّر خيرك"(١).

نجد الحوار هنا على الرغم من قرصر صور ما إلا "أنه لا يخلو من الجمل الطويلة الشارحة للموقف والمعبرة عنه .

إن الحوار هنا له ما يسو ع ق صر و م ف (حسان) يريد أن يشرب الماء ، ويروي ظمأه ، ويعود سريعًا إلى طريدته (عباس) ليأخذ بثأر أبيه بعد كل هذه السنين الطويلة . والمرأة كانت تتوج س خيفة من هذا الغريب عن القرية ، فجاءت أسئلتها لمعرفة أسباب مجيئه إلى القرية ؛ فكان هذا الحوار بحاجة إلى الإيجاز ، لأنه حوار "غرض م الإبلاغ .

كما أن البدوي يمتلك قدرة على مراعاة الهروقات في لغة شخوصه التي تتعد تعد تعد تعد البدوي يتوافق بتعد د المستوى الثقافي أو الاجتهاعي للشخصية ؛ فالخطاب السردي عند البدوي يتوافق ومستوى الشخصية الثقافي والبيئي والاجتهاعي . كما ينطلق من مفهوم مسايرة الواقع الاجتهاعي والمعيشي .

ففي قصة (الطلقة الأخيرة) حمل الحوار من صفات الواقعية التي حملتها القصة في

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الرماد، ص ١٩٩.

أحداثها وبيئتها ، فجاء على لسان الشخوص عام "ياً ليعبر عن تلك الطبقة من الناس التي لم تنل حظها من العلم والثقافة فإذا كانت البيئة فقيرة جاهلة يسودها التخلف أيخالف الواقع ليأتي بحوار شخصيات ه فصيحًا متكلَّفًا عليها ؟!

ه ه يقول على لسان أحد شخوصه ، وهو (عمار) في قصه (الطلقة الأخيرة)(١):

وفي "الضحى وكنا جالسين في الخص مر علينا ابن عبد الصبور ، فصاح فيه عما ر : روح هات بقرة فطوم كما أخذتها ، وفي الظهر تكون البقرة هنا وإلا أنت عارف ما سيحدث لك"(٢) .

إن الحوار عند البدوي يأتيميز الشخصية المتحدث في النص ، ومعبر اعن نوع الثقافة التي تنتمي إليها الشخصية ، ولكل شخصية الكلمات التي لا تخرج عن نطاق بيئتها الاجتماعية والتعليمية والمهنية كما نجد في بعض قصص البدوي استخدام اللهجة الريفية (الصعيدية) وسيلة لإبراز الشخصية . فلهجة الكلام إضافة هامة في رسم الشخصية ، ولها دور مهم في إلقاء الضوء على البيئة . نظر إلى الحوار في قصة (الثعبان) (۳):

" - أين الفلوس يا مأمون ؟

- اتفضل.

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الطلقة الأخيرة، ص١٦٧ - ١٩٠.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۱۸۳.

<sup>(</sup>٣) قصص من الصعيد، قصة الثعبان، ص٤٤١-١٤٨.

- والجنيه ؟
- أنا زارع فدان وتلت ، بس على وابورك يا عبد العليم بيه .

أنت زارع فدان ونص ، والدّ لا " ل قاس زراعتك ، وكمان إسماعيل ، كل ميه لازم المناكفة دي ؟! ... روح هات الجنيه .

- معنديش غير دول يا عبد العليم .
- خد فلوسك ، ولما تكملهم هاتهم مع بعض .
  - أجيب منين ؟ أبيع ولادي ؟!

روح بعلك كيلتين قمح و لا "نعجة و لا "عنزتين من دا اللي داير ياكل دُرة الناس.

أنا معنليش غير دول ، حقّ ك وزيادة .

- بتقول إيه ؟!
- حك بده؟!
- من الصبح حنحجز على زراعتك وجاموستك .
- أنتو حتشترونا وتبعونا بأرضكم ووابوركم ؟ إيه الذل دا ؟!
  - بتقول إيه يا كلب ؟!!"<sup>(١)</sup>

إن معالجة البدوي لقضايا مجتمعه الريفي كانت السبب الرئيس الذي دفعه للتعبير باللهجة العامية أو المحلية ، قاصدًا من ذلك إيصال أفكاره إلى القراء .

الفصل الثاني: تقنيات البناء السردي في قصص البدوي

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الثعبان، ص ١٤٤ - ١٤٨.

إننا نجد في الكثير من قصص البدوي حوارًا واقعيًّا يتسم بالعاطفة ، معبرًا عن الواقع النفسي والشعوري للشخصيات داخل العمل القصصي ، والذي يمنح القارئ فرصة التعرف عن قرب على الدوافع الحقيقية التي تكتنف مواقف الشخصيات ، وتفسر انفعالاتها الذاتية إزاء الأحداث . في قة (في القرية) (١) :

"وجدت القناة قد تقطعت في المكان الذي يشرب فيه القطيع ، وكانت الفتاة واقفة .. تضحك .. فقلت لها في غيظ وخشونة أهذا مضحك " ؟! ليس أمتع منه منظر .. اذهبي وعنزاتك من الإهذا جهد تسعة رجال من دم ولحم ، اذهبي الهذا بهد المعدد المعدد أله المن عند المعدد ا

وفي حوار آخر:

"قالت في صوت كالهمس: أعطني بعض الحشائش للعنزات.

فأشرت ُ بيدي ۗ إلى الحقل ، وقلت لها في صوت جافلحٌ قل ُ أمامك ِ ، فورقي منه ما تشئين .

لا أعرف.

ماذا ؟

لا أعرف ، أنا لست فلا "حة .

أنا أعرف أنك بنت العمدة . ومن تكونين إذن ؟

أنا غجرية.

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة في القرية ، ص٦١ - ٨٥.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۷۰.

نورية ... نورية ... ومتى ترحلون ؟ ... لا أدري !

دخلت ُ الحقل وخرجت منه بحزمة ضخمة من الحشائش وألقيتها تحت قدميها ، فق ت لها : خذي ، واذهبي عني .

أنا لست أ قوية مثلك ، ولا أستطيع حمَّل هذه .

إنها ليست أثقل من الجر"ة.

ولكني لا أستطيع حمُّلها"(١)

ففي هذا الحوار القائم بين (البطل) و (نورية)لك الفتاة الغجرية ، تصوير للشهد من مشاهد الحب المؤثرة ، التي بُنيت على إشاعة روح الصراع أكثر من العاطفة ، فعلى المستوى الظاهري ربها يبدو للقارئ أن الحوار لا علاقة له بالحب ، ولكن تحت السطح يكمن المعنى الحقيقى .

وليس من الواقعية في شيء أن يكون الحوار في العمل الأدبي نقلا ً للمحادثات اليومية، أو لما يجري بين الناس من أحاديث في حياتهم، إلا ما قال (كروثرس): "إن الحوار الرائع المبدع هو أقدر المواهب وأغلاها، وأنه الزهرة في شجرة العمل الأدبي، واللمسة الأخيرة المتوجة للصورة؛ وهذا لا يتحقق من خلال ذكر أحاديث الناس في الحياة الواقعية"(٢).

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة في القرية ، ص٧١.

<sup>(</sup>٢) مقالة بعنوان: الفصحى في الحوار القصصي، لصالح إبراهيم الحسن، مجلة الفيصل، عدد ٢٤٥، ذو القعدة ١٤١٧هـ، إبريل ١٩٩٦م.

فالفن ليس تسجيلاً حرفيًّا للواقع، أو هو محاكاة له في ظواهره الخارجية ؛ بل هو أخ ْ ذُ ٌ ومحاكاة لجوهر ما في الواقع ، بقصد إغنائه وإكهاله.

والواقعية في الحوار: أيكون إدراك الشخصية وتفكيرها موائما ومتناسبًا مع مستواها الاجتماعي والثقافي ؛ بحيث لا تنطق العامة بأفكار الفلاسفة.

ومن هنا كان على الكاتب ألا "ينقل أحاديث الناس في حياتهم العامة كما هي تمامًا في قصصه، وإنها عليه أن يهذبها وينقيها وينسقها ، ويصبها في الخط الأساس الذي تجري فيه أحداث القصة .كل هذا دون أن يجعل القارئ يحس أن الحوار دخيل عليها ، أو زائد "فيها، أو غير مطابق للشخصية التي يجري على لسانها(١) .

كما أن الحوار في قصص (البدوي) يجيء كاشفًا عن أبعاد الشخصية الفكرية والسلوكية؛ ففي قصة (الطلقة الأخيرة) (٢كووار شيشرح البُعد الفكري والسلوكي لشخصية الإطل عما "ر)عبر حوار طويل. يقول في أجزاء منه:

"مألت عمار هل حدث شيء "في الجزيرة ؟

ابن عبد الموجود ضربه أحد ُ الصّ يّادين بالنار .

وقُد ل ؟

لا ج ُرح فقط.

- ومن المعتدي ؟

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الطلقة الأخبرة، ص١٦٧ - ١٩٠٠.

- الفلاح طبعًا . إن الصيادين ساكين يسعون لرزقهم ، ويتعر "ضون في الليل للأمواج والبرد والرياح الهوج ، ولكن الفلاح لا يرحمهم عندما يراهم يجر "ون الشرِّ باك على الشاطئ ، يريد أن ينتزع عنهم رزقهم بالقوة في لحظة ...

وهل تأسف على القتل يا عم عما"ر؟

- بال بع يا بني .
- ما أكثر الذين قتلتهم في حياتك!
- أنا ؟!من الذي حد تك بهذا يا بني ؟ الفلاحون ؟! .. إنهم كاذبون وينسجون الحكايات من الأوهام .
  - -ألم تقتل أحدًا وأنت رجل الليل؟
- -أبدًا يا فتحي أفندي . أبدًا ، أيخلُق الله الإنسان لنقتله ؟ إن هذا لا يمكن أن يحدث إن الله الذي خلقه هو الذي يميته ..

وفي الليل ألم تضطر" إلى إطلاق النار.

كثيرًا، ولكن للإرهاب فقط .. الذين كنا نسرقهم كنا نُرهبهم فقط . كنا نسرق .. وكنا نسطو .. وكان الأغنياء يودعون كل نقودهم في بيوتهم ، لم يكونوا يضعونها في البنوك كما نرى الآن .. إني أعرف أن القتل جريمة لا تُغتفر"(١) .

يتبين لنا من هذا الحوار المطول المتسم بالحيوية بُعد الشخصية الفكري ؛ فعلى الرغم من ظروف الحياة وقسوتها التي قادت على ليصبح رجل ليل يسرق ويسلب وإيله بأن هذا كله لم يُنس م الثوابت الدينية ، ولم يُبع ده عن إنسانيته .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الطلقة الأخبرة، ص١٨٥ - ١٨٦.

وقد يساهم الحوار فيقصص البدوي في بناء الحدَث وينوب عن السرد في ذلك؛ كما هو الحال في قصة (زهور ذابلة) (١):

كانت روحي قد تخد رت ، وتقم صني الشيطان ، وبدا لي أن خير ما أفعله هو أن أتحر ك ، ففتحت أن باب السيارة ، فأحس تن الله بي .

- إلى أين ؟

سأتمشى قليلاً.

لاتبتد.

أتخافين ؟

أنا ؟ إأبدًا ، وإنها أخاف عليك من الذئاب!".

وفي بعض القصص يعمد البدوي إلى توظيف حواره الداخلي للكشف عن مكنونات شخصياته ، وما تفكر فيه ؛ كما هو الحال في قصة (الشيخ عمران) (٢) . يقول :

فكرّرات ُ في ما قاله الشيخ ، وقلت ُ لنفسي : إنهم يفعلون ذلك تحت تأثير نير القرون ، ظلم أجيال وأجيال . إن الفلاح المصري يسرق ويخادع نتيجة ً لحياة البؤس والاستبداد التي عاشها منذ آلاف السنين ، ولم يتنفس الهواء إلا في عهد العرب .

متى استعبدتم الناس وقد ولدته م أم هاته م أحرار ا ؟!

ثم ماتت هذه الكلمات ، وعاد الرق والاستبداد كم كان".

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة زهور ذابلة ، ص٨٦-٩٩.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الشيخ عمران، ص١٠٠-١١٥.

ويستخدم (البدوي) الحوار الداخلي للتعبير عن عدم الرضى والسخط من النفس عند سقوطها في الهاوية جر "اء لحظة ضعف تكبلها، ولا تستطيع وقتها السيطرة والتحكُّم في سلوكها.

إلا "أن هذا يكون دون ممارسة (البدوي) ضغوطه على الشخصية ، وإنها ترك الحرية لها في أن تعبر عجلس "به ، كما في قصة (الأعمى) (١) ، عند ارتكاب (جميلة) للخطأ ، أخذت تحدث نفسها عن هذه الخطيئة التي لن يغفرها لها أحد:

مشت جميلة إلى بيتها خائرة القوى ، مرضوضة الجسم ، ذاهبة اللب " ، قد اسود " في ذرها الوجود،واحلولكت الدنيا ...لقد فعتا عن ؟ مع سيد الأعمى ... ستطلع شمس الصباح..على القرية..ستتحدث وتبتسم وتضحك،ولكن بأي وجه ؟ وأي لسان ؟ وستقابل الزوج .. ولكنه لن يعرف شيئًا .. لكنها مع هذا ستشعر بالخجل ، وتغض الطرف ، وتنكس الرأس ... ستسير في القرية مطأطئة الرأس ، خافضة الطرف ، لا تستطيع أن تقابل نظرة امرأة بمثلها ، ستفعل ذلك ما دام الإحساس بالجريمة يلازمها، وإذا ما بارح كها هذا الإحساس ستنسى ، ولكنها لن تستطيع أن تنسى كل شيء "(٢).

إن في هذا الحديث النفسي لـ (جميلة) بعد الخطيئة ، وإظهار خوفها من زوججها ولا داتها من أهل القرية حلالة على براعة (البدوي) في رسم (المونولوج الداخلي) (٣)

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة الأعمى، ص١٠-٢٩.

<sup>(</sup>۲) نفسه ، ص۲۳.

<sup>(</sup>٣) المونولوج الداخلي ، هو : "الحوار النفسي ، أو الكامن ، أوالداخلي . كل هذه المصطلحات أو المسمسيّات تدل على أن هناك خطابًا مضمّ نًا داخل خطاب آخر ، يتسم بالسردية ؛ فهو حديث النفس ، واعراف الذات ؛ لغة حميمة تندس تضمّن اللغة العامة المشتركة بين السارد=

المعبر " بحرارة عن الضغط النفسي الذي تعانيه الشخصية ، نتيجة فقدانها لإرادتها ، وانحدارها نحو الهاوية .

وأما دور الأسلوب في خدمة الحوار في العمل القصصي، فهو: ما يقدم فيه الكاتب وصفًا للمشاهد التي تقع عليها عينه من خلال منظور المشاهد البعيد، فيصف ما يشاهد، ويرى بضمير الغائب أو صيغة الزمن الماضي، ويقوم القاص أمن من خلاله بوصف مشاهد الطبيعة أو مفردات بيئة القصة، أو مكان الأحداث، أو ملامح الشخص. وهذا ما يعرف بـ(الأسلوب الوصفي). وهو من أهم الأساليب والتقنيات السردية (۱).

كذلك يستخدم الأسلوب للدلالة على الشخصية أو تخصصها ، ويختلف باختلاف الطبقات والمستويات الاجتهاعية والثقافية . وقد كان أسلوب (محمود البدوي) هو ذلك الأسلوب العربي الفصيح ، بها يحمل من الصور والجهاليات التي تضفي عليه سحر ًا.

يقول في قصته (الذئاب الجائعة) (٢) التي رمز بها للفقراء ، وأشار إلى أن المجتمع بطوائفه يتحم لل دور ًا كبير ًا في جعلهم ذئابًا تَو َد ُ الفتك بكل ما يقابلها:

«خرجنا في الهزيع الأخير من الليل نزحف نحو المزرعة كالذئاب الجائعة، ومع

<sup>=</sup>والشخصيات ، وتمثّل الحميمية والصدق والاعتراف ، والبوح" . اللغة وتقنيات البناء القصصي ، كمال خليفة ، مطابع جامعة أم القرى ، الطبعة الأولى ، ص١٣١ .

<sup>(</sup>١) انظر : اللغة وتقنيات البناء القصصي ، كمال خليفة ، ص٦٦-٦٧.

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد، قصة الذئاب الجائعة، ص٥٥ - ٦٠.

أننا كنا مسكَلَّحين بأحسن طراز من البنادق؛ فقد كنَّا نتجنب الحُرُ اس ونراوغ كالثعالب؛ لأننا نعرف قيمة الدم المهدور في الصعيد؛ ولهذا كنا نتخير الأوقات التي تقفل فيها العيون وتغفو».

إنه الأسلوب السهل الواضحين يصور القاص أن ، ويتحدث بلسان الشخص في سهولة ورقة وعذوبة تمكِّن القارئ -مها كانت درجة ثقافته ومنزلته - أن يقرأ الأحداث، ويكشف تلك الحقيقة التي يريد الكاتب أن يصوغها له بأسلوبه، ويريد من القارئ أن يستشفها من وراء عمله .

على أن (البدوي)قد يوائم بين أسلوبه وبين الحوار، فإذا كان الحوار عاميًا موافقًا للشخوص فإن أسلوب الرجل في وصفه يكون عاميًّا أيضً ا. ففي قصة (الغول) (١) الذي رمز به إلى ما يعانيه المجتمع من أمراض وعلل تصيبهالتخلف والجمود، جر "اء أن المجتمع لم يكن له نصيب من تعليم أو ثقافة، وإلا هذب العلم والمعرفة من أخلاقه ورفع شأنه، وأخرجه من طور الجمود والتخلف إلى الإصلاح والنفع للأمة . ولكي يدلي على جهل تلك الفئة في قصته (الغول) قال:

«وسلطعاون صياح الفكلا تك حين وزعاقهم في كل مرحلة يقطعها بالدابة، فلم الاحظ عليه شيخ البلد التعب سأله:

تحب أن تستريح قليلا ً يا حضرة المعاون ؟

-أبدًا، باقى كثيريا شيخ تبارك؟

- حوالي نصف ساعة، أنا عارف النصف هذه ستصبح ساعة، لأ. قر " بنا» (٢).

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد ، قصة الغول ، ص١٥٣ -١٦٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص ۱۵۵.

ومما لا شك فيه أن التعبير بأسلوب فني يحتاج إلى كثير من المران والدربة والمزاولة.

فالأسلوب من أهم العناصر التي تقوم عليها القصة القصيرة . ونجاح القصة يتوقف إلى حد كبير على الأسلوب الذي تكتب به ؛ فمهما بلغ موضوعها من الأصالة والقوة والجدِّة، ومهما توفر فيها من العناصر الفنية في الصياغة فإن الأسلوب الرَّكيك الضعيف يُفس دُ هذا كلّه ، ويمنع القارىء من متابعة القراءة ، وإن استمر في قراءتها فهو يحس أن الكاتب لم يجُ دُ أو يحُ سُ ن التعبير عما يريد أن يقول . وإن كان الأسلوب الركيك يفسد القصة ذات الموضوع الجيد والصياغة الفنية -فكذلك الأسلوب المزدحم بالزخرفة اللفظية والمحسنات البديعية ، وألوان البيان التي يهدف من خلالها الكاتب استعراض مهاراته البلاغية والبيانية . وهذا لا يعني منْع الكاتب من استخدام بعض المحسنات والصور البيانية ، وإنها هذه المحسنات والصور إذا كانت مقصودة لذاتها ولاستعراض قدرة الكاتب البلاغية فإنها مُ فس دة للقصة . أما إذا كانت هذه المحسنات اللفظية تخدم القصة بهدف معين ؛ كأن تقرب بعض المعاني المجردة إلى ذهن القارئ، -فإنها تُضفي عليها مزيدًا من الجهال والحيوية ، وتكون عندئذ ضرورة لازمة (۱).

لننظر إلى وص في (محمود البدوي) في قصه (صوت الدم) (٢) حين يقول: (وكان مستغرقًا في خواطر لا علاقة لها برهبة المكان مطلقًا. وانحنى الجسر

<sup>(</sup>۱) القطوقُّرَا وتمرُّدًا ، يوسف الشاروني ، مركز الحضارة العربية ، الطبعة الثانية ، القاهرة (۱) القطوةُ رَّا وتمرُّدًا . ٢٠٠٢م ، ص ٢٤-٤١ .

<sup>(</sup>٢) قصص من الصعيد ، قصة صوت الدم ، ص٣٠-٣٥.

فجأة انحناء شديدًا، وتمهلت معه الدواب، وأطل نعمان على جوف الترعة بجانبه، وكانت قد عمقت وغابت في أعماق الأرض حتى بدت كالمغاور السحيقة التي يضل فيها إنسان العين، وتلفّت مذعورًا على صوت أقدام سريعة دو "ت فجأة، وأخذته على غرة ضر به نَبُّوت قويَّة من أشد السواعد وأقواها، حطت على صر كمغه وانقلب بعدها عن ظهر الدابة يهويهن حافة الجسر إلى بطن الترعة كالحجر الساقط من قرن جبل، مقلبًا ظهرًا لل بعن الترعة فاقد الحراك»(١).

إن الأسلوب السهل لكتابة القصة يحتاج إلى دقة في اختيار الألفاظ الصحيحة المعبرة بوضوح، وإلى وضع هذه الألفاظ في عبارات قصيرة نابضة، جذابة ، خالية من الجناس، منسقة النغم ؛ كأنها قطعة موسيقية عذبة الرنين.

إننا حين قف على تا ات (البدوي)، نجد أنه يركز في سرده للأحداث ومحاورته لنا، يوظف هذا النقل في طريقين ، أغلب الظن أنه بها يحاول الجمع بين السرد والحوار، فتارة نجده يميل إلى النقل والسرد؛ وذلك حين يحتاج الأمر إلى توصيل معلومة كاملة، دولتقص؛ أو أن انتقاص بعضها، قد يخل —من وجهة نظره - بالفائدة المنشودة من هذا النقل للأحداث والخبرات.

وتارة أخرى، نجد كاتبنا يميل إلى استخدام الحوار والمناقشة، التي ربها تعمل على تفعيل الموقف، وتزيد من اجتذاب القارئ...نلمح هذا وذاك من إبحارنا في جوانب من قصصه...

" - من هناك؟

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة صوت الدم، ص٣٥.

فتوقف عن السير، وحر"ل وجهه إلينا، وظل صامتا برهة.

- نعمان.

قال هذا واتجه نحونا . وكان الشيخ يفرك بعض حبات القمح بين يديه، فلما اقترب منه نعمان، أشار إليه ليجلس، فجلس أمامه.

وكان نعمان يرتدى جلبابًا أسمر، وعلى رأسه لبدة من الصوف الأسمر كذلك، وفي يده بندقية من أحسن طراز)) (١).

فها هو البدوي في قصة (حارس القرية) ينقلنا أكثر من مرة بين السرد والحوار، ولنا أن نطالع هذا الجانب:

للخت شبحًا على الجسر ، وكان يمشي على مهل ، ولم يكن أكثر من سواد يتحر "ك في جوف سوا . و لما أصبح في محاذاتنا انحدر عن الجسر ، ومضى ...

- إلى أين يا نعمان؟

إلى حيث تسوقني الأقداريا عمِّي الشيخ.

وخيّم صمت ثقيل علينا ثلاثتنا، وكان الشيخ يحدق في وجه نعمان وينظر إلي ً ويقرأ أفكارنا؛ ولكنه لا يقول شيئًا"(٢).

نجد أن لغة السرد في قصة البدوي جاءت لتعر "ي الواقع المعيش لفئة عريضة من فئات المجتمع الريفي .

<sup>(</sup>١) قصص من الصعيد، قصة حارس القرية، ص١١٦-١٢٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۱۲۳.

إذَن فمضمون القصة عند (البدوي) يتمثل في تصوير الحياة التي عاشها الناس في تلك الفترةصوير ًا دقيقاً، يحدد أبعادها، ويوضح ما يسود هذه الحياة من عادات وعلاقات وقيم في كل مجالات الحياة، وتمجيد الصفات النبيلة الفاضلة من أصحابها، وذم الصفات السيئة ؛ كالظلم ، والخيانة ، والغدر وغيرها . وتسليط الضوء على شخصيات ترغب الناس في النفور من مسالكها وأعمالها ، وما تقوم عليه حياتها.

ولعلنا نُهِ لِ القاص ونقد رجهده عندما نحس بأنه ساعدنا على اجتلاء بعض النواحي المجهولة، والانبعاثات الغامضة في حياتنولا يتاح للقاص أن يرسم نا لمك الصورة الواقعية إذا عمد إلى تسجيل كل ما تقع عليه عينه من وقائع الحياة، أو كل ما يتذكره منها؛ ولكن يتمكن من ذلك إذا أطلق خياله باحثًا عن الأسباب والنتائج، منقبًا عن الأفعال، وما يتوقع لها من ردود وأصداء»(١).

بقي لنا أن نذكر أن الدارس وهو يتتبع المستوى اللغوي في قصص البدوي يجد أن هناك مستويين للغة ؛ لغة السارد ، ولغة الشخوص . واللغة الأخيرة قد ترد – وإن كان قليلاً - في بعض القصص كما يلفظها أصحابها في الواقع ، وكأن البدوي وهو يفعل ذلك يضفي على النص صبغة واقعية ، يوحي للقارئ بأنه لا يستنطق الشخصية ، وأن الكلام كلا ها ه ك مه هو .

أم" الغة السرد عند البدوي فقد التزمت خط الفصحى ، ولم تح َ د عنه ، على نحو يتجلى " فيه ثقافته العالية ، يتجلى " فيه ثقافته العالية ، وقدرته المميزة على التعبير عن فكره ومنظوره القصصى .

<sup>(</sup>١) فن القصة، د محمد يوسف نجم، ص ١٢.

ونلاحظ المواءمة والانسجام في النص بين المستويين : اللغوي للقصة ، والخطابي للشخصيات .

هكذا نرى أن القصة القصيرة عند (البدوي) جاءت لتعبر عن الذات ، وتشخّص الواقع . ومن هنا كانت قصص البدوي قصص أفعال وأحداث واقعية ، مأخوذة من الواقع الاجتماعي ، ومختارة من الطبقات الاجتماعية المقهورة والمنهارة .

## الخاتمة

تناولت هذه الرسالة الريف المصري في قصص محمود البدوي القصيرة ، وكان من أهم النتائج التي ظفرت بها :

احاولت فصص البدوي أن تقد مصورة عن الريف المصري ؛ فإذا هو يبدو سلبيًّا مضطه دً اللإنسان البسيط ، قاتلا للأمل ، حاجبًا لنور الغد ، متواريًا خلف قناع الطيبة والبراءة . صورة ينتشر فيها الجهل والفقر والمرض ، والتسلط الإقطاعي . هذا إلى جانب تصويره نضالات الفلا حين ، وحقوقهم المسلوبة ، وإرادتهم الخاضعة .

7- أن الأحداث القصصية عند البدوي تتمحور حول البحث عن الظروف الإنسانية التي تكفل كرامة العيش، وتتمثل هذه الظروف في البيئة النفسية والاجتهاعية . فهذه البيئات تشكّل حافز ًا حيويّا كان وراء معظم القضايا الاجتهاعية التي عالجها البدوي في قصصوهذا يفسر " التزام البدوي بقضايا مجتمعه، وبخاصة الريف الذي يعيش مساحة من التهميش والإهمال ؛ فهو لا يبرح يعاني مشاكل تحول دون بلوغ الفرد القد و المطلوب من الحياة الكريمة . وفي مقابل ذلك هناك من يتمتع ببحبوحة العيش ؛ في فارق يعمل على توسيع هذه الهوة ، وسيادة التفرقة ، وتكريس الطبقية .

٣-إن تناو ُل البدوي للريف في أعماله القصصية لله على الرؤية الثاقبة التي يمتلكها إ ف إن الريف بعلاقات أهله البسيطة وحياتهم السهلة الخالية من التعقيد يمثل المكان الأنسب للكشف عن علل المجتمع ومشكلاته وقضاياه ؛ فيسهل تتبع هذه المشكلات وتصويرها ، بقصد إيجاد الحلول لها ، والسير بالمجتمع نحو التقدم والرقى .

3- إن الشخصية الواقعية في قصص البدوي تدل على اتصاله بالواقع الحياتي ، وبيئات مجتمعه ، وتأثّره بها يدور فيه ، وبها يعانيه الإنسان عمومًا . وقد اختلفت عنايته ببناء الشخصيات بحسب أهميتها ؛ فهو لا يُكث ر من عددها ، كها أنّه يصفها بها يخدم موضوع القصة ، كه يظهر حرصه على إعطاء عمله طابعًا أخلاقيًّا وتربويًّا ، معتمدً اعلى أسلوب النقد ؛ فقد واجه مشاكل زمنه بكل جرأة وشجاعة .

٥- إن الريف كم هو متعار ف معار ف عليه - مصدر للقيم الدينية والمثل الاجتماعية ، لكننا نجد في قصص البدوي تصوير النوازع الإنسانية وما تحفل بمن فضائل ورذائل ؛ إ ذ نجد أن من يمثل الدين -مثل الأئمة - يظهرون بصورة سلبية منافية للمأمول . يقد مها البدوي في كاريكاتير مثير للسخرية أحيانًا .

النقل البدوي من خلال تربيته المحافر ظة التي تلقّاها في كنف الريف ، ونشأته في منطقة ريفية كانت تعاني من التخلف والجمود وترزح تحت ظلال الجهل ؛ استطاع على الرغم أن يكتشف فن القصة ، ويتعلق به تعلّقًا شديدًا ، بعد أن أدرك بذكائه وفطنته مدى أهميته في الإصلاح الاجتهاعي .

٧- استطاع البدوي أن يوائم مواءمة فنية بين التركيبة النفسية للشخصية القصصية وبين الشخصيات المحيطة بها في النص ؛ ليكشف من خلالها عن التناقضات السلوكية البشرية .

٨- يعتمد البدوي على تقنية رصد مواقف وأفعال الفلاحين المحتدمة في صراعهم
 مع ممثلي الإقطاع ؟ وذلك عبر لحظات درامية مشحونة ؟ فاستطاع أن يشكل أنموذجاً
 بشريًا تختزنه ذاكرة القارئ .

9- في بعض قصصه التياوتات الريف في سياق تعار ُضه مع المدينة يكاد يُظه ر لنا صورة الصراع بين القيم المتضادة ، فتظهر سطوة المدينة وسيادتها أمام الريفي الذي ينساق وراء أضوائها ويتطبع بطباعها ، وكأننا نلمح من ذلك رؤية البدوي للمدينة ؛ باعتبارها مصدر ًا للقلق والتفكك الاجتهاعي والأخلاقي ؛ كها نرى في قصة (حارس القرية).

• تج - م ع قصص (البدوي) على أن الفقر والظلم والجور كان وراء إقدام الشخصيات على الانحراف ؛ من أجل تحسين الأوضاع ، والخروج من دائرة العو ز .

11- حرص البدوي على إظهار المكان بصورة مكثفة في قصصه ، فتناوله بصورة واقعية دقيقة ، رأينا من خلالها القرية المصرية ومعالمها المختلفة ، بطريقة تصويرية فنية .كما أن صورة المكان في القصة عند البدوي تنعكس على حالة الإنسان الريفي ، وتوحي بها يعانيه من فقر وجهل ومرضكما أن اهتمام البدوي بالمكان مرتبط رمزياً بالوطن ، الذي يضم لملع ، ويحتضنهم ، ويدافع عنهم ؛ كما يتجلى لنا من خلال الأحداث في قصة (الغول) .

تخللت صورة المرأة ألريفية عنصر ًا حيوياً وفاعلاً في العديد من النواحي الاجتهاعية والسلوكية في قصص البدوي، قد م لنا صورة المرأة الريفية المضطهدة التي تقابل مصيرها المحتوم في ضوء سلطوية ذكورية من جانب، وعادات اجتهاعية وقروية من جانب آخر.

17 - كما نلحظ من خلال جملة القصص المدروسة ما يحتلّه (الرجل الريفي) من المساحة الأكبر في قصص البدوي ؛ فهو يشكّل خالبًا - النموذج الذي تدور حوله الأحداث . وما هذا إلا نتيجة للهيمنة السلطوية للرجل في المجتمع الريفي ؛ فكان

من الطبيعي أن تكون شخصيته هي الطاغية والمهيمنة على المساحة الكبرى للقصص كما تتجسس د في صورة الرجل الريفي عند البدوي سمات الرجل الشهم ؛ بما يحمله من البساطة ونقاء الروح ؛ على الرم من تكاللب الظروف والواقع المعيش عليه ؛ فالرجل الريفي تتقاسمه هموم الفقر والمرض والجهل والبطالة ، وجور المجتمع وظلمه ؛ مما يجعل حياته مهد دة بين الضياع أو الانسحاق.

14 - جاء الحوار في قصص البدوي كاشفًا عن الشخصية الريفية ، ببساطتها وتلقائيتها ، كما جاء كاشفًا عن الكوامن النفسية للشخصيات .

10 - كان في تبيئن الحوار في قصص البدوي دلالة على رغبته في محاكاة اللغة الواقعية في الحياة ، من حيث مطابقة كلام الشخصيات مع مستواها الاجتهاعي والثقافي والبيئي . ففي الوقت الذي التزم فيه البدوي بالفصحى وتصريحه بذلك ، إلا أنه في بعض القصص استعمل جملا ً قصيرة ً في الحوار تتناسب والكلام الذي يجري على ألسنة الناس في واقعهم الحياتي .

17 - تجلّت المهارة الفنية عند البدوي من خلال الأسلوب الوصفي المتعدّد للحالات النفسية والشعورية للشخصيات ، ومن خلال الهيئات البشرية والمكانية .

## المصادر والمراجع

#### ـ المصادر:

## القرآن الكريم المريم

- ١- محمود البدوي ، قصص من الريف المصري والصعيدي ، تقدم لي عبد اللطيف وليلي البدوي ، مكتبة مصر ، الفجالة ، الطبعة الأولى ، ٢٠٠٢م .
- ٢- محمود البدوي ، ختارات قصص من الإسكندرية ، تقديم على عبد اللطيف وليلى البدوي ، مكتبة مصر ، الفجالة ، الطبعة الأولى ، ٢٠٠٢م .

#### المراجع:

- ٣- أحمد الزغبي ، التيارات المعاصرة في القصة القصيرة في مصر ، الطبعة الأولى،
   ١٤١٥هـ-١٩٩٥م .
- ٤ أحمد هيكل ، الأدب القصصي والمسرحي في مصر في أعقاب ثورة ١٩١٩م إلى قيام الحرب الكبرى الثانية ، دار المعارف ، الطبعة الرابعة ، ١٩٨٣م.
- ٥- إنجيل بطرس ، **دراسات في الرواية العربية** ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، الطبعة الأولى ، ١٩٨٧م .
- ۲- تزفيتان تودوروف ، اللغة والأدب ، ترجمة شكري المبخوت ورجاء سلامة ،
   الطبعة الثانية ، دار توبقال ، الدار البيضاء ، ۱۹۹۰م .
- ٧- حميد الحمداني ، بنية النص السردي ، المركز الثقافي العربي ، بيروت ، الطبعة الثانية ، ١٩٩٣ م .

- ٨- سامي الدروبي ، علم النفس والأدب ، دار المعارف ، القاهرة ، الطبعة الثانية، ١٩٨١م .
- ٩- سعيد الورقي ، اتجاهات القصة القصيرة في الأدب العربي المعاصر ، دار
   المعارف ، القاهرة ، الطبعة الثانية ، ١٩٨٤م .
- ١ سعيد حامد نساج ، <u>تطور القصة القصيرة في مصر</u> ، مكتبة غريب ، الطبعة الرابعة ، ١٩٩٠م .
- 11- سعيد يقطين ، تحليل الخطاب الروائي ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ، المغرب ، الطبعة الرابعة ، ٢٠٠٠م .
- 17 شاكر عبد الحميد ، الأسس النفسية للإبداع في القصة القصيرة خاصة ، الهيئة العامة للكتاب ، ٢٠٠٧م .
- ۱۳ طه وادي ، الرواية السياسية ، دار النشر للجامعات ، القاهرة ، الطبعة الأولى ، ١٩٩٦ م .
- 18 الطاهر مكي ، القصة القصيرة -دراسة ومختارات ، دار المعارف ، الطبعة الثامنة ، ١٩٩٩ م .
- 10 ظاهر مسلم ، عبقرية الصورة والمكان التعبير ، التأويل ، النقد ، دار الشروق ، عما "ن ، الأردن ، الطبعة الأولى ، ٢٠٠٢م .
- ١٦ عباس خضر ، القصة القصيرة في مصر منذ نشأتها حتى سنة ١٩٣٠م ، الدار القومية للطباعة والنشر ، القاهرة ، ١٣٨٥هـ -١٩٦٦م .

- ۱۷ عبد الرحيم الكردي ، الراوي والنص القصصي ، دار النشر للجامعات ، الطبعة الثانية .
- ۱۸ عبد الله إبراهيم ، المتخيل السردي مقاربات نقدية في التناص والرؤى والدلالة ، المركز الثقافي العربي ، الطبعة الأولى ، ۱۹۹۰م .
- 19 عبد الملك مرتاض ، تحليل الخطاب السردي معالجة تف يكية سي يائية مركبة لرواية (قاق المدق ) ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، الطبعة الأولى ، ١٩٥٥م .
- ٢- عبد الملك مرتاض ، <u>نظرية الرواية ، عالم المعرفة</u> ، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، الكويت ، ١٩٩٨م .
- ٢١- عز الدين إسماعيل ، الأدب وفنونه -دراسة ونقد- ، دار الفكر العربي ، الطبعة التاسعة ، ٢٠٠٤م .
- ٢٢- عزيزة مريدن ، القصة والرواية ، دار الفكر المعاصر ، الطبعة الأولى ، ١٩٨٠م .
- ٢٣ علاء الدين وحيد ، في القصة القصيرة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ،
   ١٩٧٦ م .
- ٢٤ علي عبد الحليم محمود ، القصة العربية في الشعر الجاهلي ، دار المعارف ،
   مصر ، القاهرة .
- 70- علي عبد اللطيف وليلى البدوي ، سيرة محمود البدوي ، مكبة مصر للمطبوعات ، الطبعة الأولى ، ٢٠٠٢م .

- 77- علي عبد اللطيف وليلى البدوي ، محمود البدوي والقصة القصيرة ، مكتبة مصر ، الفجالة ، الطبعة الأولى ، ٢٠٠١م.
  - ٢٧ فتحي الإبياري ، عالم تيمور القصصي ، الهيئة العامة للكتاب ، ١٩٧٦ م .
- ٢٨ قدامة بن جعفر ، نقد الشعر ، دار الأزهرية للتراث ، الطبعة الأولى ،
   ٢٠٠٦م .
- ٢٩ كمال سعد خيفة ، اللغة وتقنيات البناء القصصي ، جامعة أم القرى ،
   الطبعة الأولى ، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م .
- ٣٠ محمد حسن عبد الله ، الريف في الرواية العربية ، سلسلة عالم المعرفة (١٤٣) ، الكويت ، ١٩٨٩م .
- ٣١- محمد شبل الكومي ، مبادئ النقد الأدبي والفني في النظر والمنظور ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ٢٠٠٧م .
- ٣٢- محمد نجيب تلاوي ، وجهة النظر في روايات الأصوات العربية ، اتحاد الكُتّاب العرب، دمشق ، ٢٠٠٠م.
- ٣٣- محمد يوسف نجم ، القصة في الأدب العربي الحديث ، دار الثقافة ، بيروت، الطبعة الثانية ، ١٩٦٦م .
- ٣٤- محمد يوسف نجم ، فن القصة ، دار صادر ، بيروت ، لبنان ، الطبعة الأولى ، ١٩٩٦م.
- ٣٥- ابن منظور ، **لسان العرب** ، دار صادر ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٩٩٠م.

٣٦- يوسف الشاروالقصة تطور مراد العربية ، القاهرة ، مركز الحضارة العربية ، القاهرة ، الطبعة الثانية ، ٢٠٠١م .

#### الدوريات :

- ٣٧- رمضان إبراهيم ، الحياة تبدع الشخصيات ، صحيفة الثورة ، العدد ١٤٤٦ ، الجمعة ، مارس ٢٠١١/٣/٤م .
- ٣٨- سهام القحطاني ، الأسطورة والذاكرة الشفوية ، مجلة الجزيرة الثقافية ،
   العدد ٨٨ ، ديسمبر ٢٠٠٤م .
- ٣٩- صالح إبراهيم ، الفصحى في الحوار القصصي ، مجلة الفيصل ، عدد ٥٢٥ ذو القعدة ، ١٤١٧هـ ، إبريل ١٩٩٦م .
- ٤ عائد خصباك ، دراسات في القصة القصيرة والرواية من عام ١٩٨٠ • ١٩٨٥ م ، مجلة الأقلام ، بغداد ، عدد يناير ، ١٩٨٦ م .
- ٤١- فاروق شوشة ، محمود البدوي في إطلالة جديدة ، صحيفة الأهرام ،
   ٢٠٠٣/٩/٧م .

#### المواقع الإلكترونية :

### 42- www.birhehlibray.org/webopc/recordes/1/343aspx.

٤٣ - مصطفى الشيمي ، فنون القصة القصيرة ، الحلقة الثالثة (الوصف) ، أكتوبر ، ٢٠٠٦م .

# فهرس المحتويات

| الصفحة | الموضوع                                       |
|--------|-----------------------------------------------|
|        | البسملة                                       |
|        | ملخص البحث (باللغة العربية)                   |
|        | ملخص البحث (باللغة الإنجليزية)                |
|        | المقدمة وخطة البحث :                          |
| 1      | مقدمة                                         |
| ٦      | - أهمية البحث وأسباب اختياره                  |
| ٩      | - الدراسات السابقة                            |
| 1 •    | - خطة البحث                                   |
|        | التمهيد :                                     |
| 10     | الاتجاهات الفنية للقصة المعاصرة               |
| ١٧     | القصة القصيرة في العصر الحديث                 |
| ۲۱     | القصة القصيرة في الأدب العربي                 |
| ۲۹     | الفصل الأول : صورة الريف المصري في قصص البدوي |
| ٣٠     | المبحث الأول: محمود البدوي والريف المصري      |
| ٣٣     | المطلب الأول: نشأته                           |
| ٣٤     | المطلب الثاني : وفاة والدته                   |

| الصفحة | الموضوع                                          |
|--------|--------------------------------------------------|
| ٣٥     | المطلب الثالث: تعليمه وثقافته                    |
| ٤٣     | المطلب الرابع: رحلاته                            |
| ٤٥     | المطلب الخامس : البدوي وعلم النفس                |
| ٤٧     | المبحث الثاني: صورة المكان                       |
| ٦٠     | المبحث الثالث: صورة الإنسان                      |
| ٦٠     | المطلب الأول: صورة الرجل الريفي                  |
| ٦٩     | المطلب الثاني: صورة المرأة الريفية               |
| ۸١     | المبحث الرابع: صورة المجتمع                      |
| ۸۳     | المطلب الأول: عادات مرغوب فيها                   |
| ٩٢     | المطلب الثاني: عادات مرغوب عنها                  |
| ١٠٠    | الفصل الثاني: تقنيات البناء السردي في قصص البدوي |
| 1 • 1  | المبحث الأول: الراوي (الموقف والشكل)             |
| ١٠٦    | المطلب الأول: الراوي العليم                      |
| ١١٤    | المطلب الثاني: حيادية الراوي وانحيازه            |
| ١١٨    | المطلب الثالث: الراوي المشارك                    |
| ١٢٣    | المبحث الثاني: ضمير السرد                        |
| 170    | المطلب الأول: السرد بضمير الغائب                 |

| الصفحة | الموضوع                            |
|--------|------------------------------------|
| 1 & 1  | المطلب الثاني: السرد بضمير المتكلم |
| ١٥٨    | المبحث الثالث: السرد               |
| 109    | المطلب الأول: بين التوصيل والتشويق |
| ١٦٨    | المطلب الثاني: بين السرد والحوار   |
| 197    | الخاتمة                            |
| 197    | المصادر والمراجع                   |
| ٧.١    | فه بالحتمالية                      |