

جمهورية العراق وزارة التعليم العالي، والبحث العلمي الجامعة المستنصريَّة / كلِّية الآداب قسم اللغة العربيَّة/ الدراسات العليا

## الحجاج في كتب الأمالي النّحويّة في القرنين السادس والسابع الهجريين

أطروحة تقدمت بها الطالبة نبراس حسين مهاوش العزّاوي

إلى مَجلس كلِّية الآدابِ ـ الجامعةِ المستنصريَّة، وهي جزءٌ من متطلَّبات نيلِ شهادة الدكتوراه في فلسفة اللغة العربيَّة وآدابِهَا/ لغة

بإشراف الأُستاذة الدكتورة لطيفة عبد الرَّسول الضّايف

بغداد 2020م

#### المقدِّمة

الحمد لله خالق الأكوان، وبارئ الإنسان، عظيم الشأن، والإحسان، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء، والمرسلين الصادق الأمين محمَّد (صلَّى الله عليه وسلَّم، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وصحبه الغُر الميامين).

#### أمّا بعد:

فإنّ نظرية الحجاج وضع أسسها اللغوي الفرنسي أزفالد ديكرو منذ عام ١٩٧٣م، هي نظرية لسانيّة تُعنى بالوسائل اللغوية، وبإمكانات اللغات الطبيعية التي يتوافر عليها المخاطِب؛ وذلك بقصد توجيه خطابه وجهةً ما، تمكنه من تحقيق بعض الأهداف الحجاجيّة، تنطلق من الفكرة الشائعة التي مؤداها: (أننا نتكلم عامة بقصد التأثير).

إنّ الحجاج نشاط لساني تداوليّ تواصلي يرمي المخاطِب (المتكلم) عن طريقه إلى تحقيق اقناع المخاطب (المتلقي)، والتأثير فيه، ودفعه إلى العمل، والفعل أيّا كان نوعه، من دون اللجوء إلى القوّة، والعنف في التأثير، وعلى المخاطِب تقديم حُججه بشكل مباشر، وصريح، وعرض آرائه، وأفكاره بشكل منظم، وتسلسليّ يتكون من: (مقدّمة، وعرض، وخاتمة)، والحجج قد تكون ظاهرة، أو مضمرة، يصل إليها المخاطب عن طريق الأدوات الاستنتاجية المتنوعة.

تألّفت الأُطروحة من تمهيدٍ، وثلاثة فصولٍ، وخُتِمت بأهم النّتائج، وثبت بالمصادر، والمراجع.

التّمهيد عنوانه الحجاج وكتب الأمالي النحوية ويتألّف من محورين:

- الأول: عرض كتب الأمالي النّحويّة في القرنين السادس، والسابع الهجريين.
- الثاني: أصحاب الأمالي النّحويّة في القرنين السادس والسابع الهجريين، وهم: ابن الشّجريّ(ت٤٦٤هـ)، والإمام السُّهيليّ (ت٥٨١هـ)، وابن الحاجب(ت٤٦هـ).

وجاء الفصل الأول بعنوان: (الرّوابط، والعوامل الحجاجيّة في كتب الأمالي النّحويّة في القرنين السادس، والسابع الهجريين)، وهو في مبحثين: الأول عن: (الرَّوابط الحجاجيّة في كتب الأمالي النّحويّة)، والثاني عن: (العوامل الحجاجيّة في كتب الأمالي النّحويّة).

وأمّا الفصل الثّاني، فكان في: (أساليب الحجاج، والمستوى الحواري في كتب الأمالي النّحويّة)، ويقع في مبحثين: الأول عن: (السّلالم الحِجاجيّة، وقوانينها، ومستوياتها في كتب الأمالي)، والثّاني عن: (المستوى الحواري في كتب الأمالي النّحويّة).

وكان الفصل الثّالث بعنوان: (آليات الاستدلال في كتب الأمالي النّحوية)، ويتضمّن: الاستدلال مفهومه، ومكوناته، وخصائصه، وأقسامه، وآلية الاستدلال بالقياس، وآلية الاستدلال بالاستقراء، وآلية الاستدلال بالمثل، وآلية الاستدلال بالشاهد الحجاجي، فخاتمة بأهم نتائج البحث، وثبت بمصادر البحث، ومراجعه.

#### أما سبب اختياري لهذا الموضوع، فهو:

- ميل الباحثة إلى الاطلاع على أسرار الحجاج، ومعانيه في كتب الأمالي النّحويّة.
  - قلّة الدراسات المتعلقة بالحجاج في كتب الأمالي النّحويّة.
- الحجاج في كتب الأمالي النّحويّة خطاب حجاجي بامتياز؛ ذلك لأنه يحقق منجزًا لغويا يرمى إلى التأثير في المخاطَب.
- إن اللغة العربية تشتمل على مجموعة من الرَّوابط الحجاجيّة لا يمكن معرفتها إلا بإحالتها إلى قيمتها الحجاجيّة.
  - وسبب اختياري لنظرية الحجاج عند ديكرو هو:
  - إنّ هذه النظرية لسانية تهتم بالوسائل اللغوية، وبإمكانات اللغة الطبيعية.

• إنّ هذه النظرية اللغوية هي الأقرب في دراسة الحجاج في كتب الأمالي النحوية.

• إنّ الحجاج عند ديكرو يجعل الأقوال تترابط، وتتابع.

الكثير من المشكلات واجهتني في أثناء دراسة الحجاج في كتب الأمالي النحوية، منها:

- كثرة الروابط ، والعوامل الحجاجية في النصوص، وغيابها في نصوص أخرى.
- صعوبة الإلمام بموضوع الحجاج؛ لكون الحجاج مفهومًا عائمًا يصعب حصره،
   والإحاطة به، فهو يمتاز بكثره الحقول المعرفيّة التي بحثته.

وقد اعتمدت في دراستي على مجموعة من المصادر، والمراجع ذات الصلة بالموضوع منها: كتب الأمالي النحوية في القرنيين السادس، والسابع الهجريين، والمدوّنات النّحوية، وعلى مجموعة من كتب، مثل: (الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظرية، وتطبيقيّة في البلاغة الجديدة) إعداد، وتقديم: الدكتور حافظ إسماعيلي علوي، و (أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم) إعداد، وتقديم: فريق البحث في البلاغة، والحجاج في كلية الآداب منوبة، و (الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية) لعبد الله صولة، و (اللغة، والحجاج)، و (الخطاب، والحجاج) لأبي بكر العزاوي، و (اللسان، والميزان، أوالتكوثر العقلي) لطه عبد الرحمن، والعوامل الحجاجيّة في اللّغة العربيّة، للدّكتور عزّ الدّين النّاجح، والحجاج، لكريستيان بلانتان، وضوابط المعرفة، وأصول الاستدلال، والمناظرة، لعبد الرّحمن حسن حنبلة الميداني.

والمنهج الذي سأعتمده في الدراسة المنهج الوصفي التحليلي، الذي يصف الظواهر الحجاجية في كتب الأمالي النّحوية، وتحليلي تفكيك التراكيب على وفق

معطيات النظرية الحجاجية، والدراسة في ضوء هذا المنهج تسعى إلى الكشف عن الآليات اللغوية، والحجاجية التي تحكم كتب الأمالي النّحوية.

ومن واجبي الاعتراف بالجميل عن طريق توجيه الشكر، والامتنان إلى الأُستاذة الدّكتورة لطيفة عبد الرَّسول عبد الضّايف التي أشرفت على بحثي، وأمدتني بكلّ العون المعنوي، ولم تبخل عليَّ بنصحٍ، أو توجيهٍ، والتي كان لها الأثر الفاعل، والكبير في تقويم البحث، فجزاها الله عني خير الجزاء.

وأتوجه سلفًا بالشكر الوافر، والامتنان للسادة رئيس، وأعضاء لجنة المناقشة الموقرة على ما تحمَّلوه من قراءة الأُطروحة، والبحث عن الهَفَوات، والهَنَوات؛ لتقويمها، فجزاهم الله كلَّ خير.

والشكر موصول إلى أساتذتي الذين نتلمذت على أيديهم، وشجعوني على مواكبة العلم، والمعرفة، وأخص بالذكر منهم: الشيخ الجليل، الأستاذ الدّكتور صاحب أبو جناح، والأستاذ الدكتور كاطع جار الله، والأستاذ الدّكتور مؤيد آل صوينت، والأستاذ الدكتور جاسم محمَّد عبد، والأستاذ الدّكتور علي جميل، والأستاذ الدكتور صالح القريشي، والأستاذ الدكتور علاء جبر، والأستاذ الدكتور سامي ماضي، والأستاذ الدكتور محمّد رضا مبارك، والأستاذ الدكتور حسن منديل العكيلي، والأستاذة الدكتورة خديجة زبار.

وأجمل عبارات الشكر، والثناء إلى زوجي العزيز، وأولادي الذين تحمَّلوا الكثير في سبيل إنجاز هذا العمل.

وأخيراً حسبي إخلاص النية، وسأبذل جهدي على قدر استطاعتي، مجتهدة؛ لبلوغ ما يُرضي الله تعالى، ومن الله التوفيق، وبه استعين.

#### أولا: الحجاج:

الحجاج في اللغة: " يُقَالُ: حاججتُه أُحاجُه حِجاجاً ومُحاجَّةً حتَّى حَججتُه أَي غلبتُه بالحُجج الَّتِي أَدليتُ بها وجمعُ الحُجَّة: حُججٌ، وحِجاجٌ، وحاجَّه مُحاجَّةً ، وحجاجاً: نازعه الحُجَّة "(١).

#### أمّا اصطلاحًا:

فالحجاج: "نشاطٌ كلاميٌّ، واجتماعي، وعقلي، الغرضُ منه: إقناع ناقد معقول (standpoint) عن طريق تقديم كوكبة من القضايا المبرَّرة، أو المُفنَّدة للقضية المُعبَّر عنها في وجْهة النظر "(٢).

يُعدّ الحجاج عملا تواصليا؛ لذا نحصل على ثلاثة نماذج تواصليّة للحُجَّة، وهي (٣): 

١- الأُنموذج الوصلي للحُجّة: وهو الأُنموذج الذي تكون فيه الوظيفة التواصليّة للحُجَّة وظيفة ايصال، فتُعامل معاملة البناء الاستدلاليّ المستقل الذي تمتاز عناصره بوصلها وصلا تاما، فالحُجَّة تُجرد من الفعاليّة الخطابيّة نحو بنية دلاليّة مجردة ويقع تجريده من هذه الفعالية بطريقتين، هما: (محو الوظائف الخطابيّة)؛ للمخاطِب (المتكلم)، وللمخاطَب (المستمع)، مثل: أسماء الإشارة، وأسماء الضمائر، وتُستبدل بهذه الأسماء السياقيّة، والمقاميّة أسماء، وأوصاف للمخاطِب، والمخاطَب تغني عن الحاجة إلى الرجوع إلى أي سياق، ومقام، و(اظهار المعاني المضمرة)؛ لوجود معارف مشتركة بين المستدلين بها.

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: ۲ / ۲۲۸.

<sup>(</sup>٢) نظرية نسقية في الحجاج، المقاربة الذريعية . الجدلية : ١١

<sup>&</sup>quot;) ينظر: اللسان، والميزان: ٥٥٠-٣٥٦، و التواصل، والحجاج: ٦٠، ١٠، ٢٣.٢٢.

٢. الأنموذج الايصالي للحُجّة: وهو الأنموذج الذي تكون فيه الوظيفة التواصليّة للحُجَّة وظيفة ايصال؛ لأنه يجعل من الحُجَّة فعلا استدلاليّا يتوجه به المخاطِب(المتكلم) إلى المخاطَب(السامع)، فهذا الأنموذج من الحُجّة يتعلق بـ: ( المخاطِب)؛ وذلك لأنّها تُعدّ فعلا قصديّا متميزًا، ويظهر تميز قصديّة الحُجَّة الموجهة في أمريين:

الأول: عدم انفكاك القصديّة عن اللغة.

الثاني: تراتب القصدية.

مستندا في ذلك إلى نظرية الأفعال اللغوية، فتكون نتيجة لهذا الانشغال الواقف عند المخاطِب، جعل الحجاج، بنية دلالية موجهة.

٣. الأنموذج الاتصالي للحُجّة: وهو الأنموذج الذي تكون فيه الوظيفة النواصليّة للحُجَّة وظيفة اتصال، لأنّها فعلا مشتركا بين المخاطِب (المتكلم)، والمخاطَب (المستمع) جامعًا بين توجيه المخاطِب، وتقويم المخاطَب، فيركز في علاقة التفاعل الخطابي بين المخاطِب، والمخاطَب، مسوعًا أهمية التزاوج في القصد، والوظيفة (التكلم، والاستماع)، والسياق ودور الممارسة الحية التي تورث الحجّة بنية مجازية، وخلقية يتسع معها العمل، والعقل، مستندا في ذلك إلى نظرية الحوار مع تطويرها، وإنّ ثمرة الفعل المشترك في الفعاليّة الخطابيّة بين المخاطِب،

والمخاطّب، هو: إحياء الحجاج، وجعله بنيّة تداوليّة يجتمع فيها التوجيه المقترن بالافعال الكلاميّة، والتقويم المقترن بالاخلاق.

لم ادرس مفهوم الحجاج تفصيلا؛ لكثرة الدراسات في هذا الجانب.

### ثانيًا: عرض كتب الأمالي النّحويّة في القرنين السادس، والسابع الهجريين، ويتضمّن:

#### مفهوم الأمالي:

الأمالي جمع أُملية على وزن أُغنية، وأُحجية، وأُمسية (١)، وهي: أقوال، وملخصات (٢)، أو جمع إملاء (٣)، والإملاء: مصدر أملى. قال الرّاغب الأصفهانيّ (٢٠٥ه): "أمليتُ الكتاب أُمليه إملاءً" (٤)، و "أملى الكتابَ على الكتّاب، أوالدرس على الطالب: ألقاه عليه فكتب" (٥)، نحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوّلِينَ اكْتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ ويرتبط معنى الإملاء بالإمداد (٧)، والإقناع، وقواعد اللغة العربيّة (٨).

١) ينظر: أمالي اليزيدي (مقدّمة المحقق): ى.

٢) ينظر: معجم اللغة العربية المعاصر: ٢١٢٥:٣.

٣) ينظر: كشف الظنون: ١: ١٦٠.

٤) مفردات ألفاظ القرآن: ٧٧٦.

٥) موسوعة علوم اللغة العربية: ٣: ٧٩، وينظر: معجم متن اللغة: ٥: ٣٥٠.

٦) سورة الفرقان: الآية: ٥.

٧) ينظر: مفردات ألفاظ القرآن: ٧٧٦.

٨) ينظر: معجم المعانى: ٥٧.

أصل الإملاء: إملالٌ، فَقُلِبَ<sup>(۱)</sup>، والإملاء، والإملال لغتان، يقال: "وأمللتُ الْكتاب على الْكاتِب إملالا أَلْقَيتُهُ عليه، وأمليتهُ عليه إملاءً، والأولى لغةُ الحجاز، وبني أسدٍ، والثّانيةُ لغةُ بني تميمٍ، وقَيس "(۲)، وجاء الكتابُ العزيزُ بهما، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُ ﴾ (٣)، وقوله تعالى: ﴿ فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلا ﴾ (أ).

ظهرت كتب الأمالي نهايّة القرن الثاني<sup>(٥)</sup>، على هيئة جلسات نقاش، وحوار كانت تُعقد في مكان معلوم في المسجد، أو في دار العالم، أو الشيخ في أيام معينة من الأُسبوع، ويتم فيها تفسير ألفاظ القرآن الكريم، وإنشاد أشعار العرب، وشرح المفردات الغريبة الواردة فيها، وسرد ما يتضمّنه النّصّ من أخبار تأريخيّة، والتطرق إلى مسائل الخلاف، والجدل في النّحو، والصرف، والبلاغة، والنقد الواردة فيها<sup>(٦)</sup>.

فهي مجموعة من الموضوعات، والحقائق العلمية طرحها العلماء، أو الشيوخ على أسماع طلابهم بإعداد مسبق، أو من غير إعداد، فيقيدها الطّلاب في دفاترهم، وقد يلقيها من ينوب عن العالم، أو بحضور الشيخ في المجلس، تضمّنت ألوانًا من العلوم اللغويّه، مثل: الأدب، واللغة، والتاريخ، والجغرافيّة، وغيرها(٧).

١) ينظر: عمّدة الكتاب:٥٤١، والمغرب في ترتيب المعرب:٤٤٧.

٢) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير: ٢: ٥٨٠.

٣) سورة البقرة: الآية: ٢٨٢.

٤) سورة الفرقان: الآية: ٥.

٥) ينظر: الأمالي، والمجالس في آثار الدارسين، وقيمتها العلمية، (بحث): ٢٠٠.

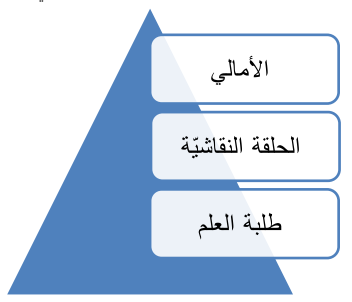
٦) ينظر: المصدر نفسه: ٢٠٠.

٧) ينظر: معجم المصطلحات في اللغة والأدب: ٦١، وموسوعة علوم اللغة العربية: ٣: ٧٩.

والأمالي سواء أمليت على طلبة العِلم، أم بين أصحابه، الغاية منها: الحصول على المعلومات، وحسم مسائل الخلاف، والجدل بين العلماء، وتقديم الأدلة المقنعة، إلى جانب المتعة كما في الإمتاع، والمؤانسة (١).

عُدّت الأمالي فيما مضى من الزمن أعلى مرتبة من مراتب التعلم (٢).

"إنّ الأمالي أعلى مراتب التعليم، وكيفيتها أن يُملي العالمُ في مجلسٍ، أو في عدّة مجالس تُعقدُ له في الجامع، أو المدرسة على طلبة العلم ماتوصل إليه في بحوثه، وتحرّياته، فتكتب عنه" (٦)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:



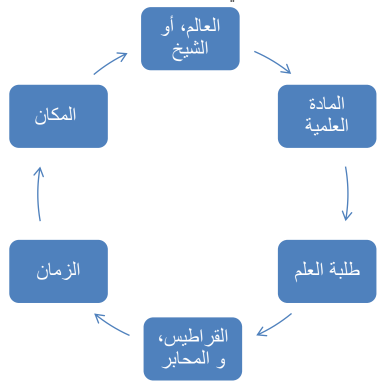
فالأمالي، والمجالس حلقات علمية نقاشيّة تلقى على مسامع طلبة العلم بإعدادٍ مسبق، أو غير مسبق، فيقيدها الطلبة في القراطيس، موضوعاتها متنوعة تتضمّن العلوم جميعها سواء أكانت علوما لغويّة، مثل: اللغة، والأدب، أم علومًا تاريخيّة، أم جغرافيّة، وغيرها. غايتها الأساسيّة التعلم، والوقوف على مسائل الخلاف، والجدال بين العلماء، وتقديم الأدلة المقنعة؛ لإنهاء الخلاف في المسائل، ولاسيمًا

١) ينظر: الأمالي والمجالس في آثار الدارسين وقيمتها العلمية، (بحث): ١٩٩

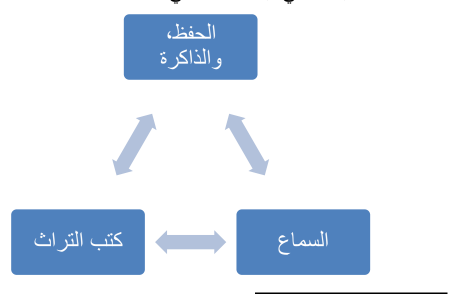
٢) ينظر: ألفاظ الحياة الثقافية في مؤلفات أبي حيّان التوحيدي: ١١٧.

٣) أمالي الطوسي: ١: ٢١.

اللغوية منها، والأمالي، والمجالس تتطلب عدّة عناصر حتّى تكتمل الحلقة النقاشية، أو التعليميّة، نمثلها بالمخطّط الآتى:



وكان أصحاب الأمالي لا يعتمدون على الحفظ، والذاكرة في أماليهم فحسب، بل اعتمدوا على السماع، وقراءة كتب التراث<sup>(۱)</sup>، ويمكن الترميز لأهم المصادر التي اعتمدها أصحاب الأمالي بالمخطّط الآتي:



١) ينظر: الأمالي، والمجالس في آثار الدارسين وقيمتها العلمية، (بحث): ٢٠٠.

#### • الفرق بين الأمالي، والمجالس في التسمية:

اختلف العلماء فيما بينهم بشأن لفظتي الأمالي، والمجالس من حيث التسمية، فمنهم من قال: إنّهما من الألفاظ المترادفة، أي لفظين لمعنّى واحد (١)، فالأمالي هي: مجموعة من المحاضرات يلقيها العلماء على طلبتهم في مجلس، أو مجالس (٢)، فالمجلس عُرِّف، بأنه: " المحفِل، والنادي، والمجمع، والمشهد، والموسم "( $^{(7)}$ ).

بعضهم قال الأمالي: "تختلف عن (المجالس) في أن المجالس عبارة عن تسجيل كامل لكلّ ما يحدث فيها مما يلقيه الشيخ، وما يسأله الطلاب، ويجيب به الشيخ، كما تختلف عنها كذلك في أن الشيخ يلقي حقائقه في المجلس من غير إعداد مسبق " (٤)، وبعضهم قال: " المجالس قد تمتاز عن الأمالي أحيانًا بتدوين كلّ ما يجري في مجلس الإملاء من مسائل تحدث في أثنائه مضافًا إلى ما يُمليه الشيخ، أما الأمالي، فتقتصر على إملاء الشيخ " (٥).

يتضح من القول المذكور آنفًا أنّ المجالس تسجيل كامل لكلّ ما يلقيه الشيخ، أو العالم على مسامع طلبة العلم، ويكون شرحه للحقائق، والإجابة عن الأسئلة من غير إعداد مسبق.

وإنّ الاختلاف بين الباحثين في التفريق بين معنى الكلمتين (الأمالي، والمجالس) كان على وفق ما نُقِلَ إلينا من كتب التراث مما دار في تلك المجالس، أو الأمالي من دون الرجوع إلى الكتب أنفسها، فيُشبه عملهم بعمل الرسامين في

١) ينظر: الأمالي، والمجالس في آثار الدارسين وقيمتها العلمية، (بحث): ١٩٩.

٢) ينظر: أمالي الطوسي :١: ٢١.

٣)الألفاظ المختلفة في المعانى المؤتلفة: ١٣٨.

عجم المصطلحات في اللغة والأدب: ٦١، وينظر: الحجاج في المجالس النّحويّة، (أطروحة دكتوراه): ٢٦.

٥) الحجاج في المجالس النّحوية، ( أطروحة دكتوراه): ٢٧.

رسم صورهم، فمنهم من يهتم برسم التفاصيل الدقيقة الصغيرة في لوحته في أثناء الرسم إلى جانب التفاصيل الكبيرة، ومنهم من يهتم برسم الأجزاء البارزة الكبيرة من دون الاهتمام بالتفاصيل الصغيرة (١).

وبعضهم ذكر أنّ لا فرق بين عنواني: (الأمالي، والمجالس)، فطلبة العلم كانوا يجلسون متحلقين حول علمائهم، وبأيديهم القراطيس، وأمامهم المحابر، يحسنون الاستماع، ويقيدون ما يجري على لسان العلماء الثقات، فإذا جُمِعَت هذه الأمالي صدّرت في شكل كتاب، وكانت إما أن تُعرَض على العالم نفسه، أو يقوم على مراجعتها بعض النابهين من طلبته الذين يقومون بدورهم بروايتها منسوبةً إليه (2).

#### • أشهر كتب الأمالي:

كتب الأمالي متعددة أشهرها<sup>(۳)</sup>:

- ۱- مجالس ثعلب، أو أماليه(ت ۲۹۱هـ). طُبِعت في دار المعارف في القاهرة،
   الطبعة الأولى سنة(۱۹٤۸)، والثانية سنة(۱۹۲۰م)، والثالثة سنة(۱۹۲۹م).
- ۲- أمالي اليزيديّ(ت ۲۰۱۰هـ)، طُبِعت في مطبعة جمعية دائرة المعارف، حيدر آباد الدكن الهند الطبعة: الأولى، سنة (۱۳۹۷ ه ۱۹۳۸م)، والثانية في الأردن سنة (۲۰۱٤م).
- ٣- أمالي الزجاجيّ(ت٣٣٧ه)، طُبِعت في القاهرة(سنة ١٣٢ه)، وسنة
   ١٣٨٢ ه)، وفي بيروت، سنة (١٤٠٧هـ ١٩٨٧م).

١) ينظر: الأمالي، والمجالس في آثار الدارسين، وقيمتها العلمية، (بحث): ٢٠٠.

٢) ينظر: كشف الظنون: ١: ١٦٠، ومناهج التأليف عند العرب: ٢٧٧.

٣) ينظر: أمالي ابن الحاجب، (مقدّمة المحقق): ١: ٣٨.

- أمالي القاليّ (ت ٣٥٦هـ)، طُبِعت عدة مرات. الطبعة الأولى في مطبعة بولاق في القاهرة سنة (١٣٢٢هـ)، والطبعة الثانية في دار الكتب المصرية، سنة (١٣٤٤هـ ١٩٢٦م)، والطبعة الثالثة في القاهرة سنة (١٩٧٥م).
  - ٥- أمالي المرزوقيّ (٢١ه)، طُبِعت في بيروت سنة (١٩٩٥م).
- ٦- أمالي المرتضى (ت٤٣٦هـ)، طُبِعت في القاهرة سنة ( ١٣٧٣ هـ)، وفي بيروت سنة ( ١٣٨٧ هـ).
- ٧- أمالي ابن الشّجريّ (ت٤٢٥هـ)، طُبِعت في مكتبة الخانجي في القاهرة، الطبعة الأولى، سنة(١٤١٥هـ ١٩٩١م)، والثانية، سنة(١٤٣٥هـ ٢٠١٤م).
- السهيلي (ت ۱۸۱ه)، طُبِعت في مطبعة السعادة في القاهرة، سنة السهيلي (ت ۱۹۷۰ه).
- 9- أمالي ابن الحاجب (٦٤٦هـ)، أول كتاب أُملي في علم النّحو خاصة، طُبِعت في عمان، وبيروت، سنة (١٤٠٩ هـ ١٩٨٩ م).

الكتب الثلاثة الأخيرة هي موضوع هذه الدّراسة؛ ذلك لأن هذه الكتب امتازت بكونها خطابًا حجاجيًا بامتياز؛ ولأنه يحقق منجزًا لغويّا يرمي إلى التأثير في المخاطَب، ولاسيمًا وإنّ أصحاب الأمالي في هذه الحقبة مثّلوا حلقة الوصل بين المتقدمين من علماء النّحو، والمتأخرين منهم؛ لقرب جيلهم من المنابع الأولى بالتلقي، والمشافهة، ويمكن الترميز إلى أشهر كتب الأمالي بحسب الزمن، وعلى النحو الآتى:

في القرن الثالث للهجرة: مجالس ثعلب، أو أماليه.

في القرن الخامس للهجرة: أمالي المرزوقي، وأمالي المرتضي.

في القرن الرابع للهجرة: أمالي اليزيدي، وأمالي الزجاجي، وأمالي القالي.

> في القرن السادس للهجرة: أمالي ابن الشجري، وأمالي السُّهيليّ.

> > في القرن السابع للهجرة: أمالي ابن الحاجب

#### • منهج كتب الأمالي:

كُتب الأمالي تختلف في منهجها؛ لأنها لم تُكتب في عامها، وإنّما كُتبت بعد أعوام من إملائها، والقاسم المشترك بينها هو:

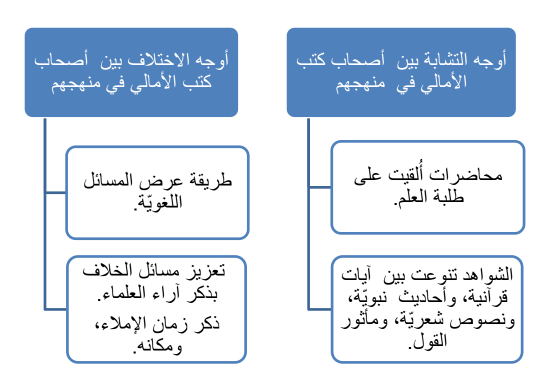
الشواهد، التي تتوعت بين: آيات قرآنيّة، وأحاديث نبويّة ـ وهي قليلة، ونصوص شعريّة، ومأثور القول من كلام العرب، وهذه الشواهد جاءت؛ لتعزز ما يعرضونه من معلومات، وتأكيد صحة المسائل اللغويّة، وإثبات دلالة المعاني التي شرحوها(۱).

اختلف العلماء، أو الشيوخ في منهج عرض المسائل اللغوية، فهناك من يكتفي بذكر موطن الشاهد من دون شرح تفصيلي، على نحو ما نجد في أمالي، أو مجالس ثعلب(ت ٢٩١هـ)، واليزيديّ(ت ٣٣٠هـ)، والزجاجيّ(ت٣٣٧هـ)، وأبي علي القاليّ(ت ٣٥٦هـ)، وهناك من لا يكتفي بذلك، بل يتجاوزه إلى سرد تعريفٍ

١) ينظر: الأمالي، والمجالس في آثار الدارسين، وقيمتها العلمية، (بحث): ٢٠٩.

للمصطلحات الغريبة، وشرح الكثير من القواعد النّحويّة، وذكر آراء العلماء فيها، وترجيح بعضها على بعض كما في آمالي ابن الشّجريّ(ت٢٤٥ه)، والسُّهيلي الأندلسيّ(ت٥٤١ه)، وابن الحاجِب(٢٤٦ه) (١).

المخطط الآتي يبين أوجه تشابه أصحاب الأمالي النّحويّة، واختلافهم في المنهج المتبع في أماليهم:



ثالثًا: أصحاب الأمالي النّحويّة في القرنين السادس والسابع الهجريين.

أـ ابن الشّجريّ (ت٢٤٥هـ):

#### مولده ونشأته:

ابن الشّجريّ: هو أبو السّعادات هبة الله بن علي بن محمّد بن علي بن عبد الله بن حمزة، العلوي الحسيني البغداديّ، المعروف بابن الشّجريّ، ولد عام خمسين،

١) ينظر: الأمالي، والمجالس في آثار الدارسين، وقيمتها العلمية، (بحث): ٢٠٠.

وأربعمئة للهجرة، اللغويّ، والنّحويّ المعروف، أقرأ النّحو سبعين عامًا، فانتهت إليه رياسة علم النّحو<sup>(۱)</sup>. كان معاصرًا لابن الجواليقيّ(ت٤٠٥ه)\*مدركًا أيامه<sup>(۲)</sup>.

قال عنه ابن النّجّار (ت٦٤٣ه)\*: "ابن الشّجريّ شيخ وقته في معرفة النّحو، درّس الأدب طول عمره، وكَثُر تلامذته، وطال عمره، وكان حسن الخلق" (٣).

تعددت الآراء بشأن تسميته بابن الشّجريّ، فقيل: إنّ تسميته أُطلقت من والدته، وقيل: نسبة إلى الشّجرة التي كانت في بيته التي لا مثيل لها في البلد<sup>(٤)</sup>.

قال ابن خلكان (ت ٦٨١ه): "وشجرة قرية من أعمال المدينة، وشجرة اسم رجل، وقد تسمّت به العرب، ومن بعدها، وقد انتسبت إليه خلق كثيرة من العلماء، ولا أدري إلى من يُنسب الشريف المذكور هل نسبته إلى القرية، أو إلى أحد أجداده كان اسمه شجرة قلت: قال بعضهم: إنه كانت في دارهم شجرة ليس في البصرة مثلها" (٥).

١) تنظر ترجمته: كشف الظنون: ٢: ١٥٧٢، وتهذيب الأسماء واللغات: ٤: ١٣٢، والعبر في خبر من غبر: ٢: ٣٢٣، والبداية والنهاية: ١٢: ٣٢٣، والنجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة: ٥: ٢٨١، وهدية العارفين: ٢: ٥٠٥.

<sup>\*)</sup> ابن الجواليقي: العلامة اللغوي النّحوي. ينظر: الأعلام: ٧: ٣٣٥.

٢) ينظر: أنباء الرواة على انباء النحاة: ٣: ٣٥٧.

<sup>\*)</sup> ابن النّجّار محمّد بن محمود بن حسن البغدادي، الإمام، والحافظ، ومُحدّث العِراق، ومؤلف كتاب: القمر المُنير في المسند الكبير، وكتاب (كنز الإمام في السُنن والأَحكام)، وكتاب (المُتّفق والمفترق)، وكتاب (المُتّفق والمفترق)، وكتاب (المُؤتلف والمختلِف)، وكتاب عُيون الفوائد)، وغير ذلك. ينظر: سير أعلام النبلاء: ٢٣: ١٣١.

٣) سير أعلام النبلاء: ٢٠: ١٩٥.

٤) ينظر: سلم الوصول إلى طبقات الفحول: ٣: ٣٨٩ ـ ٣٩٠.

٥) الوافي بالوفيات: ٢٧: ١٧٧.

كان شاعرًا، وعالمًا في أشعار العرب، وأيامها، وأديبًا، ومؤلفًا في علوم العربية وآدابها، له مكانة مرموقة، و رفيعة لدى السلطان، و جمهرة أهل اللغة، ولاسيمًا، وإنّ نسبه يرجع إلى الدوحة العلويّة، فكان في خلقه، وعلمه، ومكانته العلميّة أقرب إلى الشريف المرتضى (ت٤٣٦ه) منه إلى أبي علي القاليّ (ت٥٦٠ه)، وكان بيته منتجع طالبي العلم، ومقصد المتأدبين، ومنتدى الفضل، ودوحة العلم، وقد أعدَّ نفسه إعدادًا علميًّا قبل مواجهة طلبته في مجالسه بحيث يبدو عليه التركيز، والجديّة (١٠).

وُصِفَ بفصاحة اللسان، و حلاوة الكلام، و حُسِن البيان، والإفهام (٢).

قال عنه الكمال عبد الرَّحمن بن محمَّد أبو البركات الأَنْباريّ(ت٧٧٥ه)\*: "شيخنا أبو السَّعادات كان فريد عصره، ووحيد دهره في علم النَّحو، أنحى من رأينا، وآخر من شاهدنا من حُذّاقهم، وأكابرهم، وعنه أخذت النَّحو، وكان تامّ المعرفة باللّغة، أخذ عن أبي المعمَّر بن طباطبا(ت٤٧٨ه)\*\*، وصنّف، وأملى كتاب الأمالي، وهو كتاب نفيس يشتمل على فنون، وكان فصيحًا، حلو الكلام، وقورًا، ذا سمتٍ، لا يكاد يتكلم في مجلسه بكلمة إلاّ وتتضمّن أدب نفس، أو أدب درس" (٣).

١) ينظر: الوافي بالوفيات: ٢٧: ١٧٤- ١٧٥، ومناهج التأليف عند العلماء العرب: ٣٢١-٣٢٢.

٢) ينظر: أنباء الرواة على أنباء النحاة: ٣: ٣٥٦ -٣٥٧، ووفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: ٦:
 ٢٤.

<sup>\*</sup> أبو البركات الأنباري، الإمام الحافظ اللغوي، صاحب كتاب نزهة الألباء في طبقات الأدباء، والبيان في غريب إعراب القرآن.

<sup>\*\*</sup> الشريف أبو المعمر يحيى بن طباطبا العلوي، من أهل الأدب، والسؤدد، كان عالمًا بالشعر، إليه انتهت معرفة نسب الطالبين في وقته، أخذ عنه ابن الشّجريّ. ينظر: نزهة الألباء في طبقات الأدباء: ٢٦٩.

٣) سير أعلام النبلاء: ٢٠: ١٩٥-١٩٦.

#### مؤلفاته(١):

- ١- الأمالي: وهو أكثر مؤلفاته شهرةً، وذيوعًا، وأنفسها. طُبعَت في مكتبة الخانجي في القاهرة، الطبعة: الأولى، سنة (١٤١٣ هـ - ١٩٩١م)، والثانية، سنة (٥٣٤ هـ ١٤٠٥).
- ٢- مختارات أشعار العرب، ويُسمّى ب: ديوان مختارات الشعراء، وعرّفه المحققون باسم: مختارات ابن الشّجريّ. طُبِعَ في مصر (١٣٠٦هـ) طبعة حجريّة، ثُمَّ طُبِعَ في القاهرة سنة (١٣٤٤هـ، ١٩٢٦م)، ثُمَّ أُعيد نشره سنة (١٣٩٤هـ، ١٩٧٤)، ومن هذا الكتاب نسخة بخط ابن الشّجريّ نفسه، وخطه نسخى نفيس، يجري على نمط خطوط القرن السادس الجيّدة المضبوطة.
- ٣- الحماسة التي حاكي في تأليفها حماسة الشاعر أبي تمّام(ت ٢٣١هـ). طُبِعَ كتاب الحماسة طبعة حجرية في القاهرة سنة (١٣٠٦هـ)، ثُمَّ طُبِعَ طبعة أخرى في القاهرة سنة(١٣٢٦هـ)، وفي حيدر آباد الدكن في الهند سنة (١٣٤٥هـ)، وطُبعَ في دمشق سنة (١٣٩٠هـ، ١٩٧٠م).
  - ٤- شرح لاميّة العرب للشَّنْفَري (ت٧٠هـ)، وهو من الكتب المفقودة.
    - ٥- شرح اللمع لابن جني (ت ٣٩٢هـ)، وهو من الكتب المفقودة.
  - ٦- شرح التصريف الملوكي لابن جني (ت ٣٩٢هـ)، وهو من الكتب المفقودة.
- ٧- الردّ على أبي الكرم ابن الدّباس (ت٠٠٥ه) في كتابه الذي سمّاه المعلم، وهو من الكتب المفقودة .

١) ينظر: أمالي ابن الشَّجريّ، (مقدَّمة المحقق): ١: ٣٤ـ ٣٦، وهديّة العارفين: ٢: ٥٠٥.

<sup>\*</sup> ابن الدّبّاس، أبو الكرم، المبارك بن فاخر بن مُحمَّد بن يعقوب، النَّحْوي، من كبار أئمة العربية، واللُّغة، مؤلف كتاب المعلِّم في النَّحو، وكتاب نحو العرف، وكتاب شرح خطبة أدب الكاتب. ينظر: تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام: ١٠: ٨٣١.

- الانتصار، وهو من الكتب المفقودة.
- 9- ما اتفق لفظه، واختلف معناه. طبعته جمعية المستشرقين الألمانية لهلموت ريتر سنة (١٩٩٢م).
- ١- كتاب مخطوط عنوانه: كتاب في اللغة، محفوظ بمكتبة إسماعيل صائب في أنقرة، ويحمل هذا المخطوط رقم(٢٤٥٩).

ومؤلفاته "لم تكن كثيرة العدد إلا أنها نفيسة القيمة عظيمة القدر خطيرة الشأن جليلة الأثر "(١)، ويمكن الترميز لأهم كتبه المطبوعة، والمخطوطة، والمفقودة بالمخطّط الآتى:



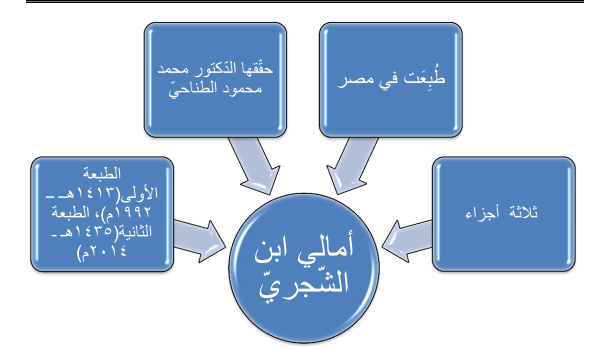


# المطبوعة الأمالي. مختارات أشعار العرب. العرب. الحماسة. ما اتفق لفظه واختلف

#### تحقيق كتابه:

أمالي ابن الشّجريّ حقّقها الدّكتور محمود محمَّد الطناحيّ، والكتاب مطبوع، طبع في مصر بثلاثة أجزاء، الطبعة الأولى طبعت سنة (١٤١٣هـ - ١٩٩٢م)، والثانية سنة (١٤٣٥هـ . ٢٠١٤م)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

١) مناهج التأليف عند العلماء العرب: ٣٢٢، وهبة الله بن الشّجريّ، محمود الطناحيّ، (بحث).



#### منهجه المتبع في أماليه:

من أنفس مؤلفات ابن الشّجريّ كتاب الأمالي، ضمّ أربعةً وثمانين مجلسًا، نهج فيه نهج الشريف المرتضى في أماليه، امتاز بتنوع موضوعاته، فهو لا يتقيّد في موضوعه تقيدًا كاملا، بل يتصرف فيه، و يستطرد، وينوع، ففي مجلس تفسير القرآن الكريم يقدّم مجموعة من الشواهد الشعريّة؛ لإيضاح القضايا اللغويّة، وكذلك في مجلس الحديث النبويّ الشريف، وفي مجلس النّحو يستشهد بالطرائف، والأخبار، وأشعار العرب، وفي الحديث عن الشعريقف عند القضايا اللغويّة، فأماليه يفتتحها غالبا بذكر مسائل نحويّة، أو صرفيّة مستشهدًا بالآيات القرآنية، والأبيات الشعريّة، فهو في كل موضع يعرض الآراء المختلفة، ويناقش، ويشرح الكلمات الغريبة، و يبين اشتقاقها (۱).

<sup>1)</sup> ينظر: كشف الظنون : ١: ١٦٢، وأمالي ابن الحاجب، (مقدّمة المحقق): ١: ٥٥، ووفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: ٦: ٤٥، والوافي بالوفيات: ٢٧: ١٧٤، وموسوعة علوم اللغة العربية: ٣: ٨٠.

وهو يميل إلى الموضوعات اللغوية، أكثر من الموضوعات الأدبية فكان مرتاحًا منسابًا متخصصًا حين الحديث في اللغة، وعلومها، وليس الأمر كذلك حين يشرح قصيدة شعرية، أو قضية أدبية، فلا يكاد يكون له منهج واضح، وكان يَعِدُ نفسه قبل المجلس الذي يلقيه في أماليه إعدادًا حسنًا، وكان وافر المعرفة، وفياض العلم، وكثير الحفظ، وواسع الاطّلاع(۱).

نجده: "يغازل اللغة، وفنونها من نحو، وصرف في موضوعاتها العديدة البسيطة حينًا، والمعقدة أحيانًا حتّى نهاية المجلس الخامس والسبعين (7)، وأماليه تنفرد بظاهرة تميزها من الأمالي الأخرى، غير أن هذه الظاهرة لم تطّرد في كلّ المجالس (7)، فالمجلس الأول إلى المجلس السابع يفتقد إلى تأريخ الأمالي.

أما كتابة التأريخ فقد بدأت بالمجلس الثامن الذي أرّخ له يوم السبت مستهلّ شهر جمادى الأولى، من سنة أربع وعشرين وخمسمئة، والمجلس التاسع كان يوم السبت في الثامن من الشهر نفسه، وأرّخ المجلس العاشر يوم السبت في الشهر نفسه، وأرّخ المجلس الحادي عشر يوم السبت في الشهر نفسه، ولم يؤرّخ المجلس الثاني عشر، وأرّخ المجلس الثالث عشر يوم السبت رابع من شهر جُمادى الآخرة، ولم يؤرّخ المجلس الرابع عشر؛ لاتصاله بما قبله، ثم أرّخ المجلس الخامس عشر يوم السبت الثامن والعشرين من شهر جُمادى الآخرة، ثم تتابعت المجلس بعد خمادى الأولى، سنة ست وعشرين وخمسمئة، ومعنى ذلك أن بين المجلس الحادي والعشرين، والثاني والعشرين، نحو: سنتين توقف فيهما عن الإملاء، ثم تتابعت

١) ينظر: مناهج التأليف عند العلماء العرب: ٣٣٠.

٢) المصدر نفسه: ٣٣٠.

٣) ينظر: أمالي ابن الشّجريّ، (مقدّمة المحقق): ١: ١٨٩.

المجالس بعد ذلك التاريخ، كل يوم ثلاثاء، وقد تتوقف أسبوعين، أو ثلاثة، و توقف الإملاء بين المجلس الحادي والثلاثين، المؤرّخ يوم الثلاثاء الثالث والعشرين من شهر شوال، سنة ست وعشرين وخمسمئة، وبين المجلس الثاني والثلاثين المؤرخ يوم السبت ثامن شهر ربيع الأول، سنة ست وثلاثين وخمسمئة، ولم يؤرخ لباقي المجالس بعد ذلك (۱)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

#### عدد المجالس في كتاب الأمالي لابن الشّبري أربعة وثمانون مجلسا.

المجالس التي ذكر فيها التاريخ، هي: من المجلس الثامن حتّى المجلس الحادي عشر.

المجلس الثالث عشر. من المجلس الخامس عشر حتّى المجلس الثاني و الثلاثين.

> عددها: ثلاثة وعشرون مجلسًا.

المجالس التي تفتقد إلى التاريخ، هي:
من المجلس الأول حتّى المجلس السابع.
المجلس الثاني عشر.
المجلس الرابع عشر؛ لاتصاله بما قبله.
من المجلس الثالث والثلاثين حتّى المجلس الرابع والثمانين.

عددها: واحد وخمسون مجلسًا.

ألّف كتابه: ( الانتصار ) ردّ فعلٍ لمن حاول رصد الأخطاء في أماليه، قال ابن خلكان (ت ٦٨١هـ): "لما فرغ ابن الشّجريّ من كتاب الأمالي، أتاه ابن الخشّاب\*؛

۱) ينظر: أمالي ابن الشّجريّ: ۱: ۱۸۹، و ۷۱، و ۸۳، و ۹۰، و ۱۰، و ۱۱، و ۱۲، و ۱۳، و ۱۳۰، و ۱۳۷، و ۱۳۷، و ۱۳۷.

<sup>\*)</sup>ابن الخشّاب(٢٧هه) قارئ، ولغوي، امتاز بجمال خطه في عصره، من تصانيفه: (شرح مقدمة الوزير ابن هبيرة في النّحو، والمرتجل في شرح الجمل للزجاجي، والرّد على التبريزي في تهذيب الإصلاح). تنظر ترجمته: معجم الأدباء: ٤ : ١٥٠٦ - ١٥٠٦ ، ووفيات الأعبان: ٣: ١٠٠١ - ١٠٤.

ليسمعه، فامتنع، فعاداه، وردَّ عليه في أماكن من الكتاب، وخطأه، فوقف ابن الشّجريّ على ردّه، فألّف كتاب الانتصار في ذلك"(١).

فابن الخشّاب عندما طلب من ابن الشّجريّ أن يسمعه أماليه اعتذر، وانصرف غاضبا، قارئًا للأمالي راصدًا بعض الأخطاء، كاتبًا ردًّا على الأمالي بعد أن عرض بعض ما ظنّه خطأ فيه، فوقع الرّدّ في يدي ابن الشّجريّ الذي كتب ردًّا على الردِّ به وجوه خطأ ابن الخشّاب، وجعله في كتاب صغير سمّاه: الانتصار (٢).

#### مذهبه النّحويّ:

عُنِيَ ابن الشّجريّ بالموضوعات اللغويّة، ولاسيمّا النّحويّة، والصرفيّة، وعقد لها عدّة مجالس بلغت ثمانية وعشرين مجلسًا متتابعة ابتداءً من المجلس الرابع والثلاثين إلى المجلس الثاني والستين، في المجلس الرابع والثلاثين على سبيل المثال تحدّث عن الاستخبار، والاستفهام، ثمَّ تحدّث عن أقسام الاستفهام، ثمَّ انتقل إلى عقد فصل عن الأمر، ثمَّ عقد فصلا آخر عن النهي (٣).

اتبع ابن الشّجريّ المذهب البصري، وأيّد آراءهم في أماليه، وقد ذكر ذلك محقّق الأمالي في مقدّمته قائلا: "بصريّ خالص، وقد قوّى حجج البصريّين، وانتصر لهم في أكثر من موضع من الأمالي، بل إن كثيرًا من حجج البصريين في المسائل

١) سير أعلام النبلاء: ٢٠: ١٩٦.

٢) ينظر: كشف الظنون: ١: ١٦٢، والوافي بالوفيات: ٢٧: ١٧٤، ومناهج التأليف عند
 العلماء العرب: ٣٢٢.

٣) ينظر: مناهج التأليف عند العلماء العرب: ٣٢٩.

الخلافيّة التي أوردها أبو البركات الأنباريّ(ت٧٧٥ه) في كتابه الإنصاف منتزعة من كلام ابن الشّجريّ " (١).

فإنه يميل في أكثر أحكامه إلى آراء البصريين أكثر من آراء الكوفيين، فالمجلس التاسع والخمسون يعقده للحديث عن (التعجب)، و يرجح رأي البصريين، كما يعقد المجلس الستين؛ للحديث عن (نِعْمَ، وبِئْسَ)، ويفعل الشيء نفسه بترجيح رأي البصريين، على رأي الكوفيين (٢)، ومثّل ابن الشّجريّ حلقة الوصل بين المتقدمين من علماء النّحو، والمتأخرين في القرنين الخامس والسادس للهجرة؛ لقرب هذا الجيل من المنابع الأولى بالتلقّي، والمشافهة (٣).

#### مصادره في أماليه:

مصادره، وموارده في أماليه بدأت بذكر إمام النّحاة سيبويه (ت ١٨٠هـ)، وانتهت بالخطيب التّبريزيّ(ت ٥٠٢هـ)، وقد نقل الكثير من الآراء عن أعلام اللغة، والنّحو، والمتقدّمين منهم.

كان يرجح في أماليه آراء البصريين، وكان من شُرّاح كتاب سيبويه، وأبي عليّ الفارسيّ (ت٣٧٧ه)، حفظ الكثير من النّصوص، والشواهد عن سيبويه(ت١٨٠ه) ليست في المطبوع من (الكتاب)، وحفظ نصوصاً من الكتب المفقود، مثل: كتاب الأوسط للأخفش سعيد بن مسعدة(ت٥١١ه)، وبعض كتب أبي عليّ الفارسي(ت٣٧٧ه)، والواسط لأبي البركات الأنباري(ت٧٧هه) (٤).

١)أمالي ابن الشّجريّ، (مقدّمة المحقق): ١: ٨.

٢) ينظر: مناهج التأليف عند العرب: ٣٢٩.

٣) ينظر: أمالي ابن الشّجريّ، (مقدّمة المحقق): ١: ٧- ٨.

٤) ينظر: المصدر نفسه: ١: ٧-١٠.

ونجد أنّ ابن الشّجريّ لا يشير إلى مؤلفي الكتب في بعض الأحيان عند النقل منهم، فقد نقل عن ثعلب(ت٢٩١ه) في شرحه لديوان زهير، وعن ابن جني(ت٣٩٦ه)، ونقل فصلين كاملين من الهرويّ(ت٥١٤ه) من كتابه: الأُزهيّة في علم الحروف، وعن ابن فورجه(ت٥٤٥ه) في شرحيهما لشعر المتتبيّ(ت٤٣٥ه)، ولم يشر إلى ذلك، وعن الجرجانيّ(ت٤٧١ه) في الوساطة، والواحديّ(ت٤٧٨ه)، وأبي القاسم الأصفهانيّ(ت٢٠٥ه).

#### وفاته:

توفِيَ ابن الشّجريّ في شهر رمضان سنة اثنتين وأربعين وخمسمئة، عن عمرٍ ناهز الثاني والتسعين سنة (٢).

#### ب ـ السُّهيليّ (ت ١ ٨ ٥هـ):

#### مولده، ونشأته:

أبو القاسم عبد الرحمّن بن الخطيب أبي محمد عبد الله بن الخطيب أبي عمر أحمد بن أبي الحسن أصبغ بن الحسين بن سعدون بن رضوان بن فتوح الحافظ، العلاّمة الأندلسيّ، المالقيّ، النّحويّ، الحافظ العلم، أبو القاسم الخثعمي السُّهيليّ. ولد سنة ثمان، وخمسمئة في مدينة مالقة (٣).

١) ينظر: ما لم ينشر من الأمالي الشّجريّة، (مقدّمة المحقق): ١: ٦.

٢)ينظر: تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام: ١١١، ٨١٨، والوافي بالوفيات: ٢٧: ١٧٤.

٣) تنظر ترجمته: أمالي السهيليّ (مقدّمة المحقق): ١: ٧ ، والروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام: ١: ١٩، والعبر في خبر من غبر: ٣: ٨٢، والديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب: ١: ٤٨٠، والثقات ممن لم يقع في الكتب الستة: ٦: ٢٦٧، وطبقات النسابين: ١: ١٤٧، ومعجم الشعراء العرب: ٣٨١، ومعجم المؤلفين: ٥: ١٤٧.

قيل: لُقِبَ بالخثعمي بفتح الخاء الموحدة، وسكون الثاء المثلثة، وفتح العين المهملة، نسبة إلى قبيلة خثعم بن أنمار (۱)، ولُقِبَ بالسُّهيليّ نسبة إلى قرية في الأندلس، تُسمّى: مربلة قرب مسرى سُهيل، ومسرى مالقة، مدينة صغيرة مسورة، فيها جبل منيف عالٍ، يدّعي أهلها أن النجم المُسمّى سُهيلاً يُرى من أعلاه؛ لذلك سُمّى الحافظ السُّهيلي بهذا الاسم (۲).

قال ابن خلكان (ت ٦٨١هـ) في وفياته: "السُّهيليّ: بضم السين المهملة، وفتح الهاء، وسكون الياء المثناة من تحتها، وبعدها لام، هذه النسبة إلى سُهيل، وهي قرية بالقرب من مالقة، سُمِّيت باسم الكوكب؛ لأنه لا يُرى في جميع بلاد الأندلس إلا من جبل مطلِّ عليها" (٣).

السُّهيليّ مالكي المذهب، مكفوف، كُفَّ بصرُه منذ السابعة عشرة من عمره.

كان عالمًا، حافظًا للغات، والآداب، عارفًا، وشاعرًا، جمع بين الرواية، والدراية، وتصدّر للإفتاء، والتدريس، والحديث (٤).

قيل عنه: "كان عالمًا بالعربيّة، واللغة، والقراءات، بارعًا في ذلك، جامعًا بين الرواية، والدراية، نحويًا متقدمًا، أديبًا، عالمًا بالتفسير، وصناعة الحديث، حافظًا للرجال، والأنساب، عارفًا بعلم الكلام، والأصول، حافظًا للتاريخ، واسع المعرفة،

٢) ينظر: أمالي السُّهيليّ، (مقدّمة المحقق): ١١، ومعجم البلدان: ٣: ٢٩١، ونكث الهميان في نكت العميان: ١: ١٦٩، وصفة جزيرة الأندلس منتخبة من كتاب الروض المعطار: ١٨٠.

١) ينظر: وفيات الأعيان: ٣: ١٤٤.

٣) وفيات الأعيان: ٣: ١٤٤، وينظر: الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام (مقدّمة المحقق): ١: ١٩-٢٠.

٤) ينظر: مطلع الأنوار ونزهة البصائر والأبصار: ٢٥٢، وبغية الملتمس في تاريخ رجال أهل
 الأندلس: ١: ٣٦٧، وشجرة النور الزكية في طبقات المالكية: ١: ٢٢٥، وموسوعة مواقف
 السلف في العقيدة والمنهج والتربية: ٧: ١٨٥.

غزير العلم، نبيهًا ذكيًا، صاحب اختراعات، واستنباطات تصدّر للإقراء، والتدريس، وبَعُدَ صيتُه، أخذ القراءات عن سليمان بن يحيى، وعن أبي منصور بن الخير، وروى عن ابن العربي، وابن طاهر، وابن الطّراوة، وعنه ابن الرُّنديّ، وابنا حوط الله، وأبو الحسن الغافقيّ،...، واستُدعي إلى مراكش، وحظي بها، ودخل غرناطة"(١).

#### مؤلفاته:

للإمام السهيليّ - رحمه الله - مؤلفات كثيرة، نذكر منها:

- ١- الأمالي، طُبِعَت في مطبعة السعادة في القاهرة، سنة ١٩٧٠م.
- ٢- الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، وهو من أهم كتبه، مطبوع. طبع في القاهرة سنة (١٩٧١هـ ١٩٧١م)، وسنة (١٩٩١هـ ١٩٧١)، وفي بيروت سنة (١٩٦٧هـ)، وفي دمشق سنة (٢٦٦هـ ٢٠٠٥م).
- الروض الأنف، والمشروع الرِّوى، في تفسير ما اشتمل عليه حديث السيرة، واحتوى، وهو من أجلِّ كتبه، طُبِعَ في القاهرة سنة (١٣٣٢هـ ١٩١٤م)، وسنة (٢٠١٨م).
- 3- التعريف، والإعلام فيما أُبهم في القرآن من الأسماء، والأعلام، وقد طُبِعَ في القاهرة سنة (١٣٥٦هـ ١٩٣٨).
- نتائج الفِكر في النّحو. نُشِرَ في جامعة قاريوس (بنغازي) سنة (١٣٩٨هـ)، وفي القاهرة سنة (٢٠١٨م).
- ٦- كتاب الفرائض، وشرح آيات الوصية. الطبعة الأولى\*، والثانية طُبِعَت في مكة المكرّمة سنة (١٤٠٥هـ ١٩٨٥م)
  - ٧- شرح الجمل للزجاجيّ في النّحو. (لم يتمه)

\* لم أحصل على أية معلومة عنها، بحثتُ كثيرًا، ولم أجد مكان الطبع، وزمانه.

١) طبقات المفسرين للداوودي: ١: ٢٧٢ .

٨- مسألة رؤية الله عز وجل، والنبي في المنام. (لم تُطبع).

- 9- مسألة السرّ في عور الدّجّال (١) . (لم تُطبع).
  - ١ القصيدة العينية <sup>(٢)</sup>. (لم تُطْبَع)\*.

وله غير هذه الكتب مسائل متعددة في النحو، والحديث، والفقه، والتفسير، بلغ عددُها خمس وعشرون مسألة<sup>(٦)</sup>. وكانت المسائل في كتابه الأمالي لغويّة، ونحويّة، ذات صلة بالأُمور الفقهيّة، تتكون من أسئلة، وأجوبة سأله عنها الفقيه المحدّث أبو إسحاق بن قرقول(ت٥٦٩هـ)، مجموعها ست وخمسون ومئة مسألة<sup>(٤)</sup>.

#### تحقيق كتابه:

أمالي السُّهيليّ حقّقها محمد إبراهيم البنّا، وجمعها في كتاب واحد مطبوع، وطبعها في مطبعة السعادة في القاهرة، سنة ١٩٧٠م، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

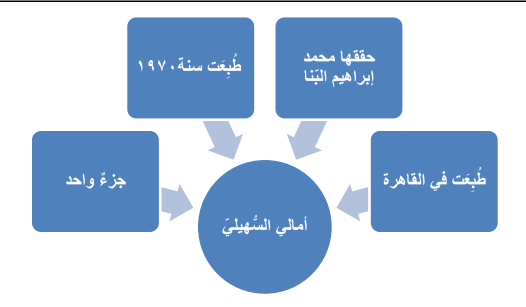
<sup>1)</sup> ينظر: أمالي السهيليّ (مقدّمة المحقق): ١١ ـ ١٢، والروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام: ١: ٢٣ (مقدّمة المحقق)، والمطرب من أشعار أهل المغرب: ٢٣٦، وصفة جزيرة الأندلس منتخبة من كتاب الروض المعطار: ١٨٠.

٢) ينظر: معجم المؤلفين: ٥: ١٤٧.

<sup>\*</sup>الكتب الثلاثة الأخيرة: مسألة رؤية الله عزّ وجلّ، والنبي في المنام، ومسألة السّر في عور الدّجّال، والقصيدة العينية، ذُكِرت في كتب التراث أنّها من مؤلفات الإمام السّهيلي، ولم نجد طبعة تنفرد بها، أو مخطوطة.

٣) ينظر: أمالي السهيلي، (مقدّمة المحقق): ١٢.

٤) ينظر:أمالي ابن الحاجب، (مقدِّمة المحقق):١:٥٦.



#### منهجه في أماليه:

منهجه النّحويّ يمتاز بعرض الكثير من الآراء النّحويّة من دون التقيُّد بآراء من سبقه من علماء العربيّة.

#### مذهبه النّحويّ:

كان السُّهيليّ يأخذ من المدرستين (البصريّة، والكوفيّة) ما يراه مناسبًا لمنهجه المتقرِّد، والدليل على ذلك: استعماله مصطلح الممنوع من الصرف البصريّ، ومصطلح الخفض الكوفيّ من دون التقييد بمصطلح معين (۱)؛ وذلك عند قوله: "زعموا أن الاسم الذي لا ينصرف امتتع من الخفض، والتتوين؛ لمضارعته الفعل، فاستعمل مصطلح الصرف، والخفض؛ وذلك في مسألة له بعنوان: مسألة ما لا ينصرف من الأسماء "(۲).

١) ينظر :الإمام السهيليّ ومنهجه النّحويّ، (أطروحة دكتوراه): ١١٤.

٢) أمالي السُّهيلي: ١٩.

#### مصادره في أماليه:

مصادر السُّهيلي في أماليه كثيرة منها: القرآن الكريم، والحديث النبوي الشريف، ومأثور القول، وآراء البصريين، والكوفيين، وأنّ أعظم شيوخه ابن الطراوة (ت٢٨٥ه) الذي أثرّ في اتجاهه اللغويّ، والنّحويّ، و قرأ عليه كتاب سيبويه، وأغلب شيوخه في النّحو من تلاميذ هذا العالم، مثل شيخه أبي مروان عبد الملك بن مجير ممن أخذ عن ابن الطراوة (ت٢٨٥ه)، وكذلك شيخه أبي محمد القاسم دُحمان، وأبي القاسم عبد الرحمن بن الرمّاك (ت٤٥٥)، فليس من الغريب أن نجد السُّهيلي متأثرًا في هذه المدرسة يردد كثيرًا من أصولها، ويعجب بصاحبها، وينقل مجالسه معه في كتبه صنيع سيبويه (ت١٨٠ه) مع شيخه الخليل بن أحمد الفراهيديّ (ت١٧٠ه)، أو ابن جنيّ (ت٢٩٣ه) مع الفارسيّ (ت٣٧٧ هـ) (١٠).

#### وفاته:

توفِيَ في السادس، والعشرين من شهر شعبان سنة إحدى وثمانين، وخمسمئة للهجرة في مدينة مراكش عن عمر ناهز البضع والسبعين سنة (٢).

<sup>\*</sup> ابن الرماك: أبو القاسم عبد الرَّحمن بن محمَّدٍ الأُمويّ، إِمام النَّحو، أقراً كتَاب سيبويه. ينظر: سير أعلام النبلاء: ٢٠: ١٧٥.

١) ينظر: أبو القاسم السهيلي، ومذهبه النّحويّ: ٦١ - ٦٢.

٢) ينظر: وفيات الأعيان: ٣: ١٤٤، والنجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة: ٦: ١٠٢،
 الثقات ممن لم يقع في الكتب الستة: ٦: ٢٦٧.

#### ج ـ ابن الحاجب(ت ٢٤٦هـ):

#### مولده، ونشأته:

عثمان بن عمر بن أبي بكر بن يونس الكرديّ، الملقّب جمال الدّين أبو عمرو، الأصوليّ النّحويّ، المقرئ المالكيّ، الدوينيّ الأصل، الإسنائي المولد، المعروف بابن الحاجب، من علماء العربيّة الكبار، ولد في بإسنا من صعيد مصر عام سبعين وخمسمئة للهجرة. سُمِّيَ بابن الحاجب؛ ذلك لأن والده كان جنديّا حاجبًا للأمير عزّ الدّين موسك الصلاحيّ، عندما انتقل إلى مدينة القاهرة حَفِظَ القرآن الكريم فيها منذ صغره، ودرس علوم العربيّة بمختلف فنونها من: نحو، وفقه، وأصول، وأخذ بعض القراءات القرآنية عن شيخه الشّاطبيّ(ت٩٥ه)، وسمع منه التيسير، قرأ بطرق المبهج على أبي الفضل الغزنويّ(ت٩٩هه)، وقرأ بالسبّع على غياث بن فارس أبي الجود(ت٥٦ه)، وسمع من: البوصيريّ(ت٨٩هه)، وإسماعيل بن البين (ت٢٩هه)، وجماعة، وتققّه على يدي الأبياريّ (ت٨٩هه)، وغيره من علماء العربية، وتأدّب على يدي الشاطبيّ(ت٩هه)، وابن البناء، ولزم الاشتغال حتّى برع الأصول، وعلوم العربيّة (١١)، وكان: "صحيح الذهن حاد القريحة"(٢).

وُصِفَ بأنه: "علّمة زمانه رئيس أقرانه استخرج ما كَمُنَ من دُررِ الفهم، ومزجَ نحو الألفاظ بنحو المعانى، وأسس قواعد تلك المبانى، وتقّقه على مذهب مالك،

١) تنظر ترجمته: كشف الظنون: ١: ١٦٢، وأمالي ابن الحاجب، (مقدّمة المحقق): ١: ١٠، و ٢٠ـ ٢٢، والبداية والنهاية: ٣: ١٧٦، والديباج المذهب: ٢: ٨٠٠ وغاية النهاية: ١: ٥٠٨ وذيل التقييد في رواة السنن والأسانيد: ٢: ١٧١، والدارس في تاريخ المدارس: ٢: ٣.

٢) معجم المطبوعات العربية والمعربة: ١: ٧١.

وكان عالم اهتداء في تلك المسالك استوطن مصر، ثُمَّ استوطن الشام، ثُمَّ رجع إلى مصر، فأستوطنها"(١).

#### مؤلفاته:

لابن الحاجب مؤلفات كثيرة نذكر منها:

- ١- الأمالي النحوية. أول كتاب أُملي في النّحو خاصةً، طُبِعَت في عمان،
   وبيروت، سنة (١٤٠٩ هـ ١٩٨٩ م).
- ٢- الإيضاح في شرح المفصل، طُبِعَ في القاهرة سنة ( ١٩٧٥م)، وطُبِعَ في بغداد سنة ( ١٩٨٦م).
- ٣- الشافية في علمي التصريف، والخط من الكتب المشهورة، توالت شروحها، ومن أهمها شرح ابن الحاجب نفسه، وشرح رضي الدين الاستراباذي (ت٦٨٦هـ)، وشرح فخر الدين الجاربردي (ت٤٤١هـ)، وقد طُبِعَت مع شروحها طبعات متعددة، منها: طبعة الاستانة سنة ١٨٥٠م، وطبعة كلكتا سنة ١٨٠٥م، وطبعت في القاهرة سنة (٢٠١٠م)، وفي بيروت سنة (١٤٣٥هـ ١٤٣٥م).
- ٤- كافية ذوي الأرب في معرفة كلام العرب. مخطوطة في مكتبة الأحمدية في حلب.
- جامع بين الأمهات في الفقه. توجد منه عدة نسخ مخطوطة في الجزائر، وفاس، وتونس، طُبِعَ في بيروت الطبعة الأولى سنة(١٤١٩هـ ١٩٩٨م)، والثانية سنة (١٤٢١هـ ٢٠٠٠م)، وسنة (١٤٢٥هـ ٢٠٠٠م).

١) الديباج المذهب: ٢: ٨٧ ، وينظر: معجم الشعراء العرب: ١٦٤ .

- ٦- منتهى السُّؤال، والأمل في علمي الأُصول، والجدل<sup>(۱)</sup>. طُبِعَ في مصر سنة (١٣٢٦هـ)، وسنة (٢٠٠٨م)، وطُبِعَ في بيروت سنة (٢٠٠٨م).
- ٧- الوافية في نظم الكافية على هيئة أبيات شعرية، عددها ثمانون وتسعمئة بيت، ضمّنها موضوعات الكافية جميعاً، توجد منها نسخة مخطوطة في مكتبة الأسكوريال رقم (١٤٦)، طبع في العراق سنة (٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م).
- ٨- مختصر المنتهي في الأصول طبع في بولاق سنة (١٣١٦ هـ)، و (١٣١٩ هـ)،
   وفي القاهرة سنة (١٣٢٦ هـ)، وغير ذلك الكثير من المؤلفات (٢).

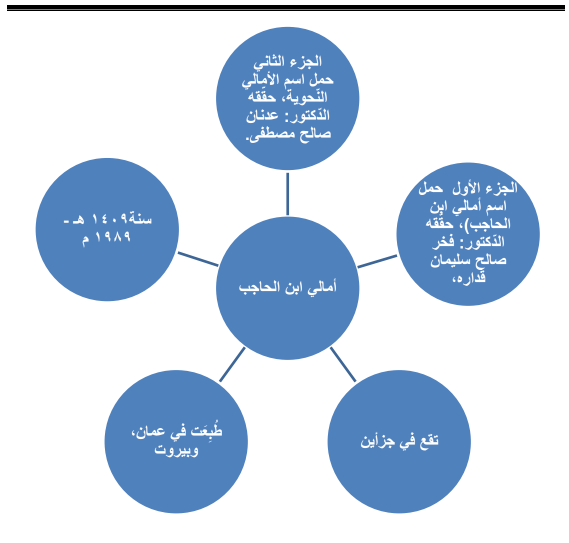
#### تحقيق كتابه:

يقع كتاب أمالي ابن الحاجب في جزأين، الجزء الأول من الكتاب جاء باسم: (أمالي ابن الحاجب)، حقّقه الدّكتور: فخر صالح سليمان قداره.

أمّا الجزء الثاني منه، فحمل اسم (الأمالي النّحويّة)، حقّقه الدّكتور: عدنان صالح مصطفى. طُبِعَت في عمان، وبيروت ، سنة ١٤٠٩ هـ - ١٩٨٩ م، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

١) ينظر: أمالي ابن الحاجب، (مقدِّمة المحقق): ١ : ٣٠، وحسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة: ١: ٤٥٦، وهدية العارفين: ١: ٤٥٦ - ١٥٥، ومعجم الشعراء العرب: ١: ٤٦٤

٢) ينظر: أمالي ابن الحاجب، (مقدمة المحقق): ١ : ٣٠-٣٤، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون: ١: ١٦٢، والبداية والنهاية: ٣: ١٧٦، الديباج المذهب: ٢: ٨٨ .



#### منهجه المتبع في أماليه:

ذكر بعضهم: لا نكاد نلمس له منهجًا واضحًا مرتبًا في أماليه، فأماليه خلت من المقدّمة، و ترتيب الأبواب، و الفصول، و وردت مرقّمة، و هو عمل المحقّقين، وضمّ الجزء الثاني رسالتين له، رسالة في بعض أحكام الحرف (لو)، ورسالة أخرى في بعض أحكام العدد (عشرة)، واتصفت أماليه بأنّها آخر المؤلفات في الأمالي، وكانت تبدأ بذكر زمان الإملاء، ومكانه (۱) إلاّ ستة وخمسين إملاء مجهولة المكان، والزمان (۲).

١) ينظر: الأمالي، والمجالس في آثار الدارسين، وقيمتها العلمية، (بحث):٢٠٢، و ٢٠٩.

٢) ينظر: أمالي ابن الحاجب، (مقدِّمة المحقق): ١: ٤٨.

لا أوافق من قال: إنّ أمالي ابن الحاجب تفتقر إلى منهج، وإن خلت من المقدمة، وتريب الأبواب، والفصول، فأماليه كانت مرتبة ترتيبًا دقيقًا، فذكر الزمان، والمكان في بداية كلّ مجلس يدلُّ على المنهج العلمي الدقيق المتبع في الإملاء، فتسلسل العالم، أو الشيخ في تفسير الآيات القرآنية، وشرح الأحاديث النبوية الشريفة، والأبيات الشعرية، وإيضاح المفردات الغريبة، كان منهجه معروفًا لدى طلبة العلم عن طريق ذكر عنصري: الزمان، و المكان، كما إنّ أماليه لم تُكتب في عامها، وإنّما كُتبت بعد أعوام، وهذا قد يؤدي إلى إرباك في عمل الكتّاب، ومنهجهم.

وإِنّها أُمليت في أزمنة، وأمكنة مختلفة، فقد أُمليت في مدينة دمشق في جامع المالكية؛ لأنّ مدة مكوثه في دمشق شهدت أوج نشاطه العلمي، وأملى الأمالي على طلبته في مدينة القاهرة، وأملى في بيت المقدس، وغزة قليلاً(١).

وإنّ أسلوبه مختلف في أماليه من قسم إلى آخر، فأسلوبه في قسم الأمالي على القرآنية يختلف عن أسلوبه في قسم الأمالي عن المفصل، وكذلك الأمالي على المقدّمة، وإملاء الموضوع أحيانًا لأكثر من مرة؛ وذلك بسبب تكرار الأسئلة التي يوجهها إلى طلبته في أوقات مختلفة في الموضوع، فضلا عن ذلك كان يملي في مسائل متقرقة لم يجمعها موضوع واحد (٢).

وأماليه مقسمة على ستة أقسام، هي (٣):

• القسم الأول: تضمّن الإملاء على آيات من القرآن الكريم، وعددها تسعة وثلاثون ومئة إملاء، ومنهجه في الأمالي القرآنية مختلف من إملاء إلى آخر، فتارةً تبدأ

١) ينظر: أمالي ابن الحاجب: ١: ٥٧، وموسوعة علوم اللغة العربية: ٣: ٧٩-٨٠.

٢) ينظر:أمالي ابن الحاجب، (مقدّمة المحقق): ١: ٤١- ٤٢.

٣) ينظر: المصدر نفسه: ١: ٤٣ ـ ٠ - ٥٠ وموسوعة علوم اللغة العربية: ٣: ٧٩ ـ ٨٠ .

الأمالي بذكر الآية التي يريد الإملاء عليها، إما أن يذكرها كاملة، أو يكتفي بذكر الجزء الذي يريد الحديث عنه، وتارةً أخرى يتحدث عن أكثر من هذا الجزء الذي ذكره من الآية.

وفي هذه الأمالي لم يقتصر على المسائل النّحويّة فحسب، بل تعدّاها إلى التفسير، والقراءات السبع، والوقف، ومن المسائل النّحويّة التي اهتم بها، وكثرت في أماليه القرآنية: تعلق الجار، والمجرور، وبيان ما يعود إليه الضمير، ووضع الظاهر موضع الضمير.

- الثاني: تضمّن الأمالي مواضع من كتاب المفصل للزمخشريّ (ت٥٣٨ه)، وعددها ستة وثلاثون ومئة إملاء، وفيها شروح لعبارات المفصل، أو التعاليق، أو اعتراضات عليها، أو دفاع عن الزمخشريّ.
- الثالث: تضمّن بعض مسائل الخلاف بين النّحويين، ويُعدّ هذا القسم أصغر أقسام الأمالي، إذ بلغ عدد أماليه ستة أمال، وكانت مجهولة التاريخ، والمكان.
- الرابع: تضمّن الكافية (المقدّمة) لابن الحاجب(ت٦٤٦ه)، وعددها سبعة وتسعون إملاء.
  - الخامس: تضمّنت أماليه أبياتاً من الشعر، وعددها خمسة وأربعون إملاءً.
- السادس: الأمالي المطلقة، وهي على موضوعات متفرقة، عددها خمسة عشر ومئتا إملاء، وموضوعاتها متفرقة لا رابطة بينها إلا في البحث في النّحو، وفلسفته، والتعليل في كثير من ظواهره.

وإنّ أكثر أماليه كانت بخط طلبته، فهو يملي عليهم، ويكتبون، ودليل ذلك في أول كل إملاء يكتبون: قال مملياً، و يكتبون أحياناً أول الإملاء، أو وسطه عبارة: قال الشيخ، ويقصدون بها ابن الحاجب، وهناك بعض الإملاءات كانت بخط شيخهم

ابن الحاجب، فقد جاء في الإملاء الخامس عشر من قسم الأمالي على الأبيات: "وسئل في ورقة عن إعراب قول الشاعر (١):

أحب بلاد الله ما بين منعج إلي وسعدى أن يصوب سحابها\*

## مذهبه النّحويّ:

تعددت الآراء النحوية في المسألة الواحدة في أماليه، وهذا دليل على إلمامه، واستيعابه لمسائل النحو، فهو في المسألة الواحدة يعرض أكثر من رأي، ويناقش رأيًا رأيا، والملاحظ على منهجه أنه يذكر أسماء النحاة الكبار من المتقدمين، مثل: الخليل بن أحمد الفراهيديّ(ت١٧٠ه)، وسيبويه(ت١٨٠ه)، والأخفش(ت٥٢١ه)، والخيل بن أحمد الفراهيديّ(ت٢٠٧ه)، والمبرد(ت٥٢٨ه)، والفارسي(ت٢٧٣ه)، وابن جني(ت٢٩٣ه)، والفرّاء(ت٢٠٠ه)، والمبرد(ت٥٨١ه)، والفارسي(ت٢٧٣ه)، وإنّما يكتفي بذكر مصطلح البصريين، أو الكوفيين (٢)، ويميل إلى البصريين في أقيستهم، وعللهم، ودليل ذلك أكثر مصطلحاته مصطلحات بصريّة، مثل: استعمال النعت بدلا من الصفة، وفعل ما لم يُسمَّ فاعله بدلا من الفعل المبني للمجهول، ومع هذا نجده يخالف البصريين إذا لم يقتنع برأيهم، ويستعمل في مناقشته لهم الأدلة العقايّة، والمنطقيّة، فهو غير متأثر بشهرة عالم، أو منزلته، فهو بذلك يسير على المنهج العلمي الصحيح (٣).

١) ينظر: أمالي ابن الحاجب(مقدّمة المحقق): ١:١١- ٤٢.

<sup>\*</sup> هذا االبيت لشاعر مجهول.

٢) ينظر: أمالي ابن الحاجب، (مقدّمة المحقق): ١: ٢٠، ١: ٧٧.

٣) ينظر: المصدر نفسه، (مقدِّمة المحقق): ١: ٣٢، ١: ٧٧، واعتراضات ابن جمعة الموصليّ
 في شرحه للكافيّة على ابن الحاجب، (بحث): ٣٧١.

### مصادره في أماليه:

مصادر ابن الحاجب(ت٢٤٦ه) في أماليه كثيرة منها: القرآن الكريم، والحديث النّبويّ الشّريف، ومأثور القول، وكتبه الأُخرى، مثل: الكافيّة، والإيضاح، وآراء البصريين، والكوفيين، فهو من المؤيدين لآراء البصريين نقل الكثير من الآراء عن أعلامهم، أمثال: سيبويه(ت١٨٠ه)، والفرّاء(٢٠٧ه)، والأخفش(ت٢١٥ه)، والمبرّد(ت٢٨٥ه)، وأبي علي الفارسيّ(ت٢٧٧ه)، وابن جني(ت٢٩٦ه)، والزمخشريّ(ت٢٨٥ه)، وغيرهم في أماليه، وهذا خير دليل على ثقافته الواسعة، وإطلاعه العميق على علم النّحو.

يذكر ابن الحاجب(ت٦٤٦ه) في أكثر المواضع من أماليه المصادر التي نقل منها سواء أكانت لسيبويه(ت١٨٠ه)، أم للمبرد(ت٢٨٥ه)، وأحيانا يكتفي بذكر عبارات عامة، مثل قوله: الجمهور، وبعضهم، وقوم آخرون، والكوفيون، وأحيانا ينقل النّصّ، ولا يشير إلى مصدره، ولا يذكر اسم صاحب النّصّ، وهذا خير دليل على الاضطراب في النقل، وعدم التثبيت في النّصّ المنقول(١).

أرى أنّ سبب هذا الاضطراب ليس من صاحب الأمالي فحسب، وإنّما قد يكون بفعل التلاميذ، فطريقة نقل النّصوص عند الإملاء تختلف من شخص إلى آخر، وقد يكون هذا الاضطراب؛ نتيجة لتكرار السؤال في أكثر من مجلس، فيكتفي بذكر صاحب الإملاء في الإجابة الأولى، ولا يكررها عند السؤال مرة ثانية، أو قد يكون اختصارًا حتى لا يطيل الكلام في مسألةٍ ما، وإنّه يتبع العلماء الذين سبقوه.

ځ ۳

١) ينظر: أمالي ابن الحاجب (مقدّمة المحقق): ١: ٤٠ ـ ٤١.

وفاته:

توفي في الإسكندرية في شهر شوال سنة ست و أربعين وستمئة، عن عمر ناهز الخامسة والثمانين سنة (١).

إن أهم ما توصلت إليه نتائج الدراسة يتمثل بالمخطّط الآتي:

١) ينظر : ذيل التقييد في رواة السنن والأسانيد: ٢: ١٧١، وغاية النهاية: ١: ٥٠٩، والنجوم الزاهرة
 في ملوك مصر والقاهرة: ٦: ٣٦٠، وهديّة العارفين: ١: ٥٥٦.

• تعدد الآراء بشأن تسميته بابن الشجري، فمنهم من قال هو: لقب أُطلق من والدته، وقيل: نسبة إلى شجرة في القريّة، وقيل: قد يكون اسمًا لأحد أجداده.

• تأثر ابن الشّجريّ بالبصرين تأثرًا كبيرًا، أخذ بآرائهم، وشرح مصنفاتهم، مثل: سيبويه والأخفش الأوسط وأبي علي الفارسي، وأبي البركات الأنباري.

• الغاية من أماليه عرض المسائل اللغوية والنحوية، ولاسيما التي فيها خلاف بين المدرستين.

ابن الشّجر يّ(ت٢٤٥هـ)

- لقب بالخثعمي نسبة إلى قبيلة خثعم بن أنمار،
   وبالسُّهيليّ نسبة إلى قرية في الأندلس.
- تأثر السُّهيليّ بالبصريين، وكان يأخذ بآرائهم، وكذلك يأخذ بآراء الكوفيين، دليل ذلك استعماله مصطلح البصري: الممنوع من الصرف، والمصصطلح الكوفي: الخفض، ويأخذ ما يراه مناسبا؛ لمنهجه المتفرد.
- المسائل في أماليه لغوية، ونحويّة ذات طابع فقهي.

السُّهيليّ(ت ۸۱٥ هـ)

لقب بابن الحاجب؛ ذلك لأن والده كان جنديًا حاجبًا للأمير عز الدين موسك الصلاحي.

- تأثر ابن الحاجب بالبصريين تأثرًا كبيرًا، سار على نهج سيبويه، وأبي على الفارسيّ، والزمخشري وأخذ بآرائهم، وناقشها، وشرح مصنفاتهم.
  - الغاية الأساسية التي يرمي إليها ابن الحاجب في أماليه، هي: عرض المسائل النّحويّة.

ابں لحاجب(ت۲۶۲ھـ) الرّوابط والعوامل الحجاجيّة في كتب الأمالي النّحويّة في القرنين السادس والسابع الهجريين

#### توطئة:

ميّز ديكرو بين نوعين من المكوّنات اللغويّة التي تحقق الوظيفة الحجاجيّة، والتي تُسمّى ب: (القرائن الحجاجيّة)، النوع الأول: أُطلق عليه تسمية: الرّوابط الحجاجيّة، وهي: مكونات لغويّة تداوليّة تربط بين قولين، أو بين حجتين، أو أكثر، وتسند إلى كُلِّ قول دورًا محددًا داخل استراتيجيّة حجاجيّة واحدة، تسمح بالرّبط بين المتغيرات الحجاجية: (بين الحُجّة، والنتيجة، أو بين مجموعة من الحجج)، وتضمُ مجموعة من الأدوات، هي: الواو، والفاء، وبل، ولكن، وحتّى، و ولاسيمّا، وإذن، وبما أن، وإذ....الخ.

والنوع الثاني: أُطلق عليه تسمية: العوامل الحجاجية، وهي: عناصر لغوية إسنادية، أو معجمية لا تربط بين متغيرات حجاجية، أيّ: بين حُجّة، ونتيجة، أو بين مجموعة من الحجج، ولكنها تقوم بحصر الإمكانات الحجاجية، وتقييدها التي تكون لقولٍ ما، وتضمُ مجموعة من الأدوات، هي: ربما، وتقريبًا، وكاد، وقليلا، وكثيرًا، وما، وفي الأقلّ، ومنذ الظرفيّة، وإلا...، وأدوات القصر (۱).

<sup>1)</sup> ينظر: اللغة والحجاج: ٢٥. ٢٧، وبلاغة الاقناع في المناظرة: ٩٩. ١٠٠، والحوار والحجاج والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن، (بحث):٣٢، ونظرية الحجاج في اللغة، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم: ٣٧٥، والبعد التداولي في الحجاج اللساني(استشمار التداولية المدمجة)، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته: ٢: ٢٤٥.

إنّ الرّوابط الحجاجيّة، والعوامل الحجاجيّة تمثل المؤشر البارز، والرئيس على أنّ الحِجاج له مؤشر في البنية اللغويّة نفسها (۱)، وفيما يلي شرح تفصيليّ للرّوابط الحجاجيّة، والعوامل الحجاجيّة:

### المبحث الأول:

### الرّوابط الحجاجيّة:

تُسمّى الرّوابط الحجاجيّة عند المناطقة بـ: اللفظ، أو الأداة: "وهو لفظ لا يدلّ بحدّ ذاته على أي معنى، وإنّما من طبيعته أن يربط فقط بين الألفاظ المختلفة؛ لتبيان العلاقات القائمة فيما بينها، وهو لا يصلح أن يكون موضوعًا، ولا محمولا في القضايا المنطقية" (٢).

وقد عُرِّفت بأنها: "صريفة تصل بين ملفوظين، أو أكثر جرى سوقهما في إطار الاستراتيجية الحجاجيّة نفسها"(")، فهي عند ديكرو، وانسكومبر، تُسمّى: التّداوليات المدمجة، تربط الحُجَّة بالنتيجة (أ)، فالحُجّة يقدّمها المخاطب؛ للتدليل على دعوى معينة، والنتيجة تتمثل بما يستخلصه المخاطب من كلام المخاطب؛ ليتصرف بمقتضى لك(٥)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:

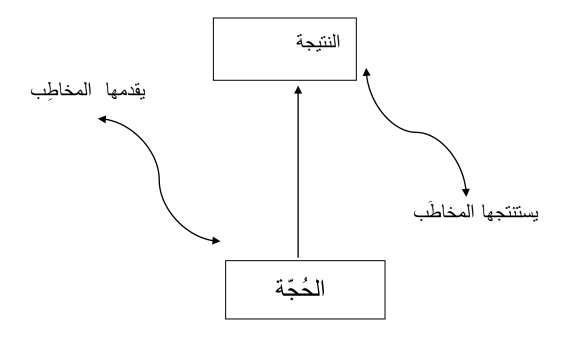
١) ينظر: اللغة والحجاج: ٥٥.

٢) الشمسيّة في القواعد المنطقيّة: ٤٨.

الحجاجيات اللسانية عند أنسكومبر وديكرو، (بحث): ٢٣٥، وينظر: الحجاجيات اللسانية والمنهجية البنيوية: ٢٠١، واللغة العربية معناها ومبناها: ٢١٣، والموقعية: ١٥١.

٤) ينظر: نظريات الحجاج: ٣٦.

٥) ينظر: العلم والبناء الحجاجي بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته: ١ : ٢٠٩٠ ، والحجاج وقضاياه من خلال مؤلف روث آموسي، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته: ١: ٥٣١.



مثال ذلك: قول أبي الفتح عثمان(ت٣٩٢ه) (١): "تقول: مررت بهندٍ جالسة، ولا يجوز: مررت جالسةً بهندٍ؛ لأن صاحب الحال المجرور لا يتقدّم عليه" (٢).

الحُجّة الأولى (مررت بهند جالسةً) خرجت بنتيجة مضمرة غير ظاهرة، وهي: تقديم صاحب الحال إذا كان مجرورًا بحرف جر أصلى.

أما الحُجّة الثانية التي رُبِطت بالحُجّة الأولى بوساطة الرّابط الحجاجيّ الواو، فهي: (لايجوز: مررت جالسةً بهندٍ)، وعلّل نتيجتها بوساطة الرّابط التعليليّ الحجاجيّ؛ (لأن) صاحب الحال المجرور لا يتقدّم عليه، ويمكن الترميز لذلك بالآتى:

الحُجّة الأولى \_\_\_ مررت بهندٍ جالسة النتيجة \_\_ مضمرة \_\_ إن صاحب الحال يتقدّم إذا كان مجرورًا بحرف جرّ أصلى.

٣9

١) ينظر: اللمع في العربية:٦٣.

٢) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الحادي والسبعون): ٣: ١٥.

الرّابط الحجاجي → الواو → ربط بين حُجّتين الأولى أسبق من الثانية في التحقق.

الحُجّة الثانية → لا يجوز: مررت جالسةً بهندٍ.

النتيجة → لا يتقدم صاحب الحال المجرور، فصاحب الحال المجرور لا يتقدم على صاحبها المجرور بحرف جرّ أصلى.

وقيل: إنّها "وحدات صرفيّة تؤدي وظيفة الرّبط، داخل الخطاب نفسه، بين ملفوظين مختلفين بناءً على علاقة معينة، كعلاقة الإضافة، أو علاقة التعارض، أو علاقة الشرح، والتفسير " (۱)، فالرّوابط الحجاجيّة: وحدات لغوية وظيفتها الأساسيّة الربط بين جملتين، أو أكثر داخل الخطاب، ويستطيع المتكلم أن يجعل من الرّابط الحجاجيّ وسيلةً؛ لترتيب الحُجج، وعرضها على المستقبل(۲).

وإنّ النظريّة الحجاجيّة تقوم في جوهرها على مجموعة من الرّوابط الحجاجيّة التي تُعدُّ من المفاهيم الأساسية في الحجاج اللسانيّ (۱)، فالأمثال، والشواهد، والحُجج التي ترد بعد الرّوابط الحجاجيّة تعدّ أدلة لها قوّة حجاجيّة عاليّة بحيث لا يمكن دحضها، وإبطالها بسهولة، والسياق عنصر مهم في تقدّيم الحُجّة، أو النتيجة، فهو من يحدد وضعه، وهو الذي يمنحه قوة حجاجيّة معينة (٤).

ويرى ديكرو أن الرّوابط لا تتحصر في وظيفة أحادية وهي: الأغراض اللغويّة، ولكنها تؤدى أغراضًا استدلاليّة حجاجيّة أيضًا، فضلا عن وظيفتها الرّابطة.

١) التداولية أُصولها واتجاهاتها: ١٥١.

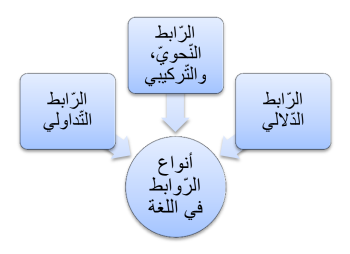
٢) ينظر: الحوار والحجاج والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن، (بحث) :٣٢.

٣) ينظر: بلاغة الخطابة وآلياتها التداولية، (رسالة ماجستير): ١١٦.

٤) ينظر: الخطاب والحجاج: ٨٨ ـ ٨٩.

وأنّ الربط يمتاز بتميز العلاقة التي يقيمها داخل الجمل إذ توجد في اللغة ثلاثة أنواع من الربط، وهي:

الربط النّحويّ التّركيبي، والربط الدّلالي، والربط التّداولي<sup>(۱)</sup>، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:



وإنّ الترّابط عند فان دايك يطلق على العلاقة الدّلاليّة، على حين أنّ الجملة عنده مقولة تركيبيّة (١)، فالرّوابط الحجاجيّة تختلف باختلاف السياق التّداولي، فقد تكون صريحة، أو مضمرة (١)، فالمعاني المضمرة في الأدلة معانٍ تلزم بوجهٍ من الوجوه عمّا هو مصرّح به؛ لذا جاز أن تَعدّها بمنزلة (لوازم) المصرّح به المناهدة للتضمينات المتواضع عليها، وهي علامات تتدخل على مستوى الوصف الدّلالي للغة الطبيعية، وهي لا تتعلق بنظام استعمال اللغة في

. .

١) ينظر: النّص، والسياق: ١٠٣، وأدوار الاقتضاء وأغراضه الحجاجية في بناء الخطاب، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته: ١٤٧-١٤٦.

٢)ينظر: لسانيات النّص، وانسجام الخطاب: ٣١، وأضواء على نظرية تحليل الخطاب في الفكر اللساني الحديث، (بحث): ٣٦ .

٣) ينظر: اللغة، والمنطق:١١٦، ونظريات الحجاج: ٣٦، والحجاج في اللغة بحث ضمن
 الحجاج مفهومه ومجالاته: ١:٥٩.

٤)اللسان، والميزان: ١٥٣.

الخطاب، والتواصل فحسب، بل تتعلق باستعمالات أخرى (۱)، وتتأثر بالوصف الدّلالي، فتفرض قيودًا على التأويل، وهذا التأويل التّداولي قد يختلف من شخص إلى آخر بحسب الطبيعة الثقافيّة لكلّ شخص، وعمره، والعلاقات المتبادلة بين الأشخاص، فلكلّ فئة مصطلحات مشتركة فيما بينهم تؤول بحسب تبادل الخبرات المشتركة، فالعلاقة في الرّوابط الحجاجيّة تمثل العلاقة بين الحُجّة، والنتيجة، فهي ليست علاقة اعتباطية فحسب، بل هي علاقة ناجمة عن توجيه تحكمه المثيرات اللغويّة الحجاجيّة (۱)، نحو: "ومن حروف الجر أيضًا ما لا يدخل على مضمر، نحو: منذ؛ لأن المطلوب بها الزمان، وصيغة المضمر ليست من صيغة الزمان في شيء "(۱)، ربط الحُجّة بالنتيجة بوساطة الرّابط التعليلي؛ الغاية من ذلك دعم الحُجّة، وتسويغها، فالحُجّة هي: (منذ) من حروف الجر التي لا تدخل على المضمر.

والنتيجة: (منذ) مطلوب بها الزمان، وصيغة المضمّر ليست من صيغ الزمان.

فلكلّ رابط حجاجيّ ميزة معينة فبعض الرّوابط يربط بين حجتين، أو أكثر تتتميان إلى سلّم حجاجيّ واحد، وبعضها يربط بين حجتين، أو أكثر لا تتتميان إلى السُلّم نفسه، وهذا نتيجة للمكونات اللغويّة التي تحكم الملفوظ.

والرّوابط الحجاجيّة أوسع، وأشمل من الرّوابط النّحويّة، فقد تكون: حرفًا، أو اسمًا، مفردًا، أو مركبًا، أو جملةً، أو صوتًا (٤)، فالرّاوبط الحجاجيّة تتكون من مكونين

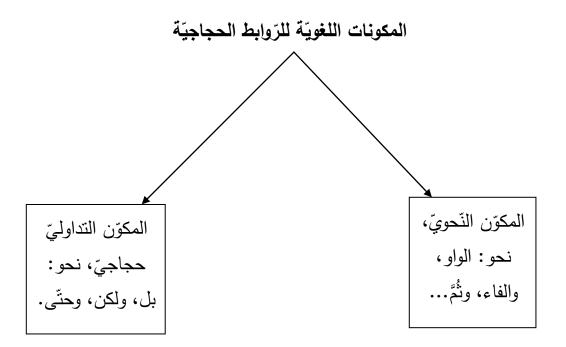
١) ينظر: عندما نتواصل نغير مقاربة تداولية معرفية لآليات التواصل، والحجاج: ٨٢.

٢) ينظر: بلاغة الاقناع في المناظرة: ٩٩. ١٠٠.

٣) أمالي السُّهيليّ، (فصل في منذ،و واو القسم، وتائه) :٤٣.

ينظر: تداولية الخطاب النحويّ بين الضابط النحويّ، والاستعمال الوظائفي، (أطروحة دكتوراه): ١٥٦.

لغوبين، إما مكوّن نحويّ، نحو: الواو، والفاء، و ثُمَّ، أو مكوّن تداوليّ حجاجيّ، نحو: بل، ولكن، وحتّى ... (١)، ويمكن الترميز لها بالمخطّط الآتى:

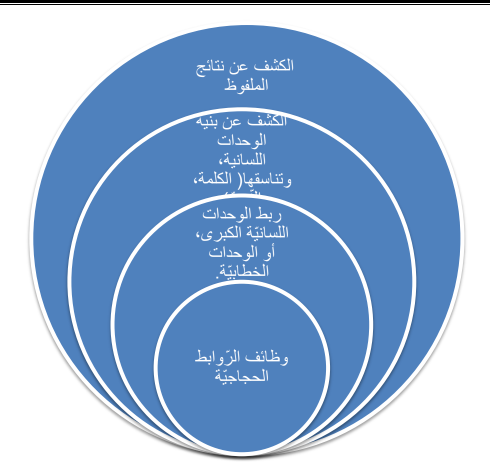


## وظائف الرّوابط الحجاجيّة، هي<sup>(٢)</sup>:

- ١- ربط الوحدات اللسانية الكبرى، أو الوحدات الخطابية.
- ٢- الكشف عن بنية الوحدات اللسانية، وتتاسقها (الكلمة، والنّصّ).
- ٣- الكشف عن نتائج الملفوظ التي من دونها لا يمكن الظفر بأي معنى، أو غاية منه، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

١) ينظر: الخطاب، والحجاج: ٤٤، واللغة والحجاج: ٢٩.

٢) ينظر:العوامل الحجاجية: ٢٢ ـ ٢٣.



فالمخاطِب عن طريق الرّوابط الحجاجيّة يرمي إلى التأثير في المتلقي، وشدّ انتباهه، عن طريق توجيهه بعملية ذهنية يحددها النسق العام للكلام، وتنظيم الأدلة، والبراهين، وترتيبها داخل الخطاب(١).

والمكوّنات اللغويّة هي التي تحدد طرائق الربط بين النتيجة، وحجتها (٢).

وإِنّ القيمة الحجاجيّة لملفوظٍ ما لا ترتبط بالمعلومات التي يتضمّنها، وإنّما ترتبط بالنتيجة التي يمكن أن يؤدي إليها الكلام<sup>(٣)</sup>.

<sup>1)</sup> ينظر: تداوليّة الخطاب النّحويّ بين الضابط النّحويّ، والاستعمال الوظائفي، (أطروحة دكتوراه):١٥٥\_ ١٥٦.

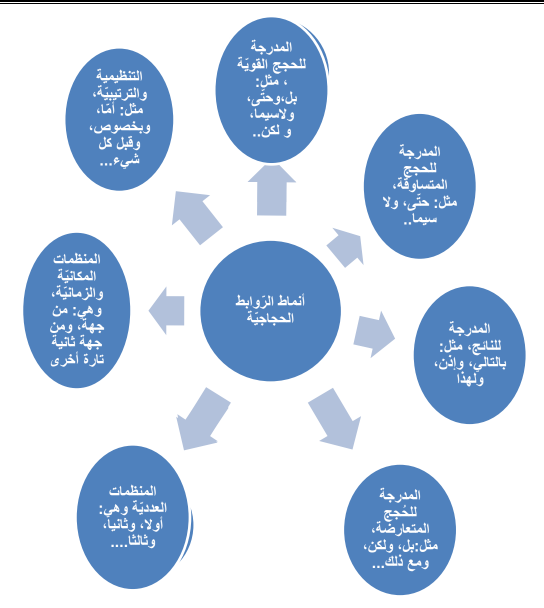
٢) ينظر: الخطاب والحجاج: ٢٧.

٣) آيات الجهاد في القرآن الكريم (دراسة تداولية)، (رسالة ماجستير): ٢٦٨-٢٦٧.

### أنماط الرّوابط الحجاجيّة(١):

- 1- الرّوابط الحجاجيّة المدرجة للحجج، وهي: حتّى، ولكن، وبل، ولأن، ومع ذلك...، والرّوابط الحجاجيّة المدرجة للنتائج، وهي: بالتالي، وإذن، ولهذا....
- ٢- الرّوابط الحجاجيّة المدرجة للحجج القويّة، وهي: ولاسيمّا، ولكن، وحتّى،
   وبل...
- ٣- روابط التعارض الحجاجيّ، وهي: بل، ولكن، ومع ذلك... وروابط التساوق الحجاجيّ، وهي: حتّى، وولاسيمّا، والواو، وأيضًا....
- ٤- الرّوابط الحجاجيّة التنظيمية، والترتيبيّة، وهي: أمّا، وبخصوص، وقبل كلّ شيء...
  - المنظمات المكانية، والزمانية، وهي: من جهة، ومن جهة ثانية، وتارة أخرى.
- ٦- المنظمات العددية وهي: أولا، وثانيًا، وثالثًا....، والمخطّط الآتي يوضح أنماط الرّوابط الحجاجية:

<sup>1)</sup> ينظر: اللغة والحجاج: ٣٠، ونظريات الحجاج: ٣٦-٣٧، وتداولية الخطاب النّحويّ بين الضابط النّحويّ والاستعمال الوظائفي: ١٥٦، وبلاغة الاقناع في المناظرة: ٩٩-١٠٠.



يتضح من المخطّط في أعلاه أنّ الكثير من الرّوابط الحجاجيّة لها أكثر من نمط، منها:

- أ- الرّابط الحجاجيّ (بل)، مدرج للحُجج القويّة، والمتعارضة.
- ب- الرّابط الحجاجيّ (حتّى)، رابط تساوق، مدرج للحجج القويّة.
  - ج- الرّابط الحجاجيّ (لكن)، مدرج للحُجج القويّة، والمتعارضة.
- د- الرّابط الحجاجيّ (مع ذلك) مدرج للحجج المتعارضة التي لا تنتمي إلى سلّم حجاجيّ واحد.
  - ه- الرّابط الحجاجيّ (ولاسيمًا)، رابط تساوق مدرج للحجج القويّة.

فالرّابط الحجاجي (بل) يتفق مع الرّوابط الحجاجية: (حتّى، ولكن) من حيث الحُجَّة القوّية، لكنه يختلف من حيث كيفية تقديم الحجج، فالرّابط الحجاجيّ (بل) مدرج للحجج المتعارضة، كذلك الرّابط (لكن).

أما الرّابط حتى) فهو مدرج للحُجج المتساوقة، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

| بل= لكن، حتّى                               |           |                      |
|---------------------------------------------|-----------|----------------------|
| حتّی ≠ لکن<br>حتّی(تربط بین حجج<br>متساوقة) | حجج قويّة | بل= لكن(حجج متعارضة) |

سيقتصر عمل الباحثة على الرّوابط الحجاجيّة الأكثر ورودًا في كتب الأمالي النّحويّة، فضلا عن فاعليتها في إبراز القيمة الحجاجيّة للنّصوص، وهي على النّحو الآتى:

### ١. روابط التساوق الحجاجي:

### ١.١. الرّابط الحجاجيّ حتّى:

على وزن فَعْلى، حرف يفيد الترتيب<sup>(۱)</sup>. قال سيبويه(ت ١٨٠ه) في باب حتى: "اعلم أنّ تنصب على وجهين: أحدهما: أن تجعل الدخول غايةً لمسيرك، وذلك قولك: سرت حتى أدخلها، كأنك قلت: سرت إلى أن أدخلها، فالناصب للفعل ههنا هو الجارّ للاسم إذا كان غايةً...

١) ينظر: شرح المفصل: ٦:٥، وهمع الهوامع في شرح الجوامع: ٣: ٢١٢-٢١٣.

وأما الوجه الآخر فأن يكون السير قد كان، والدخول لم يكن؛ وذلك إذا جاءت مثل كي التي فيها إضمار أن، وفي معناها، وذلك قولك: كلّمته حتّى يأمر لي بشيء" (١).

قال الزجاجيّ (ت٣٣٧ه): "حتَّى تكون عاطفة، وناصبة، وجارة بمعنى انتهاء الغاية" (٢)، فهي عند علماء العربية: حرف يكون على ثلاثة أقسام:

- الأول: حرف جرّ، مثل: إلى، يفيد انتهاء الغاية (٣)، نحو قوله تعالى: ﴿ سَلامٌ سَلامٌ هِي حتى مَطْلَعِ الفَجْرِ ﴾ (٤).
- الثاني: حرف عطف، مثل: الواو لمطلق الجمع، نحو: جاءني القوم حتّى زيد، ورأيت القوم حتّى زيد (٥).
- الثالث: حرف ابتداء. وأضاف الكوفيون قسمًا رابعًا هو: أن يكون حرف نصب، ينصب الفعل المضارع، وأضاف بعض النحاة قسمًا خامسًا، وهو أن يكون بمعنى الفاء (٦).

۱) الكتاب: ۳: ۱٦. ۱۷.

٢) حروف المعاني، والصفات: ٦٤، وينظر: أمالي السّهيليّ (فصل في حتّى):٢٤، البلاغة العربية: ١: ٥٦٤.

٣) ينظر: المفردات في غريب القرآن: ١:١٨: ومعترك الأقران في إعجاز القرآن: ٢: ١٥٨،
 ومعاني النحو: ٣: ٣٤٣.

٤) سورة القدر: الآية: ٥.

ينظر: الوجوه والنظائر في القرآن الكريم عن هارون بن موسى: ٢٩١-٢٩٢، وشمس العلوم
 ودواء كلام العرب: ٣: ١٢٧٦، وأُسلوب حتّى بين الدراسات النّحوية والقرآنية: ٩.

٦) الجنى الداني: ٥٤٢.

هذا الرّابط يربط بين حجتين، الحُجّة التي تقع بعده لها أهمية كبيرة لدى المتلقي؛ لأنه يفهم مغزى المتكلم عن طريقها، فالحُجّة الأولى تكون عامة غير محددة.

أمّا الحُجَّة الثانية التي تقع بعد حتّى فتكون خاصة محددة، (يشير ما بعد (حتّى) إلى حُجّة نفعية للخطاب عبر الإشارة إلى أهمية ما هو ثانوي، وتفعيل دوره إلى ما قبله الأساس؛ لكي يأخذ مركزية معينة في الذهن، إذ ينتمي ما قبل (حتّى)، وما بعده إلى مستويات غير متساوية، كالعلاقة بين السمكة، ورأسها المثال المعروف: "أكلت السمكة حتّى رأسها"(۱).

فالحُجّة التي تسبق الرّابط (حتّى) تكون علة لما بعدها، غايتها: تحصين الخطاب، وتمتين دعائمه، والحُجّة التي ترد بعد هذا الرّابط تُعدّ أقوى حُجّة يستطيع المتلقى تخيلها، وتصورها(٢)، نحو: قول عنترة بن شداد(٣):

### حتى أنال به كريم المأكل

### ولقد أبيتُ على الطّوى وأظلّه

الشطر الأول من البيت الشعري يشتمل على حُجتين عُطِفَت إحداهما على الأخرى هما: (أبيتُ على الطّوى)، و(أظلّه)، وتحملان نتيجة مضمرة، وهي: يفضل المخاطِب المبيت على الجوع، ولا يأكل بذل، في حين اشتمل الشطر الثاني على الحُجّة الأقوى بعد الرّابط الحجاجيّ(حتّى)، وهي: (أنال به كريم المأكل) فائدتها دعم النتيجة الضمنيّة المضمرة، وهي: الحصول على العيش الرغيد، الهانئ، فالحُجّة قبل الرّابط الحجاجيّ (حتّى) وبعدها، تخدم نتيجة ضمنيّة واحدة، لكنّ مجيئها مع الحُجّة

١) أُسلوبية الحجاج التداولي والبلاغي تنظير وتطبيق على السور المكيّة: ٩٦ ـ٩٧.

٢) ينظر :مقتطف من كتاب المبادئ النظريّة، والمنهجيّة للحجاجيات اللسانيّة، (بحث): ٤٠.

٣) شرح ديوان عنترة: ١٢٧، وأمالي ابن الشّجريّ:٢ : ٢٥١، وإيضاح شواهد الإيضاح: ١:
 ٨٠٨.

الثانية، جعلها أكثر تأثيراً من الحُجّة الأولى؛ لقبول النتيجة المتوخاة، فالحُجّة التي تأتى بعد الرّابط لها خصائص متعددة، أهمها (١):

- أ- الرّابط (حتى) يقدم الحُجّة القويّة دائما؛ ذلك لأنّها الحُجّة الأقوى من كلّ الحجج المقدّمة، وهي آخر حُجّة يتصورها المتلقى.
  - ب- الحُجّة الأخيرة يستطيع المتكلم تقديمها لصالح النتيجة المرجوة.
- ج- الحُجّة التي تأتي بعد هذا الرّابط الحجاجيّ ينبغي أن تكون في أعلى السُلّم الحجاجيّ.
- د- تستند إليها أعلى المراتب الحجاجيّة، وينبغي أن تكون آخر حُجّة يمكن تقديمها لصالح النتيجة المرجوة، نحو قول النابغة الذبياني (٢):

# وقد خفت حتى ما تزيد مخافتي على وعلِ في ذي المطارة عاقل

الرّابط الحجاجيّ (حتّى) في هذا المثال في أعلاه دلّ على إقامة علاقة تراتبيّة بين طرفي القول، فقد أدرج حُجّة جديدة أقوى من المذكورة قبلها، أكسبت القول قوة حجاجيّة؛ لتوجيهه نحو النتيجة المرجوة، فهو ربط بين حجتين لهما التوجه الحجاجيّ نفسه.

فالحُجّة الأولى: (وقد خفت)، والحُجّة الثانية: (ما تزيد مخافتي) لهما التوجيه الحجاجيّ نفسه، وهو: لا تزيد مخافتي على مخافة، وعلى المعتصم بالجبل.

وإنّ الشرط الأساس حتّى تكون (حتّى) الجارّة حجاجيّة هو الترابط بين الحُجّة الأولى، والثانية، فالحُجّة الثانية، الثانية، فالحُجّة الثانية، الأولى؛ لذا قال أبو بكر العزاوي: "ولا تكون حتّى الجارة حجاجيّة إلاّ عندما يكون ما بعدها داخلا فيما قبلها، فإذا قلنا:

١) ينظر: اللغة، والحجاج: ٨١ -٨٢، ٥٥ \_ ٨٩.

٢) ديوان النابغة الذبيانيّ: ١٤٤، وأمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثامن): ١ ، ٢ ، ٢٩. ٦٨.

(صمنا الأيام حتى يوم الفطر) فإن حتى ستكون غير حجاجية؛ لأن يوم الفطر لا يندرج ضمن الأيام التي صمناها"(١).

ولكل رابط حجاجيّ طريقة خاصة في عرض الحجج، فمثلا الرّابط (حتّى) يستعمل؛ لإدراج الحجج القوية، والحُجّة التي تأتي بعده تُعُد من أقوى الحجج يمكن أن نقدمها لصالح النتيجة المقصودة (٢)، و "تنفرد بأن ما بعدها لا يكون إلا جزءا مما قبلها، وفائدتها أن ما بعدها حقير، أو عظيم، أو ضعيف، أو قوي" (٣)، نحو قول الشاعر (٤):

### وأنجو إذا غَمَّ الجبانُ من الكرب

### أقاتل حتى لا أرى لي مقاتلا

الشطر الأول من البيت الشعري يشتمل على حجتين هما: (أقاتل)، و(لا أرى مقاتلا)، الحُجّة الأولى(أقاتل) جاءت بنتيجة ضمنيّة تدلّ على محاربة العدو، والحُجّة الثانية التي جاءت بعد الرّابط الحجاجيّ التعليلي(حتّى) أقوى من الحُجّة الأولى التي جاءت قبل، فائدتها دعم النتيجة الضمنيّة المضمرة، وهي: قوّة المقاتل، وشجاعته، وبهذا تكون النتيجة الضمنيّة واحدة؛ لكنها بدرجات متفاوتة، فالحجاج نسبيّ، ومتدرّج، والشطر الثاني من البيت يشتمل على حُجّة، وهي:(أنجو) ـ عطفت على الحجتين المذكورتين آنفا. تدعم نتيجة ضمنيّة مضمرة، وهي: النجاة عند ضعف العدوّ في القتال، والنجاة دليل آخر على قوّة المقاتل، وشجاعته.

١) اللغة والحجاج: ٧٣ ، وينظر: آليات الحجاج وأدواته: ٢ .١٠٨.

٢) ينظر: اللغة والحجاج: ٨٥ - ٨٨، ومعاني النحو: ٣: ٢٤٣ - ٢٤٤، والحجاج في الدرس اللغوي الغربي، أ. بوزناشة نور الدين، (بحث): ٢٠ .

٣)المقدّمة الجزولية في النّحو: ٧١.

٤) ديوان كعب بن مالك: ٢٩، والمفصل في صنعة الإعراب:٢٧٩، وأمالي ابن الحاجب،
 (الإملاء الثاني والسبعون):١: ٣٧٥.

فالرّابط الحجاجيّ (حتّى) أعان المتلقي على استتاج النتيجة بسهولة، فضلا عن تقويتها (۱)، والمخاطَب له أثرٌ مهم، وايجابي في بناء العمليّة الخطابيّة، وأن التحولات الحاصلة في استراتيجيات الخطاب ما هي إلا انعكاس على مسايرة المتكلم، والمتلقي، من أجل الأخذ بيده إلى دائرة الاقناع؛ لذا كان التدرّج الحركي للحجج في إطاره التكويني للنتائج يحكمه مبدأ: "ضعف الحُجّة، وقوتها" (۱).

## ٢.١. الرّابط الحجاجيّ النّحويّ الواو:

حرفُ عطف، يعطف متأخراً في الحكم (٣)، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فَوَحًا وَإِبْرَاهِيمَ ﴾ وينفرد هذا نُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ ﴾ فقد عطف نوحًا على إبراهيم، وهو لمطلق الجمع، وينفرد هذا الحرف بأنه لا يُعْطى رتبةً، نحو: فاز خالد، ومحمد (٥)، وهو من أهم الرّوابط الحجاجيّة، إذ لا يقتصر عمله على مجرّد الجمع بين الحجج المتساوقة، أو المتساندة (التي تخدم نتيجة واحدة) فحسب، بل يعمل على تقويّة الحجج بعضها ببعض؛ لتحقيق النتيجة المقصودة عن طريق الاقناع، والتأثير في المتلقي (٦)، فالمتكلم يحاول يحاول الرّبط بين الحُجّة الأولى، والحُجّة الثانية التي تنتمي إلى السُلّم الحجاجي نفسه محقّقة نتيجة واحدة، يحاول تقويتها، وتعزيزها عن طريق الرّبط بحرف العطف، مما

<sup>1)</sup> السلالم الحجاجيّة في القصص القرآني، (أطروحة دكتوراه) : ١٥، وينظر: الرّوابط والعوامل الحجاجيّة: ٣٦.

٢) ينظر: التراكيب التعليليّة في القرآن الكريم (دراسة حِجَاجيّة )، (أطروحة دكتوراه): ١٠٦.

٣٠٠ وشرح ابن عقيل على ألفية ابن
 ١١٥٠ وشرح ابن عقيل على ألفية ابن
 مالك: ٣: ٢٢٧، وضياء السالك إلى أوضح المسالك ٣: ١٨٦.

٤) سورة الحديد: الآية: ٢٦.

٥) ينظر: شرح الكافية الشافية: ٣: ١١٩٨، وحاشية الصبان: ٣: ١٣٢.

٦) ينظر: الأبعاد التّداولية في الخطاب القرآني \_ سورة البقرة أنموذجًا، (رسالة ماجستير): ١٤٠.

يجعلهما مشتركين في الحكم الإعرابي<sup>(۱)</sup>، نحو: " لا تأكل السمك، وتشرب اللّبن" <sup>(۱)</sup>، حمع القول بين حجتين تتتميان إلى السُلّم الحجاجي نفسه، تخرجان بنتيجة واحدة مضمرة، وهي النهي عن الجمع بين الشيئين، وهما: أكل السمك، وشرب اللبن لما يسببانه من أذى يؤثر في صحة الإنسان، فالواو ربطت بين القضايا التي لها معنًى دلالي معين؛ لكنّها متفاوتة في قوّة تأثيرها بالنتيجة المعطاة، فالواو ربطت بين الحُجّة الأولى، والحُجّة الثانية؛ لتقويتها؛ من أجل تحقيق الاقناع، والتأثير في المخاطَب.

ونحو قول ابن الحاجب (ت٢٤٦ه): "جاء زيدٌ العالم، والعاقل" (").

المتكلم حاول الربط بين الحُجّة الأولى: (زيد العالم)، والحُجّة الثانية: (زيد العاقل) التي تتتمي إلى السُلم الحجاجي نفسه محقّقة نتيجة واحدة، وهي: مجيء زيد، وحاول تقويتها، وتعزيزها عن طريق الرّابط الحجاجي الواو.

### ٣.١. الرّابط الحجاجيّ أيضًا:

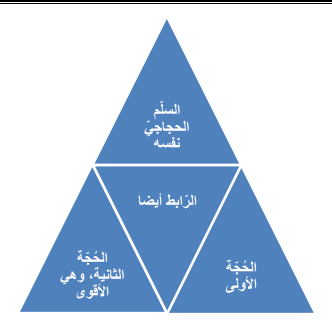
يشير هذا الرّابط الحجاجيّ في الكلام إلى القوة الحجاجيّة؛ لذلك تكون الحُجّة الثانية أقوى من الحُجّة الأولى، فهو يجمع بين حجتين تتتميان إلى السُلّم الحجاجيّ نفسه (٤)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

١) ينظر: الخطاب والحجاج: ٤٤، واللغة والحجاج: ٢٩.

٢) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الرابع والأربعون): ٢: ١٤٨.

٣)أمالي ابن الحاجب، ( الإملاء الخامس والتسعون): ٢: ٩٠٦.

٤) ينظر: عندما نتواصل نغير مقاربة تداولية معرفية لآليات التواصل والحجاج: ٨٥.



نحو قول ابن الشّجريّ(ت٤٢٥ه): "والسَّملَق: الأرض المستوية، ويقال أيضًا: عجوز سملّق: إذا كانت سيّئة الخلق"(١).

الحُجّة الأولى: (السملق: الأرض المستوية)، ربطت بوساطة الرابط الحجاجي (أيضًا) بالحُجّة الثانية، وهي الأقوى: عجوز سمَلَقٌ: إذا كانت سيّئة الخلق، فدلالة الحُجّة الأولى، والحُجّة الثانية تخرجان بنتيجة مضمرة، وهي: إنّ هذه اللفظة تقال للشيء غير الجيد، وغير المرغوب فيه، فالأرض المستوية، أرض غير جيدة، وغير صالحة للزراعة نتيجة شدة الملوحة، وكذلك العجوز السملق، ذات الخلق السيء.

وإنّ العلاقة الحجاجيّة هي التي تربط بين الحُجّة، والنتيجة (٢)، فالحجاج عن طريق هذا الرّابط ربط سلسلة من الحجج؛ لتخدم نتيجة واحدة (٣)، وإنّ "الحجاج

١) أمالي ابن الشّجريّ: ٢: ٥٦.

٢) ينظر: اللغة والحجاج: ٢٠، و نظريات الحجاج، (بحث في النت): ٣٥.

٣) ينظر: في اللسانيات التداولية مع محاولة تأصيلية في الدرس العربي القديم: ٨٨-٨٨.

مؤسس على بنية الأقوال اللغوية، وعلى تسلسلها، واشتغالها داخل الخطاب" (١).

ونحو: "فأما الشّمال فقد جاءت في العربية على معانٍ، منها اليد الشّمال، ومنها خليقة الإنسان، وجمعها شمائل، يقال: فلان كريم الشمائل، أي: كريم الخلائق، قال عنترة (٢):

وكما علمت شمائلي، وتكرّمي

وقد جمعت اليد الشّمال أيضًا على الشّمائل، في قوله جلّ اسمه: ﴿ يَتَفَيَّأُ ظِلَالُهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَائِلِ ﴾ وجمعت على الأشمل، في قول الراجز \*:

يبرى لها عن أيمن، وأشمل يبرى لها: يعرض لها" (٤).

في النّصّ الرّابط الحجاجيّ الواو عطف حُجّة على أكثر من حُجّة تتميان إلى السُلّم الحجاجيّ نفسه، فقد ذكر أنّ لفظة الشّمال لها أكثر من معنّى، منها يد الإنسان، ومنها خليقة الإنسان، وجمعها: شمائل، على وزن: (فعائل)، ودعم المخاطِب الحُجّة، وجعلها قويّة بذكر الرّابط الحجاجيّ أيضًا؛ ليقنع المخاطَب، بأن اليد الشّمال تجمع شمائل، وعزّز قوله بذكر آية قرآنيّة، وبيت شعريّ؛ لزيادة قوّة التأثير في المخاطَب، واقناعه، وقد ذكر إنّ اليد الشّمال تُجمع (أشمُلُ).

١) اللغة والحجاج :١٧.

٢) شرح المعلقات التسع: ٢٣٨ . صدر البيت هو: وإذا صحوت فما أقصر عن ندى

٣) سورة النحل: الآية: ٤٨.

<sup>\*)</sup>أبو النجم العجلى من أرجوزته العالية.

٤) أمالي ابن الشّجريّ: ٢: ٣٨.

ونحو: "وقال أيضاً \*مملياً بالقدس في آخر سنة ست عشرة وستمئة على أسماء الأفعال، والأصوات في المفصل. قال: اختلف فيها، هل لها موضع من الإعراب، أو لا ؟

أما أسماء الأصوات فلا إشكال في أنها غير معربة؛ لأن الموجب للإعراب فيها مفقود، وإذا فقد سبب الإعراب، فلا إعراب، وأما أسماء الأفعال فقد قيل أيضاً: إنها لا إعراب لها؛ لأنها أسماء موضوعة موضع ما لا إعراب له فكان حكمها حكمه، وهذا ليس بشيء، فإن الأسماء مستحقة للإعراب التركيب على ما ثبت من لغتهم سواء وقعت موقع ما لا إعراب له، أو موقع ما له إعراب؛ ولذلك أجمعوا على أن سائر المبنيات إذا وقعت مركبة فإنها معربة محلاً، وإن كان واقعاً موقع ما لا إعراب له، فكذلك يجب ههنا"(١).

<sup>\*)</sup>أغلب أمالي ابن الحاجب نجدها تبدأ بعبارة: ( وقال أيضاً)، وهذا دليل على قوّة الرّابط الحجاجيّة؛ لاقناع القارئ، والسامع، ودعم الحجج، وتسويغها. ينظر: أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثالث: ٢: ٦٠٠، (الإملاء السادس): ٢: ٦٠٠، و(الإملاء السادس): ٢: ١٩٠، و(الإملاء السابع عشر): ٢: ١٩٥، و(الإملاء السابع عشر): ٢: ١٩٠، و(الإملاء السابع الثامن عشر): ٢: ١٩٠، و(الإملاء السابع والعشرون): ٢: ١٩٠، و (الإملاء الثامن والعشرون): ٢: ١٩٠، و (الإملاء الثامن والعشرون): ٢: ١٩٠، و (الإملاء الثامن والعشرون): ٢: ١٠٠، و (الإملاء الثلاثون): ٢: ١١٠، و (الإملاء الثالثون): ٢: ٢١٠، و (الإملاء الثالثون): ٢: ٢١٠، و (الإملاء الثالثون): ٢: ٢٠٠، و (الإملاء الثالثون): ٢: ١٠٠، و (الإملاء الثالثون): ٢: ١٠٠، و (الإملاء الثالثون): ٢: ١٠٠، و (الإملاء الثالثون): ٢٠٠، و (الإملاء الثالثون): ٢٠٠ و (الإملاء الثالثون): ٢٠٠ و (الإملاء الثالثون): ٢٠٠ و (الإملاء الثالثون): ٢٠٠ و (الإملاء ال

١) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثامن والستون): ١: ٣٦٦-٣٦٦.

الرّابط الحجاجيّ أيضًا ربط بين حجتين تتتميان إلى السُلّم الحجاجيّ نفسه، الحُجّة الأولى: أما أسماء الأصوات، فلا إشكال في أنها غير معربة)، وعللّ ذلك بقوله: (لأن الموجب للإعراب فيها مفقود، واذا فقد سبب الإعراب، فلا إعراب).

أما الحُجّة الثانية: فقد ارتبطت بالحُجّة الأولى بوساطة رابطين وهذان الرّابطان يربطان الحجج القويّة؛ لتقنع المخاطَب بها، نحو: (وأما أسماء الأفعال فقد قيل أيضاً: إنها لا إعراب لها)، وعلّل ذلك بقوله: ( لأنها أسماء موضوعة موضع ما لا إعراب له فكان حكمها حكمه).

### ٢. روابط التعارض الحجاجيّة:

### ١.٢. الرّابط الحجاجيّ لكن:

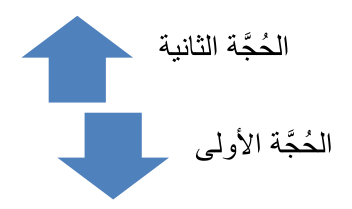
يفيد الإضراب، ويمتاز من سائر الرّوابط الحجاجيّة بجمعه بين حجتين متناقضتين من سلّمين حجاجييّن مختلفين<sup>(۱)</sup>، "يربط بين حجتين متعاندتين، ويشير إلى قوّة الحُجّة الثانية في مساندتها لنتيجتها مقارنة بمساندة الأولى؛ لنتيجتها المعاكسة"<sup>(۲)</sup>.

تفوق الحُجّة الثانية الأولى ببلوغ مراميها المضمرة للنتيجة؛ لأن الحُجّة الثانية تحصل على قوّتها عن طريق هذا الرّابط الذي يفيد الاستدراك<sup>(۱)</sup>، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

ا) ينظر: نظرية الحجاج في اللغة، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم:٣٦٧، والنّص والسياق:١٣٠، والتداولية أصولها، واتجاهاتها: ١٥٧\_١٥٦.

۲) مفهوم الموضع، وتطبيقاته في الحجاجيات اللسانية لأنسكومبر، وديكرو، (بحث): ۱۱۹ (بحث)، وينظر: أُسلوبية الحجاج التداولي والبلاغي: ۸٤، والحجاجيات اللسانية عند أنسكومبر، وديكرو (بحث) ۲۲۹.

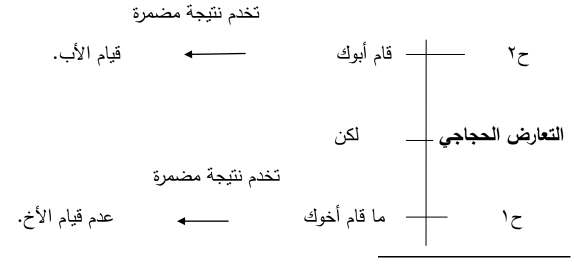
٣) ينظر: اللمع في العربية:٩٣، و أُسلوبية الحجاج التداولي، والبلاغي: ٨٤.



بعد النفي؛ لإثبات ما بعده، نحو: " ما قام أخوك لكن أبوك"<sup>(۱)</sup>، و(لكن) في هذه الجملة جمعت بين حجتين متناقضتين تنتميان إلى سلّمين حجاجييّن مختلفين، الحُجَّة الأولى جاءت بعد نفي (ما قام أخوك)، ونتيجتها مضمرة، وهي عدم قيام الأخ.

أما الحُجَّة الثانية فكانت مثبتة (قام أبوك)، وتدلّ على نتيجة مضمرة، وهي قيام الأب.

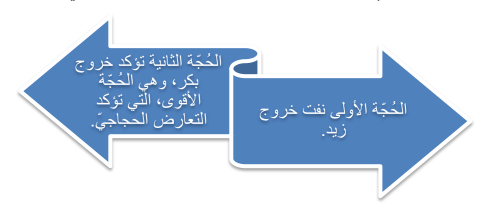
فالرّابط الحِجاجيّ (لكن) في هذه الجملة دلَّ على نتيجة ضدّية، وهي نتيجة تنفي، وتعارض نتيجة الأولى؛ لأن الأخ لم يتحقق في الحُجّة الأولى؛ لأن الأخ لم يقم في حين تحقّق في الجملة الثانية عند قيام الأب، ويمكن الترميز لذلك بالآتي:



١) ينظر: أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس السادس والأربعون): ٢: ١٧٢، وموسوعة النّحو والإعراب: ٥: ١٦٣.

ونحو: "ما خرج زیدٌ لکن خرج بکرٌ "<sup>(۱)</sup>.

الحُجّة الثانية: تؤكد خروج بكر، وهي أقوى من الحُجّة الأولى التي نفت خروج زيد، فهذا الرّابط مخالف للرّوابط الحجاجيّة؛ فعن طريقه تتضح علاقة القوّة الحجاجيّة من جهة، ومن جهة أخرى يتضح التعارض الحجاجيّ (۱)، وله الأثر الفاعل في تفعيل العمليّة الحجاجيّة، فعن طريقه يقدّم المتكلم الحُجّة الثانية على الحُجّة الأولى بوصفها الأقوى من القول الذي سبقها (۱)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:



قال أبو بكر العزاوي: " الدليل الذي يقوم بعد "لكن" يكون أقوى من الدليل الذي يرد قبلها، وتكون له الغلبة بحيث يتمكن من توجيه القول بمجمله، فتكون النتيجة التي يقصد إليها هذا الدليل، ويخدمها، هي: نتيجة القول برمته" (٤).

وبعد الإثبات؛ لنفي ما بعده (٥)، نحو: "إنّ زيدا قائمٌ، وعمرٌو، لكنّ بشرًا جالسٌ، وبكرٌ "(٦)، الرّابط الحِجاجيّ (لكن) ربط بين حجتين متضادتين الأولى جاءت بعد

١) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثامن والستون): ٢: ٥٦٣.

٢) ينظر: عندما نتواصل نغير مقاربة تداولية معرفيّة لآليات التواصل والحجاج: ٨٦، والنّص والسياق: ١٣٠.

٣) ينظر: التداولية أُصولها، واتجاهاتها: ١٥٦- ١٥٧، و أُسلوبية الحجاج التداولي والبلاغي: ٩٠ ٤) الخطاب والحجاج: ٤٦.

٥) ينظر: قواطع الأدلة في الأصول: ١: ٤١، والمفصل في صنعة الإعراب: ٥٠٥، والكليات: ٧٩٢.

٦) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثامن والستون): ٢: ٥٦٣.

إثبات، وهي: (إنّ زيدا قائمٌ، وعمرٌو)، ونتيجتها مضمرة تدلّ على (أن زيدا، وعمرا قائمان)، في حين الحُجّة الثانية: (بشرًا جالس، وبكر) جاءت بنتيجة مضمرة تدلّ على أن بشرًا، وبكرًا جالسان، فلكلّ حُجّة قوّة حجاجيّة معينة، فقد يقدّم المخاطِب حُجّة ما لصالح نتيجةٍ معينةٍ، فالقيام نقيض الجلوس، وهذا دليلٌ آخر على أن الحُجّة الأولى، والحُجة الثانية لا تتمينان إلى سلّم حجاجيّ واحد.

ونحو قول ابن جني (ت٣٩٦هـ)<sup>(١)</sup>: "تذكير المؤنث واسع جدًا؛ لأنه ردُّ فرعٍ إلى أصلٍ، لكن تأنيث المذكر أذهب في التناكر، والإغراب" (٢).

الرّابط الحجاجيّ (لكن) في قول ابن جني (ت٣٩٢ه) ربط بين حجتين متعارضتين، الحُجّة الأولى: (تذكير المؤنث واسع جدا)، وعلّل ذلك بقوله: (لأنه ردُّ فرع إلى أصل).

أما الحُجّة الثانية: ف (تأنيث المذكر أذهب في التناكر، والإغراب) موجهه نحو نتيجة مضمرة، وهي: تأنيث المذكر رد أصلِ إلى فرعٍ<sup>(٦)</sup>، فالحُجّة الأولى تعارض الحُجَّة الثانية، وإنّ المخاطِب قدّم الحُجّة الثانية؛ لأنّها الحُجّة الأقوى، التي توجه القول.

١) ينظر: الخصائص: ٢: ٤١٧.

٢) أمالي ابن الشّجريّ، (المقدّمة) ٤٠٠.

٣) ينظر: الحمل على المعنى، ومسألة التذكير، والتأنيث في قوله تعالى: : ﴿ إِن رحمت الله قريب من المحسنين ﴾ ، أ. م.د محمد ياس خضر، (بحث): ١٩٢.

### ٢.٢. الرّابط الحجاجيّ بل:

حرف عطف<sup>(۱)</sup>، يفيد "الإضرب عن الأول، وإثبات الثاني، نحو: ضربتُ زيدًا بل عمرًا، وجاءني عبد الله بل أخوه "<sup>(۲)</sup>. عرّفه الكفويّ(ت ١٠٩٤ه) في كلياته بأنه: "موضوع؛ لإثبات ما بعده، وللإعراض عمّا قبله بأن يجعل ما قبله في حكم المسكوت عنه، بلا تعرض؛ لنفيه، ولا إثباته، وإذا انضمّ إليه ( لا) صار نصا في نفيه"(۳).

وهو: "نوعان، إضراب إبطالٍ نحو: ما قام زيد بل عمرو، وهي حينئذٍ عاطفةٍ، ولا يعطف بها إلا المفردات، ويزاد "لا" قبلها تأكيدًا في النفي، نحو: ما قام زيدٌ لا بل عمرو، وفي الإيجاب، والأمر نفي، نحو: قام زيدٌ لا بل عمرو، واضرب زيدًا لا بل عمرًا، ولا يعطف بها في الاستفهام. وضرب انتقالٍ، ولم ترد في القرآن إلاّ كذلك، ولا يقع بعدها إلا الجمل، وليست عاطفةً حينئذ "(٤).

فالرّابط الحجاجيّ (بل) يفيد الإضراب، يستعمل للإبطال، والحجاج، وله حالان: الأول: يأتى بعده مفرد، وله حالان أيضا، هما:

١) ينظر: تداولية الخطاب النّحويّ بين الضابط النّحويّ والإستعمال الوظائفيّ، (أطروحة دكتوراه):
 ١٥٧.

٢) الأصول في النّحو: ٢: ٥٧، وينظر: شرح التصريح على التوضيح، أو التصريح بمضمون
 التوضيح في النّحو: ٢: ١٧٤.

٣) الكليات: ٣٥٤ ، وينظر: التحرير والتنوير:١٧: ٥١٠.

عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ: ١: ٢٢٤، وينظر: المقدّمة الجزوليّة في النّحو: ٧١، وهمع الهوامع في شرح الجوامع: ٣: ٢١١، ومعانى النّحو: ٣: ٢٥٧.

- ♦ إذا جاء قبله أمر، أو إيجاب، نحو: (اضرب زيدا بل عمرًا)، و (قامَ زيدٌ بل عمر) فإنه يجعل ما تقدمه كالمسكوت عنه، ولا يحكم عليه بشيء، ويثبت الحكم لما بعده .
- ❖ وإذا تقدّمه نفي، أو نهي، نحو: (ما قامَ زيدٌ بل عمرو)، و(لا تضرب زيدًا بل عمرًا) يكون الغرض منه: تقرير حكم الأول، وجعل ضده لما بعده.

الآخر: تقع بعده جملة.

إذا وقع بعد الرّابط (بل) جملة، فإنه يفيد معنى الإضراب، وله حالان(١):

- الإبطال، نحو قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةٌ ۚ بَلْ جَاءَهُم بِالْحَقِّ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ﴾ (٢).
- الاتتقال من غرض إلى آخر، نحو قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّىٰ ، وَذَكَرَ الْاتتقال من غرض إلى آخر، نحو قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّىٰ ، وَذَكَرَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴾ (٣).

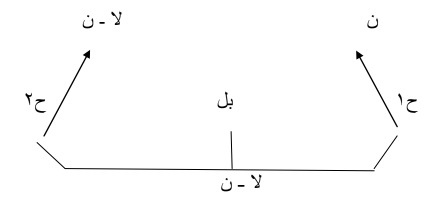
وهو من أهم روابط التعارض الحجاجيّ؛ ذلك لأنه يربط بين الحُجّة، والنتيجة، والنتيجة والنتيجة المضادة للحجج السابقة تخدم النتيجة الواردة؛ لأن الحُجّة التي بعد الرّابط (بل) أقوى من الحُجّة التي ترد قبلها، وتوجه القول، أو الخطاب بمجمله، وهو يُستعمل؛ لإدراج الحجج القويّة<sup>(٤)</sup>، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

١) ينظر: اللغة والحجاج: ٦٠ ـ ٦١.

٢) سورة المؤمنون: الآية: ٧٠.

<sup>&</sup>quot;) سورة الأعلى: الآية: ١٤ـ ١٦.

ينظر: شرح المفصل:٥:٥، والخطاب والحجاج: ٢٣ ـ ٢٤، واللغة والحجاج: ٦٣،٨٩ ،
 و ٥٨-٨٦.



وله استعمالان حجاجيان:

• الأول: استعمال حجاجيّ يكون فيه مرادفا للرّابط له (لكن)، ويربط بين حجتين متعارضتين، نحو "ليس زيدٌ قائمًا بل قاعدا"(١).

الحُجّة الأولى هي: ليس زيد قائمًا، ونتيجتها مضمرة، وهي: نفي قيام زيد.

أما الحُجّة الثانية فهي: زيد قاعد، ونتيجتها أيضا مضمرة، وهي: إثبات قيام زيد.

إن هذا الرّابط الحجاجيّ قد رفع من قيمة التأثير في المخاطَب بفعل الإضراب الانتقالي الذي عضد الحجج.

• الثاني: استعمال حجاجيّ، يكون فيه مرادفا لـ"حتّی"، ويربط بين حجتين متساوقتين، أي تؤديان إلى نتيجة واحدة (٢).

مثال ذلك: "وأمّا قولكم: إن النداء الذي لم تصحبه جملة أمريّة، أو نهيية ليس بمتّسع في القرآن، فغير صحيح، بل مجيء الجمل الاستفهاميّة، والخبريّة مع النداء، يكثر كثرة مجيء الأمر، والنهي "(٣)، كقوله تعالى في الخبر: ﴿ يَا عِبادِ لا خَوْفٌ

٢) ينظر: اللغة والحجاج ٦٦، والروابط والعوامل الحجاجية في ديوان أمل دنقل، (رسالة ماجستير): ٤٤.

١) أمالي السُّهيلي:٤٧.

٣) أمالي ابن الشّجريّ، ( المجلس الموفى الستين): ٢: ٥١٥.

عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ ﴾ (١)، و ﴿ يَا أَبَتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَباً ﴾ (١)، وقال في الاستفهام: ﴿ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ ﴾ (٣).

إنّ الرّابط الحجاجيّ (بل) الوارد في المثال في أعلاه قد ربط بين حجتين متساوقتين، تخدمان نتيجة واحدة، وإنّ الحُجّة التي بعد الرّابط (بل) أقوى من الحُجّة التي ترد قبلها، فالحُجّة الأولى قوله: (إنّ النداء الذي لم تصحبه جملة أمريّة، أو نهيية ليس بمتسع في القرآن).

أما الحُجّة الثانية فقوله: (مجيء الجمل الاستفهاميّة، والخبريّة مع النداء)، تخدمان نتيجة واحدة، وهي: كثرة مجيء الأمر، والنهي مع النداء في القرآن الكريم، وقد دعم النتيجة بذكر الآيات القرآنية.

والمثال الآخر: "وذهب سيبويه (أ) في «كِلْتَا» إلى أنها فِعْلَى، كذكرى، وأصلها كلوى، فحذفوا واوها وعوضوها منها التاء، كما فعلوا في بنت، وأخت، وهنت، ويدلّ على أن تاءها ليست بأصل، بل بدل من حرف علّة، اعتلال اللام من كلا، ويدلّ على أن لامها واو ما ذكرناه من أن اللام أغلب على الواو "(٥).

الرّابط (بل) جاء مرادفًا لـ (حتّى) فجمع بين حجتين متساوقتين، هما:

- الحُجّة الأولى: التاء في كلتا ليست بأصل.
  - الحُجّة الثانية: التاء بدل من حرف علة.

١) سورة الزخرف: الآية: ٦٨.

٢) سورة يوسف: الآية: ٤.

٣) سورة مريم: الآية: ٤٢.

٤) ينظر: الكتاب: ٣: ٣٦٤، وسرّ صناعة الإعراب: ١٦٢١. .

٥) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثالث والخمسون): ٢: ٢٨٧.

النتيجة تخدّم الحجتين: ( الأولى، والثانية)، وهي: إنّ أصل التاء واو.

ويشترط فيه: "التصريح بكلِّ الحجج المستعملة، والموظّفة لصالح نتيجةٍ ما، وبعبارة أخرى، فإنّه لايقبل إظهار بعض الحجج، وإضمار بعضها الآخر "(١)، فالحجج المستعملة مع الرّابط الحجاجيّ (بل) ينبغي أن تكون صريحة غير مضمرة؛ وذلك لصالح النتائج.

### ٣. روابط الترتيب الحجاجيّة:

## ١.٣. الرّابط الحجاجيّ ثُمَّ:

عند اللغوبين: "الثَّاءُ، وَالْمِيمُ أَصْلٌ وَاحِدٌ" (٢)، وعند النحويين: حرف عطف يعطف مفردًا على مفرد، أو جملةً على جملة، و يفيد الترتيب بمهلة، نحو: (أقبل محمد ثُمَّ خالد) المعنى: إن محمدًا أقبل أولا، وبعده بمهلة أقبل خالد (٣).

قال الكفوي (ت ١٠٩٤ه) في كلياته: "ثمّ: للعطف مطلقًا، سواء كان مفردا، أو جملة، وإذا ألحق التَّاء تكون مخصوصة بعطف الجمل...، ووجوب دلالة (ثمّ) على الترتيب مع التراخي مخصوص بعطف المفرد، وقد يجعل تغاير البحثين، والكلامين بمنزلة التراخي في الزَّمان، فيستعمل له (ثمّ)، هو أصل في الزَّمان، فما أمكن لا يصرف عنه إلى غيره "(٤). نخلص من كلام الكفوي إلى الأُمور الآتية:

أ- ثُمَّ: حرف عطف يعطف الكلام سواءٌ أكان مفردًا، أم مركبًا.

ب- إذا عطفت مفردًا على مفرد، فإنّها تدلُّ على التّرتيب مع التّراخي.

ج- إذا الحقت بالتاء فتكون مخصوصة بعطف جملة على جملة.

١) اللغة والحجاج: ٩١.

٢) جمهرة اللغة: ١: ٨٥، ومعجم مقاييس اللغة: ١: ٢٦٩ .

٣) ينظر: اللمع في العربية: ٩٢، وشرح الكافية الشافية: ٩٩١١:٩، والجني الداني: ٤٣٦-٤٣٦.

٤) الكليات: ٣٢٥.

وتفيد (ثُمَّ ) معنى التدرّج (۱)، كما في قوله تعالى: ﴿ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ، ثَمَّ كلاً سَوفَ تعلمُونَ ﴾ سَوف تعلمُونَ ﴾ .

وهو رابط حجاجيّ، وأداة إجرائية ذات بُعدٍ كبيرٍ يستطيع المتلقي بوساطتها الكشف عن مقصديّة المتلفظ بالخطاب، وتوضيح نياته عن طريق سياق المقام، وهذا الرّابط يتضمن مجموعة من الإشارات التي تتعلق بالطريقة التي يتم بها توجيه الخطاب، ولاسيمّا أن دلالات عطفه، هو التشريك الرّابط (<sup>٣)</sup>، فالرّابط (ثُمَّ) له وظيفة نحويّة، الغاية منها: الترتيب في الإخبار، والعطف، والترّاخي، والتدرّج، ووظيفة حجاجيّة يستطيع المتلقي عن طريقها الكشف عن مقاصد المتكلم في خطابه، نحو قول أبي النّجم(ت ١٣٠ه) :

## ثمّ جزاه الله عنّا إذ جزى جنّات عدن في العلاليّ العُلى

فالله عزّ وجلّ جزى عباده خير الجزاء جزاهم جنات عدن، وهذا يقودنا إلى نتيجة مضمرة، وهي رضا الله عن هؤلاء العباد، ومن ثُمَّ فوزهم بالجنة، فالرّابط الحجاجيّ في هذا المثال دلّ على الترتيب في الإخبار، والتدرَّج.

ونحو: "العرب تأتي بالشيء لمعنيين، ثُمَّ تأتي به في أحد المواضع؛ لأحد معنييه. مثاله قولك: يا أيها الرجلُ، إذا ناديت، فيه معنيان: أحدهما: النداء، والثاني: تخصيص الشخص المنادى. ثُمَّ تأتى به لأحد معنييه في مثل قول القائل: أما أنا

١) ينظر: المصدر نفسه: ٣٢٦.

٢) سورة التكاثر: الآية: ٢. ٣.

٣) ينظر: أُسلوبية الحجاج التداولي والبلاغي: ٩١.

٤) ديوان أبي النجم العجليّ:٤٦٣، وتفسير الطبريّ: ٩: ١٣٤، وأمالي ابن الشجريّ:١: ٦٧.

أيها الرجل فأفعل كذا، فهو ليس فيه سوى معنى التخصيص، وليس فيه معنى نداء؛ لأن المتكلم لا ينادي نفسه" (١).

الرّابط الحجاجيّ (ثُمُّ) أفاد معنى التّرتيب مع التّراخي، ربط بين حجتين، الحُجّة الأولى: (العرب تأتي بالشيء؛ لمعنيين)، ونتيجتها مضمرة، وهي:(النداء، والمنادى)، والحُجّة الثانية: (تأتي به في أحد المواضع؛ لأحد معنييه)، ونتيجتها مضمرة، وهي: (أما أن يكون فيه معنى التخصيص، أو النداء)، فالمخاطِب يرمي إلى الكشف عن مقصدية الملفوظ في النّصّ؛ لاقناع المخاطَب.

## ٤. الرّوابط المدرجة للنتائج:

#### ٤.١. روابط التعليل:

التعليل: "هو أن يريد المتكلم ذكر حكم واقع، أو متوقع، فيقدم قبل ذكره علة وقوعه؛ لكون رتبة العلة تتقدم على المعلول "(٢)، فالمتكلم يستعمل مجموعة من الأدوات اللغوية؛ لتركيب خطابه الحجاجيّ، وبناء حججه، منها: لأن، ولام التعليل، والمفعول لأجله... (٣)، و "سوق هذه الرّوابط الحجاجيّة في عمليات حجاجيّة خاصة

١) أمالي ابن الحاجب، ( الإملاء الخامس):٢ .٦٨٦.

٢) خزانة الأدب وغاية الأرب: ٢ : ٣٩١، وينظر: دستور العلماء = جامع العلوم في اصطلاحات الفنون: ١: ٢٢١.

٣) ينظر: استراتيجيات الخطاب مقاربة تداولية لغوية: ٤٧٨، والحجاج التصورات والتقنيات (بحث): ٢٠.

تكشف عن الأبعاد المقاميّة التي استدعت المحاجج جلبها من دون غيرها، فضلاً عن ذلك قواعد التخاطب" (١)، نحو:

# وإنّى لأستحيي من الله أن أرى إذا غدر الخلاّن أنوي لها غدرا

قوله: «فارقتها صفرا» أي خاليا ممّا أشتهيه، يقال: صفر المنزل، وغيره: إذا خلا، ويقولون في الدعاء على الرجل: ما له؟ صفرٌ إناؤه! أي ماتت ماشيته" (٢).

قدّم المخاطِب رابط التعليل؛ ليسوغ سبب فعله التأثيري، والإنجازي، فقد علل الحُجّة (وإنّي الأستحيي من الله أن أرى)، بسبب غدر الخلاّن.

وإنّ كل أداة يستعملها المتكلم؛ لتسويغ فعله، أو لتعليله، بناءً على سؤال ملفوظ به، أو مفترض، فروابط التعليل تُعدُ عناصر فاعلة؛ لإنتاج العلاقات الحجاجيّة (٢)، وإنّ العلاقات الحجاجيّة تتغير بتغير نوع الرّابط الحجاجيّ، وأهم هذه الرّوابط:

## ١.٤.١ لأن التعليلية:

من أهم ألفاظ التعليل حيث يبدأ المرسل خطابه الحجاجيّ بها في أثناء تركيبه، فيربط الحُجّة بالنتيجة، غايته الأساسية دعم الحُجّة، وتسويغها (٥)، فالتعليل يهتم باستنباط أنماط الرّوابط السببيّة التي يمكن إقامتها بين الخبر، وسببه، أو الخبر،

١) التراكيب التعليليّة في القرآن الكريم (دراسة حِجَاجية )، (أطروحة دكتوراه): ٨٩.

٢) شعر ابن ميادة: ١٣٥، وأمالي ابن الشّجريّ:٣: ١٣٤.

٣) ينظر: الحجاج وإشكال التأثير بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته ٢: ٤٧٣.

٤) ينظر: التراكيب التعليليّة في القرآن الكريم (دراسة حجاجية)، (أطروحة دكتوراه): ٨٩.

ينظر: المصطلحات المفاتيح لتحليل الخطاب:٢٦، و المبادئ النظرية والمنهجيّة للحجاجيات
 اللسانيّة: ٢٦-٢١.

ونتيجته (۱)، نحو: "اعلم أن "إمّا" لا تقع في النّهي، لا تقول: لا تضرب إمّا زيدًا، وإمّا عمرًا؛ لأنها تخيير، فكيف تخيّره، وأنت قد نهيته عن الفعل، فالكلام إذن مستحيل" (۲).

في هذا المثال بين الحُجّة: (اعلم أن "إمّا" لا تقع في النّهي)، وعلّل ذلك بقوله: (لأنها تخيير) فقوله: لاتضرب إما زيدًا، وإما عمرًا كلام مستحيل وذلك؛ لأنه ابتدأ بالنهي فكيف يخير زيدًا، أو عمرًا، وقد نهي ذلك.

ونحو: " إن إبراهيم لم ينوّن، ولم يخفض؛ لأنه أشبه يفعل " (٣).

وبَيّن المخاطِب في هذا المثال أنّ العلاقة الحجاجيّة بين الحُجّة، والنتيجة، هي علاقة سببية؛ لأنّها فسرت الحُجَّة، وكشفت عن معانيها، فالحُجَّة الأولى: (إبراهيم لم ينون)، ونتيجتها مضمرة، وهي: إن إبراهيم اسم أعجمي ممنوع من الصرف.

أما الحُجّة الثانية، فهي: (لم يخفض)، ونتيجتها مضمرة، وهي: إنّ إبراهيم لم يُجر بالكسرة؛ لأنه اسم أعجمي ممنوع من الصرف، وفسر ذلك بقوله: (لأنه أشبه يفعل)، فبهذا التعليل كشف عن السبب في منع(إبراهيم) من الصرف؛ لأنه أشبه بالفعل لا ينوّن، ولا يُجر.

ونحو قول ابن الحاجب(ت٦٤٦ه): "القياس يقتضي أن لا يجوز إضافة الحسن إلى الوجه؛ لأن الحسن هو الوجه، والوجه هو الحسن من حيث المعنى، والإضافة إنّما يُبتغى بها تخصيص، أو تعريف، هذه ليست كذلك، فيلزم على ما ذكر إضافة الشيء إلى نفسه، وانّه محال" (٤).

ا) ينظر: معاني النحو: ٣٠٣، والحجاج وإشكال التأثير، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته ٢: ٤٧٤.

٢)أمالي ابن الشَّجريّ، (المجلس الثامن والسبعون): ٣: ١٢٧.

٣) أمالي السُّهيليّ: ٢٤.

٤) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء التاسع عشر): ٢ : ٦٩٦ .

الرّابط الحجاجيّ (لأنّ) دعم الحُجّة، وستوغها، وهي: (القياس يقتضي أن لا يجوز إضافة الحسن إلى الوجه)؛ ليقنع المخاطب بأنَّ الحسن مرادفٌ للوجه من حيث المعنى، فينبغي التخصيص، والابتعاد عن إضافة الشيء إلى نفسه.

ونحو: " الأسماء المبنية لا تتون للضرورة؛ لأن التتوين فرع الإعراب، وهي لا يدخلها الإعراب، فلا يدخلها التتوين" (١).

الرّابط الحجاجيّ دعمّ الحُجّة (الأسماء المبنية لا تتون للضرورة)؛ ليقنع المخاطَب بالنتيجة المضمّرة، وهي: استحالة تتوين الاسماء المبنيّة، معللا ذلك عن طريق هذا الرّابط بأن التتوين فرع الإعراب، فالتتوين مختصّ بالأسماء المعربة، ولا يدخل على الأسماء المبنيّة.

# ٢.٤.١. الرّابط السببي (كي):

الموجه (كي) للترّابط السببي: حرف معناه العلة، والغرض، نحو قوله تعالى: ﴿ فَرَدَدْنَاهُ إِلَى أُمِّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ ﴾ (٢)، فالغرض من ردِّ موسى ـ عليه السلام ـ إلى أُمه، هو فرح الأُم، والابتعاد عن الحزن.

ونحو: قصدتك كي تثيبني، فُهِمَ من ذلك أنّ الغرض إنّما هو الثواب، وهو علّةً لوجوده (٣).

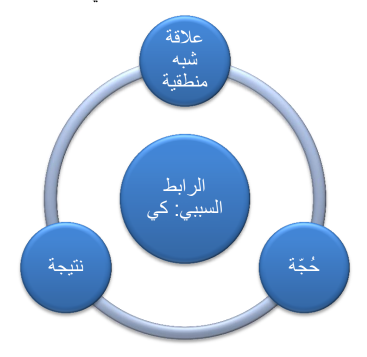
تتضح عن طريقه العلاقة التي تجمع بين الحُجّة، والنتيجة، وهي علاقة شبه منطقية للرّابط فيها الرّابط أثرٌ محوريٌ في عملية الانتقال من الحُجّة إلى النتيجة، وهذه العلاقة تحمل في طياتها بُعدًا حجاجيًا ينعكس في الجانب البياني المتمثل في

١) المصدر نفسه، ( الإملاء الخمسون بعد المئة): ٢: ٨٣٠ ٨٣٠.

٢) سورة القصص: الآية: ١٣.

٣) ينظر: شرح المفصل:٥ :١٢٨، ومعانى النحو: ٣ :٣٥٣.

إدراج النتيجة، فعن طريق الرّابط (كي) نستطيع الكشف عن النتيجة، وتُقيّم الحجج في ضوء النتيجة (١)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:



نحو: "وأمّا اللام فعلى ضربين: لام كي، ولام الجحد، فلام كي، مثالها قولك: زرنى؛ لأكرمك، التقدير: لأن أكرمك، والمعنى كي أكرمك، ولو أظهرت «أن» هاهنا كان حسنًا؛ لأنّ اللام في هذا النّحو لام العلّة التي يحسن إظهارها"(٢).

الرّابط الحجاجيّ السببي في قوله: زرني كي أكرمك، ربط بين الحُجّة(زرني)، وهو تركيب إسنادي خبري، الغرض منه تحقيق القوّة الإنجازيّة عن طريق التأثير في المخاطَب.

فالحجاج ارتبط تحديده بالتفاعل، والتواصل؛ لأنه يرمي إلى اقناع المخاطب برأي، أو فكرةٍ ما، ففي التحديدات اللغوية يُحيل فعل حجّ، وحاجج على القصد<sup>(٣)</sup>؛

١) ينظر: التراكيب التعليليّة في القرآن الكريم (دراسة حِجَاجية)، (أطروحة دكتوراه): ١٠٠٠.

٢) أمالي ابن الشجري: ٢: ١٤٩.

٣) ينظر: الحوار والحجاج والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن، (بحث): ٢٨، والحجاج في التواصل: ١٨، ٣٣ـ ٣٤.

ذلك لأن "الحِجاج مرتبط باللغة الطبيعية، ما استُعملتْ؛ لأنّ استعمالَها يعني أنّ هناك متخاطبين يلجؤون بفكرهم إلى اللغة لا ليبلّغوا محتوى خطاباتهم فقط، وإنّما؛ ليؤثروا، ويتأثروا، وليقنعوا، ويقتنعوا "(١)، نحو قول ابن الشّجريّ (ت٤٢٥ه): " وقال آخر: نظار كي أركبها نظار \*.

الرّابط السببي (كي) ربط بين الحُجَّة ( نظار)، وهو فعل إنجازيّ، يرمي إلى اقناع المخاطَب بنتيجة، وهي: ( أركبها)، مبيّنًا عن طريق السياق الكلامي أنّ دّلالة اللفظ بفتح الهمزة، وكسر الظاء، يراد بها أنْظِر، وليس نظر العين.

فالحجاج في أي نصّ يرمي إلى تقدّيم الحجج، والأدلة المؤدية إلى نتيجة معينة، فهو يمثل انجاز متواليات من الأقوال، بعضها بمثابة الحجج اللغويّة، وبعضها الآخر بمثابة النتائج(٤).

١) الدَّرْسِ الحِجاجِيِّ في نظريّة تحليل الخطاب: ٣٧.

<sup>\*)</sup>هذا البيت لأبي النّجم العجلي الفضل بن قدامة المتوفي (١٣٠هـ)، وقد ذُكِرَ في ديوانه كما يلي: نظار كَيْ أَركبَهُ، نَظَار ٢١٠٠

<sup>&#</sup>x27;) سورة الزخرف: الآية:٦٦.

٣) أمالي ابن الشّجريّ: ٢: ٣٥٣ـ٣٥٣.

٤) ينظر: اللغة والحجاج: ١٦، و استراتيجيات الخطاب مقاربة تداولية لغوية: ٢٥٦.

# ٥. رّوابط التتابع الحجاجية:

#### ٥.١. فاء السببية:

حرف عطف يقتضي التشريك في اللفظ، والمعنى، يفيد الترتيب باتصال (۱)، نحو قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَتُصْبِحُ الْأَرْضُ مُخْضَرَّةً ﴾ (٢). "الفاء للتعقيب من غير مهلة، وإصباح الأرض مخضرة بعد النزول إنّما يكون بمهلة، والجواب: إنّ هذه الفاء فاء السببية، وفاء السببية لا يشترط فيها ذلك، وإنّما شرطها أن يكون ما بعدها مسبباً عن الأول كما لو صُرِّح بالشرط"(٣).

في الآية الكريمة قُدمِت النتيجة، وجاءت الفاء بعدها؛ الغاية من ذلك استمالة المخاطَب، واقناعه؛ لقبول النتيجة التي صئرِّح بها بعد الفاء، فالرّابط الحجاجيّ (الفاء) يقع في أبرز العلاقات الحِجاجيّة، وهي العلاقة التفسيرية، وأقدرها على توجيه سلوك المخاطَب، ويمكن الترميز لذلك بالآتى:

النتيجة \_\_\_\_ أَنزل من السَّماء ماءً

الرّابط \_\_\_\_ فاء السببية

نجد أنّ الرّابط (الفاء) قد أكسب الحُجَّة قوّة الاقناع، فالأرض تصبح مخضرَّة؛ والسبب في ذلك: إنّ الله عزّ وجلّ أنزل الماء من السماء.

ينظر: اللمع في العربية: ٩١، وأمالي ابن الحاجب ( الإملاء الخامس عشر): ٢: ١٥، والجملة المقيدة في لغة القرآن الكريم: ٢٣٤.

٢) سورة الحج: الآية:٦٣.

٣) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الحادي عشر): ١: ١٢٣.

ونحو: "إنّ يُسْلِم زيدٌ، فهو يدخل الجنةَ"(١).

في هذا المثال جاءت الحُجّة (يدخل الجنة) مقترنة بالرّابط (فاء السببية) لما لها من بُعدٍ حجاجيّ في إعطاء الحُجّة قوّة التأثير تمثلت في دفع المخاطَب، وتوجيهه إلى الاقتتاع بالنتيجة المرجوّة، وهي (إن يُسْلِم)، ويمكن الترميز لذلك بالآتي:

فالعلاقة بين الحُجّة، والنتيجة علاقة تفسيرية تعليليّة؛ إذ بيّن عن طريقه الغاية التي يُريد إيصالها إلى المخاطَب.

وإنّ العلاقة وثيقة بين السبب، والحُجَّة، يمكن الترميز لها بالمخطط الآتي(٢):



16

١) المصدر نفسه، الصفحة نفسها.

٢) ينظر: آيات الجهاد في القرآن الكريم (دراسة تداولية)، (رسالة ماجستير): ٢٥٩- ٢٦٠.

فالرّابط السببي الفاء ربط بين حجتين متقاربتين غير متباعدتين، نحو: "تزوج زيد، فولد له ولد" (۱)، فالزواج كان سببًا في ولادة زيد، فالحُجّة (الزواج) ربط بالنتيجة بوساطة الرّابط السببي الفاء؛ لتتم النتيجة وهي ولادة زيد، ويمكن الترميز لذلك بالآتى:

فهذا الرّابط الحجاجيّ هو الذي حدد العلاقة بين الحُجّةِ، والنتيجة ذات المفهوم العام والمرن، فالعلاقة يمكن أن تكون شرطيّة، أو سببيّة، أو استنتاجيّة، أو تفسيريّة (٢

V0

١)أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الحادي عشر): ١: ١٢٣.

٢) ينظر: الحجاج في تُحف العقول، (رسالة ماجستير): ١٠١ -١٠٢.

# المبحث الثاني المجاجية في كتب الأمالي النّحوية

أول من أدرج مفهوم العوامل الحجاجية، هو: ديكرو في مقال نشره عام ١٩٨٧، ثم أعقبه بمقالٍ آخر عام ١٩٨٣، فصل القول فيه تنظيراً (١)، تنطلق العوامل الحجاجية من فكرة مفادها: "إنّ الاحتمالات التي يتضمنها القول، لا ينبغي أن تكون مطلقة، فهي تشوش ذهن السامع، وتمنعه من الاستفادة التامة من القول؛ لأنه كلّما قلّت الاحتمالات المصاحبة للقول، زادت قدرته على الاقناع، وحَسُنَ التوجيه"(١)، فهي تدعم القاعدة العامة؛ لأنها تعدّها سمة ضمنية غير ظاهرة في الخطاب، تبرّزها، وتسلط الضوء عليها؛ ذلك لإثبات قضيةٍ ما، على أن يكون العامل الحجاجيّ على وفق هذا منصهرًا ضمن بنية القول الواحد، نحو قول أبي الفتح ابن جني وفق هذا منصهرًا ضمن بنية القول الواحد، نحو قول أبي الفتح ابن جني (٣١٣هـ): "واستعمل (لدن) بغير (من)، وهو قليل في الكلام، لا يكادون يستعملونها إلاّ ومعها (من). كما جاء في النتزيل: ﴿ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ (١)، وه قد بَلَغْتَ مِنْ لَدُنْ عَدْراً ﴾ (٤)، (٥).

العامل الحجاجيّ في قول ابن جني (ت٣٩٢هـ) يدعم قاعد نحويّة، وهي: استعمال (لدن) بغير (من) قليل في كلام العرب، فحصر استعمالها بهذا الحرف،

١) أُسلوبية الحجاج التداوليّ والبلاغيّ: ١٠١ \_ ١٠٢.

٢) تداوليّة الخطاب النّحويّ بين الضابط النّحويّ، والاستعمال الوظائفيّ، (أطروحة دكتوراه):
 ١٦٥.

٣) سورة النمل: الآية: ٦.

٤) سورة الكهف: الآية:٧٦.

٥) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الحادي والثلاثون): ١: ٣٣٨.

ونفى استعمالها من غير هذا الحرف، وأكد القول بذكر الآيات القرآنية؛ ليخرج بنتيجة، وهي: الحرف (من) يسبق (لدن) في كلام العرب، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتى:



ولها أثرٌ كبير في الإحالة إلى مقاصد المتكلم بطريقة غير مباشرة، وتساعد المتلقي في استنتاج النتائج الحجاجية الذهنية التي لم يُصرِّح بها المتكلم في أثناء الحجاج، فالعوامل الحجاجية تدعم المشتركات اللفظية بين المتكلم، والمتلقي، وتكون منشطة للقضية المراد الاحتجاج بها؛ لتكون لها قيمة عُليا جدًا في الكلام (۱)، فهو ينهض بالملفوظ من المهمة الإبلاغية إلى الحجاجية، ومن الحيادية إلى الالتزام، فعن طريقها يقدح الموضع، وينشط، وكذلك يحدد المفهوم، والاستلزام المقصود (۲)، ويخدم النظرية القائلة: "أساس اللغة أنها حجاجية لا ابلاغية"(۱)، فالوظيفة الأولية للغة، هي: الوظيفة الحجاجية.

١) ينظر: أُسلوبية الحجاج التداوليّ، والبلاغيّ:١٠١، ١٠٣، وبنية الخطاب الحجاجيّ في كليلة ودمنة لابن المقفع: ١٢٧.

٢) ينظر: الحجاجيات اللسانية، والمنهجية البنيوية:٢ :٣٥٤، والعامل الحجاجيّ، والموضع،
 ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته :١ : ٢٨٨، ٢٨٨.

٣)العوامل الحجاجية في اللغة العربية: ٨١ .

والحجاج عند (ديكرو) حجاجٌ تقني؛ لذا قال: "لما كان كل كلام حجاجيًا بطبعه، فإن الكلام وظيفته الجوهريّة أن يوجّه لا أن يدلّ"(١).

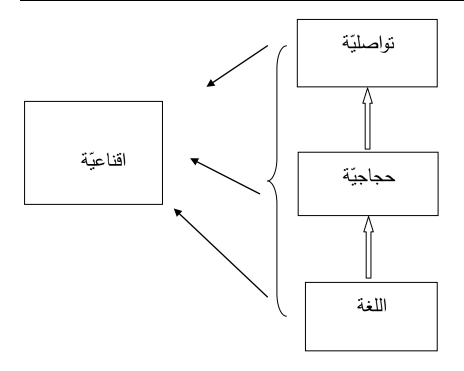
أمّا الوظيفة الثانوية، فهي الوظيفة التواصليّة التي ترمي إلى اقناع المتلقي عن طريق تقديم الحجج، والبراهين، فالوظيفة الأخرى للغة، هي: الوظيفة الاقناعيّة، والحجاج في أي خطاب لا يهتم بتزيين اللغة للتأثير في المتلقي فحسب، بل يهتم باقناعه عن طريق استعمال الحجج المضمرة؛ أي الحجج التي يتوصل إليها المتلقي عن طريق العقل (۱)، فهو: "بذل الجهد لغاية الاقناع، إنّه طائفة من تقنيات الخطاب التي تقصد استمالة المتلقين إلى القضايا التي تُعرض عليهم، أو إلى زيادة تلك الاستمالة"(۱)، في "اللغة التي يحلّ بها الخطاب، هي التي تمنحه الصفة الحجاجيّة؛ لأنها تمده بالعناصر الأوليّة، والقاعديّة الحجاجيّة تبليغًا، وتدليلا، واقناعًا" (١)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة (أوالحجاج)، بحث ضمن الحجاج،مفهومه،
 ومجالاته: ۱: ۳۳.

٢) ينظر: بين تداولية الأفعال الكلامية، والحجاج مقاربة مفاهيمية، (بحث): ١٠٥، وقصة تطور اللغة: ٦، والنّص الحجاج في النّص القرآني" سورة الحواميم أنموذجا، (رسالة ماجستير): ١١، وبلاغة الحجاج في النثر العباسي (قضية الشعوبية)، (رسالة ماجستير): ١٨، ولسانيات الخطاب، وأنساق الثقافة: ٤٦.

٣) مقدمة كتاب الحجاج مفهومه، ومجالاته: ١:٤، وينظر: محاولات في تحليل الخطاب: ١٢٠.

٤) المنحنى الحجاجي للخطاب القرآني، وأثره في منهج الاستدلال الإصولي:١٣٤، وينظر:
 نظرية الحجاج في اللغة في الدراسات العربية المعاصرة، (بحث):١٦٧.



والعامل الحجاجيّ عُرِّف، بأنّه: "وحدة مورفولوجية (مورفيم) إذا جرى تطبيقه في محتوى، أو ملفوظ معين يؤدّي إلى تحويل الطاقة الحجاجيّة لهذا الملفوظ"(١)، فعن طريق العوامل الحجاجيّة نصل إلى نتيجة الملفوظ؛ لأنّها "تساعد على اكتشاف وجهته الحجاجيّة"(٢)، نحو قول السّهيليّ(ت ٨٥٨ه): "ألفاظ الطلاق على ضربين: صريح، وكناية، فالصريح ما لا يحتمل معنى إلاّ الطلاق، فذلك لا ينوي فيه صاحبه، بل يمضي فيه الطلاق، كما يقتضي اللفظ، ولا يُسأل عن نيته؛ وذلك أن يَقُول: هي طالق، أو يقول لها: قد بَنَتُك، أو فارقتك، أو أنتِ مني بائن، أو قد سرحتك، وفي التسريح خلاف، هل هو من صريح الطلاق؟، أو كنايته، وفي فارقتك خلاف أيضاً،

١) الأبعاد التداوليّة في الخطاب القرآني - أنموذجا، (رسالة ماجستير): ١٢٩.

٢) العوامل الحجاجيّة في اللغة العربية: ٣٣.

وكذلك من صريح الطلاق: قد باريتك\*، أو أن يقول لها ملكتكِ أمركِ، فتقول له هي: قد طلقتُ نفسي.

وأما الكناية، فمثل أن يقول لها: سيري إلى أهلكِ، أو أنتِ وشأنك، إلى غير ذلك مِمّا لا يُحصى من الألفاظ التي تحتمل الطلاق، وغيره، فيوقعه الرجل على نيّته، وَيُديّن في قوله"(١).

تضمّن النّصّ عاملاً حجاجيّا تحقّق بالاستثناء المفرّغ، وهو: (ما....إلا)؛ ليحقق الاقناع، والتأثير في المتلقي، عن طريق الانتقال داخل النّصّ من المهمة الإبلاغيّة، وهي: (ألفاظ الطلاق على ضربين) إلى المهمة الحجاجيّة، وهي: (ما لا يحتمل معنى إلا الطلاق)، فالعامل الحجاجيّ حقق أثرًا حجاجيًا أدى إلى التركيز المتنامي في موضوع ما، أو فكرةٍ ما، وتعالقها في آليات هذا العامل الحجاجيّ (<sup>۲)</sup>.

وهو يضمن صيانة الرتبة، فلا يجوز عطف الحُجَّة العليا على الحُجَّة السفلى، أو الحُجَّة القويّة على الحُجّة الضعيفة؛ لأن الملفوظ بذلك يصبح لاحنًا حجاجيّا، وإن كان المدى الإبلاغي لا يسقط عن الجملة<sup>(٣)</sup>، فهو بمنزلة الموزّع، والمزوّد بالمقامات المحتملة<sup>(٤)</sup>، نحو قول ابن الحاجب(ت٢٤٦ه): " والموصوف أخصُ من الصفة، أو مساوٍ: وإنّما كان الموصوف أخصّ، أو مساوياً؛ لأن الموصوف هو المقصود، والصفة فضلة، والمقصود أولى بأن يكون أدل من غير المقصود، وهو معنى قولنا:

<sup>\*)</sup> بارى امرأته: صالحها على الفِراقِ، ويقال: بارأ بالهمز. ينظر: تاج العروس: ٣٧: ١٦٦، وهامش أمالي السُّهيليّ: ١٣٣.

١) أمالي السُّهيليّ: ١٣٣.

٢) ينظر: أُسلوبية الحجاج التداولي: ١٠٣.

٣) ينظر: العوامل الحجاجيّة في اللغة العربية: ١٤٨ .

٤) ينظر: المصدر نفسه: ٧٥.

أخص، فثبت أنه إذا كان الموصوف، والصفة غير متساويين، فالأولى بالأخصية الموصوف" (١).

العامل الحجاجيّ (إنّما) في النّصّ المذكور في أعلاه، حصر الإمكانات الحجاجيّة، وقيّدها، بقوله: (وإنّما كان الموصوف أخصّ، أو مساويًا)، وعللَّ ذلك بقوله: (الموصوف، هو المقصود، والصفة فضلة).

وإنّ السمة الرئيسة للعوامل الحجاجيّة، هي: بيان العلاقة بين الأطراف ضمن الجملة الواحدة؛ لأن الحُجّة فيها تكون حُجّة محتوى تواصليّ يستملكه العامل، ويعمّقه (٢)، فهي بقدر ما تسهم في إخراج النتيجة؛ "وإن ذلك لا يتمّ إلاّ بعد أن يقدح الموضع؛ ولأن إخراج النتيجة، وهي محدّدة، وليست عاملة يتطلّب الاتكاء على رأي عام، وفكرة مشتركة بين المتخاطبين، ونقصد بذلك الموضع، وهنا نكتشف بصيغة أخرى كيف تشتغل العوامل الحجاجيّة" (٣).

والعوامل الحجاجية تختلف اختلافًا جوهريّا عن الرّوابط الحجاجيّة؛ ذلك لأن العوامل الحجاجيّة تقوم بحصر الإمكانات الحجاجيّة، وتقيّدها، التي تكون؛ لقولٍ ما، أما الرّوابط الحجاجيّة، فتربط بين قولين، أو بين حجتيّن، أو أكثر (٤)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

١) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء السادس عشر): ٢ .٥١٨.

٢) ينظر: أُسلوبية الحجاج التداولي، والبلاغي: ١٠٢.

٣) العامل الحجاجي والموضع، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته: ١: ٢٩٥.

ينظر: الخطاب، والحجاج: ٥٦، والحوار، والحجاج، والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن، (بحث): ٣٢.

#### العوامل الحجاجية كثيرة

# الرّوابط الحجاجيّة

- مكونات لغوية تداولية، تربط بين قولين، أو حجتين، أو أكثر.
- تُسمّی عند دیکرو وانسکومبر بـ:
   (التداولیات المدمجة) ؛ لأنها تربط الحجة بالنتیجة.
  - وظيفتها:
- ربط الوحدات اللسانية الكبرى، أو الوحدات الخطابية.
- الكشف عن بنية الوحدات اللسانية، وتناسقها(الكلمة، والنصّ).
  - الكشف عن نتائج الملفوظ.
- تضم مجموعة من الأدوات، هي: الواو، والفاء، وبل، ولكن، وحتى، وولاسيما، وإذن، ولأن، وبما أن، وإذ....

# العو امل الحجاجيّة

- عناصر لغوية إسنادية أو معجمية لا تربط بين متغيرات حجاجية، أي: بين حجة ونتيجة، أو بين مجموعة من الحجج.
  - وظيفتها:
- حصر، الإمكانات الحجاجية، و تقييدها.
- العامل الحجاجيّ يضمن صيانة الرتبة، فلا يجوز عطف الحُجّة العليا على الحجّة السفلى، أو الحُجّة القوية على الحجّة الضعيفة؛ لأن الملفوظ بذلك يصبح لاحنًا حجاجيًا.
- تضم مجموعة من الأدوات، هي:
   ربما، وتقريبا، وكاد، وقليلا، وكثيرا،
   وما، وفي الأقل، ومنذ الظرفية، وإلا...،
   وأدوات القصر.

في كتب الأمالي النّحويّة في القرنين السادس، والسابع الهجريين؛ لذلك سيقتصر عمل الباحثة على أهمها، وأبرزها؛ لكثرة المادة.

#### ١. حجاجية الحصر بالنفي، والاستثناء:

الحصر: بالفتح، وسكون الصّاد المهملة: الإحاطة، والتحديد، والتعديد، والحصر، والقصر معناهما واحد عند أهل اللغة (١)، وقيل معناه: الضّيق، والحبس.

يقال: حصرت الرجل أحصره، وأحصره إذا حَبسته (٢)، نحو قوله تعالى: ﴿ حُورٌ مُولًا مَقْصُوراتٌ فِي الْخِيامِ ﴾ أي قُصِرنَ، وحُبِسْنَ على أزواجهنّ، فلا يردن غيرهم (٤).

وعرّفه النحاة بأنه: إثبات المذكور، ونفيه عمّا عداه، نحو: (ما ضربتُ إلا زيدًا) أثبت الضّرب لزيد، والنفي عن غيره، وهذا المعنى زائد على الاختصاص والكثير من الناس لم يفرِّق بينه، وبين الاختصاص، وبعضهم فرّق بينهما؛ لأن الاختصاص إعطاء الحكم للشيء، والسّكوت عمّا عداه (٥).

فالنفي: "قد ينشأ عنه مفهوم مخالفة في غير سياق التكذيب، والإكذاب، أو الردّ على الخصم، وتبكيته، وإنّما قد يكون المفهوم الذي تؤدّي إليه بنيّة النفي من قبيل الأحكام المستفادة على وجه الاستلزام من الكلام المنفى المقيّد بصفة، أو ما في

١) ينظر: موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون، والعلوم: ١: ٦٨.

٢) ينظر: جمهرة اللغة ١: ١٤٥، ومجمل اللغة ١: ٢٣٨، وأساس البلاغة: ٢ : ٨١، والتعريفات الفقهية: ٨٠، وعلم المعاني: ١٤٦.

٣) سورة الواقعة: الآية: ٧٢.

ينظر: إعراب القرآن للنحاس: ٤: ٢١٣، وتفسير القرآن للسمعاني: ٥: ٣٣٨، وعلم المعانى: ١٤٦.

ينظر: التوقيف على مهمات التعاريف: ١٤١، وموسوعة كشاف اصطلاحات الفنون، والعلوم:
 ١:٦٨

معناها" (١)؛ لذا ف "النفي إنما يكون على حسب الإيجاب؛ لأنه إكذاب له، فينبغي أن يكون على وفق لفظه لا فرق بينهما، إلّا أن أحدهما: نفيّ، والآخر: إيجاب" (٢).

والاستثناء: مشتق من الثني، يراد به: الصرف، والمنع<sup>(۱)</sup>، هو إخراج الشيء من الحكم العام، ويتألف من المستثنى الذي يأتي على العموم بعد أداة الاستثناء والمستثنى به <sup>(٤)</sup>.

والنفي، والاستثناء من العوامل الحجاجية، يستعملان عند عدم اتفاق الآراء على كلام ما؛ وهذا نتيجة الجو العام للنفي، وإنّ المقصور عليه هو ما يلي أداة الاستثناء سواء أكانت الأداة متقدمة، أم متأخرة (٥)، وإن دخول الصرافم - (العوامل الحجاجية)، هي تسمية الدكتور عزّ الدّين ناجح - (ما...إلاّ، أو ليس ... إلاّ) على الملفوظ، مثل: (زيدٌ كاتبٌ) من شأنها أن تخرجه من الصفة الإبلاغية، أي من مستوى الوصف، والإبلاغ إلى الصفة الحجاجية حيث تكون العوامل المذكورة آنفا موجّهة لبقية الخطاب نحو النتيجة نفسها، وهذه النتيجة، أو الاستلزام، أو المفهوم واحد في الحالات جميعها (١)، نحو: "الإثبات بعد النفي في الاستثناء المفرغ مفيد للحصر. أي: أي: ينفرد ما بعد (إلاّ) بذلك دون العام المقدر، فإذا قلت: ما جاءني إلا زيد، ف "زيد" منفرد بالمجيء دون الأحدين المقدرين في قولك: ما جاءني أحد، فإذا قلت: ما

١) العوامل الحجاجيّة في اللّغة العربيّة: ٥٣.

۲) شرح المفصل:٥ : ٣١.

٣) ينظر: دستور العلماء :١: ٦٤.

٤) ينظر: شرح الأشموني على ألفية ابن مالك ١:٠٠٥، والحدود الأنبقة والتعريفات الدقيقة ٨٤،
 والمعجم الفلسفي : ١: ٦٤ - ٦٥.

٥) ينظر: العوامل الحجاجية في آيات الأحكام، (بحث):١٦، و أُسلوبية الحجاج التداولي:١١٠.

٦) ينظر: العوامل الحجاجية في اللّغة العربيّة: ٦٠. ٦١.

وأثبتها له، وإنّما أثبتها له دون غيرها من الصفات، ولم تتعرض؛ لنفيها عمّن عداه" (١)

في النّص المذكور في أعلاه مجموعة من الجمل تضمّنت عامليّة النفي، والاستثناء؛ لنقل النّص من الجانب الإبلاغي إلى الجانب الحجاجيّ؛ لاقناع المخاطّب، والتأثير فيه، نحو:

ما جاءني إلا زيد، و ما زيد إلا بشر.

فالجملة الأولى تتفى مجيء أي شخص إلا زيد، فهو حاضرٌ.

أما الجملة الثانية تنفي الصفات السيئة عن زيد، وتثبت إن زيدًا يتمتع بصفات حميدة قد لا يتمتع بها أقرانه، فهو لا ينفى وجود البشرية.

وإنّها "تأتي لتبيّن بطريقة أوضح مدى فاعليّة هذا الإجراء في اكتساب الملفوظ الذي تدخل عليه بعدا حجاجيّا أعمق، وأنجع في التّوجه نحو النتيجة الضمنيّة "(١)؛ لذا قال أبو بكر العزاوي: "الأقوال التي تتضمّن عاملا حجاجيّا من نمطٍ ما.. إلا، أو لا.. إلا، أي التي تتدرج ضمن أدوات القصر مثلا، فإنّها تكون مماثلة للأقوال المنفية من حيث السلوك الحجاجيّ، والوجهة الحجاجيّة "(١)، نحو: "ما ضرب زيد إلا عمرًا" (١)، فالأداة (ما) نفت ضرب زيد أيَّ شخص، إلا شخصا واحدا، وهو عمرو، فوظيفة عامل النفي، هي التوجيه في الحجاجيّ نحو نتيجة، وهي: إنّ عمرًا هو من

١) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثاني والثمانون) : ٢: ٧٧٢.

البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة، (أوالحجاج)، بحث ضمن الحجاج مفهومه،
 ومجالاته: ١: ٣٥.

٣) الحجاج في اللغة، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته: ١ :٧٥.

٤) أمالي ابن الحاجب، ( الإملاء الخامس والثلاثون): ٢: ٥٣٤.

وقع عليه فعل الضرب، فالنتيجة تحددت بسرعة، ولا يجد المخاطَب حرجًا، أو كدَّ ذهن في إدراكِ المفهوم (١).

والنفي يتحقق إذا أنجز القول، ويُعدُّ بعدُّ ذلك عملا تامًا قاصدًا تأثيريًّا، واعتقادًا سواء أكان النافي صادقًا، أم كاذبًا، وسواء أقبل المتلقي التكذيب، أم حافظ على اعتقاده السابق؛ لإصدار النفي معاندًا، أم غير معاند (٢).

والمذكور بعد (إلا) مخالفًا لما قبلها نفيًا، أو إثباتًا (٣)، نحو: "القسم لا يكون إلا بحروف القسم" (٤).

النّص تضمّن عاملا حجاجيًا هذا العامل مكوّن من (لا...إلا) يرمي إلى زيادة الطاقة الحجاجيّة، والتأثير في المخاطَب، واقناعه بأن القسم لا يمكن أن يكون إلا بوجود حرف من حروف القسم.

وإنّ عامليّة النفي الحجاجيّة لا يمكن ادراكها إلا بإدراك النتيجة التي يريد المخاطِب إيصالها إلى المخاطَب، وإنّ النفي يُؤتى به عند الإنكار، أي إنكار المخاطَب لخبرٍ ما، وهو يفيد القصر العام (٥)، نحو: "وجاء حذف خبر «لا» في قولهم: لا بأس [يريدون: لا بأس] عليك، قولنا: «لا إله إلاّ الله» تقدير الخبر: لا إله لنا، أو في الوجود إلا الله" (١)، فالقول: (لا إله إلاّ الله)، بفعل العامل الحجاجي: (لا ... إلا)، انتقل من الجانب الإبلاغي إلى الجانب الحجاجيّ؛ وذلك لزيادة قوّة

١) ينظر: العوامل الحجاجيّة في العربية: ٥٠-٥١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: دائرة الأعمال اللغويّة. مراجعات، ومقترحات: ٨٣ ، تحليل الخطاب، وتجاوز المعنى: ٨، والبنية الحجاجيّة في قصة سيّدنا موسى (عليه السلام): ٨.

٣) ينظر: دليل الطالبين لكلام النحويين: ٦٤.

٤)أمالي السُّهيلي: ١٣٦.

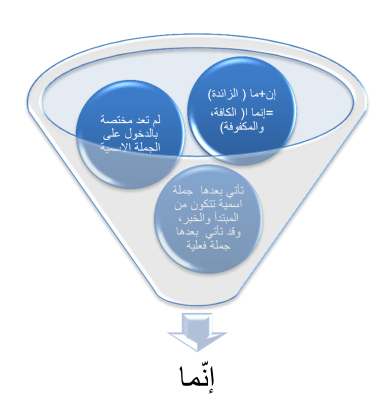
٥) ينظر: العوامل الحجاجية في آيات الأحكام، (بحث): ١٦ - ١٤ ، ١٦ .

٦) أمالي ابن الشَّجريّ، ( المجلس التاسع والثلاثون): ٢: ٥٥.

التأثير في المخاطب، واقناعه، والعلاقة في القول علاقة تعارض، وتناقض، فاللفظة بعد النفي تعارض اللفظة بعد الاستثناء؛ لتخرج بنتيجة ضمنية، وهي: لا إله في الوجود غير الله، ولا معبود سواه.

## ٢. حجاجية الحصر بإنّما:

إنّما مركبة من الحرف المشبه بالفعل(إنّ)، و (ما) الزائدة التي كفّت الحرف عن العمل في الاسم، والخبر، فإنّما: كافة، ومكفّوفة الكافة، هي: ما وقد كفّت إن عن العمل فصارت إن مكفّوفة عن العمل؛ ولذا لم تعد (إنّ) في هذه مختصة بالدخول على الجمل الاسمية، وإنّما قد تأتي بعدها جملة اسمية تتكون من: المبتدأ، والخبر، وقد تأتى بعدها جملة فعلية (۱)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:



٨٧

١) ينظر: أدوات الإعراب: ٤٣.

وتكون في قصر الموصوف على الصفة، نحو: إنّما زيدٌ كاتبٌ، أو قصر الصفة على الموصوف (١)، نحو: الشجاع إلا على.

و (إنّما) الكافة عن العمل لاتؤثر فيما بعدها من ناحية الحكم الإعرابي، نحو: "إنّما ضرب زيدٌ عمرًا" (٢). وقعت بعدها جملة تتكون من: الفعل، والفاعل، والمفعول به، وإن استعمال المخاطِب لها؛ لتحقيق غاية، وهي: اقناع المخاطَب بالفعل التأثيري، والإنجازي الذي قام به زيدٌ نحو عمرو، وهو الضرب.

والقصر من العوامل الحجاجيّة الأكثر تأثيرًا، واقناعًا في المخاطَب؛ لأنه يحصر الإمكانات الحجاجيّة، ويقيّدها، ويزيد من قوّتها الحجاجيّة بتوجيه الكلام نحو النتيجة التي يرمي المخاطِب إلى تحقيقها (٣)، نحو: " إنّ التعريف بحرف النداء إنّما جيء به لطلب إجابة المنادى، والتعريف فيه لازم، فلا يلزم من الجمع بين تعريفين أحدهما غير مقصود، أن يجمع بين تعريفين كل واحد منهما مقصود (٤).

فالعامل الحجاجيّ له أثرّ كبير في ترتيب الحجج، وتقويتها، فهو يقيِّد المعنى المراد من القول، ويؤكده، فحرف النداء جِيءَ به؛ لتحقيق إجابة المنادى، وذكر المنادى يأتى بعد حرف النداء.

ونحو: "وإنّما كانت (كأن) إذا خففت أُلغيت على الأفصح لوجهين: أحدهما: بُعْدَها عن شبه الفعل؛ لأنها إنّما عملت لشبهها به، وبيان بعدها دخول الجر عليها. الثاني: إنّها لم تكثر كثرة (إن) إذا خففت" (٥).

١) ينظر: الإيضاح في علوم البلاغة: ٣: ٢٤.

٢) أمالي ابن الحاجب، ( الإملاء الخامس والثلاثون): ٢: ٥٣٤.

٣) ينظر: العوامل الحجاجية في آيات الأحكام، (بحث):١٨.

٤) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثاني): ٢: ٦٨٥.

٥) المصدر نفسه، (الإملاء السادس عشر):٢: ٦٩٥.

عامل الحصر (إنّما) حصر الإمكانات، وقيدها في هذا النّص ف(كأن) المخففة جاز إعمالها، وإبطالها على الأفصح، وعلل ذلك؛ لاقناع المخاطب عن طريق ذكر سببين، الأول: (بعدها عن شبه الفعل؛ لأنها إنّما عملت؛ لشبهها به، وبيان بعدها دخول الجر عليه)، والثاني: (أنها لم تكثر كثرة "إنّ" إذا خففت)، فكأن المخففة، بعيدة عن شبه الفعل، والاسم الذي بعدها تدخلُ حروف الجرّ عليه، وإنّ استعمالها أقل من إنّ؛ لذلك خففت.

والقصر أيضًا من العوامل الحجاجيّة التي يستند إليها المحاجج؛ لتوجيه المخاطَب بها، واقناعه (۱)، نحو: "إنّما وجب بناء ما قبل ياء المتكلّم على الكسرة؛ لأنهم لو أعربوه لم تسلم الياء مع الضم، والفتح، إذ الضمّ يقتضي قلبها إلى الواو، والفتح يقتضي قلبها ألفا.

فإن قيل: قد فعلوا ذلك في نحو: يا غلاما. قيل: إنّما فعلوا ذلك في النداء؛ لأنه باب تغيير، وتخفيف؛ لكثرة استعماله، وجاء ذلك فيه قليلا، والأكثر: يا غلامي، فلما تعذّر رفع الحرف المتصل بهذه الياء، ونصبه، كسروه؛ ليسلم" (١).

العامل الحجاجيّ (إنّما) في النّصّ أعلاه وجّه المخاطَب توجيهًا حجاجيّا يرمي إلى اقناعه بوجوب بناء ما قبل ياء المتكلم في الاسم على الكسر؛ وذلك لو كان الاسم معربا، لم يسلم الاسم قبل الياء من الضم، والفتح، والضم يوجب قلبها واوا، والفتح يوجب قلبها ألفا.

فالمخاطِب يوجّه المخاطَب توجيها حجاجيّا نحويّا، بوجوب بناء الاسم في حالة اتصاله بياء المتكلم، نحو: (غلامِي)، فلو أُعرب الاسم وجب أن تكون حركة ما قبل الياء، الضمة في حالة الرفع، والفتحة في حالة النصب، وهذا يؤدي إلى قلب الياء

١) ينظر: العوامل الحجاجية في آيات الأحكام، (بحث): ١٥.

٢) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الأول): ١: ٣-٤.

واوا في حالة الرفع؛ ينتج عنه: ثقل النطق، وصعوبته، وقلبها ألفا في حالة النصب، والنداء، ففي النداء، يقال: يا غلاما؛ للتخفيف، ولكثرة الاستعمال، وهذا قليل، والشائع بالياء، لا خلاف في ذلك؛ لأن الياء تجانسها الكسرة، و"حكم أبو الفتح عثمان بن جنّى في كتابه الذي سمّاه (كتاب الخصائص) على الكسرة في غلامي، ونحوه بأنها: لا حركة إعراب، ولا حركة بناء، وإنّما حكم بذلك؛ لأن الاسم الذي اتصلت به الياء لم يشبه الحرف، ولا تضمّن معناه"(۱).

فأبو الفتح بن جني (٣٩٢ه) حصر الإمكانات الحجاجيّة، وقيّدها في القول، فهو يؤكد أنّ الاسم الذي تتصل به ياء المتكلم، لا يشبه الحرف، من ناحية جرّ الاسم الذي بعده ولا تضمن معناه، وعللّ ابن الشّجريّ(ت٤٢٥ه) قول أبي الفتح (ت٣٩٢ه) بقوله: "العلة التي أوجبت الكسرة في غلامي، ونحوه انقلاب الياء واوا لو ضمّ ما قبلها، وانقلابها ألفا لو فتح ما قبلها"(١)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

| غلامِي | J. | الياء تجانسه<br>الكسرة | سهولة في<br>النطق              |  |
|--------|----|------------------------|--------------------------------|--|
| غلامُي |    | غلامُو                 | صعوبة في<br>النطق، وثقل        |  |
| غلامَي |    | ياغلامًا               | كثرة<br>الاستعمال،<br>وللتخفيف |  |

9.

١) المصدر نفسه: ١: ٤ ، وينظر: الخصائص، (باب في الحكم يقف بين الحكمين): ٢: ٥٥٨.
 ٢) أمالي ابن الشّجريّ، ( المجلس الأول): ١: ٤.

ونحو قول ابن الحاجب (ت٢٤٦هـ) في تقدّيم (إنّ) على لام الإبتداء:

"إنّما قدّمت (إن)، وأخّرت اللام؛ لأن (إن) لها أخوات وجب تقدّيمها، وهي: ليت، ولعل، وكأن، واللام لا أخت لها، فغيرت المنفردة، وتركت ذات الأخوات؛ لتكون كأخواتها. الآخر أن "إن" عاملة، واللام ليس عاملة فما كان عاملا قويّ بالتقديم للعمل؛ لأن العامل أصله التقديم، فكانت اللام بالتأخير أولى "(1).

حصر المخاطِب الإمكانات، وقيدها عن طريق الحصر (بإنما)، فأقنع المخاطَب إنّ (إنّ) واجبة التقديم تتقدم على (لام الابتداء)، مثل أخواتها: (ليت، ولعلّ، وكأن)، وإن الام لا أخت لها، وكذلك أقنعه، وأثر فيه عن طريق ذكره أن (إنّ) عاملة، ولام الابتداء ليست بعاملة؛ لذا تقديم العامل أولى.

## ٣. حجاجية الجملة الاسمية، والفعلية:

أشار عبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١، أو ٤٧٤هـ) إلى دلالة الجملة الاسمية بقوله: "إنّ موضوع الاسم على أن يثبت به المعنى للشيء من غير أن يقتضي تجدُّده شيئاً بعد شيء، وأمّا الفعل فموضوعه أن يقتضي تجدُّد المعنى المثبتِ به شيئاً بعد شيء"(٢).

ف "الجملة الاسميّة إذا كان خبرها اسماً فقد تفيد الدوام، والاستمرار الثبوتي بمعونة القرائن، وإذا كان خبرها مضارعاً، فقد تفيد استمراراً، وتجديداً إذا لم يوجد داع إلى الدوام، والبادي بعد نظرة فاحصة أنّ منبع التأكيد في الجملة الاسميّة، هو دلالتها على الدوام، والاستمرار مما يقطع عن نفس المخاطب أوهام الشكّ، أو أسباب

١) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء السابع عشر): ٢: -٦٩٦ - ٦٩٦.

٢) دلائل الإعجاز: ١٧٤، ١٨١.

الإنكار "(۱)، نحو " زيد في الدار قائمًا، وقائم، فالظرف في النصب يتعلّق بالاستقرار، وفي الرفع يتعلّق بقائم، وإن لم يكن الظرف تامًا، لم يجز فيما بعد المبتدأ إلاّ الرفع تقول: زيد فيك راغب، وأخوك منك متعجّب؛ لأن الكلام لا يتمّ بقولك: زيد فيك، ولا بقولك: أخوك من زيد "(۲).

فجملة: زيدٌ في الدار قائم. جملة اسمية دالة على الدوام، والثبات، والاستقرار، فالمبتدأ (زيدٌ) لا يتم معناه إلا بذكر خبره (قائمٌ)، فذكر الخبر أزال الوهم، والشكك من ذهن المخاطَب بشأن زيد، فالعامل الحجاجيّ كان له الأثر في جذب المخاطَب؛ لذا قال الدّكتور عبد الله صولة: "إنّ العامل الحجاجيّ إذا يدخل على الملفوظ يَحُدّ من عددِ المسارات المؤدية إلى تلك الحُجّة"(٢).

وفي جملة: "إنّ زيدًا قائم وعمرو" (أ) نجد أنّ الجملة الاسميّة أصبحت مؤكدة بدخول الأداة (إنّ)؛ وذلك لدعم قضية مطروحة تتمتع - القضية - عند المخاطَب بكونها حدثاً، وهو قيام زيد، وعمر، ويسمح هذا الحدث للمرسل باستعمال العامل الحجاجي، ببناء حُجّة تسند إلى علاقة ترتكز إلى مشتركات بين المخاطِب، والمخاطَب، مما يرفع من قيمة النّصّ الحجاجّية (٥).

ونحو قول ابن الحاجب (ت٦٤٦ه): "زيد قام غلامه، فالإخبار عن زيد وقع بالجملة التي هي الفعل، والفاعل"<sup>(٦)</sup>، ودلالة العامل الحجاجيّ في الجملة الاسميّة

١) الخطاب الإلهي للنبي في السور المدنية مضامينه، وأساليبه البلاغية، (رسالة ماجستير): ٤٤.

٢) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الحادي والسبعون): ٣: ٨.

٣) البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة (أوالحجاج)، بحث ضمن الحجاج مفهومه،
 ومجالاته: ١: ٣٥.

٤) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء السابع والأربعون بعد المئة): ٢: ٨٢٨.

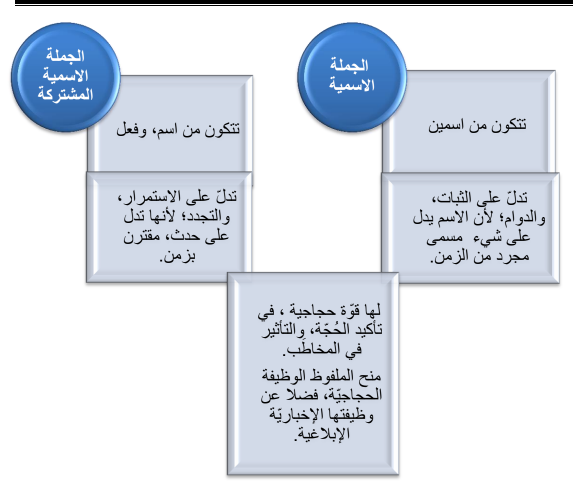
٥) ينظر: أُسلوبية الحجاج التداولي: ١٠٣.

٦) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثاني والثلاثون) : ٢: ٥٣٠.

المتكونة من المبتدأ، والخبر (الذي تكون من الفعل، والفاعل)، هي الاستمرار، والتجدد، فجملة زيدٌ قام غلامه اتمت الإخبار عن المبتدأ، وهو: زيدٌ.

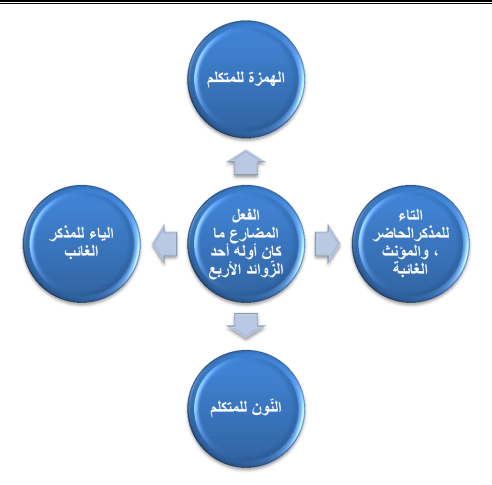
فالقيمة الحجاجية للملفوظ داخل الجملة ليست ناتجة عن المعلومات التي يسوقها فحسب، بل يمكنها أن تتضمّن: عوامل، وعبارات، وصيغ مختلفة تؤدي إلى وظيفة منح الملفوظ وجهه حجاجية، فضلا عن وظيفتها الإخبارية (۱)، وهذا الذي اتضح في الجملة الاسمية، فالجملة الاسمية إذا كانت متكونة من اسمين، هما: المبتدأ، والخبر فإنهما يدلانِ على الثبات، والدوام، وتعطي قوّة حجاجية في التأثير، والاقناع، والتعليل، على حين إذا كانت متكونة من اسم، يمثل المبتدأ، والجملة الفعلية تمثل الخبر، فإنها تدلُّ على الاستمرار، والتجدد، فالاسم يؤكد الحُجة، ويجعلها حقيقةً واضحةً يدركها المخاطّب، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:

١) ينظر: المبادئ لنظريّة، والمنهجيّة للحجاجيات اللسانية: ٢٠ ـ ٢١.



وقال ابن جني (٣٩٢ه): "الفعل المضارع ما كان في أوله إحدى الزَّوائد الْأَربع، وهي: النهمزة، والنّون، والتَّاء، والْياء، فالهمزة للمتكلم وحده، نحو: أقوم أنا، والنُّون للمتكلم إذا كان معه غيره، نحو: نقوم نحن، والتَّاء للمذكر الحاضر نحو تقوم أنت، وللمؤنث الغائبة، نحو تقوم هي، والياء للمذكر الغائب، نحو: يقوم هو" (١)، ويمكن الترميز لقول ابن جني (٣٩٢ه) بالمخطط الآتي:

١) اللمع في العربية: ٩.



وحكمه إذا تجرّد من عوامل النصب، والجزم: الرفع لفظاً، أو تقديراً، أو محلاً<sup>(۱)</sup>.

فالعامل في رفع الفعل المضارع عامل معنوي؛ لوقوع المعنى موقع الاسم، نحو: (مررت برجلٍ يضحك)، فالفعل يضحك مرفوع، وليس في اللفظ ما يرفعه (٢).

أما الفعل االماضي، فهو: "ما دلّ على زمان قبل زمانك، مبنيّ على الفتح مع غير ضمير المرفوع المتحرّك والواو " (").

١) ينظر: دليل الطالبين لكلام النحويين:٢٦، و٧٣.

۲) ينظر: شرح المفصل: ١٤: ٢١٩، ونظرية العامل، وتضافر القرائن عند تمام حسان، (بحث في النت): ١٠٢.

٣) الكافية في علم النحو:٤٤.

وإِنَّ الإِخبار بالفعل الماضي عن المستقبل أبلغ، وأوكد في تحقيق الفعل، وإيجاده؛ لأنّ الفعل الماضي يدلُّ على ماضٍ قد كان، وانقضى (١)، نحو قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزِعَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴾ (٢)، فقوله تعالى: ﴿ فَفَزِعَ ﴾، بلفظ الماضي بعد قوله: ﴿ يُنْفَخُ ﴾، وهو فعل دالّ على الاستقبال للإشعار بتحقيق الفزع، وأنه كائن لا محالة؛ لأن الفعل الماضي يدلُّ على وجود فعل، انقضى.

وإنّما يفعل ذلك إذا كان الفعل المستقبل من الأشياء العظيمة التي يستعظم وجودها<sup>(٦)</sup>.

ونحو قول ابن الشّجريّ (ت٤٢٥ه): "وممّا حذفوها منه استحسانا، وتشبيها لها بحروف المدّ واللّين لفظة «يكون»، وذلك إذا سكنت للجزم في نحو: لم يكن، ولا تكن، كقولك: لم يكُ جالسا، وكقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ يَكُ كَاذِباً ﴾ (أ)، وكذلك قولك: لا تكُ في شكّ، وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَكُ في ضَيْقٍ ﴾ (أ)، وإنّما حذفوها في هذا للحرف؛ لكثرة استعماله، كما يحذفون حروف العلّة، في قولهم: لم يخشّ، ولم يدعُ، ولا ترم، ولم يحذفوها من نظائر هذا الفعل، أعنى ما وازنه، ولامه، نون، نحو: يصون، ويهون، فيقولوا: لم يصُ نفسه؛ وذلك لقلة استعماله" (1).

١) ينظر: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: ٢: ١٤٩.

٢) سورة النمل: الآية: ٨٧.

٣) ينظر: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: ٢: ١٤٩.

٤) سورة غافر: الآية: ٢٨.

٥) سورة النحل: الآية: ١٢٧.

٦) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الخامس والأربعون): ٢: ١٦٧.

فالإخبار بالفعل الماضي عن الفعل المضارع أنجع في العمليّة الحجاجيّة ففي قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ يَكُ ﴾ ، و ﴿ وَلا تَكُ ﴾، وفي قول ابن الشَّجريّ(ت٤٢هـ): لم يخشَ، ولم تدعُ، ولا ترم، وهو الإخبار بالفعل المستقبل عن الماضي غايته الأساسية هي: "تُبيّن هيئة الفعل، واستحضار صورته؛ ليكون السّامع كأنّه يشاهدها، والغرض بهذا هو الدلالة على إيجاد الفعل الذي لم يوجد بعد"<sup>(١)</sup>، وانّ دخول أدوات الجزم على الفعل المضارع يؤدي إلى تغير زمن الفعل من المضارع إلى الماضى كما في الأداة لم: فهي أداة تتفي حدوث الفعل المضارع، وتجزمه، وتقلب زمنه من الحال إلى الماضى (٢)، نحو قول ابن الورّاق (ت ٣٨١هـ): "وأما (لم): فالأصل أن يليها الماضي، وقد أوجبت العلَّة إسقاط الأصل، واستعمال الثقيل - أعنى المضارع - فلم يجز أن يرجع إليه؛ لأَنهم لَو استعملوا الأَصل الَّذي هو الخفيف، وقع الجازم على غير ما بُنِيَ له، والمعنى لا يشكل المضارع، فوجب إسقاط الأصل رأسا، واستعمال المضارع فِي موضعه، فلذلك افترقا، فاعرفه" <sup>(٣)</sup>، وإنّ تغير الزمن من المضارع إلى الماضي، دليلٌ على تحقُّق الفعل كأنه مضى ووقع (٤)، نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ، اللَّهُ الصَّمَدُ، لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ كَا اللَّهُ الْعَير في المقولات

1) المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: ٢: ١٤٩.

٢) ينظر: أدوات الإعراب: ٢٠٩.

٣) علل النّحو لابن الورّاق: ٢٠٠٠.

٤) ينظر: التحرير، والتنوير: ٢١: ٢٢، و ٢٤ : ٢٨٠ .

٥) سورة الاخلاص: الآية: ١- ٤.

النحوية، هو لبّ عملية التوجيّه التي تكون بالعوامل الحجاجيّة" (١)، و"النّحو آلة وصف تركيب اللغة، وقوانينها"(٢).

نحو: "قول المتنبى (ت ٣٥٤هـ)<sup>(٣)</sup>:

# إذا الجودُ لم يُرزق خلاصًا من الأذى فلا الحمدُ مكسوبًا ولا المالُ باقيًا"

"في هذا البيت تعريض بذم من فارق؛ لأنه ذكر أنهم جادوا له جوداً لم يخلص من أذيةٍ، وإذا كان الجود كذلك فالجود ما حُمِدَ، والمال ما بقي" (٤).

إن انتقل الفعل من المضارع المستقبل إلى الماضي أنجع في اقناع المخاطب، والتأثير فيه فقوله: (لم يرزق) كأنما الرزق وقع في الماضي؛ ليبين للمخاطب غاية محددة، وهي أخذ العِبر.

ونحو: "

# لا يسلمُ الشرفُ الرفيعُ من الأذى حتّى يراق على جوانبهِ الدمُ

أشهد بالله لو لم يقل المتنبي إلا هذا البيت لوجب أن يتقدّم كثيراً من المجيدين" (٥).

فقوله لا يسلم الشرف الرفيع من أذى، فقد نُقِلَ النّصّ من الجانب البلاغيّ إلى الجانب البلاغيّ إلى الجانب الحجاجيّ فاستعمل الفعل المضارع الدال على الماضي؛ لاقناع المخاطب، والتأثير فيه بأن هذا الشيء ليس غريبا فقد حصل من قبل، وكذلك عبارة (لم يقلُ) في نصّ ابن الشّجريّ(ت٤٢٥هـ) تدلُّ على المضي بالفعل.

<sup>1)</sup> العوامل الحجاجيّة في اللّغة العربيّة: ٦٣.

٢) النَّحو العربيِّ في ضوء اللسانيّات الحديثة: ٧١، وينظر: النَّصّ، والخطاب، والإتصال: ٢١.

٣) أمالي ابن الشّجريّ، (المقدّمة): ٥٦، واللامع العزيزي شرح ديوان المتنبي: ١٤٦٤.

٤) اللامع العزيزي شرح ديوان المتنبى: ١٤٦٤.

٥) مالم بنشر من الأمالي الشَّجريّة: ١١٧، واللامع العزيزي شرح ديوان المتنبي: ١٢٨٦.

# ٤. حجاجية أسلوب الاستفهام:

الاستفهام: نوع من أنواع الإنشاء الطلبي، وهو طلب الفهم، والعلم بشيء لم يكن معلومًا من قبل بأداة خاصة؛ أي طلب حصول في الذهن؛ لغير حاصل ممكن الحصول، يهمّ المستفهم (١).

قال سيبويه (ت١٨٠ه) في باب مِنَ الاستفهام يكون الاسم فيه رفعاً: "لأتك تبتدئه؛ لتُنبَّه المخاطَب، ثُمَّ تستفهم بعد ذلك؛ وذلك قولك: زيدٌ كم مرّةً رأيته، وعبد الله هل لقيته، وعمرو هلا لقيته، وكذلك سائر حروف الاستفهام؛ فالعامل فيه الابتداء، كما أنّك لو قلت: أرأيت زيداً هل لقيتَه، كان علمتُ هو العامل، فكذلك هذا، فما بعد المبتدأ من هذا الكلام في موضع خبره.

فإن قلت: زيد كم مرة رأيت، فهو ضعيف، إلا أن تدخل الهاء، كما ضعف في قوله: " كلُّه لم أصنع".

ولا يجوز أن تقول: زيدا هل رأيت، إلا أن تردي معنى الهاء مع ضعفه فترفع؛ لأتّك قد فَصَلت بين المبتدأ، والفعل، فصار الاسم مبتدأ، والفعل بعد حرف الاستفهام، ولو حَسُنَ هذا، أو جاز لقلت: (قد علمت زيدٌ كم ضرب)"(٢).

يتضح من كلام إمام النّحاة ما يأتى:

- ١- يبتدئ المخاطب بالاستفهام؛ لتنبيه المخاطب بفكرةٍ ما مجهوله للطرف الثاني،
   (المخاطب).
  - ٢- العامل في أدوات الاستفهام الابتداء.

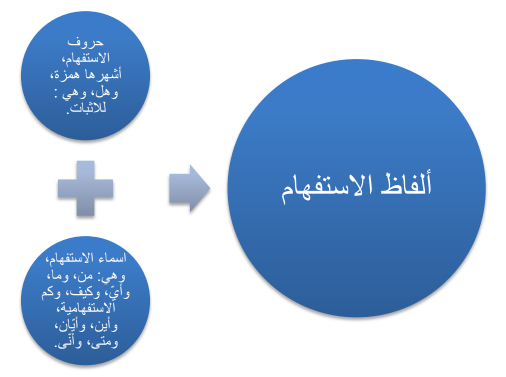
<sup>1)</sup> ينظر: الكليات: ٨٦، وعلم المعاني: ٨٨، وعلوم البلاغة: ٢٩٣، والحجاج في المناظرة، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته: ٢: ٢٩٨.

٢) الحجاج في المناظرة، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته: ١: ١٢٧.

- ٣- لا يجوز الفصل بإحدى أدوات الاستفهام بين الاسم، والفعل، نحو: زيدا هل رأيت.
- ٤- لا يجوز تقديم الاسم، والفعل، وتأخير أدوات الاستفهام؛ لأن الغاية من كلام المخاطِب، هي: التركيز في المستفهم عنه، نحو: قد علمت زيدٌ كم ضرب.

نؤكد ذلك بقول ابن الشّجريّ(ت٤٢٥ه): "الاستفهام يقع صدر الجملة، وإنّما لزم تصديره؛ لأنك لو أخّرته تناقض كلامك، فلو قلت: جلسَ زيدٌ أين؟ وخرج محمدٌ متى؟ جعلت أول كلامك جملة خبرية، ثم نقضت الخبر بالاستفهام؛ فلذلك وجب أن تقدّم الاستفهام، فتقول: أين جلسَ زيدٌ؟ ومتى خرج محمدٌ؟؛ لأنّ مرادك أن تستفهم عن مكان جلوس زيد، وزمان خروج محمد، فزال بتقديم الاستفهام التناقض" (۱).

وألفاظ الاستفهام على نوعين، يمكن الترميز لهما بالمخطّط الآتي (٢):



١) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الرابع والثلاثون): ١: ٤٠٢.

٢) ينظر: اللمع في العربية: ٢٢٨. ٢٢٩، والإيضاح في علوم البلاغة: ٣: ٥٥، وعلوم البلاغة:
 ٢٩٣.

ولصيغة أُسلوب الاستفهام أهمية كبيرة في إطار الخطاب الحجاجي، وترمي هذه الصيغة في الأصل إلى استفسار المخاطب عن أمر يجهله المخاطب (١).

كما في قول ابن الشّجريّ(ت٢٤٥ه) في المثال في أعلاه: (أين جلس زيد؟ ومتى خرج محمد؟)، فالمخاطِب لا يعلم أين جلس زيد؟، وهذا يتطلب من المخاطَب توجيه فعل قولي، تأثيريّ، يُقنع المخاطِب بمكان زيد، وكذلك جملة: (متى خرج محمد؟) المخاطِب يستفهم عن زمان خروج محمد، وهذا يتطلب إجابة تُقنع المخاطِب، وتؤثر فيه؛ لمعرفة الغاية التي من أجلها خرج محمدٌ.

فأُسلوب الاستفهام يعد من أنجع أنواع الأفعال اللغويّة حجاجًا<sup>(۲)</sup>، فهو يؤدي وظيفيّة حجاجيّة ترتبط بسياق التخاطب؛ وذلك بحسب التركيب النّحويّ للجملة الاستفهاميّة<sup>(۳)</sup>.

وينبغي التمييز بين نوعين من الاستفهام في العملية الحجاجيّة (٤):

- 1- الاستفهام الحقيقي: يسعى المستفهم عن طريقه إلى معرفة حقيقة شيء ما، وهذا النوع من الاستفهام قد يوظّفه المخاطِب، ومن ثُمَّ يصبح عنصرًا من عناصر العلاقة الحجاجية.
- ٧- الاستفهام الحجاجي: إنه استفهام خرج من الدلالة الصريحة إلى الاستلزام الحواري، يقتضي مؤشرات داخلية (التركيب)، أو خارجية المقام، وبذلك يقتضي المقام الإنجازي للسؤال مقامات إنجازية أخرى، بحسب مقتضى القرائن المقامية، أو السياقية، نحو قول ابن الشّجري (ت٢٤٥ه): "ويدلّك على قوّة الهمزة في بابها

<sup>1)</sup> ينظر: الحجاج في المناظرة، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته: ٢: ٢٩٨، والنّص القرآني وآفاق الدلائليات: ١٩.

٢) ينظر: آليات الحجاج، وأدواته، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته: ١: ٨٥.

٣) ينظر: الحجاج في المناظرة، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته: ٢: ٢٩٨.

٤) ينظر: المصدر نفسه: ٢: ٢٩٩.

أنّ حرف العطف الذي من شأنه أن يقع قبل المعطوف، لا يتقدّم عليها، بل لها الرّتبة الصّدريّة عليه، كقولك: أفلم أكرمك، أو لم أحسن إليك؟ " (١).

فجملة: أفلم أكرمك؟، أولم أحسن إليك؟ العامل الحجاجيّ الهمزة يتطلب، نتيجة عن الحجج التي قدّمها، في القولين، فالكرم، والإحسان من أهم الأشياء التي يحاجج بها الفرد، فيها انجاز، وتأثير، واقناع الطرف الثاني المخاطب بما فعله الطرف الأول المخاطب.

فالعامل الحجاجيّ الاستفهام نقل الكلام من الصفة الإبلاغيّة إلى الصفة الاجاجيّة، فالإجابة (النتيجة) تتطلب فعلا انجازيًا، وتأثيريًا؛ لأن الاستفهام فعل يتطلب إجابة، نحو قول السّهيلي(ت٥٨١ه) (في موقع بلى): "فإن أدخلت حرف الاستفهام على حرف النفي، فقلت: أليس الخمرُ حراما؟ فلا تقلْ في الجواب: نعم؛ لأنك تكون مصدِّقا للكلام المنفي المستفهم عنه بالألف، ولكن تقول: بلى، إضرابا عن المنفي، وإثباتا للتحريم، هذا هو الأصل؛ لأنّهم راعوا اللفظ، وأجروا الكلام على ما كان عليه قبل الاستفهام"(٢).

العامل الحجاجيّ الهمزة في قوله: (أليس الخمرُ حراما)، يحاجج المخاطَب، ويقنعه بأن الخمر من الأُمور التي حرّمها الله عزّ وجلّ، وينبغي للإنسان الابتعاد عنه، فالاستفهام خرج؛ لمعنى التقرير، والتوبيخ، والمراد من القول، وتتطلب إجابة المخاطَب عن هذا السؤال بلفظة: (بلى)؛ وذلك لإثبات التحريم، ولا يجيب بلفظة(نعم)؛ لأنه لا يرمي إلى تصديق النفي، وإنّما للتوبيخ، والتقرير، وفهم المراد، وقد قال في مسألة وقوع نعم موقع بلى: " إذا ثبت هذا فلا يمتنع أن يجاب بنعم بعد الاستفهام من النفي، لا تُريد تصديق النفي، ولكن تحقيق الإيجاب الذي في نفس

\_

١) أمالي ابن الشّجريّ، ( المجلس الرابع والثلاثون): ١: ٤٠٠.

٢) أمالي السُّهيلي: ٥٤.

المتكلم؛ لأنّ المتكلم إذا قال لمن رآه يشرب الخمر منكرا عليه: أليست الخمر حراما؟ لم يستفهم في الحقيقة، وإنّما أراد به تقريره، أو توبيخه، وفهم مراده في ذلك... فلما فُهِمَ مراده، وإنه يعتقد التحريم جاز أن يجاب بنعم، تصديقا لمعتقده دون التفات إلى لفظ النفي؛ لأنّه ليس بنافٍ في الحقيقة، إلا إن أكثر العرب على غير هذا، يرون مراعاة اللفظ أولى؛ لأنّه الظاهر المسموع، وبه نطق القرآن، كقوله: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبَّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ (١)، ولم يقولوا: نعم، وإن كان الكلام ليس باستفهام على الحقيقة، بل هو تقريرٌ على الإثبات" (١).

الاستفهام الاختباريّ: هو نوع من الاستفهام، يتخذ المستفهم صيغا مباشرة، وغير مباشرة، فحين يستعين بأفعال الطلب، نحو: (حدثني، ماذا تقول؟)، أو (ما أحكامه؟، كيف مواقعه؟...) لا ينتظر جوابا؛ لأنه يدرك أن المُستفهَم لا يمكنه الإجابة عنها؛ لأنها تبحث عن اختصاص يجهله المُستفهم ".

وأسلوب الاستفهام في القرآن الكريم يقع لأغراض ذكرها ابن الشّجريّ(ت٤٢٥ه) في أمالية، وهي(٤):

ا- جاء بلفظ الاستفهام، ومعناه: الوعيد، كما في قوله تعالى: ﴿ أَفَنَصْرِبُ عَنْكُمُ الْحَدِيثِ عَنْكُمُ اللَّهُ الْحَدِيثِ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا ال

١) سورة الأعراف: الآية: ١٧٢.

٢) أمالي السُّهيليّ: ٥٠.

٣) ينظر: الحجاج في المناظرة، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته: ٢: ٣٠١.

٤) ينظر: أمالي ابن الشَّجريّ، (المجلس الرابع والثلاثون): ١: ٤٠٩.

٥) سورة الزخرف: الآية: ٥.

- ٢- جاء بمعنى الحث، كما في قوله تعالى: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾ (١).
- ويكون تهديدًا على جهة التنبيه، كما في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نُهْلِكِ الْأَوَّلِينَ ﴾ (١). الْأَوَّلِينَ ﴾ (١). الله القصدة.
- 3- وجاء بصيغة التحذير، كما في قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُمْ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيهَ ﴾ فيه ﴾ (٣).

فأغراض الاستفهام المذكورة في القرآن الكريم، سواء أكانت وعيدًا، أم حثًا، أم تتبيهًا، أم تحذيرًا ترمي إلى اقناع المخاطب، والتأثير فيه عن طريق الأفعال الانجازية، التي ينبغي أن يقوم بها المخاطب؛ لذلك فأسلوب الاستفهام أسلوب حجاجيّ بامتياز؛ لأنّه يحاجج، ويتوعد، ويحث، ويحذر، ويهدد؛ لتحقيق غاية يرمي المخاطِب إلى تحقيقها.

ويحقق غرض التعجب، نحو:

#### فللهِ هذا الدهرُ كيفَ ترددا(٤)

"شبابٌ وشيبٌ وافتقارٌ وثروةٌ

جعل الخبر، والاستفهام جميعا تعجّبا، ويكون عرضا، كقولك: ألا تتزل عندنا؟ ألا تتال من طعامنا؟ والعرض بأن يكون طلبا أولى من أن يكون استفهاما، وإنّما أدخله من أدخله في حيّز الاستفهام؛ لأنّ لفظه لفظ الاستفهام، وليس كلّ ما كان

١) سورة البقرة: الآية: ٥٤٠، وسورة الحديد: الآية: ١١.

٢) سورة المرسلات: الآية: ١٦.

٣) سورة آل عمران: الآية: ٢٥.

٤) ديوان الأعشى: ١٣٥، وأمالي ابن الشَّجريّ، ( المجلس الرابع والثلاثون): ١: ٤٠٩.

بلفظ الاستفهام يكون استفهاما حقيقيًّا، على ما بيّنته لك، ولو كان العرض استفهامًا، ما كان المخاطب به مكرما، ولا أوجب لقائله على المقول له شكرا" (١).

الاستفهام في البيت الشعري مسبوق بإخبار، وهو كلّ شيء يمرُ به الإنسان، يكون من الله عزّ وجلّ الشباب، والشيب، والافتقار، وثروة، فكيف يتردد المرؤ ولله هذا كلّه.

فالأسلوب الحجاجيّ في قول الشاعر توجيهيّ، وتأثيريّ، محققًا فعلا انجازيًا، انتقل الكلام فيه من الإبلاغ بأن الشباب، والشيب، والثروة، والافتقار من المراحل التي يمرُّ بها الإنسان في حياته، إلى أسلوب تأثيري، واقناعي، طالبا من المخاطب تحقيق الفعل الانجازيّ.

### ه .حجاجية أسلوب النهى:

للنهي حرف واحد يدخل على الفعل المضارع، وهو: (لا) الجازمة، الغاية منه: طلب الترك، والكف عن الشيء على وجه الاستعلاء مع الإلزام، نحو: لا تفعل، ويكون لمن هو أقل شأنا من المتكلم، وهو حقيقة في التحريم، فمتى وردت صيغة النهي أفادت الحظر، والتحريم على الفور (٢)، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلا تَجَسَّسُوا وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ﴾ (٣).

1.0

١) أمالي ابن الشَّجريّ، ( المجلس الرابع والثلاثون): ١: ٤٠٩ ـ ٤٠٠.

٢) ينظر: مفتاح العلوم: ١: ٣٢٠، والكافية في علم النحو:٤٦، وعلوم البلاغة:٢٨٩.

٣) سورة الحجرات: الآية: ١٢.

والنهي لا يقع إلا بالفعل، سواء أكان مظهرًا، أم مضمرًا (١)، نحو: " لا يخرج أخوك "(٢).

الغاية من النهي في هذه الجملة قصدية، وتوجهية، موجهة من مخاطِب ذي مرتبة أعلى من مرتبة المخاطَب، فالأخ يمنع أخاه من الخروج؛ لسببٍ ما قد يجهله الطرف الثاني صاحب المرتبة الأقل، فينتقل الغرض من إبلاغيّ إلى حجاجيّ، يقنع الطرف الثاني، ويؤثر فيه.

إنّ الحجاج فعل لغوي، وإنّ التسلسلات الخطابية تحددها البنيّة اللغويّة للأقوال سمات، أو مؤشرات تفرض قيودا حول طبيعة، أو نمط الحُجّة المختارة، فإن هناك سمات لغوية، أو تركيبيّة أخرى تتعلق بكيفية عرض الحجج، وتقدّيمها "(٣)، نحو قول ابن الشّجريّ(ت٤٢ه): "ومثال النهي قولك: أمّا زيدا فلا تكرمْ، وأمّا عمرًا فلا تهنْ، ومثله في التنزيل: ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرْ. وَأَمَّا السّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴾ (٤) " (٥).

العامل الحجاجيّ هو الذي وجّه القول الصادر من مرتبة أعلى من مرتبة المخاطَب؛ لينهيه عن عملٍ ما، ففي النّصّ المذكور في أعلاه، عوامل حجاجيّة متعددة مكونة من: (لا الناهية + الفعل المضارع+ الفاعل المستتر).

أما المفعول به، فهو مقدّم على الجملة الفعليّة المكّونة من الفعل، والفاعل المستتر، المسبوقة بلا الناهية الجازمة؛ لأهميته لدى المخاطِب، فهو يحاول التركيز في مسألةٍ ما، فمثلا في قوله: (أمّا زيدا فلا تكرمْ)، جملة تأثيريّة انجازيّة تنهى عن

١) ينظر: الكتاب لسيبويه: ١: ١٣٧.

٢) أمالي ابن الشّجريّ، (الحادي والسبعون): ٣: ٣.

٣) اللغة والحجاج: ٨٦.٨٥.

٤) سورة الضحى: الآية: ٩- ١٠.

٥) أمالي ابن الشّجريّ، ( المجلس السادس والثلاثون): ٢: ٨.

إكرام زيد، وكذلك جملة: (وأمّا عمرا فلا تهن) تنهى عن إهانة عمرو، فالنهي موجه من شخص يتمتع بمرتبة عالية إلى شخص أقل مرتبة منه بقصد النصح، والتوجيّه، وتحقيق الاقناع، وقد دعم القول بذكر آية قرآنية، فالله تعالى نهى عن قهر اليتيم، ونهر السائل، فقدّم المفعول به: (اليتيم، والسائل)، على الفعل، والفاعل؛ لأهميتهما، ومكانتهما العالية عن الله تعالى.

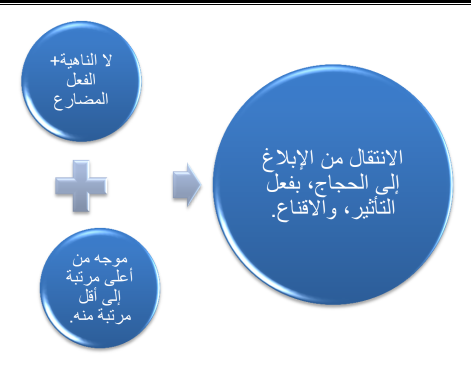
ونحو: "لا تأكل السمك، وتشرب اللبن، أي: لا تجمع بينهما، ولذلك لو أكل السمك على انفرادهِ ثُمَّ بعد ... ذلك شرب اللبن، ولم يجمع بينهما لم يكن مخالفًا لنهيه؛ لأنه إنّما نهاه عن الجمع، ولم يجمع "(١).

العامل الحجاجي هو الذي وجّه القول بوساطة أسلوب النهي، عن طريق إصدار التوجيّه، والتأثيريّ، والإنجازيّ من شخص ذي مرتبة أعلى، وهو: المخاطِب، إلى شخص ذي مرتبة أقل، وهو المخاطَب، ناهيه عن أكل السمك، وشرب اللبن في آنٍ واحدٍ، فجملة: (لا تأكل السمك) مكونة من: (لا الناهية+ الفعل المضارع+ الفاعل المستتر+ المفعول به)، وهي الحُجّة الأولى، معطوفة على الحُجّة الثانية، وهي: (واق العطف+ الفعل المضارع+ الفاعل المستتر+ المفعول به)؛ لتخرج بنتيجة مضمرة، وهي: الأذى عند الجمع بينهما، فالغاية من الجملتين: الانتقال من الإبلاغ، والتوجيه إلى الحجاج بفعل التأثير، والاقناع،

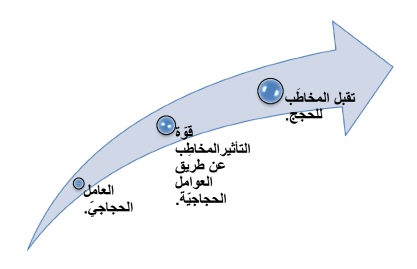
ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الأتي:

1.V

١) أمالي ابن الحاجب، ( الإملاء الثمان والثمانون بعد المئة): ٢: ٨٦٤.



وإِنّ حضور العامل الحجاجيّ في النّص، أعطى قوة التأثير في نفس المخاطَب، إذ منحت هذ العوامل أبعاداً مؤثرة؛ لكي يذعن إليها المخاطَب<sup>(۱)</sup>، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:



١) ينظر: أُسلوبية الحجاج التداولي:١١٢.

نحو قول ابن الحاجب (ت٦٤٦ه) في معنى النهي في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ (١).

"إن قيل: كيف نهى عن الموت، وليس الانكفاف عنه من مقدوره، وإنّما ينهى عمّا للمكلف تركه؟ والجواب من وجهين: أحدهما: إنّا نقول: إنّ النّهي طلب؛ لانتفاء الفعل، وانتفاء الفعل ليس بفعل، فالنّهي واقع عما للمكلف توصل إلى انتفائه، وهو الموت في حال غير الإسلام، إذ لم ينه عن الموت مطلقاً، وإنّما نهى عن الموت في حال غير حال الإسلام؛ وذلك مما يتوصل إليه بالثبوت، والدوام على الإسلام، فينتفي المنهي عنه على الوجه المطلوب.

الثاني: وإنّ سلمنا أن النّهي طلب للترك، والترك فعل، فالنّهي عنه في التحقيق مزايلة للإسلام، ومفارقته، فمعناه: اثبتوا على الإسلام حتّى يأتيكم الموت، ولما كان الموت هو غاية هذا المطلوب أخذ فعله، وصيّر كأنه المنهي عنه تنبيهاً على أن المقصود دوام ذلك إليه، فهو من باب النّهي عن المسبب، والمراد السبب؛ لأن مفارقته للإسلام سبب لموته على غيره، ولما كان المقصود ذلك المسبب على تلك الحال جعل الفعل المنهي عنه تنبيهاً على هذا المقصود. والله أعلم بالصواب"(٢).

العامل الحجاجيّ في قولهِ تعالى: ﴿ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ مكون من لا الناهية + الفعل المضارع الذي أفاد معنى النهي + أداة الحصر إلا+ الجملة الاسمية التي تبين حال الإنسان عند الموت، فالله تعالى نهى بني البشر عن الموت في حال غير حال الاسلام، بقصد الثبات على الدِّين الاسلامي، وعدم اعتناق دين غيره، فالله تعالى عندما ذكر لفظة الموت، لما لهذه اللفظة من أثر في نفس الإنسان.

١) سورة آل عمران: الآية:١٠٢.

٢) أمالي ابن الحاجب، ( الإملاء الثاني والأربعون): ١: ١٧٩.

وإنّ وقوع الفعل المضارع بعد (لا) الناهية دليل على التغير، والتجدد، والتحول من حال إلى حال؛ بسبب قوّة تأثير المخاطِب، فالخطاب موجه من مرتبة أعلى إلى مرتبة أقل، فالله لا ينهي عن وقوع وقع الموت، وإنّما ينهي عن الموت على دين آخر غير الدّين الاسلامي ـ والله تعالى أعلم ـ.

"إذن فاختيار المتكلّم الملفوظ، وقد دخلت عليه العوامل الحجاجيّة أنفع في إقامة الحُجَّة من الملفوظ العاري عن تلك العوامل؛ وذلك أنّ النتيجة التي يريد إيصال المخاطب إليها مضمونة الوصول" (١).

بفعل العامل الحجاجيّ، يكون للقضية المراد الاحتجاج بها قيمة عالية جداً؛ لأنه المنشط لها داخل النّصّ (٢).

11.

١) البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة (أوالحجاج)، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته: ١٠٣، وينظر: أسلوبية الحجاج التداولي: ١٠٣.

٢) ينظر: أسلوبية الحجاج التداولي: ١٠٣.

#### المبحث الأول:

# السّلالم الحِجاجيّة، وقوانينها في كتب الأمالي النّحويّة:

السُّلَم في اللغة: بضم السين المشددة، وتشديد اللام، وفتحها: السَّببُ، والمِرقاة، والمِرقاة، والجمعُ: السَّلاليم (۱). قيل: المرقاة؛ لأنّها إحدى وسائل الرُّقيّ، نحو قول الشاعر تميم ابن أبي مقبل (ت٣٧هـ) (٢):

### لا تمنعُ المرءَ احجاءُ البلادِ ولا تُبنَى لهُ في السَّمَواتِ السَّلاليِمُ

والسُلّم من الألفاظ التي تُذكر، وَتُؤنّت، والتذكير أكثر (٣)، وهو: "ما يتوصل به إلى شيء إلى الأمكنة العالية، فتُرجى به السّلامة، ثُمَّ جُعِلَ اسمًا لكلِّ ما يتوصل به إلى شيء رفيع كالسبب (٤)، نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضِهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِيَ نَفَقًا فِي الْأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُمْ بِآيَةٍ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَى فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴿ (٥)، فالمراد بقولهِ: ﴿ سُلَّمًا فِي السَّمَاءِ ﴾، أي: الْهُدَى فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ (٥)، فالمراد بقوله: ﴿ سُلَّمًا فِي السَّمَاءِ ﴾، أي: مصتعدا إلى السَّماء (١)، وكذلك في قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَّمٌ يَسْتَمِعُونَ فِيهِ ﴾ (٧).

١) كتاب العين: ٧: ٢٦٦.

٢) ديوان ابن المقبل: ١٩٩.

٣) ينظر: مجمل اللغة: ١ : ١٦٩، و المخصص: ٥: ١٤١.

٤) التوقيف على مهمات التعاريف:١٩٧، وينظر: المعجم الوسيط:٤٤٦.

٥) سورة الأنعام: الآية: ٣٥.

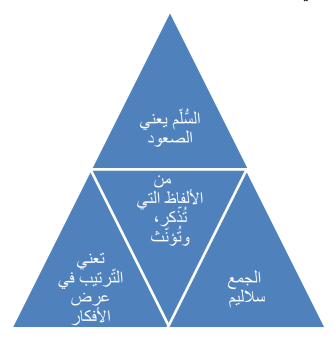
تا ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة: ١٣٣، و بحر العلوم للسمرقندي: ٤٤٤، و لباب التأويل في معاني التنزيل: ٤: ٢٠١، وفتح الرحمن في تفسير القرآن: ٢: ٣٩١، و تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن: ٢٨: ٨٧.

٧) سورة الطّور: الآية: ٣٨.

تتضح من المعنى اللغويّ للفظة السُّلّم أمور متعددة، أهمها:

- 1. السُّلِّم من الألفاظ التي تُذِّكر، وتُؤنّث.
  - ٢. جمع سُلّم سلاليم.
- ٣. السُّلِّم يعنى الصعود إلى أعلى المكان.

السُّلِّم يعنى التّرتيب في عرض الأفكار، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:



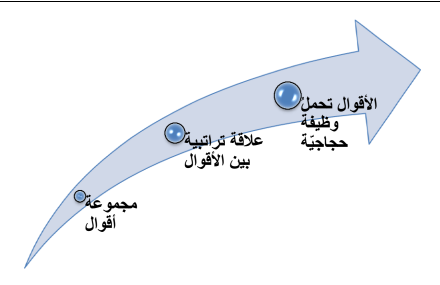
أما في الاصطلاح فالسُلم الحجاجيّ هو: "عبارة عن مجموعة غير فارغة من الأقوال مزّودة بعلاقة ترتيبيّة"(١)، أي: الأفعال القوليّة التي تحملُ وظيفةً حجاجيّةً في داخل النّصّ (١)، و "يُعدُ من أهم مقتضيات النّظريّة الحجاجيّة اللسانيّة"(٣)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:

111

١) اللسان والميزان:٢٧٧

٢) ينظر: بلاغة الخطابة، وآلياتها التّداولية، (رسالة ماجستير): ٣١.

٣) المصدر نفسه: ٣١.



وقد اهتم ديكرو بنظريّة السّلالم الحجاجيّة عن طريق مؤلّفينِ، أولهما عنوانه: (السّلالم الحجاجيّة ) ألّفَهُ في العام ١٩٨٠، وثانيهما: مؤلفٌ مشتركٌ مع انسكومبر عنوانه: (الحجاج في اللغة) في العام ١٩٨٣م.

وإنّ مفهوم السّلالم الحجاجيّة عند ديكرو، وانسكومبر جاء؛ ليلقي الضوء على العلاقة بين الحجج المنتمية للسُلّم الحجاجيّ نفسه، وهي متفاوتة؛ لأنّها ترتبط فيما بينها بعلاقة تراتب<sup>(۱)</sup>؛ لذا قال أبو بكر العزاوي: "الحجج اللغوية ليست متكافئة، ولا متماثلة، وتخالف في هذا البراهين المنطقيّة، والرياضيّة، فالحُجّة اللغوية لها قوّة معينة، وتحتل مرتبةً ما من المراتب الحجاجيّة، فهناك الحجج القوّية، والحجج الأقوى، وهناك الحجج الضعيفة، والحجج الأضعف"<sup>(۱)</sup>، فمفهوم السُلّم الحجاجيّ يرتبط ارتباطاً وثيقاً بقوّة الحجج، أو ضعفها<sup>(۱)</sup>، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

١) ينظر: بلاغة الاقناع في المناظرة: ١٠٠٠، والتّداولية أُصولها واتجاهاتها: ١٦٣١٦٣.

٢) اللغة والحجاج: ٨٨، والسّلالم الحجاجيّة في القصص القرآني، (أطروحة دكتوراه): ١١٦.

٣) ينظر: السّلالم الحجاجيّة في القصص القرآني، (أطروحة دكتوراه): ١١٦.



نحو قول ابن الشّجريّ(ت٤٢ه): "الطربُ خفة تُصيبُ الإنسانَ؛ لشدّة سرور، أو حزن، قال ابن قتيبة (١): يذهبُ الناسُ إلى أن الطرب في الفرح دون الجزع، وليس كذلك، إنّما الطرب خفة تُصيبُ الرجلَ؛ لشدّة السرور، أو لشدّة الجزع"(٢).

إنّ الحُجّة التي تضمّنت عاملا حجاجيًا تحتل مكانة أعلى في السُلّم الحجاجيّ بوساطة هذا العامل، فعن طريقه استطاع المخاطِب اقناع المخاطَب بأنَّ الطربَ خفة تُصيبُ الإنسانَ؛ لشدّة الفرح، أو الحزن، وقد استدلَّ بذلك بقول ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ)؛ ليزيد من قوّة تأكيد القول، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتى:

ن = الطرب يكون في الفرح، أو الحزن.

١) ينظر: أدب الكاتب:٢٢.

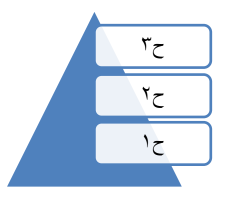
٢) ما لم ينشر من الأمالي الشّجريّة:١٠٧.

وإنّ مفهوم السّلام الحِجاجيّة عنده يرتبط ارتباطًا وثيقًا بالنتيجة، كما يرتبط بالمخاطِب بمعنى أنّه عندما تتتمي جملتان، أو أكثر إلى السُلّم الحجاجيّ نفسه فإنهما تسعيان إلى خدمة النتيجة نفسها، وإن كانا يختلفان من ناحية القوّة، والضعف، كما أنّهما تمثلان اختيار المخاطِب أيضًا الذي عدّهما دليلين مناسبين يخدمان هدفه الذي يرمي إلى تحقيقه (۱).

ويتسم السُّلِّم الحجاجيّ عند ديكرو بميزتين، هما:

أ- إنّ القول الذي يرد في درجةٍ ما من السُلّم الحجاجيّ، يكون القول الذي يعلوه
 دّليلا أقوى منه.

ب- إنّ القول في السُلّم الحجاجيّ يؤدي إلى نتيجةٍ ما، وهذا يستلزم أن ما يعلوه
 يؤدي إلى النتيجة نفسها، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:



ترتبط الأقوال الحجاجية داخل السُلّم الحجاجيّ بعلاقات تراتبيّة، وتدريجيّة؛ لخدمة نتيجة حجاجيّة يرمي المخاطِب الوصول إليها، وهذا يرتبط بقوّة الحجج، وترتيبها داخل السُلّم الحجاجيّ، نحو:

أ- حصل زيدٌ على شهادة الثانوية.

ب- حصل زيدٌ على شهادة الإجازة.

ج- حصل زيدٌ على شهادة الدكتوراه.

١) ينظر: الاستدلال الحجاجيّ التّداولي، وآليات اشتغاله، (بحث):٩٣.

فهذه الجمل تتضمن مجموعةً من الحجج تتتمي إلى الفئة الحجاجية نفسها، وكذلك تتتمي إلى السُلّم الحجاجيّ نفسه، وجميعها تؤدي إلى نتيجةٍ غير صريحةٍ، نتيجة مضمرة، وهي: كفاية زيد، أو مكانته العلمية، وأن الحُجّة الأخيرة، وهي: (حصل زيد على شهادة الدكتوراه) تقع في أعلى درجات السُلّم الحجاجيّ، وحصول زيد على شهادة الدكتوراه دلّيل على مقدرة زيد على مكانته العلميّة، ومقدرته، ويمكن الترميز لهذا السُلّم الحجاجيّ بالمخطّط الآتي:

ن = كفاية زيد العلمية، ومقدرته.
 ح٣ ← ↑ شهادة الدكتوراه
 ح٢ ← شهادة الإجازة
 ح١ ← شهادة الثانوية (١)

وينبغي في ترتيب الحجج وضع كل حُجّة في المكان المناسب لها، فيزيدها ذلك قوة، وتأثيرًا في المخاطَب، ويأتي ذلك عن طريق البدء بالمقدّمات التي تعتمد فيها على الإشارة، والاستمالة، والتأثير وصولا إلى النتائج التي تبرز في النهايّة، وهذا يعتمد على ذكاء المخاطِب في الإبلاغ، والإيصال، ومدى التأثير في المخاطَب عن طريق انفعالاته العاطفيّة (٢).

وإِنّ بناء السّلّم الحجاجيّ سواء أكان من الحجج نحو النتائج، أم من النتائج نحو الحجج خاضع لمقتضيات يسهمُ فيها المخاطّب بدرجة كبيرة، تبعا لمستواه، وقدرته

<sup>1)</sup> ينظر: اللغة والحجاج: ٢١، واللسان والميزان: ٢٧٧، والتداولية أُصولها واتجاهاتها: ٦٦ ١-٦٦، والحجاج في اللغة، (بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته): ٥٧.

٢) ينظر: الاستدلال الحجاجيّ التّداولي وآليات اشتغاله، (بحث): ٧٣.

الذهنيّة، ولردود أفعاله الممكنة في أثناء الحجاج<sup>(۱)</sup>، فالسُّلم الحجاجيّ لا يُبنى على عدد معين من الحجج فحسب، بل على النتيجة، ومكانتها بين طرفي الخطاب (المخاطِب، والمخاطَب) ضمن مشتركات ثقافيّة، أو إنسانيّة، أو علميّة، أو دينيّة.

فغالباً ما تكون الحُجّة الأولى المطروحة في النّصّ الحجاجيّ مهيأةً للمخاطب، ومحفزة لذهنه على التواصل، والمتابعة لما سيحصل بصورة تصاعديّة على وفق قوّتها؛ لاستمالة المخاطب، وإذعانه، ولعلّ اتجاه التدرّج باتجاه واحد ضمن فئة حجاجيّة واحدة، هو الذي يقود إلى النتيجة بشكل غير ملتبس، وهذا يرجع إلى التراتبيّة في عرض الحجج ضمن آليات لغوية يعتمدها المخاطب في خطابه مع المخاطب أ، نحو: "اثبتوا على الإسلام حتّى يأتيكم الموت" \* (٦).

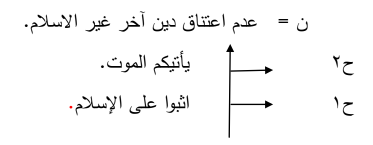
الرّابط الحجاجيّ (حتى) ربط بين حجتين، الحُجّة الثانية أقوى من الحُجَّة الأولى، وتقع في أعلى السُلِّم الحجاجي، تتميان إلى السُلِّم الحجاجيّ نفسه، فقوله: (اثبوا على الإسلام) يمثل الحُجَّة الأولى، وقوله: (يأتيكم الموت) يمثل الحُجَّة الثانية، وهي أقوى الحجج؛ لأنها وقعت بعد الرّابط الحجاجيّ حتى؛ فتقع في أعلى السُلِّم الحجاجيّ، وهذا خير دليل على التدرّج في عَرض الحجج، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

١) ينظر: بنية الخطاب الحجاجيّ في كليلة ودمنة لابن المقفع، (أطروحة دكتوراه): ١٢٨.

٢) ينظر: أُسلوبية الحجاج التّداوليّ والبلاغيّ تنظير وتطبيق على الصور المكيّة: ١٢١،
 والمصطلحات الأساسية في لسانيات النّصّ وتحليل الخطاب: ١١٩.

<sup>\*)</sup> ذُكِرَ هذا المثال مرتين في الأطروحة، مرةً في مبحث العوامل الحجاجيّة في الفصل الأول؛ لبيان تفسير الآية الكريمة ﴿ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾، أما في المرة الثانية، فذُكِرَ البيان تقوة الحجج التي ذُكِرت فيه.

٣) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثالث والأربعون) : ١ ١٧٩.



الحُجَّة الأولى بدأت بفعل الأمر الإنجازي، والغايّة من ذلك إذعان المخاطب، واقناعه؛ لتقبل الحُجَّة الثانية، وهي الحُجَّة الأقوى تأثيرًا من الحُجَّة الأولى، فالموت لا مفرَّ منه، اعتناق الدين الاسلامي إلى الممات، وعدم اعتناق دينِ غيرهِ.

وإنّ التأثير التداولي للسلالم الحجاجية في المخاطب أقوى، ونتائجه أوضح، وديمومته أثبت؛ ذلك لأنّه يصدر نتيجة حصول الاقتتاع لدى المخاطب عن طريق التراتبيّة، والسلّميّة، فلا يشوبه فرض، أو قوّة (١).

# قوانين السُّلِّم الحجاجي:

انبثقت نظريّة السّلالم الحجاجيّة من إقرار التلازم في عمل المحاجّة بين الحُجَّة، والنتيجة، ومعنى التلازم هنا هو أن النتيجة لا تكون حُجَّةً بالنسبة إلى المخاطِب إلاّ بإضافتها إلى النتيجة مع الإشارة إلى أن هذه النتيجة قد تكون صريحة، وقد تكون ضمنية، ومضمرة، وإنّ هذه النظريّة تقتضي التدرّج بين الأقوال، والحجج في علاقتها بالنتائج، واستلزام بعضها بعضًا (٢).

<sup>1)</sup> ينظر: السّلالم الحجاجيّة في القصص القرآني (المقدّمة)، (أطروحة دكتوراه): ١٠، والاستدلال الحجاجيّ التّداولي وآليات اشتغاله: ٩٣.

٢) ينظر: نظرية الحجاج في اللغة، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من
 أرسطو إلى اليوم: ٣٦٣ـ٣٦٤، ٣٧٤.

وسعى الكثير من الدارسين إلى وضع جملةٍ من القوانين تُسْهِمُ في ضبط السُلّم الحجاجيّ معتمدين في ذلك على الصُّور العامة لها، وهي في مجملها ثلاثة:

1- قانون الخفض: "مقتضى هذا القانون: إنّه إذا صدق القول في مراتب معينة من السُلّم، فإن نقيضه يُصدُقُ في المراتب التي تقع تحتها" (١).

بمعنى: إنّ المخاطِب في السُلّم الحجاجيّ يمكنه تغيير تراتبيّة الحجج معتمدًا على مجموعة من المعطيات تؤثر في العمليّة الحجاجيّة، مثل: استعمال حجج جديدة مقابل الحجج السابقة، وترتيبها بحسب قوّتها، أو ضعفها في إيصال النتيجة المرجوة؛ لاقناع المخاطب (۱)، نحو قول ابن الشّجريّ (ت٤٢٥هـ): "فإن قيل: لِمَ استثقلوا وقوع الواو بين ياء، وكسرة، ولم يستثقلوا وقوعها بين ياء، وضمّة، في قولهم: وضؤي، وضؤ، والضمّة أثقل من الكسرة (۳) ؟

قيل: إن الخروج من ضمِّ إلى ضمِّ أسهل عليهم من الخروج من ضمِّ إلى كسرٍ، ألا ترى أنه قد جاء في الأسماء (فعل)، ومن كسرٍ إلى ضمِّ، مثل: طنب، وعنق، ولم يأتِ فيها مثال فعل، وإنما جاء هذا البناء في الفعل المبنيّ للمفعول، وأما الخروج من كسرٍ إلى ضمِّ، فلم يأتِ مثال (فعل) في الاسم، ولا في الفعل" (أ).

تضمّن النّصّ مجموعةً من الحجج ابتداءً بالحُجّة الأولى، وهي: استثقال وقوع الواو بين ياء، وكسرة.

أما الحُجّة الثانية فهي على نقيض الحُجّة الأولى؛ لأنهم لم يستثقلوا وقوعها بين ياء، وضمّة، والحُجّة الثالثة أقوى الحجج؛ لأنها نقيض الحُجّة الثاني؛ وذلك لأن

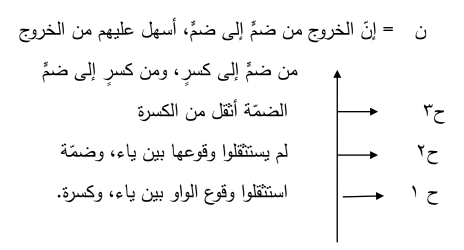
١) اللسان والميزان: ٢٧٧ ـ ٢٧٨، و ينظر: اللغة والحجاج: ٢٢ ـ ٢٤ .

٢) ينظر: السّلالم الحجاجية وقوانين الخطاب، (بحث): ٣.

٣) ينظر: المنصف لابن جني: ٢٠٩.

٤) أمالي ابن الشَّجريِّ، ( الفصل الرابع والأربعون): ٢: ١٥٨-١٥٨.

الضَّمّة أثقل من الكسرة؛ ليصل إلى نتيجةٍ، وهي: إن الخروج من ضمِّ إلى ضمِّ، أسهل عليهم من الخروج من ضمِّ إلى كسرٍ، ومن كسرٍ إلى ضمِّ، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:



ونحو قول ابن الشّجريّ(ت٤٢ه): "إنّ اسم الفاعل يضاف إلى المفعول، ولا يضاف إلى المفعول، ولا يضاف إلى الفاعل؛ لأنّ اسم الفاعل عبارة عن الفاعل، والشيء لا يضاف إلى نفسه، والمصدر يضاف إلى الفاعل، والمفعول"(١).

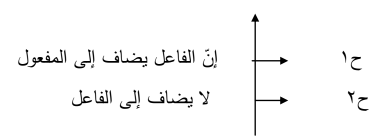
نصّ ابن الشّجريّ تضمّن حُجّتين، صُدِقتْ الحُجّة الأولى في مرتبة معينة من السُلّم الحجاجيّ، ونقيضها صُدِقَ في المراتب التي تقع تحتها، وإنّ الحُجّة الأولى تصدّرت أعلى السُلّم الحجاجي؛ وذلك (إنّ) المؤكدة التي تؤكد (أنّ الفاعل يضاف إلى المفعول)، معطوفة على الحُجّة الثانية النقيضة لها، وهي: (لا يضاف إلى الفاعل)؛ لتخرج بنتيجة واحدة تخدم الحُجّتين الأُولى، والثانية، وهي: اسم الفاعل

14.

<sup>1)</sup> أمالي ابن الشّجريّ، ، (المجلس الحادي والثمانون): ٣: ٢٠٠، و مالم ينشر من الأمالي الشّجريّة: ٨١.

عبارة عن الفاعل، والشيء لا يضاف إلى نفسه، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

ن = اسم الفاعل يدلّ على من قام بالفعل.



ونحو قول السّهيليّ (ت ٨١٥هـ): "مما يدلّ على أن التتوين ليس هو علامة للتمكن، وإنّما هو علامة للانفصال، قولهم: حينئذٍ، ويومئذٍ فنوّنُوا لما أرادوا التتوين فصل إذْ وانّم عن الجملة، وتركوا التتوين حين قالوا: إذْ زيدٌ قائمٌ، لما أضافوا الظرف إلى الجملة، وليس في الدنيا اسمٌ أقلُ تمكننا من إذْ، ولا أشبه منها بالحرف، نعم، وقد تكون حرفًا محضًا بمعنى (أن) في نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ ﴾ (١)، جعلها سيبويه ههنا حرفا، ولم يجعلها ظرفا، كما فعل غيره" (١).

إن النّص تضمن مجموعة من الحجج، صنّفتها على مجموعتين، المجموعة الأُولى: تضمّنت حُجّتين: الحُجّة الأولى: إنّ التنوين ليس هو علامة للتمكن، والحُجّة الثانية، هي: إنّ التنوين هو علامة؛ للانفصال، والحُجّة الأولى تدحض المقولة التي تذهب إلى أن التنوين علامة التمكن، في حين إنّ الحُجّة الثانية تؤكد ذلك، فالحُجّة الأولى منفية، والحُجّة الثانية مثبتة، وهي أقوى من الأولى؛ لوجود العامل الحجاجيّ(إنّما) مما جعلها تحتل مكانة أعلى في السُلّم الحجاجيّ؛ لتخرج بنتيجة،

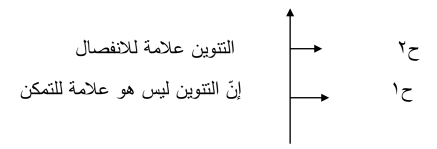
171

١) سورة الزخرف: الآية: ٣٩.

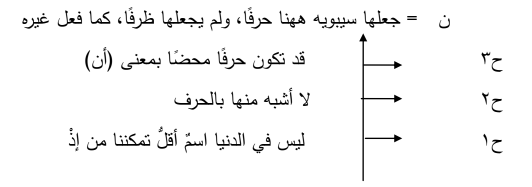
٢) أمالي السُّهيليّ: ٢٥.

وهي: (نوّنُوا لما أرادوا التتوين فصل (إذْ) عن الجملة)، وقد أكّدوا ذلك بذكر الأمثلة، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

ن = نوّنُوا لما أرادوا التتوين فصل (إذْ) عن الجملة،



أما المجموعة الثانية فقد تضمنت ثلاث حجج، الحُجّة الثالثة أقوى الحجج، فهي أقوى من الحُجّة الثانية، والأولى، والحُجّة الثالثة على نقيض الحُجّة التي تقع تحتها، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:



٢- قانون تبديل السُلِّم (النفي): "مقتضى هذا القانون الثاني: إنّه إذا كان القول دليلا على مدلول معين؛ فإن نقيض هذا القول دليل على نقيض مدلوله" (١). بمعنى: "قوّة النفي تترتب عكسيّا، إذ إنّ نفي ما يقع في أدنى السُلّم، هو نفيّ أقوى لمدلول

١) اللسان والميزان: ٢٧٧ ـ ٢٧٨، و ينظر: اللغة والحجاج: ٢٢ ـ ٢٤.

الخطاب، بيد أنّ نفي أي درجة، أو دليل في السُّلّم، لا يستلزم نفي ما يقع في المرتبة التي تعلوه"(١)، فهذا القانون يقوم على مبدأي: النقيض، ومقتضاه(٢).

نحو قول ابن الشّجريّ(ت٤٢٥ه): "إذا كان قبل آخر الاسم واو، أو ياء، أو ألف حذفته مع الطّرف، باجتماع أربع شرائط:

- الأولى: سكون حرف العلّة، الواو، والياء.
- والثانية: بقاء الاسم بعد الحذف على ثلاثة أحرف، فما زاد.
  - والثالثة: أن يكون الحرف المعتلّ زائدا، لا أصلا.
- والرابعة: أن يكون ما قبل الواو مضمومًا، وما قبل الياء مكسورًا.

فهذه الشرائط مجتمعة في منصور، ومسعود، ومحمود، وموهوب، وفي عمّار، وسلاّم وحمّاد، وعبّاد، وفي مِسْكِين، ومِعْطِير، ومِحْضِير، وزِحْلِيل، إذا نُقلِنَّ إلى العلميّة –كما قالوا: مسكين الدارميّ رحمن، قالوا: امرأة مِعْطِير، أي كثيرة التعطّر، وفرس محضير، أي شديد الحضر، وهو العدو، وزحليل: زلاّقة الصّبيان.

تقول: يا منصُ، ويا مسعُ، ويا محمُ، ويا موه، ويا عمّ، ويا سلّ، ويا حمّ، ويا عبّ، ويا عبّ، ويا عبّ، ويا عبّ، ويا معطِ، ويا محض، ويا زحل، بحذف حرف العلّة، إتباعًا؛ للطّرف، وتبقى الفتحة في عمّار، ونظائره، والكسرة في مسكين، ونظائره، على لغة من قال: يا حار، وتضمّها في اللغة الأخرى..."(٣).

<sup>1)</sup> آليات الحجاج وأدواته، بحث ضمن الحجاج مفهوم، ومجالاته: ٩٧، وينظر: السّلالم الحجاجية وقوانين الخطاب، (بحث): ٣- ٤.

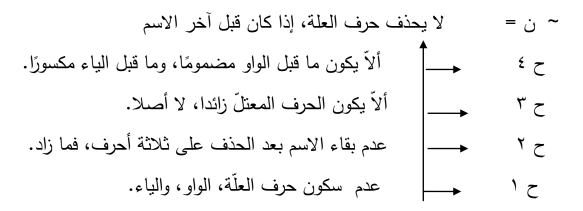
٢) ينظر: البنية الحجاجية في قصة سيّدنا موسى عليه السلام )، (رسالة ماجستير):
 ٠٤-١٤، واستراتيجية الخطاب الحجاجي، (بحث): ٥٠٤.

٣) أمالي ابن الشّجريّ، (الخامس والخمسون): ٢ - ٣١٠.

النّص يتضمّن مجموعةً من الحجج نذكرها على وفق مبدأ القوّة في السُلّم الحجاجيّ، كما في المخطّط الآتي:



فلو نفينا الحجج (ح۱، ح۲، ح۳، ح٤) التي تخدم النّتيجة فيصبح لدينا ( $\sim$  ح۱،  $\sim$  ح۲،  $\sim$  ح ۳،  $\sim$  ح ٤) التي ستخدم نفي النتيجة أي ( $\sim$  ن)، فيكون السُلّم على النّحو الآتي:



يتضح معنى تبديل السُلّم الحجاجيّ عن طريق هذه الحجج، أي بنفي الحجج يتبدل السُلّم الحجاجيّ، ونفي الحجج يؤكد لنا النتيجة المنفية، نقيضة للحجج المثبتة، نحو قول السّهيليّ (ت ٨١هه): "فإنّ قالوا: الفعل أثقل من الاسم، والعجمي أثقل من العربي، والمؤنّث أثقل من المذكر، والجمع أثقل من الواحد، فإذا اجتمع في الاسم من

هذه ثقلان منع منعه الفعل من الخفض، والتنوين، فالثقل، هي: العلة، وهو قول إمامهم، وزعيمهم أبي بشر \_ رحمه الله \_ "(١).

النّصّ يتضمّن مجموعةً من الحجج، نذكرها بحسب مبدأ القوّة في السُلّم المتحاجيّ، ابتداءً من الحُجّة الأقوى، كمّا في المخطّط الآتي:

| ن = الثقل: هي العلّة   |          |  |    |  |
|------------------------|----------|--|----|--|
| الجمع أثقل من الواحد   | <b>─</b> |  | ح٤ |  |
| المؤنّث أثقل من المذكر |          |  | ح٣ |  |
| العجمي أثقل من العربي  | <b></b>  |  | ح۲ |  |
| الفعل أثقل من الاسم.   | <b></b>  |  | ح١ |  |
|                        |          |  |    |  |

فلو نفينا الحجج (ح۱، ح۲، ح۳، ح٤) التي تخدم النّتيجة فيصبح لدينا (-5, -5, -5) التي ستخدم نفي النتيجة أي (-5, -5) فيكون السّلّم على النّحو الآتى:

|                            | <b>†</b> |    |
|----------------------------|----------|----|
| الجمع ليس أثقل من الواحد   | <b></b>  | ح٤ |
| المؤنّث ليس أثقل من المذكر | -        | ح۳ |
| العجمي ليس أثقل من العربي  |          | ح۲ |
| الفعل ليس أثقل من الاسم    |          | ٦٢ |

١) أمالي السُّهيليّ: ٢٢.

يتضح أن معنى النفي من (ح١، ~ ح١، ح٢، ~ ح٢، ح٣، ~ ح٣، ح٣، ح٣، ح٣، ح٣، ح٣، ح٣، ح٣، ح٣، ح٤، ~ ح٤، ~ ح٤)، وكذلك يتضح معنى تبديل السّلّم الحجاجيّ، أي بنفي الحجج يتبدل السّلّم الحجاجيّ.

**٣ ـ قانون القلب:** "مقتضى هذا القانون الثالث: إنّه إذا كان أحد القولين أقوى من الآخر في التدليل على مدلول معين، فإن نقيض الثاني أقوى من نقيض الأول في التدليل على نقيض المدلول" (١).

بمعنى "إنّ هذا القانون هو بالنفي أيضا، ويعدد متمما له، أي إذا كانت إحدى الحجتين أقوى من الآخرى في التدلليل على نتيجة معينة، فإنّ نقيض الحُجّة الثانية أقوى من نقيض الحُجّة الأولى في التدلليل على النتيجة المضادة، وعليه يمكن القول: إنّ هذه القوانين الخطابية تسهل على محلل الخطابات، والنّصوص معرفة درجة القوّة بين الدليل، ومدلوله؛ وذلك من أجل إحداث التأثير، وتصديقه من قبل المتلقى" (٢).

أي اعتماد هذا القانون على القلب بوصفه مبدأً في ترتيب الحجج، أي: إن السُلّم الحجاجيّ للحجج المنفية<sup>(٣)</sup>، نحو: "يحذفون حروف العلّة، في قولهم: لم يخشَ، ولم يدعُ، ولا ترم، ولم يحذفوها من

<sup>1)</sup> اللسان والميزان: ۲۷۷ ـ ۲۷۸، وينظر: الاستدلال الحجاجي التداولي وآليات اشتغاله، (بحث):۹۹-۹۹، والحجاج في اللغة، (بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته): ٦٦-٦٦.

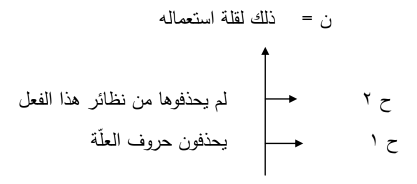
الروابط والعوامل الحجاجية في ديوان أمل دنقل، (رسالة ماجستير): ٢٧، وينظر: السلالم الحجاجية وقوانين الخطاب، (بحث): ٣- ٤.

٣) ينظر: استراتيجية الخطاب الحجاجيّ، (بحث): ٥٠٤، والبنية الحجاجيّة في قصة سيّدنا موسى( عليه السلام )، (رسالة ماجستير): ٤١-٤١.

نظائر هذا الفعل، أعنى ما وازنه، ولامه نون، نحو: يصون، ويهون، فيقولوا: لم يص نفسه؛ وذلك لقلة استعماله" (١).

النّصّ يتضمن حجتين، الأولى، هي: يحذفون حروف العلة، ويقصد بذلك حذف حروف العلة في الأفعال إذا سُبقت بأداة جزم، ويعوض عن هذه الحروف بالحركات المجانسة لها.

أما الحُجّة الثانية، فهي: لم يحذفوها من نظائر هذا الفعل؛ للخروج بنتيجة، وهي: لقلة الاستعمال، والحجج رُتِبت في السُّلم الحجاجيّ بحسب مبدأ القوّة فأعلى الحجج يكون في أعلى السُّلم الحجاجيّ، وبعده في السُّلم أقل منه قوّة، على حين نجد قانون القلب هو الإتيان بنقيض كلّ حُجّة من الحجج التي خدمت النتيجة، وهذا سيؤدي إلى نتيجةٍ متناقضةٍ مع النتيجة الأولى، وإن الحجج الأقل قوّة في النتيجة المثبتة ستكون أقوى عند نقضها، والأقل رتبة في السُلم الحجاجيّ ستكون في أعلاه، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

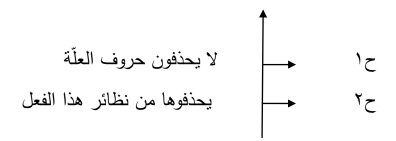


وفي قانون القلب نجد الحُجّة الأولى أقوى من الحُجّة الثانية، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

177

١) ابن الشّجريّ، (المجلس الخامس والأربعون): ٢: ١٦٧.

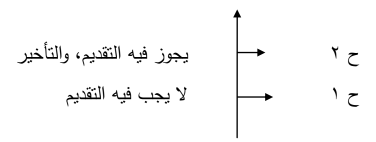
~ ن = ذلك لكثرة استعماله



ونحو قول ابن الحاجب(ت٦٤٦ه): "أو كان الخبر فعلاً له": أي: للمبتدأ، إذ الكلام إنّما هو فيه باعتبار وجوب تقديمه، احترازًا من أن يكون الخبر فعلا لغيره، فإنه لا يجب فيه التقديم، بل يجوز فيه التقديم، والتأخير كقولنا: زيدٌ قامَ غُلامهُ، فإنه يجوز أن تقول: قامَ غُلامهُ زيدٌ" (١).

الحُجّة الثانية أقوى من الحُجّة الأولى؛ لأنها وقعت بعد الرّابط الحجاجيّ، بل المدرج للحجج القويّة، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

ن = الخبر جملة فعليّة



وفي قانون القلب ستصبح الحُجّة الثانية أقوى من الحُجّة الأولى، كما في المخطّط الآتى:

١) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء السابع، والثلاثون): ٢: ٥٣٦

~ ن = الخبر جملة ليست فعلية



### مستويات السُلّم الحجاجي:

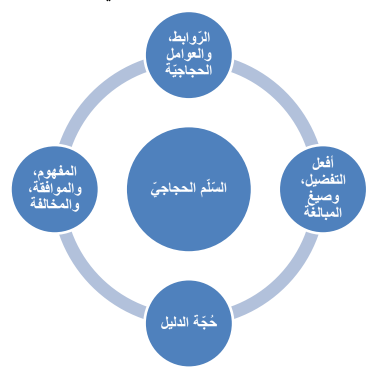
"إنّ السُلّمَ الحجاجيّ يبدو مقتصرًا على العلاقات اللغويّة، أو شبه المنطقية إلا أنّه يمكن توسيع مفهومه، فلا يظل مقتصرًا على الأدوات اللغويّة، أو الاستلزامات شبه المنطقيّة؛ إذ يمكن أن يتم إدراج كثير من أدوات الحجاج، وآلياته ضمنه؛ ليصبح إطارًا عامًا؛ لتفاضيل الحجج، بل تغليب بعضها على بعض انطلاقًا من المخزون اللغويّ، ونظامه"(١).

فالسُّلَم الحجاجيّ يتحقّق باستعمال إحدى الأدوات اللغويّة، والآليات شبه منطقيّة، وهي على النّحو الآتي:

- الأدوات اللغوية، وتُسمّى: الرّوابط الحجاجيّة، نحو: (بل، ولكن، وحتّى، وفضلا عن، وليس، وبل، ...)، والرّوابط الحجاجيّة، ودرجات التوكيد.
  - الصيغ الصرفيّة، نحو: (أفعل التفضيل، وصيغ المبالغة).
    - (المفهوم ، والموافقة، والمخالفة).

<sup>1)</sup> استراتيجيات الخطاب مقاربة تداولية لغوية:٥٠٤، وينظر: آليات الحجاج وأدواته، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته:٩٨.٩٧.

حُجّة الدليل<sup>(۱)</sup>، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي \*:



#### أولا: سُلَّمِيّة المعجم:

تتضح السلّمِيّة التي عالجها (ديكرو) في المستوى المعجمي عن طريق بعض النماذج التي قدمها من قبيل الصّفات التي قد تطلق للتعبير عن الحرارة، نحو: (بارد، وقارس، وحار، وساخن، ودافئ)، أو الكميات، والمصورات، نحو: (بضع، وبعض، وكل)، أو تدرجات الألوان، واسترسالها، وكذلك الصفات التي تعد من أكثر أقسام الكلام تعبيرًا عن السلّميّة، فالصّفة التي تقع أسفل السُلّم هي أقل صفات السُلّم حجاجيّة، وأقلها قيامًا بعملية التّوجيه الحجاجيّ، أما التي في أعلى السُلّم فهي الصفة

<sup>1)</sup> ينظر: استراتيجيات الخطاب مقاربة تداولية لغوية :۷۷۱ ،۰۰۸-،۰۰۸، وآليات الحجاج وأدواته بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته: ۱۰۱.

<sup>\*)</sup> ينظر: الفصل الأول (الروابط، والعوامل الحجاجية)

التي تحتوي السمات المشتركة، وغير المشتركة لما يكون السُّلم الحجاجيّ، وتكون بذلك أكثر مفردات السّلم حجاجيّة (١).

وإنّ السُلّم الحجاجيّ في النّصّ سواء أكان وصفًا، أم حكمًا، أم تقريرًا يعتمد على مبدأ التدرّج، وعلى العلاقة التراتبيّة بين الحجج، من دون إهمال قوّتها، أو ضعفها، غايته في ذلك الوصول إلى النتائج التي يرمي المخاطِب تحقيقها؛ لإقناع المخاطَب، سواء أكانت هذه النتائج صريحة، أم ضمّنية؛ ولهذا نجد ترّابطا بين هذه الحجج المستعملة في الحجاج من جانبي المنطق، والدلالة، وهذا الترّابط يتحقق في سياق الاستعمال (٢)، نحو:

# " وفي كلِّ حيّ قد بنعمةٍ وحقّ لشأس من نداك ذنوب(٦)

وأصل الذَنُوب: الدلو العظيمة، وقيل: للنصيب ذَنُوب في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ لِلْنَهِمِ الْمَوْا ذَنُوبَا مِثْلَ ذَنُوبِ أَصْحَابِهِمْ ﴾ (٤)؛ لأنهم كانوا يقتسمون الماء، فيأخذ هذا ذنوبًا وهذا ذنوبًا "(٥).

لفظة الذنوب لها أكثر من معنى، وهذا دليلٌ على التطور اللغوي للمفردة، إذ انتقلت من المعنى الحسيّ إلى المعنى المعنويّ(المادي)، والسياق هو الذي يُحدد دلالة اللفظة، فالمخاطِب ذكر حجتين، الحُجّة الثانية أقوى من الأولى؛ لأنها تناسب

<sup>(</sup>۱) ينظر: السلالم الحجاجية في القصص القرآني، (أطروحة دكتوراه) :۱۲۰ – ۱۲۰، والحجاج في كتب المجالس النّحويّة، (أطروحة دكتوراه):٦٩.

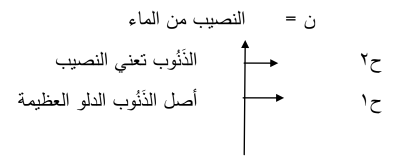
۲) ينظر: السلالم الحجاجية وقوانين الخطاب، (بحث): ٤، وبلاغة الاقناع دراسة نظرية وتطبيقية: ١٨٠، وآليات الحجاج وأدواته، (بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته): ٩٥-٩٥.

٣) شرح ديوان علقمة الفحل:١٨.

٤) سورة الطور: الآية: ٥٩.

٥) مالم ينشر من الأمالي الشّجريّة: ١٦.

السياق في البيت الشعري، واستدل بالآية الكريمة؛ ليؤكد قوله، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:



وإنّ المخاطِب لا يعمد في حجاجه إلى إجبار المخاطَب، أو إكراهه؛ لتقبّل النتائج، بل يسعى إلى اقناعه بذلك، عن طريق ترك مجال المشاركة في بناء السُلّم الحجاجيّ، ولو كان ذلك بطريقة غير مباشرة، فالغاية التي يرمي إليها المخاطِب في الحجاج إقناعيّة إلى درجة كبيرة (١)، ف "قضية السُلّم الحجاجيّ من أهم قضايا تحليل الاقناع في الخطاب عمومًا" (٢).

#### ثانيا: سلمِيّة التّراكيب النّحويّة:

إنّ للتراكيب النّحويّة تراتبية حجاجيّة للنّصوص بحسب مقام الخطاب، فالتركيب الطبيعي للجملة رُبّما لا يستفرّ المخاطّب، أما خرق هذا التّرتيب، فلا يكون اعتباطيًا، بل تستوجبه حالة المخاطّب من النّصّ، أو قصدية المخطاب بجعل المخاطّب يلتفت إلى هذا الخرق من أجل الإذعان، والاقتتاع<sup>(٣)</sup>.

وإِنّ نظرية السُّلِم الحجاجيّ تقوم على مبدأ التدرّج في الاستعمال، وتوجيه الحجج في الأقوال، والأفعال؛ لأنّ الحجاج بوصفه استراتيجيةً لغويةً لا ترتبط

١) ينظر: بنية الخطاب الحجاجيّ في كليلة، ودمنة لابن المقفع، (أطروحة دكتوراه): ١٢٨.

٢) البعد التداولي للنسق في القرآن الكريم، (بحث) :١٠٥.

٣) ينظر: الحجاج في المجالس النّحويّة، (أطروحة دكتوراه):٧٨.

بالمضمّون، وما يحيل إليه من مرجع، بل ترتبط بقوّة الحجج، وضعفها، ومدى خضوعها لمنطق: الصدق، والكذب، فالمخاطّب يُنظّم حججه في أثتاء التواصل على وفق ترتيب تتحكم فيه معطيات متعددة، منها: مرتبة المخاطّب، وطبيعة المخاطّب، والسياق المحيط بالخطاب الحجاجيّ<sup>(۱)</sup>، نحو قول ابن الحاجب(ت٦٤٦ه) في علّة جُعِلَ الإعراب آخِر الكلمة\*:

"إنّما جُعِلَ الإعراب آخِر الكلمة، ولم يُجعل لا أولاً، ولا وسطاً؛ لأنّه ليس مِمَّ تُعدُّ حركته، وسكونه من بنية الكلمة، بدّليل إنّه محلَّ التغير، والوقف، والحذف بخلاف غيره، فلو وضع الإعراب في غيره؛ لأدى إلى الإخلال بالبنية، وإلى اللبس، فإنه لا يُدرى حينئذٍ هل حركته؛ لبناء الصيغة، أو للإعراب، ويجوز أن يقال: إن الإعراب دّليل معانٍ زائدةٍ على معقوليّة المدلول، فلا ينبغي أن يُؤتى بها إلا بعد ثبوت ذكر المدلول، وذلك يقتضي أن يكون آخِرا؛ لأنّه لا يثبت ذكر المدلول حتى تتم صيغته، فلو جُعِلَ في أولهِ، أو وسطهِ؛ لكان دالا على شيء قبل ثبوت ما يتوقف عليه"(١).

إنّ الحُجّة الأولى، وهي: (جُعِلَ الإعراب آخِر الكلمة) تضمّنت عاملا حجاجيًا، وهو: (إنّما)، جعلها تكتسب مكانة أعلى في السُلّم الحجاجي، وأقوى من الحجج الأخرى؛ لإقناع المخاطَب بالنتيجة التي يرمي المخاطِب ايصالها، وقد عللّ ذلك

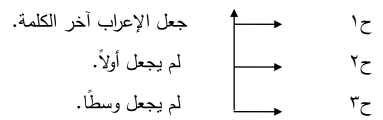
ا) ينظر: بلاغة الخطابة وآلياتها التداولية، (رسالة ماجستير): ٣١، والحجاج في المناظرة، مقاربة حجاجية لمناظرة أبي سعيد السيرافي (بحث): ٢: ٢٩١، والحجاج في كتب المجالس النّحوية، (أطروحة دكتوراه): ٢٠٥.

<sup>\*)(</sup>قَالَ قطرب: إِنَّمَا جُعِلَ أخيرا؛ لتعذر جعله وسطا، إذ لو كان وسطا؛ لاختلطت الأبنية، وربما أفضى إلَى الجمع بين ساكنين، أو الابتداء بالساكن، وكل ذلك خطأ لا يوجد مثله فيما إذا جُعِلَ أخيرا). مسائل خلاقية في النّحو (مسألة :١٠٠).٠٠٠.

٢) أمالي ابن الحاجب، ( الإملاء التاسع والثلاثون بعد المئة): ٢: ٨٢٢.

بقولهِ: (لأنّه ليس مِمَّ تُعدُّ حركته، وسكونه من بنية الكلمة، بدليل إنّه محلُ التغير)؛ ليخرج بنتيجة، وهي: (فلو وُضِعَ الإعراب في غيرهِ؛ لأدى إلى الإخلال بالبنيةِ، وإلى اللبس)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتى:

ن = الإعراب في غير آخِر الكلمة يؤدي إلى خللٍ بالبينية، وإلى اللبسِ.



وإنّ العامل النّحويّ، هو الذي يقتضي أثرًا إعرابيًا في آخر الكلمة، سواء أكان رفعًا، أم نصبًا، أم خفضًا، أو جزمًا (١)، فالعامل هو العنصر المؤثر في العلامة الإعرابية؛ لذا يكون الإعراب آخر الكلمة.

و"تكمن أهميّة السّلالم الحجاجيّة أساسا في إخراج قيمة القول الحجاجيّ من حيّز المحتوى الخبري للقول، وهذا يعني أن القيمة الحجاجيّة لا يمكن الحكم عليها بالصدق، أو الكذب؛ لأنّها تخضع لشروط الصدق المنطقي... ليست قيمة مضافة إلى البنية اللغويّة، بل مسجّلة فيها يتكّهن بها التنظيم الداخليّ للغة" (٢).

<sup>1)</sup> ينظر: كتاب التعريفات: ١٤٥، ودليل الطالبين لكلام النحوبين: ٧٣، والمعجم الوسيط: ٢: ٨٦٨، ونظرية القرائن في التحليل اللغوي، (بحث في النت): ٢٩٨. ٢٩٩.

٢) نظرية الحجاج في اللغة، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم: ٣٧٠.

وإنّ العلاقة بين الحجج داخل السُّلَم الحجاجيّ علاقة تراتبيّة تتمتّع بالقوّة اللازمة التي تدعم دعوى المخاطِب، تخدم نتيجة معينة يرمي المخاطَب عن طريقها إلى اقناع المخاطَب).

وإنّ الرّوابط، والعوامل الحجاجيّة المتضمّنة مجموعةً من الإشارات، والتعليمات الموجهه للخطاب، لها أثرٌ فاعل في إنشاء السلالم الحجاجيّة، نحو: حتّى، وبل، والواو، وتُسُهِمَ كذلك في تقويّة الحجج داخل النّصّ، نحو: الرّابط حتّى، فلكلّ رابط حجاجيّ طريقة في في إنشاء السّلالم الحجاجية، والتوجيه الحجاجيّ، والبرهنة على سلميّة اللغة، وتوجيه القول عن طريق العوامل الحجاجيّة يؤدي إلى تقويّته؛ ليأخذ درجة من السُلّم الحجاجيّ.

ف "الواو: تكشف عن عبقرية أخرى في الاشتغال؛ لإنجاز السُلّم الحجاجيّ خارج إطار النفي، والإثبات، والإضراب، والتعليل، وانتهاء الغاية"(١)، نحو قول السّهيليّ (١٨٥هـ) في (فصل في العلم المركب): "وأما المركب، نحو: بعلبك، فامتناعه من التتوين للاستغناء عنه؛ لأنّه قلّما يضاف اسم مركب، فيقال: بعلبكُ زيد، فلما قلّ ذلك استغُنِيَ عن التتوين، وما لا ينون لا يخفض أبدا مع أنه غير منقولٍ من شيء كان منوّنا قبل التسمية، فهو كالأعجمي، والمرتجل، والحمد لله" (٤).

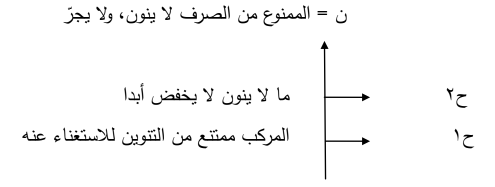
<sup>1)</sup> ينظر: اللغة والحجاج: ٢، والحوار، والحجاج، والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن، (بحث):٣٥، واستراتيجيات الخطاب مقاربة تداولية لغوية:٥٠٠، والأبعاد التداولية في الخطاب القرآني – سورة البقرة أنموذجا: ١٢٥.

٢) ينظر: العوامل الحجاجية في اللغة العربية:١٠٧، و١٢٢، و١٣٨، وبلاغة الاقناع دراسة نظرية وتطبيقية: ١٨١.

٣) العوامل الحجاجية في اللغة العربية: ١٥٢.

٤) أمالي السُّهيليّ: ٣٩.

القول تضمّن مجموعة من الحجج ربط بينهما الرّابط الحجاج (الواو)؛ لاقناع المخاطب، وإِذعانه بأنّ الممنوع من الصرف لا ينون، ولا يخفض، فالنتيجة جاءت؛ لخدمة الحجج، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:



وإنّ الحجج حينما تتفاوت ضمن النّصّ الحجاجيّ نفسه؛ لتكوّن سلّما حجاجيّا (۱)، فإنّ سيرورة التدرّج ضمّن السُّلّم الحجاجيّ نحو الارتفاع يأتي من أجل التسليم بالنتيجة عن طريق تحقيق الانسجام في هذه الحجج عبر مساراتها التصاعديّة، وصولاً إلى تحقيق الغايّة، هي: (النتيجة)، وهذا ما يرمي إليه المخاطِب (۲).

قال الدكتور عزّ الدّين ناجح: "كلما كان الملفوظ متضمّنًا لعوامل حجاجيّة أكثر كان محلّه في السُّلّم الحجاجيّ راقيا، ومن ثُمَّ يكون أقرب مأخذًا، وأنجع في توصيل المتقبّل إلى مبتغاه، فالسُلّم الحجاجيّ حينئذٍ يكشف من جهة عن معيار تفاضل الأقوال، ومن جهة أخرى يكشف عن حجاجيتها، فهو حينئذٍ كالركائز،

٦٣٠

١) ينظر: بلاغة الاقناع في المناظرة: ١٠١.

٢) ينظر: أُسلوبية الحجاج التداولي والبلاغي تنظير وتطبيق على الصور المكية: ١٢٠،
 والحوار والحجاج والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن، (بحث): ٣٣.

فيما صلّح من الأقوال يكون في هرم السُلّم، وما كان أقلّها صلاحًا أخذ درجته أسفل السُلّم، وهذه ميزة السُلّم الحجاجيّ، فهو لا يبرهن على وجود الوظيفة الإبلاغيّة، وإنّما يستدلّ به على أن اللغة على درجات حجاجيّة توّكدها الصرافم \*المزيدة للملفوظ، فقولنا: (إنه كريم) ليس كقولنا: (إنّما هو كريم) للقيمة التي توفّرها (إنّما)، وهي: الوجهه التي يتخذها الملفوظ من خلال قصر صفة الكرم عليه" (۱).

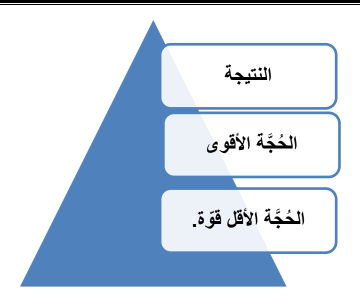
يتضح من القول المذكور آنفًا أُمور متعددة، نذكر منها:

- 1. إنّ الحجج التي تتضمّن عاملا حجاجيًّا، تحتل مكانة أعلى في السُّلّم الحجاجيّ.
- العامل الحجاجيّ عندما يحتل أعلى مرتبة في السُّلم الحجاجيّ؛ يؤثر في المخاطَب بصورة أنجع حتّى يصل المخاطَب إلى مبتغاه.
  - ٣. إنّ السُّلّم الحجاجيّ نستطيع عن طريقه الكشف عن أقوى الحجج.
- إن الحُجّة التي تقع في أعلى السُلّم الحجاجيّ تُعدُّ الحُجّة الأقوى، في حين تقع الحُجّة الأضعف في أسفله.
- النّص الحجاجي قد يتضمّن أكثر من حُجَّة، فيكون الترتيب وفقًا لمبدأ الحُجّة الأقوى.
- 7. إن السُّلِّم الحجاجيّ يؤكد لنا أن اللغة على درجات حجاجيّة، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

**\***V

<sup>\*)</sup> الصرافم: معناها: العوامل الحجاجية.

١) العوامل الحجاجية في اللغة العربية: ١٥١.



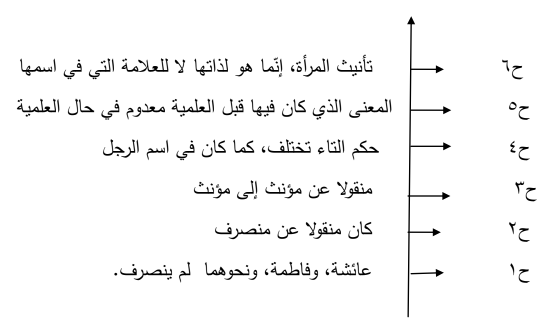
نحو قول السُّهيليّ(ت٨١هه) (في فصل الأعلام المؤنثة، وسرّ تجردها من التتوين):

"فأمّا عائشة، وفاطمة، ونحوها فلم ينصرف، وإن كان منقولا عن منصرف، ومنقولا عن مؤنث إلى مؤنث، ولكن حكم التاء تختلف، كما كان في اسم الرجل، والمعنى الذي كان فيها قبل العلمية معدوم في حال العلمية، وتأنيث المرأة، إنّما هو لذاتها لا للعلامة التي في اسمها، فحكم الاسم العلم الذي فيه علامة تأنيث مخالف لحكمه قبل النقل، كما كان في المذكر، فجميع الأسماء الأعلام في المؤنث لا تتصرف، وقد وجدت في الحديث المسند عناقًا اسم امرأة مصروفًا، هكذا قيدّه أهل الحديث "(۱).

النّص تضمّن أكثر من حُجّة، والحُجَّة، ربط بينها الرّابط الحجاجيّ (الواو)، وإن الحُجّة التي وقعت بعد العامل الحجاجيّ (إنّما) أقوى الحجج، تحتل مكانةً أعلى في السُلّم الحجاجيّ، فالغاية تكون أنجع في إقناع المخاطّب، وإذعانه، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

١) أمالي السُّهيليّ: ٣٢-٣١.

#### ن = فجميع الأسماء الأعلام في المؤنث لا تتصرف



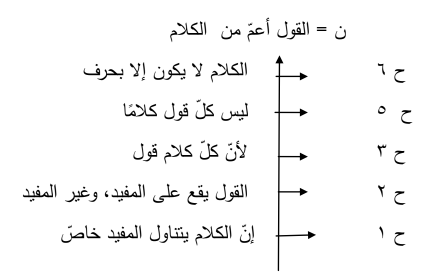
وإِنّ التوكيد غايته "إِثبَات الْخَبَر عَن المخبر عَنهُ" (١)، و أدواته هي التي تزيد من قوّة التأثير في استمالة المخاطَب، وإذعانه للخبر، نحو: "إِنّ الكلام يتناول المفيد خاصّة، والقول يقع على المفيد، وغير المفيد، فهو أعمّ؛ لأنّ كلّ كلام قول، وليس كلّ قول كلامًا، ومن معانى القول: إنّهم عبروا به عن حديث النّفس، فقالوا: قلت في نفسي كذا، وكذا، ومن هذا الضّرب في التنزيل: ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذَّبُنَا اللّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ (١)، والكلام لا يكون إلاّ بحرف، وصوت، فلذلك لا يجوز: تكلّمت في نفسي، كما جاز: قلت في نفسي "(٣).

النّص يتضمّن مجموعة من الحجج الغاية منها اقناع المخاطَب، وجعله مذعنًا؛ لتقبل النتيجة، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى؛ لبيان الحجج في النّصّ:

١) علل النّحو لابن الوراق: ٣٨٧.

٢) سورة المجادلة: الآية: ٨.

٣) أمالي ابن الشجري، (المجلس الثامن والثلاثون): ٢: ٥٠.



## ثالثًا: سُلَّمِيَّة التراكيب الصرفيّة:

إنّ الانتقال من صيغةٍ صرفيّةٍ إلى أخرى، بما يقتضيه هذا الانتقال من زيادةٍ في حروفها، إنّما هو في الحقيقة انتقال من درجةٍ إلى درجةٍ أخرى في السُلّم الحجاجيّ.

وإنّ الصيغ الصرفيّة تؤكد سلّمِيّة اللغة العربية، نحو: اسم الفاعل، وأسماء التفضيل، والصفة المشّبهة، وصيغ المبالغة، فالصيغة الأخيرة لها مكانة عالية في السُلّم الحجاجيّ، ومن بعدها الصفة المشّبهة، ثُمَّ اسم الفاعل، فهو أقل تعبيرًا عن المعنى، من الصيغ الأخرى<sup>(۱)</sup>.

ومن أدوات السُلّم الحجاجيّ الصرفيّة صيغة (أفعل) التفضيل، وهو اسمٌ مشتق؛ لدخول علامات الأسماء عليه، صِيغَ على وزن (أَفْعَل) يدلّ أن شيئين اشتركا في

<sup>1)</sup> ينظر: العوامل الحجاجيّة في اللغة العربية: ١٢٦، وآليات الحجاج وأدواته، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته: ١١٩:١.

صفة، وزاد أحدهما على الآخر فيها، وامتتع عن الصرف؛ لدخول علامات الاسم عليه، وللزوم الوصفيّة (۱).

و"يكمن دور أفعل التفضيل الحجاجيّ في أنّه يتضمّن صيغًا تمكّن المخاطِب من إيجاد العلاقة بين أطراف ليس بينها أي علاقة بطبعها، كما أنّه يمكنه من ترتيب الأشياء ترتيبًا معينًا"(٢)، نحو قول ابن الحاجب(ت٦٤٦هـ) في التمييز من أفعل التفضيل لا يكون إلاّ فاعلاً في المعنى:

"وقال أيضاً مملياً بالقاهرة سنة خمس عشرة على قوله تعالى: ﴿ أَحْصَى لِمَا لَبِثُوا أَمَدًا ﴾ (٣):

يمنتع أن يكون (أمداً) تمييزاً عن أحصى؛ لأن التمييز من أفعل التفضيل لا يكون إلا فاعلاً في المعنى للفعل المأخوذ منه أفعل. مثاله قولك: زيدٌ أحسنُ وجهاً، ف "وجها" فاعل في المعنى لفعل "أحسن" الذي هو حَسُنَ، كأنك قلت: حَسُنَ وَجههُ.

فلو جعلت (أمداً) منصوباً على التمييز؛ لوجب أن يكون فعل (أحصى) منسوباً إليه على الفاعلية، فيكون الأمد هو المحصى، وليس كذلك. والله أعلم بالصواب" (٤).

إنّ أفعل التفضيل يضيف قوّة حجاجيّة للنّصّ؛ لاقناع المخاطَب بالنتيجة التي يرمي ايصالها المخاطِب، والنّصُ المذكور في أعلاه تضمّن حجتين حُجّة تضمّنت أفعل التفضيل أحسن)، وحُجّة لم تتضمّن ذلك، فالحُجّة التي تضمّنت أفعل التفضيل

١) ينظر: شرح تسهيل الفوائد: ٣: ٥٠، وحاشية الصبان على شرح الأشموني لألفية ابن مالك:
 ٣: ٦٢.

٢) آليات الحجاج وأدواته، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته: ١١٧: ١

٣) سورة الكهف: الآية: ١٢...

٤) أمالي ابن الحاجب، ( الإملاء التاسع والعشرون بعد المئة): ١: ٢٧٧.

تكون أقوى، وأكثر إقناعًا في المخاطَب، وتحتل مكانةً عاليةً في السّلّم الحجاجيّ، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:



ونحو قول ابن الحاجب (ت٢٤٦ه) في: "(حكم أفعل التفضيل إذا أُضيف) وقال أيضاً مملياً بدمشق سنة ثماني عشرة على قوله في المفصل (١).

وميّة أحسن الثقلين جِيْداً وسالفة وأحسنه قذالا \*(١)

الضمير في قوله: وأحسنه، يجوز أن يكون للثقلين، ويجوز أن يكون للجيد، وهو للثقلين أقوى في المعنى، وللجِيد أقوى في اللفظ، فإذا حملته على أحدهما تأولت للآخر على خلاف ما هو الظاهر، فإذا جعلته ضمير الثقلين كان ظاهرًا في المعنى، إذ المعنى: أحسن الثقلين جِيدًا، وأحسن الثقلين قذالاً، فكان ظاهرًا من حيث المعنى، ضعيفا من حيث اللفظ، إذ الضمير للثقلين، إما أن يقصد الجمعية، فيهما فيقال: وأحسنهم، أو إلى لفظ التثنية فيقال: وأحسنهما"(٣).

ذكرنا أنّ (أفعل التفضيل) يضيف للنّصّ قوّةً حجاجيّةً عاليةً مما يجعله يحتل مكانة في السُلّم الحجاجيّ، وأحيانا تتفاضل أفعل التفضيل فيما بينها داخل السُلّم

£ 4

١) المفصل في صنعة الإعراب:٢٩٨.٢٩٧.

<sup>\*)</sup> القذال : أعلى كل شيء، وهو ما بين الأذن والنقرة، ديوان ذي الرُّمة شرح أبي نصر الباهليّ برواية تعلب : ٣: ١٥٢١.

٢) ديوان ذي الرُّمة شرح أبي نصر الباهليّ برواية ثعلب : ٣: ١٥٢١.

٣) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء التاسع والخمسون): ١: ٩٤٩.

الحجاجيّ ولا سيمًا عندما تأتي مؤكدة، وهذا ما التمسناه في النّصّ المذكور في أعلاه، فقد تضمّن أكثر من حُجّة، على صيغة أفعل التفضيل، التي فاقت مكانة حُجَّة اسم الفاعل في النّصّ، فلفظة أحسنه تفوق لفظة أحسن، ولفظة سالفة على زنة فاعلة.

ونحو: "حذفوا النون من قولهم: (شنذارة)، وهو السيّء الخلق، وعوّضوا منها الهمزة، فقالوا: شئذارة، وحذفوا النون من (قنفخر)، وهو الضّخم من الرجال، وعوّضوا منها ألفًا، في غير موضعها، فقالوا: قفاخرى" (١). المخاطب رتب الحجج؛ لإقناع المخاطب؛ ليُذعِن للنتيجة، وهي: حذف النون؛ للسهولة، ولكثرة الاستعمال، وعوّضوا منها الهمزة، فقالوا: شئذارة، بدل شنذارة، فالمخاطِب عرض الحجج بالتدرّج، ذكر حذف النون من اللفظة أولاً، وبعدها ذكر دلالة اللفظة، ومن ثمّ ذكر الحُجّة الأقوى، والأعلى في السُلم الحجاجيّ، وهي: التعويض عن النون بالهمزة، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

ن = قالوا: شئذارة؛ للسهولة، وكثرة الاستعمال.

وكذلك حذف النون في كلمة قنفخر، فقد رتب المخاطِب الحجج؛ لإقناع المخاطَب، وجعله يُذعن للنتيجة، وهي: حذف النون؛ لأنّها زائدة للاشتقاق،

١) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الخامس والأربعون): ٢: ١٦٧.

والمخاطِب عرض الحجج بالتدرّج، فذكر حذف النون من لفظة (قنفخر) أولاً، ذكر دلالة اللفظة، وهي: الضخم من الرجال، ومن ثُمَّ ذكر الحُجَّة التي تقع في أعلى السُّلِم الحجاجيّ المراد ايصالها إلى المخاطَب، وهي: عوضوا منها الألف؛ ليخرج بنتيجة ضمنية، مضمرة، وهي: النون فيه زائدة للاشتقاق، كما في القول: القنفخر: الفائق في نوعه، والنون فيه زائدة للاشتقاق، ألا ترى أنهم قالوا في معناه: (قُفاخِرٌ)، و (قُفاخِريّ)، فسقوط النون في (قفاخر)، و (قفاخريّ) دليلٌ على زيادتها في قنفخر "(۱)، و ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

ن = قالوا: قفاخرى، فالنون زائدة للاشتقاق.

# رابعا: سُلَّمِيَّة التراكيب البلاغيّة:

نقصد بها: "ما يوفّره المكوّن البلاغيّ للملفوظ من قيمة مضافة عبر تلوينات جهازه؛ ليحتلّ درجة مهمّة من السُلّم الحجاجيّ، وبالتالي يكون ذا طاقة حجاجيّة تدفع المتقبّل إلى الإذعان، والتسليم"(٢).

١) شرح المفصل: ٤: ١٩٢.

٢) العوامل الحجاجيّة في اللغة العربية: ١٢٧.

وإنّ سُلّمِيّة التراكيب البلاغيّة يمكن إدراكها عن طريق الحقيقة، والمجاز، والمجاز في حد ذاته قائم على التراتبية، وخير دليل على ذلك: التشبيه، والاستعارة، والكناية (١).

نحو: "قول تأبّط شرّا (٢):

#### إنّى إذا حَمِىَ الوطيس وأوقدت للحرب نار منيّة لم أنكل

قال أبو الفتح: حَمِي الوطيس في البيت على التّنور أشبه؛ لأنه يريد حرارة قلبه. والقول الآخر غير ممتنع ها هنا؛ لأنهم يقولون: حميت الحرب، واحتدمت،

وتضرّمت.

وأقول: إنّ الأحسن عندي أن يكون أراد معركة الحرب؛ لأمرين: أحدهما قوله: (جنت حربا).

والآخر: إنّ حرب العواذل إنّما تكون باللّوم، واللّوم إنّما يلحق القلب دون غيره من الأعضاء، فهو معركة حربهنّ "(٣).

النّص تضمّن مجموعة من الحجج بعضها يرتقي أعلى السُلّم الحجاجيّ، وبعضها يدنو في أدنى السُلّم، فمن ذلك قوله: (حَمِيَ الوطيس، وأوقدت للحرب نار منيّة) يتكون من حجتين، الحُجّة الأولى: (حَمِيَ الوطيس) كناية عن شّدة الأمر.

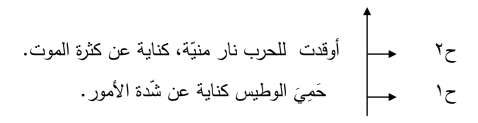
أما الحُجّة الثانية فهي: (أوقدت للحرب نار منيّة) كناية عن كثرة الموت، الحُجّة الثانية أعلى من الحُجّة الأولى في السُلّم الحجاجيّ؛ جاءت؛ لتؤكد النتيجة المضمرة، وهي: الكراهيّة، والحقد بين المتخاصمين، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

١) ينظر: العوامل الحجاجيّة في اللغة العربية: ١٢٧.

٢) ديوان تأبط شرًا: ١٩٤.

٣) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثاني والثمانون):٣: ٢١٦، وما لم يُنشر من الشّجريّة: ٩٥.

#### ن = الكراهية، والحقد بين المتخاصمين



إنّ الاستعمال المجازي للمفردات يمنح النّصّ، قوّه حجاجيّة عالية الغاية منها التأثير في المتلقي، وجعله مذعنا للنّصّ، وكذلك المجاز يجعل المفردات تحتل مكانة عالية في السُلّم الحجاجيّ، أعلى من مكانة الألفاظ الحقيقية، نحو قول المتنبي(ت٣٥٤هـ)(١):

# "إذا رأيتَ نيوبَ الليثِ بارزةً فلا تظننَ أنّ الليثِ يبتسم"

حاول الشاعر المتنبيّ إقناع المخاطَب عن طريق تقديم حجتين، الحُجّة الأولى، هي: إذا رأيتَ نيوبَ الليثِ بارزةً، حُجّة حقيقية، التي تخدّم نتيجة مضمرة، وهي: فاغر الأنياب، لسببِ ما.

أما الحُجّة الثانية فإنها تفوق الحُجّة الأولى في السُلّم الحجاجيّ، استعملها استعمالاً مجازيًا (استعارة تمثيلية)، وهي: فلا تظننَ أنّ الليثَ يبتسم، وإنّما حاول اقناع المخاطَب أن تبسم الليث لغير الضحك، فهو يحاول تشبيه المخادع بالمظهر عن حقيقة أمره، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

ن = تشبيه المخادع بالمظهر عن حقيقة أمره

١) ديوان المتنبيّ: ٣٣٢، وما لم ينشر من الشّجريّة، ( الرابع والثمانون): ١٢٥.

#### المبحث الثاني

## ١. المستوى الحواري:

الحوار في اللغة: (الجواب)(١)، ذكر ابن السيّد البطليوسي(ت٢١٥ه) أنَّ لفظة الحوار من الألفاظ المثلثة، نحو: الحَوَار بفتح الحاء، هو: الكلامُ الذي تراجع به صاحبك، وهو: الحَوِير أيضا، وبكسر الحاء: مصدر حاورته، وبضم الحاء، تعني: ولد الناقة، وأنّ العرب من يكسر الحاء(٢)، و"المحاورة: مراجعة الكلام في المخاطبة تقول: حاورتُه في المنطق وأَحَرت له جوابًا، وما أَحَارَ بكلمة إلى وهي: "المجاوبة، والتحاورُ التجاوب، وتقول: كلَّمته فما أَحارَ إليَّ جوابًا، ...، أي: ما ردَّ جوابًا، واستحاره، أي: استنطقه...، وهم يتحاورون، أي: يتراجعون الكلام، والمُحاورةُ: مُراجعةُ المنطق، والكلّم في المُخاطبة، وقد حاورهُ "(٤)، و "المحاورة، والحوار: المرادَّةُ في الكلام" (٥).

والحوار عند الفلاسفة: "توليد الأفكار الجديدة في ذهن المتكلم، لا الاقتصار على عرض الأفكار القديمة، وفي هذا التجاوب توضيح للمعاني، واغناء للمفاهيم، يفضيان إلى تقدم الفكر" (٦).

وعُرِّف بأنه: يعرض كلّ واحد من طرفي الحوار أُطروحته، ويُورد حججه (٧).

١) الجيم: ١: ١٧٣.

٢) ينظر: المثلث: ٤٧١.

٣) تهذيب اللغة: ٥: ٢١٤١.١

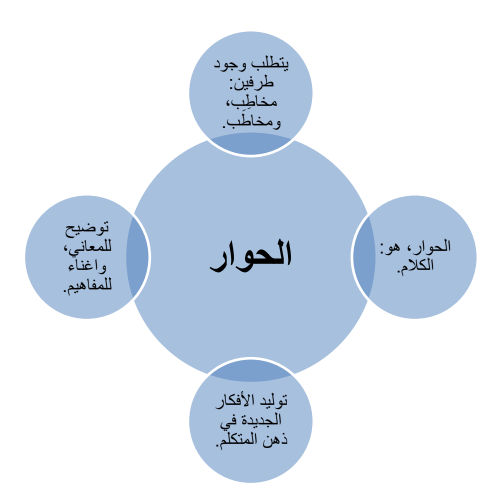
٤) لسان العرب، (مادة حور): ٤: ٢١٨.

أساليب الحجاج في القرآن من خلال سورة ( الإسراء) إلى سورة (يس)، (دراسة تحليلية)،
 (رسالة ماجستير): ١٠.

٦) المعجم الفلسفي: ١: ٥١.

٧) ينظر: محاولات في تحليل الخطاب: ١٠٩، والنّص القرآني، وآفاق الدلائليات:١٧.١٦.

يتضح من التعريفات التي ذُكِرت في أعلاه أن لفظة حوار تدلُّ على معانٍ متعددة نستطيع الترميز لها بالمخطط الآتي:



ويمتاز المنطق الحواري بوجود طرفين متحاورين الأول: يقوم بوظيفة: الادعاء، والثاني: ينهض بوظيفة: الاعتراض، ومن ثُمَّ يتناوبان الوظيفة فيما بعد (١)، ويمكن الترميز لذلك في المخطط الآتي:

١) ينظر: الاستدلال في المنطق، وتطبيقاته في اللسانيات: ١٦٥.



نحو: "(مسألة صرف (أحمر) إذا سمي به ثُمَّ نكر) قال سيبويه رحمه الله: إذا سمي به ثُمَّ نكر) قال سيبويه رحمه الله: إذا سمي بن (أحمر) ثُمَّ نكر، فإنه يمتنع من الصرف بعد تتكيره، وقال الأخفش: ينصرف، ووجه الدليل أن يقول: اسم فيه الصفة الأصلية، ووزن الفعل، ولا علمية تمنع من اعتبارها، فوجب أن يمتنع من الصرف، كأسود، وأدهم، وأرقم.

وقال الأخفش: اسم نكر، وليس فيه إلا علتان، وأحد علتيه التعريف، فيجب صرفه؛ لزوال التعريف بالتنكير، كأحمد، وعمر، وإبراهيم، والجواب: الفرق بين الفرع، والأصل المقيس عليه، وهو أن الأصل لم يخلف التعريف عند زواله بالتنكير علة أخرى، والفرع كانت العلمية فيه مانعة من اعتبار الوصفيّة الأصلية، فلما زالت بالتنكير وجب اعتبارها عند زوال المانع؛ لقيام السبب" (۱).

١) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثاني): ٢: ٤٨٢.

نجد العملية الحجاجيّة قامت بين نحويين لهما مكانة مرموقة في المدرسة البصريّة هما: سيبويه(ت١٨٠ه)، والأخفش(ت٢١٥ه) ـ رحمهما الله ـ على وفق المنطق الحواري الذي يدور في صرف (أحمر) إذا سُمّي به، ثُمَّ نكر.

وجود المتحاورين: الأول: سيبويه (ت١٨٠ه)، والثاني: الأخفش (ت٢١٥ه)، الأول ينهض بوظيفة: الادعاء، والثاني ينهض بوظيفة: الاعتراض، فسيبويه يدعي أن: (أحمر) ممنوع من الصرف، والأخفش يعترض ويقول: إنها تصرف، ويحاول إقناع سيبويه بتقديم الأدلة، فذكر الحُجَّة في ذلك: أن (أحمر) يجب صرفه؛ لزوال التعريف بالتنكير كأحمد، وعمر، وإبراهيم، وذكر نتيجة ذلك عن طريق تقديم الجواب الفرق بين الفرع، والأصل المقيس عليه، وهو أن الأصل لم يخلف التعريف عند زواله بالتنكير علة أخرى، والفرع كانت العلمية فيه مانعة من اعتبار الوصفية الأصلية، فلما زالت بالتنكير وجب اعتبارها عند زوال المانع؛ لقيام السبب.

والحواريّة: "هي الأساس في كلِّ خطاب حجاجيّ، بل في كلِّ تواصل إنسانيّ، وتقوم على مبدأ التعاون الذي أصل له الفيلسوف الأمريكي: "بول غرايس"على وفق مبدأ تنظيم الخطاب يكون على مقتضى الغرض المراد منه، هو: مبدأ منظم لطرائق التخاطب في الخطاب الطبيعي، وهو مطلوب في كلِّ تواصل لغويّ جارٍ بين المتخاطبين" (١).

أما الحواريّ: فهو يشوبه الغموض، من وجهة نظر (باختين) ينطبق على كلّ خطابٍ سواء أكان هناك حوار بالمعنى الدقيق للفظ، أم لا؛ وذلك بسبب الحوارية الجملة اللصيقة باللغة (٢).

10.

١) آليات الحجاج في عيون المناظرات للسكويني، (أطروحة دكتوراه): ٩٠.

٢) ينظر: المصطلحات المفاتيح؛ لتحليل الخطاب: ٣٥.

ذكر الدّكتور طه عبد الرحمن: "لمّا كان الحوار مرتبطًا ارتباطًا وثيقًا بالحجاج في اطار ما كنا نرمي إليه: "حجاجيّة الحوار، حوارية الحجاج "، وجب أن ينضبط الحجاج؛ لمبادئ التخاطب الانساني كقواعد تواصليّة، وعمليّة" (١)، والحجاج "يُنتج في نصّوص حواريّة أحاديّة، والنّصوص، هي: أداة تعبير منطقيّ" (٢).

نحو: "ومذهب سيبويه أن (أنّ) تسدّ في هذا الباب مسدّ المفعولين؛ لأنها تتضمّن جملة أصلها مبتدأ، وخبر، كما أن المفعولين في هذا الباب أصلهما: الابتداء، وخبره، ومذهب أبي الحسن الأخفش أن (أنّ) بصلتها سدّت مسدّ مفعول واحد، والمفعول الآخر مقدّر، تقديره: كائنًا، أو واقعًا، والذي ذهب إليه سيبويه أولى؛ لأن المفعول المقدّر عند الأخفش لم يظهر في شيء من كلام العرب" (٣).

يظهر الحوار الحجاجيّ في النّصّ جليا، فابن الشّجريّ(ت٢٤٥ه) عرض مذهب سيبويه(ت١٨٠ه) عن طريق عرض الحُجّة، وهي: (أنّ) تسد مسدّ المفعولين.

والنتيجة: تتضمّن جملة أصلها مبتدأ، وخبر.

وعرض الحُجَّة الثانية: أبي الحسن الأخفش (ت٥١٦هـ)، وهي: "أنّ" بصلتها سدّت مسدّ مفعول واحد.

النتيجة: المفعول الآخر مقدر، تقديره: كائنًا، أو واقعًا.

والحُجَّة الثالثة، عرضها ابن الشَّجريّ (ت٤٢ه) مؤيدا قول سيبويه (ت١٨٠ه)، ونتيجتها: لأن المفعول المقدّر عند الأخفش (ت٥٢١ه) لم يظهر في شيء من كلام العرب.

١) الحوار، والحجاج، والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن، (بحث):٤٢.

٢) الحجاج كريستيان: ١٥.

٣) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس السابع): ١: ٦٤.

الحوار الحجاجي تضمن مجموعة من الحجج، الحُجَّة الأولى: (حُجّة سيبويه) تمثل مبدأ الادعاء، والحُجَّة الثانية: (حُجّة أبي الحسن الأخفش) تمثل مبدأ الاعتراض، والحُجَّة الثالثة: حُجّة ابن الشّجريّ، الذي أيد حُجَّة المُدعي، والحوار يتضمن توضيحًا؛ للمعاني، وإغناء؛ للمفاهيم؛ لإقناع المخاطَب بوجهة نظر كلّ من المُدعي، والمعترض، فكلّ من المدعي، والمعترض يحاول التدليل على صحة دعواه. إنّ التحاور الحجاجيّ يمرُ بأربعة أطوار (۱)، يمكن الترميز لها بالمخطّط الآتي:

الطور الأول: العرض: يبرز الحجاج في بداياته في تحاور يُمَهّد إلى فكرة.

الطور الثاني: الاعتراض: يظهر ذلك عن طريق عدد من الاستفهامات المتراوحة بين الشك، والرفض.

الطور الثالث: سؤال: عن طريق المناظرة، أي: المسألة، بمعنى: (يُثبت العارض سيكون كذا، ويُجيب عنه: بالجل"، أما المعارض فيُجيب بـ "كلا").

الطور الرابع: حجج: تبرز عندما يدافع العارض عن وجهة نظره عن طريق الاعتماد على الوقائع التي تؤيد حججه، والاعتماد على المعطيات المؤيدة للحج، نحو: لقد قراءته في الجريدة.

وإنّ العناصر التي تشكّل المعنى في ذهن المخاطب عند الحوار متنوّعة، يصعب فصل بعضها عن بعض، ومن هذه العناصر تسمّى بـ: (معطيات المقام)،

١) ينظر: الحجاج كريستيان:٣٧. ٤٠.

والمراد بها جملة العناصر غير اللغوية المكونة للموقف الكلامي، والمقام يشمل الناس جميعهم المشاركين في الكلام<sup>(۱)</sup>.

نحو: "قال الشيخ رحمه الله مملياً: مسألة. قال سيبويه ـ رحمه الله ـ: لا يجوز دخول الفاء في خبر إن، خلافاً للأخفش، ودليله أنه حرف يمتنع دخوله على الشرط، فلا يدخل على المشبه بالشرط قياساً على (ليت)، والأخفش يجيب على ذلك: بأن الأصل لم يمتنع على ما أشبه الشرط بناءً على امتناع دخوله على الشرط، وإنّما امتنع في: (ليت)، و (لعل)؛ لأمر معنوي لا يستقيم معه دخوله على الشرط، ولا ما أشبه الشرط، وهو أن الخبر في: ليت، ولعل، هو الذي كان خبر المبتدأ" (٢).

القول يتضمّن حوارا حجاجيّا بين سيبويه(ت١٨٠ه)، والأخفش(ت٢١٥ه) - رحمهما الله ـ عرض سيبويه حُجَّته عن طريق الادعاء، وهي: لا يجوز دخول الفاء في خبر إن، فهذا العرض يبرز الحجاج في بداياته في تحاور يُمَهّد إلى فكرة.

الاعتراض ظهر عندما خالف، ورفض الأخفش رأي سيبويه في حُجّته، وكلّ من المدعي، والمعترض يحاول تسويغ حُجته؛ لإقناع بعضهما بعضا، فالمدعي، يسوغ حُجّته بقوله: ( أنه حرف يمتنع دخوله على الشرط، فلا يدخل على المشبه بالشرط قياساً على "ليت")، والمعترض يُجيب عن ذلك: "بأن الأصل لم يمتنع على ما أشبه الشرط بناءً على امتناع دخوله على الشرط" (").

١) ينظر: المعنى، وبناء القواعد النّحويّة، (بحث): ٧٠.

٢) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الأول): ٢: ٤٧٩.

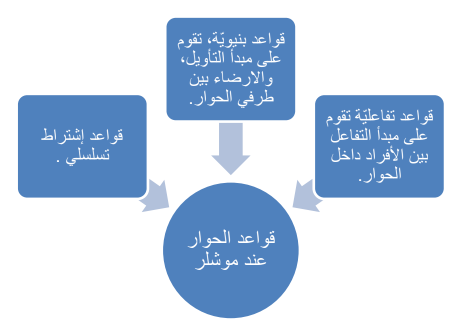
٣) المصدر نفسه: ٢: ٤٧٩.

# قواعد الحوار (١):

حدّد موشلر ثلاثة قواعد رئيسة في الحوار، وهي:

- أ- قواعد تفاعليّة: حددها في المبادئ ذات العلاقات الاجتماعيّة، والذي يضمن الوفاء بها ، مسارًا جيدًا؛ للجانب الحواريّ.
- ب- قواعد بنيوية، هي القواعد التي تحكم الجانب الحواري، تتنامى بالتأويل المتبادل بين الأشخاص.
  - ج- قواعد إشراط تسلسلي، البناء التسلسلي في أثناء التبادل الحواري.

إن أي طرف في المحاورة، يكون مولدًا للتسلسل، على وفق مبدأ التأويل، والإرضاء، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتى:



نحو: "ورد في التنزيل حرف منصوب، نصبه في الظاهر خارج عن القياس؛ لأنه لا داعى إلى النصب فيه ظاهرا، والقراء مجتمعون على النصب فيه، وهو

0 5

١) ينظر: بلاغة الاقناع في المناظرة: ١١٣.

﴿ كُلَّ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ أجمع البصريون على أنّ رفعه أجود؛ لأنه لم يتقدّمه ما يقتضي إضمار ناصب، وقال الكوفيون: نصبه أجود؛ لأنه قد تقدّمه عامل ناصب، وهو (إنّ) فاقتضى ذلك، إضمار (خلقنا)، وقوله: ﴿ خَلَقْنَاهُ ﴾ مفسّر؛ للضمير " (٢).

حقق ابن الشّجريّ(ت٢٤ه) في مجلسه نوعًا من القواعد التفاعليّة التعليميّة النّحويّة بينه، وبين طلبته، عن طريق خلق القواعد البنيويّة، التي تحكم الجانب الحواريّ، تتنامى بالتأويل المتبادل بين أطراف الحوار، فهو عندما يعرض مذهب البصريين، والقُرّاء، والكوفيين في القول نجد الحوار يتنامى بالتأويل، عن طريق عرض الحجج، والنتائج، فالقول يتضمّن عرض حُجّج مذهب البصريين الذي يناقض، حجج مذهب الكوفيين.

ابن الشّجريّ (ت٢٤٥ه) عند عرضه للحجج، نجده يؤيد حجج قول البصريين؛ لأنّهم ادّعو إنّ رفع ﴿ كُلَّ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ (٦) أجود؛ وعلّلوا ذلك بقولهم: (لم يتقدّمه ما يقتضي إضمار ناصب)، واعترض الكوفيون على قول البصريين، فادّعو: أن نصبه أجود، وعللوا ذلك بقولهم: (لأنّه قد تقدّمه عامل ناصب، وهو «إنّ» فاقتضى ذلك)، وابن الشّجريّ يعترض على قول الكوفيين: عامل ناصب، وهو خارج عن القياس)، وعلّل ذلك بقوله: لا داعِيَ إلى النصب فيه ظاهرًا.

١) سورة القمر: الآية: ٤٩.

٢) أمالي ابن الشّجري، (المجلس الحادي والأربعون): ٢: ٩١.٩٠.

٣) سورة القمر: الآية: ٤٩.

ابن الشّجريّ(ت٤٢ه) عندما عرض الحجج، والنتائج التي جرت بين البصريين، والكوفيين نجده يتفاعل مع آرائهم كأنه جالس معهم، ويتحاور، بأسلوب تفاعلي تسلسلي، يشجع، ويؤكد تارةً، ويناقض تارةً أخرى، مؤازرا الرأي البصريّ في طرحه الحواريّ التفاعليّ.

#### مبادئ الحوار:

ذكر الدكتور طه عبد الرحمن أن للحوار مبادئ تتمثل في قوله:

"من الأصول العامة التي تشترك جميع الاتجاهات الحواريّة في التسليم بها الأصلان الأتيان:

أ- إنّ من الاستدلالات الخطابية ما لا تكفي أدوات المنطق الصوريّ؛ لتحليله، وصوغه، إذ تبدو هذه الأدوات الصوريّة، أما بالغة الضيق، والتقييد، أو بالغة النتظير، والتجريد، أو بالغة التقنية، والتحسيب، فنحتاج إما إلى تطويرها، وتوسيعها، وإما إلى تركها، وطلب غيرها.

ب- إنّ كلَّ حُجَّة خطابية ترد في سياقٍ حواريٍّ معين، ينبغي استعادته؛ للتعرف على بنيتها، والتمكن من تقويمها (١).

ومن الأصول الخاصة؛ لمبادئ الحوار التي تسلم بها هذه الاتجاهات ما يأتي:

- 1. إنّ الحوار يمكن تصنيفه إلى: المجادلة، والمناقشة، والمناظرة، والمباحثة، والمفاوضة، والمخابرة(أي البحث عن خبر ما).
- الحوار له مراتب متعدد، منها: طور الافتتاح، وطور المواجهة، وطور المدافعة، وطور الاختتام.

١) اللسان، والميزان: ٢٧٠، و التواصل، والحجاج: ٢١.

- ٣. إنّ الحوار له قواعد متعدد، منها: قواعد التعبير، وقواعد التسليم، وقواعد التوظيف، فضلا عن قواعد الإخبار، وقواعد مراعاة المناسبة.
- 3. إنّ الحوار الحجاجيّ تمتاز بنيته بأنها مركبة من عناصر متعددة، نحو: الدعوى، وجملة القضايا الصادقة التي تثبتها، والعلاقة، هي التي تدلّ على الصلة الحجاجيّة بين الدعوى، وبين هذه الجملة، والتي بدورها تعين وظيفتهما، وموقعيهما (١).

إنّ إتمام العمليّة التواصليّة، يتم عن طريق التفاعل بين أطراف التواصل الثلاثة، وهم: المخاطِب، والمخاطَب، والبنية (٢).

نحو قول ابن الحاجب(ت٢٤٦ه) عندما عرض مسألة إضافة الضمائر إلى لولا، وعسى بأسلوب حواري تفاعلي بين مدّع، ومعترض، يحاول كلّ منهما التدليل على دعواه، فابن الشّجريّ(ت٢٤٥ه)، يُبدع بعرض الحوار أمام طلبة العلم فعندما يقول: "مذهب سيبويه ـ رحمه الله ـ في اللغة الضعيفة التي جاءت في (لولا)، و (عسى) في قولهم: لولاي، ولولانا، وفي قولهم: لولاك إلى لولاكن، وفي: لولاه إلى لولاهن، وفي: عساى، وعسانا، وفي: عساك إلى عساكن، وعساه إلى عساهن، أن الضمائر بعد (لولا) في محل الجرب: (لولا)، وأن لـ (لولا) مع المكني حالاً يخالفها مع المظهر، والمكني بعد (عسى)في محل النصب بـ (عسى) إجراء لها مجرى لعلّ "().

نجد ابن الحاجب (ت ٢٤٦ه) يبتدئ بطور الافتتاح في النّص المذكور في أعلاه، وهو: "مذهب سيبويه ـ رحمه الله ـ في اللغة الضعيفة التي جاءت في (لولا)، و (عسى) في قولهم: لولاي، ولولانا، وفي قولهم: لولاكن فهو من هذا

١) ينظر: اللسان، والميزان: ٢٧٠، والتواصل، والحجاج: ٢٢.٢١.

٢) ينظر: البلاغة، وتحليل الخطاب، المقدِّمة: ٩.

٣) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء السادس): ٢: ٨٩.٤٨٨.

الطور ينطلق بالحوار التفاعلي بين المدّعي، والمعترض، ممثلا طور المواجهة، فسيبويه يعترض على من ادّعى القول لولاي، ولولانا، ولولاك، ولولاكن، ولولاه إلى لولاهن، وفي: عسى عساي، وعسانا، وفي: عساك إلى عساكن، وعساه إلى عساهن، وعدّها لغة ضعيفة، مدافعًا عن رأيه بعرضه مجموعة من الحجج، وهي:

- الحُجّة الأولى: إنّ الضمائر بعد (لولا) في محل الجر بـ: (لولا) .
- الحُجّة الثانية: إنّ لـ (لولا) مع المكني حالاً يخالفها مع المظهر.

واختتم سيبويه طور المواجهة بقوله: المكني بعد (عسى) في محل النصب ب: (عسى) إجراء لها مجرى لعل.

إنّ طرق عرض الحجج بأنماط التحاور المختلفة، خير دليل على عبقرية علماء النّحو في إدارة الحوارات التفاعليّة.

## الحوار، والحجاج، والإقناع:

يُعدّ الحجاج وسيلة أساسية من وسائل الإقناع، والتأثير في المخاطب المتلقي (١)، وهو: آلية تواصليّة تجسّد الخطاب الاقناعيّ، له عددٌ من الملامح أهمها:

- 1. يتوجه إلى مخاطَبِ سواء أكان الجمهور كونيًا، أم خاصًا بحسب الحجاجيين.
  - ٢. يعبّر عنه باللغة الطبيعية.
- ٣. مسلّماته لا تعدو أن تكون احتمالية؛ إذ هناك امكانية النقض، أو الدحض، الأمر الذي يجعل من إمكان التسليم بالمقدّمة المعطاة أمرًا نسبيًا بالنسبة إلى المخاطَب.
  - ٤. لا يفتقر تقدّمه إلى ضرورة منطقيّة.

<sup>1)</sup> ينظر:النّص القرآني، وآفاق الدلائليات:١٢، و البلاغة الجديدة وتحليل الخطاب، دراسة نقدية الإسهامات، (رسالة ماجستير): ٣٧.

•. نتائجه غير ملزمة<sup>(۱)</sup>.

في الحجاج يمكن أن نميز بين ثلاثة مستويات تُسمّى بـ: (المثلث الحجاجيّ) (٢) نستطيع الترميز لها بالمخطّط الآتى:

# المثلث الحجاجي

الحُجّة التي يدافع عنها المخاطِب بهدف الإقناع.

المخاطِب، و هو من يقدّم الحجج لنفسه، وللآخرين

رأي المخاطِب: ينتمي إلى مجال المحتمل، سواء أكان الأمر متعلقا بوجة نظر، أم أطروحة، أم بقضية، أم بفكرة.

وإنّ الحجاج يمرُ بثلاث مراحلٍ في أثناء عمليّة التواصل(الحوار) بين المخاطِب، والمخاطَب، وهي:

- ١. مرحلة الإقناع: في هذه المرحلة يقدم المخاطب مجموعة من الحجج؛ لغرض إقناع المخاطب.
- 7. **مرحلة الاقتناع:** وهي المرحلة التي يبذل فيها المخاطب الجهد التأويلي المناسب للمقام؛ للوصول إلى النتيجة المبتغاة من الخطاب.
- ٣. مرحلة العمل: إنّ الحِجاج لا يتمّ بحدود (الاقتاع)، و (الاقتتاع) فحسب، بل لا بدّ من (العمل) بتلك القناعات؛ لأنّ العمل دليلّ مادّي على الاقتتاع، ولعلّ هذه المرحلة هي مقصود (أوستين) من (تأثير العمل في القول)، فعندما ينجز المخاطِب عملًا حِجاجيًا (عمل الاقناع)، فإنّ له تأثيرًا سلوكيًا، أو فكريًا، ينتظره المخاطِب من المخاطَب، كردّ فعلِ على حِجاجه، وينبغي على المخاطَب، وهو

109

١) ينظر: الاقناع، والتخيل في شعر أبي العلاء المعرى، (رسالة ماجستير): ١٤.

٢)ينظر: الحجاج في التواصل: ٣٥.

ينجز عملَه الحِجاجيّ، أن يكون واعيًا بِكُلِّ أدواته، وتقنياته الخطابيّة، التي يتمثلها في حِجاجه، فضلا عن مراعاة الظروف النفسيّة، والاجتماعيّة، واللياقة الأدبيّة، وكلُّ ذلك من شأنه أن يسهم في رفع مستوى حِجاجه، ومن ثمَّ القدرة على تحقيق الاقتتاع لدى المخاطَب، الذي لولاه لما كان هناك (حِجاج)(۱)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتى:

# المراحل التي يمر فيها الحجاج في أثناء عملية التواصل بين المخاطِب، والمخاطَب: مرحلة الاقناع مرحلة الاقتناع الجهد التأويلي للمخاطَب والفكري من والفكري من المخاطِب الم

وهناك مجموع من العوامل تسهم في اقناع المخاطَب<sup>(۲)</sup>، يمكن الترميز لها بالمخطّط الآتى:

. .

١) ينظر: الدَّرْس الحِجاجيّ في نظريّة تحليل الخطاب، (بحث): ٣٨.٣٧ .

٢) أمالي السُّهيليّ: ٤٣.



إنّ استراتيجية الاقناع: "تأتيرها التداوليّ في المرسل إليه أقوى، ونتائجها أثبت، وديمومتها أبقى؛ لأنها تتبع من حصول الاقناع عند المرسل إليه غالبًا، ولا يشوبها فرض، أو قوّة "(۱)، فالحجاج إذًا وسيلة من وسائل الاقناع يسعى إليها المخاطِب(المرسل) للتأثير في المخاطَب(المتلقي)، أو دحض آرائه، أو تغيير سلوكه بوساطة حجج مناسبة للمخاطَب(۱)، وتعتمد على دوره، ومهاراته اللغوية في انتقاء الحجج، وتسويغها، والمقدّمات بما يتناسب مع مقتضى الحال، والمقام (۱).

إن الإستراتيجية الاقناعية الحجاجية تسعى في إطارها العام إلى تحقيق أهداف المخاطب ومقاصده في الكلام، وهذا له تأثير في المخاطب؛ لحصول الاقتتاع عنده، فضلا عن ذلك استعمال الحجج، والأدلة، مما يضمن استمرارية الخطاب بين

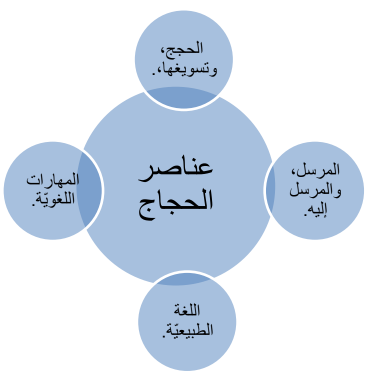
١) استراتيجيات الخطاب مقاربة تداوليّة لغويّة: ٥٤٥.

٢) ينظر: الحجاج في زهديات أبي العتاهيّه، (رسالة ماجستير): ١٥.

٣) ينظر: التلوينات الحجاجيّة في مقالات البشير الإبراهيمي، (أطروحة دكتوراه): ٣٦.

الطرفين في العملية التواصليّة<sup>(۱)</sup>، ويُعدّ التسييق أهم خاصية في التواصل الحجاجيّ؛ ذلك لأن الخطاب ينبغي أن يوضع في سياق حتى يسمَّى خطابا، ولتحقيق أهدافه لا بد من وضعه في سياقه الخاص به، وهو: السياق المقامي الذي يجعل من عملية التواصل أمرا ممكنا، فيما يتعلَّق بعناصر العملية التخاطبية، سواء أكانت ظاهرة، أم مضمرة<sup>(۱)</sup>.

إن للحجاج عناصر، يمكن الترميز لها بالمخطّط الآتي:



أما خصائصه (٢)، فيمكن الترميز لها بالمخطّط الآتي:

١) ينظر: بنية الخطاب الحجاجيّ في كليلة، ودمنة لابن المقفع، (أطروحة دكتوراه): ٦٥.

٢) ينظر: آليات الاقناع في الخطاب القرآني (سورة الشعراء نموذجا)، (رسالة ماجستير): ٥٧.

٣) ينظر: اللغة، والمنطق: ١١٦.

# الحجاج يمتاز ب:

القوّة

التوجيه الحجاجي يقوم بتحديد تسلسل القضايا، وهو على نوعين:

> تمتلك كل حُجّة قوّة متفاوتة، أي العلاقات الحجاجيّة متفاوتة

توجه معاكس، و هو: انتماء ملفوظين متناقضين. تحقيق مزدوج، وهو: انتماء الملفوظين لفنة حجاجية واحدة؛ لتحقيق غرض واحد.

وإنّ الاقناع يُمثل بداية للحوار، الذي يُبنى على مجموعة من الحجج، وأحيانًا يفتقد الحُجَّة، والبرهان، فيُبنى على القياس العقلي، الذي قد يصيب في الاقناع، وقد يخطئ (۱)، وكذلك ايراد الحجج يستند إلى مبدأ اقناع المخاطب (المتلقي) بشيء لا يعتقده؛ لأنّ الحجاج يؤسس على معلوماتٍ مضمرة يستنتجها المخاطب (المتلقي)؛ لارادة التسليم له (۲)، نحو: "ومن حروف الجرّ أيضًا ما لا يدخل على مضمر نحو منذ؛ لأن المطلوب بها الزمان، وصيغة المضمر ليست من صيغة الزمان في شيء "(۳).

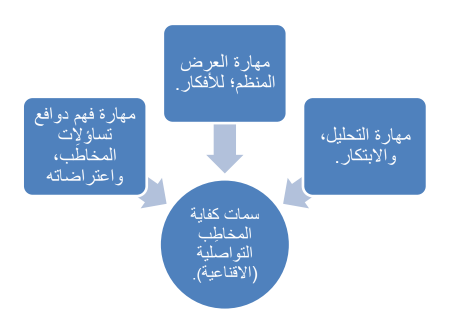
يقدم المخاطِب حُجَّة مضمرة، وهي: (منذ حرف جرّ لايجوز دخوله على مضمر)؛ لاقناع المخاطَب، وخلق نوع من التفاعل؛ للوصول إلى مرحلة الاقتتاع عن طريق التأويلي للمخاطَب؛ للوصول إلى النتيجة، وهي: (حرف الجر منذ لا يدخل على مضمر؛ لدلالته على الزمن.

١) ينظر: الاقناع، والتخيل في شعر أبي العلاء المعري، (رسالة ماجستير): ١٦.

٢) ينظر: الحجاج، والاحتجاج بأقوال سيبويه في كتب علوم القرآن كتاب البرهان للزركشي: ١٢.

٣) ينظر: أساليب الاقناع في القرآن الكريم، (رسالة ماجستير): ٢٩.

إنّ مصطلح الاقتتاع مقابل لمصطلح الاقناع؛ ذلك لأنّ الاقتتاع، هو: إذعان نفسي مبني على أدلة عقلية، على غرار إن الاقناع يتضمّن: السماح للمخاطِب بالاعتماد على العاطفة، والخيال في حمل الخصم على التسليم بالشيء، وهذا ليس من السهل، فالاقناع لا يقع إلا بحُجَّة، ودليل سواء أكان الدليل عقليلا، أم نقليًا، والاقناع قد يكون في بعض الأحيان جدليا في أُسلوبٍ حواريّ (۱)، وينبغي أن يمتلك المخاطِب في الحوار كفايّة تواصليّة، وإقناعيّة، وتمتاز هذه الكفايّة بمهارات متعددة (۲)، يمكن الترميز لها بالمخطّط الآتي:



الاقناع يمثل السلطة عند المخاطب، والسبب الذي يجعله سلطة مقبولة عند المخاطب، هو كون الحجاج الأداة العامّة من بين ما يتوسّل به المخاطب من أدوات، أو آليات لغويّة (٣)، فاقتتاع السامع "يكون بفعل تأثير ما يوظّفه المحاور من

١) ينظر: الاقناع، والتخيل في شعر أبي العلاء المعري، (رسالة ماجستير): ١٤.

٢)ينظر: الحجاج بمفهوم المنزلة عند سيبويه، (بحث) ١٣٨:، وآليات الاقناع في الخطاب القرآني، (سورة الشعراء نموذجا)، (رسالة ماجستير) ٢٧: ٢٨.

٣) ينظر: استراتيجيات الخطاب مقاربة تداولية لغوية: ٤٤٦.

دلائل متتوّعة في سبيل إبلاغ فكرته، وتحقيق استمالة متابعيه، وفقا لتأثير عقلي، أو عاطفيّ انفعاليّ تمارسه هذه الدلائل عليه من دون إكراه"(۱)، نحو: (إن سمّيت بقاضون، ونحوه، فناديته، ورخّمته، حذفت الواو، والنون؛ لأنهما زائدان، زيدًا معا، وأعدت ياء قاضٍ؛ لأنك إنما حذفتها من قاضون؛ لسكونها بعد حذف حركتها، وسكون الواو، فلما حذفت؛ للترخيم الحرف الذي؛ لأجله حذفتها، رددتها، فقلت: ياقاضي)، المخاطِب يحاور المخاطَب، ويقنعة بالحُجّة العقليّة(المضمرة)، وهي: حذف الواو، والنون عند النداء، والترخيم في جمع المذكر السالم إذا كان منقوصًا، واستدلّ بالمثال؛ لاقناع المخاطَب بالنتيجة، وهي: حذفت الواو، والنون؛ لسكونها بعد حذف حركتها، ثمَّ أعدت ياء المنقوص، فالعملية تفاعليّة، وتواصليّة.

وإنّ القيمة الحجاجيّة؛ لأي ملفوظ لا تتحصر في المعلومات التي ينقلها المخاطِب فحسب، بل تتوقف أيضا على التوجيه الحجاجيّ؛ لذلك الملفوظ الذي ينتهي بالمخاطِب إلى قصد كلامي محدد، فالعلاقات الحجاجيّة تمتاز بالقصديّة الحجاجيّة التي تسهم في تحديد التوجه الحجاجيّ للملفوظ<sup>(۲)</sup>، فعمليّة نقل الأخبار، وتبادل الآراء، والأفكار بين المخاطِب(المرسل)، والمخاطب(المتلقي)، ويتضمن ذلك عنصرين، هما: القصد، والنية في مضمون الخطاب؛ ذلك لاحداث الاقناع بأسلوب المحاجّة (۱).

١) الحجاج في كتاب البيان، والتبين، (أطروحة دكتوراه): ٣١٣.

٢) ينظر: اللغة، والمنطق:١١٧، والسلالم الحجاجية في القصص القرآني، (أطروحة دكتوراه):١٤٠.

٣) ينظر: السلالم الحجاجية في القصص القرآني، (أطروحة دكتوراه): ١٢، والحجاج بين النظرية، والأسلوب:١٦.١٥.

"إنّ المتكلمين الذين يعرفون أن لديهم رأيا ما لم يتقبله المحاورون في البداية، يوظفون مجموعة من المقترحات التي يعتقدون أنها مقبولة، كما يعتقدون أنها بمثابة مبرر جيد لهذا الرأي؛ من أجل تغيير الرأي المبدئي؛ لأطراف الحوار" (١).

إنّ الحجاج لا يخرج عن دائرتي: الجدل، والمناظرة؛ لما لهما من التأثير في الخصم، واقناعه بالإدلة، والحجج مع ارتباطهما بفن الخطابة بنوعيها: خطابة الجدل، والمناظرة، والخطابة التعليميّة(٢)، وفيما يأتي شرح للجدل، والمناظرة:

#### • المناظرة:

المناظرة في اللغة مشتقة من الجذر اللغوي (نظر)، وفي لسان العرب: "التَّناظر: التَّراوض في الأَمر، ونظيرك: الَّذي يراوضك، وتناظره، وناظره من المناظرة. والنَّظير: المثل، وقيل: المثل في كلِّ شيءٍ "(").

قال الجرجانيّ (٨١٦ه): "المناظرة: لغة من النظير، أو من النظر بالبصيرة، واصطلاحًا، هي النظر بالبصيرة من الجانبين في النسبة بين الشيئين إظهارًا للصواب"(٤)، و "المناظرة المباحثة، والمباراة في النظر"(٥).

١) التداوليّة، وتحليل الخطاب مارغاريدا باسولز بويغ، (بحث): ٢٣٢.

٢) ينظر: بنية الخطاب الحجاجيّ في كليلة، ودمنة لابن المقفع، (أطروحة دكتوراه): ٧٥.

٣) لسان العرب مادة (ن ظر): ٥: ٢١٩.

٤) كتاب التعريفات: ٢٣٢.٢٣١، و التوقيف على مهمات التعاريف:٣١٦.

أساليب الحجاج في القرآن من خلال سورة ( الإسراء) إلى سورة (يس) (دراسة تحليليّة)،
 (رسالة ماجستير): ۱۰.

لفظة مناظرة، جمعها: مُناظرات، وهي من الألفاظ الخاصة بفعاليات المجالس الثقافيّة، وأنشطتها (۱).

وهي من أهم أشكال الخطاب اللغوي تتم بين طرفين، بحيث يسعى كلّ واحد منهما إلى إثبات صحة ما يقول الذي، و يتمظهر عن طريقها البناء الحجاجيّ؛ لأنها تقوم على المجادلة التي تستدعي إلى بسط الحجج التي تقنع المخاطّب فتؤثر فيه على وفق بنيات فكريّة، ولغويّة تخدم المقاصد المراد<sup>(۲)</sup>، فالمناظرة: "في أساسها فعالية حواريّة تجري بين طرفين، أو أكثر، تدور حول قضيّة خلافيّة، يطرح كُلّ منهما بالحوار ما يحمل من حُجج تدعم موقفه من الدّعوى، مراعيًا آداب الحوار" (")، وهي: استدلال حواريّ، وأسلوب تفاعليّ عقليّ، ومنهج فكري، أطر العديد من الأنشطة، والخطابات المعرفيّة في التراث العربي، مثل: خطابات التعارض، والرّد، القياس في النّحو (أ)، وتوصف بأنّها: فعاليّة حوارية، أساسها التداول في القضايا الخلافيّة، ويتكون الحوار في المناظرة من طرفين: مدع، ومعترض، أو معترض، أو معترض، ومنتقد يتخذ صيغة المواجهة الاقناعية المباشرة، إذ تتدخل فيه ذاتان متقابلتان ضمن مشهد تخاطبيّ تواصليّ فعلي (°)، فهي تتكون من ركنين، هما: الموضوع، مشهد تخاطبيّ تواصليّ فعلي (°)، فهي تتكون من ركنين، هما: الموضوع،

١) ينظر: ألفاظ الحياة الثقافيّة في مؤلفات أبي حيّان التوحيديّ: ١٥٣.

٢) ينظر: آليات الحجاج في المناظرات النّحويّة "السيرافي، ومتى" –أنموذجا -: ، (رسالة ماجستير) ١٣.١٢.

٣) الحجاج في النّصّ القرآني " سورة الحواميم أنموذجًا"، (رسالة ماجستير):٧٧.

٤) ينظر: بلاغة الاقناع في المناظرة: ١٦.

٥) ينظر: المصدر نفسه:١٨٣.

والمتناظرين (١)، نحو: قول ابن الشّجريّ (ت٤٢٥ه) في موضوع: ( ما دخلته الهاء؛ للتكثير، والمبالغة في الوصف):

"زادوا الهاء؛ للتكثير، والمبالغة في الوصف، في قولهم: رجل علاّمة، ونسّابة، وسأّالة، وراوية للشّعر، وكذلك قولهم: رجل فروقة، وملولة، وحمولة، دلّت الهاء فيه على كثرة الفرق، والملل، والاحتمال، وكذلك امرأة فروقة، وملولة، وحمولة، دخلتهنّ الهاء لما ذكرناه من التكثير، والمبالغة، لا للتأنيث...، وذهب ثعلب، وهو مذهب الفرّاء، إلى أن الهاء في قولهم: علاّمة، ونسّابة، وراوية؛ للتأنيث لا للمبالغة في الوصف، وكذلك رجل مجذامة، ومطرابة، ومعزابة، قال: وذلك إذا مدحوه، كأنهم أرادوا به داهية، وكذلك إذا ذمّوه فقالوا: رجل لحّانة، ورجل هلباجة جخابة فقاقة، كأنهم أرادوا به بهيمة.

والذي ذهب إليه البصريون من أن المراد بتأنيث هذه الأوصاف المبالغة في الوصف، هو الوجه؛ لأنه قد جاء من هذا القبيل ما هو خارج عن معنى الداهية، والبهيمة، وذلك نحو قولهم: رجل ملولة، ورجل صرورة؛ للذي لم يحجج قطّ، وامرأة نصوح"(٢).

في هذا المجلس، مناظرة بين أعلام المدرسة الكوفيّة المتمثل ب: (الفرّاء(ت٢٠٧ه)، وثعلب(ت٢٩١ه))، والمدرسة البصريّة مناظرة عن طريق عرض الآراء المتمثلة بعرض الحجج، والتسويغ لها؛ للدفاع عن وجهة نظر كلّ مدرسة، فنجد المناظرة كاملة عن طريق عرض موضوع المناظرة، ووجود أطرافها، وإن لم

١) ينظر: آليات الحجاج في المناظرات النّحويّة "السيرافي، ومتى"-أنموذجا-، (رسالة
 ١٤.

٢) أمالي ابن الشَّجريّ، (المجلس الحادي والخمسون): ٢: ٢٥٦.٢٥٥.

يكن مناظرة مواجهة شخصية إلا أنه مناظرة آراء مختلفة، يمثّل الفرّاء (ت٢٠٧ه)، وثعلب (ت٢٩١ه) أحد طرفي عرض الحجج، والنتائج، وعلى النحو الآتي: موضوع المناظرة: ذكر ما دخلته الهاء؛ للتكثير، والمبالغة في الوصف. أطراف المناظرة:

- المدرسة الكوفية، المتمثلة ب: (الفرّاء(ت٧٠٧هـ)، وتعلب(ت٢٩١هـ)).
  - المدرسة البصرية: (الخليل(ت ١٧٠هـ)، وسيبويه(ت ١٨٠هـ)).

رأي المدرسة الكوفية: (الهاء في قولهم: علامة، ونسابة، وراوية؛ للتأنيث لا للمبالغة في الوصف، وكذلك رجل مجذامة، ومطرابة، ومعزابة)

حُجّة المدرسة الكوفيّة: وجوب دلالة دخول الهاء في علاّمة، ومجذامة، ونحوهما على التأنيث.

النتيجة: دلالة الهاء على التأنيث، لا على المبالغة.

رأي المدرسة البصرية: (أن المراد بتأنيث هذه الأوصاف المبالغة في الوصف). حُجّة المدرسة البصرية: دلالة دخول الهاء؛ للتأنيث، والمبالغة في الوصف. النتيجة: لأنه قد جاء من هذا القبيل ما هو خارج عن معنى الداهية، والبهيمة.

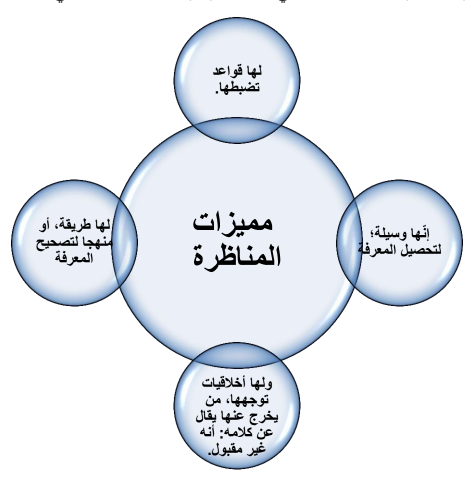
عرض كلّ من الكوفيين، والبصريين حججهم في أسلوب المناظرة، وقد استدلّ كلّ منهم بالأمثلة؛ لإثبات حُجَّته.

إنّ التفاعل الحقيقي داخل المناظرة حدث انطلاقا من التبادل في الأدوار بين المخاطِب (المتكلم)، والمخاطَب (والمستمع)، ومناقضة أحدهما كلام الآخر، وهذا ما أدى إلى توالد النّصوص من بعضها، ومما زاد هذه المناظرة تفاعلا المعرفة المشتركة بين المتناظرين، إذ كلّ منهما يعرف الآخر معرفة جيدة إلى درجة ارتقائها إلى مرتبة

التحاور، فضلا عن ذلك إنّ المناظرة لها معينات متعددة في انتاجها أهمها: تنوع المخاطَب (المتلقي)، وتعدده، الذي أثر في مسارها (۱).

#### خصائص المناظرة:

تمتاز المناظرة بالنقاط الآتية التي يمكن الترميز لها بالمخطّط الآتي (٢):



و"أُسلوب المناظرة مبنيّ على الجانب التّداوليّ بين المتناظرين، وهذا بفضل الخاصية التفاعلية بينهما، وقائم على العلاقة الإستدلاليّة المبنيّة على دعواى،

14.

١) ينظر: الحجاج في شعر النقائض، (رسالة ماجستير): ٨٠.

٢) ينظر: الحوار أفقا للفكر ٣٢:

واعتراض عليها" (۱)؛ "لتحقيق الإقتتاع تستند المناظرة إلى أقوال تشكل سلطة مرجعية معترفا بها، قادرة على تجاوز معارضة الخصم، وانتزاع تسليمه، وهذه الأقوال، هي: الشواهد، وترتبط تحديدا في التراث العربي الإسلامي بالآيات القرآنية، والحديث النّبويّ، والأبيات الشعريّة، والأمثال، والحكم" (۲)، نحو قول ابن الشّجريّ(ت ٢٠٥ه) في ذكر الخلاف في (نعم، وبئس) بين البصريّين، وبين الفرّاء(ت ٢٠٧ه)، وأصحابه:

"أجمع البصريّون من النحوبيّين على أن (نعم، وبئس) فعلان، وتابعهم علي بن حمزة الكسائيّ.

وقال أبو زكريا يحيى بن زياد الفرّاء: هما اسمان، وتابعه أبو العباس أحمد بن يحيى ثعلب، وأصحابه، على اسميّتهما، وإن كان لهما لفظ الفعل الماضي؛ وذلك لأنهما نقلا إلى المدح، والذمّ عن النعمة، والبؤس اللذين يكون فيهما: نعْمَ، وبِئْسَ فعلين، كقولهم: نعم الرجل: إذا أصاب نعمة، وبئس: إذا أصاب بؤسًا.

واحتجّ الفرّاء بقول العرب: ما زيد بنعم الرجل، وبقول حسّان بن ثابت (٣):

# ألست بنعم الجار يؤلف بيته أخا قلّة أو معدم المال مصرما

ويقول بعض فصحاء العرب: (نِعْمَ السّير على بِئْسَ العير)، فدخول الباء، و"على" عليهما يحقّق لهما الاسميّة.

وقال أبو بكر محمَّد بن القاسم بن بشّار الأنباريّ: سمعت أحمد بن يحيى يحكي عن سلمة بن عاصم، عن الفرّاء: إنّ أعرابيّا بشّر بابنة ولدت له، فقيل له: نِعْمَ الولد

-

ا) بلاغة المتكلم في كتاب الأذكياء، (رسالة ماجستير): ٥٤، وينظر: الحجاج في النّصّ القرآني
 " سورة الحواميم أُنموذجا"، (رسالة ماجستير): ٦٩.

٢) بلاغة الاقناع في المناظرة: ٢٣٣.

۳) دیوان حسان بن ثابت: ۲۱۸.

هي! فقال: والله ما هي بنعِم الولد، نصرها بكاء، وبرّها سرقة، فهذا أحد احتجاجاتهم"(١).

موضوع المناظرة: الخلاف في (نِعْمَ، وبِئْسَ) بين النحويين.

#### أطراف المناظرة:

- 1. النّحاة البصريون، والكسائي (ت١٨٩هـ) من الكوفيين.
- ٢. النّحاة الكوفيون، منهم: (الفرّاء(ت٧٠٧هـ)، وتعلب(ت٢٩١هـ)، وأصحابهم).

ادّعى البصريون، وأبو حمزة الكسائيّ (ت ١٨٩ه) أن: ( نَعْمَ، وبِئْسَ) فعلان، واعترض عليهم النّحاة الكوفيّون، وقالوا إنّهما اسمان؛ وسوّغوا النتيجة؛ لدخول حرف الجرّ عليهما، واستدلوا بالأمثلة، وبالشاهد الشعري، وبقول العرب الفصحاء؛ لتحقيق اقناع المخاطّب، واسناد المناظرة بهذه الأقول، واقناع المُدّعي .

وإنّ مايثبت الطابع المباشر؛ لحوار المناظرة، هو: "اعتمادها المكثف على السؤال، والجواب، وهما مؤشران على حاليّة النقاش، وحضور الذوات المتفاعلة، فاختراق الآخر يتم عبر مباشرة الإتصال الحي معه بالسؤال، وانشباك الآخر يتم عبر أجوبة وتعقيبات، وردود يتوجه بها مباشرة، وفي الحين إلى المبادرة في الحوار "(٢).

وقد أخطأ الكثيرون عندما خلطوا المناظرة بالجدل، وجعلوا غاية التناظر، هي: "طلب النصرة، والغلبة على الخصم، بينما المناظرة هي أصلا البحث المشترك، طلبا للصواب، سواء أظهر هذا الصواب على يد هذا الجانب (المعتقد المدّعي)، أم ذاك (المنتقد، أو المعترض)" (٣).

1 4 7

١) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الموفى الستّين): ٢: ٤٠٥.٤٠٤.

٢) بلاغة الاقناع في المناظرة:١٨٣.

٣) الحوار أفقا للفكر :٣٣.٣٢

"قد يكون حجاج المرسل حجاجًا على خطاب (متوقع) من المرسل إليه (متخيّل) يفترض المرسل وجوده تحسبًا لأي اعتراضات قد يواجه بها خطابه، بالاستناد على معرفته به وبعناصر السياق، ومن ذلك حججه المفترضة" (۱).

وينبغي أن يراعي المخاطِب في حجاجه أمرين:

- الأول: الهدف الذي يرمي إلى تحقيقه، وهو: الاقناع.
- الثاني: الحجج التي يمكن أن يعارضه بها المخاطَب، يمحّصها عند استحضار حججه ويفندها، ويعارضها بالحجج التي يتوقّعها من المخاطَب، فلا يتمسّك بها إلا إذا ادرك إنها تؤول إلى القبول، والتسلّيم (٢).

#### • **الجدل**:

جدل: الجيمُ، والدَّالُ، واللامُ أصلٌ واحدٌ، وهو من باب: "استِحْكَام الشيء في استرسال يكون فيه، وامِتَداد الخُصومة، ومُراجعة الكلام"(٣).

جَادَل : فعل مبني للمعلوم يراد به: دافع، وناقش، بالحُجَّة، فالجدال لابد له من حُجَّة (٤).

ويقال: "وَرجل جَدِلٌ، ومِجْدَل، ومِجْدال: شديد الجَدَل،...والمَجْدَل: الجماعة من النَّاس، أراهُ لِأَن الْغالب عليهم إذا اجتمعُوا أن يتجادلوا"(٥)، و المُجادلة على زنة مُفاعلة مشتقة من الْجَدَل، وهو الْقدرة على الخصام، والحُجَّة فِيه، وهي مُنازعةً

١) استراتيجيات الخطاب مقاربة تداوليّة لغويّة: ٤٧٣.

٢) ينظر: استراتيجيات الخطاب مقاربة تداوليّة لغويّة: ٤٧٣.

٣) معجم مقاييس اللغة: ١ :٤٣٣، وينظر: تاج العروس من جواهر القاموس: ٢٨ :١٩٤.

٤) ينظر: المعجم الموسوعي؛ الألفاظ القرآن الكريم، وقراءاته: ١٢٣.

٥) المحكم، والمحيط الاعظم: ٧: ٣٢٥.

بالْقَول؛ لاقناع الغير بالرأي، ومنه سُمِّي علْمُ قَوَاعد المُناظرة، والاحتجاج في الْفقه علم الْجَدَلِ (۱).

"إنّ المجادلة جنس من الخطاب يدعم فيه الأفراد مواقف نزاعية قابلة؛ للجدل"(٢)، ولم " يُسمع للجدل فِعْل مجرَّد أَصليّ، والمسموع منه جَادل؛ لأَنَّ الْخصام يَستدعي خصمَينِ.

وأَمَّا قَولِهم: جَدَلهُ، فهو بمعنى: غلبه في المُجَادَلة، فليس فعلًا أصليًا في الاشتقاق. ومصدرُ المُجادلة: الجدالُ" (٣)، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجِّ ﴾ (٤).

"وأَمَّا الْجَدَلُ بِفَتْحَتَين فهو اسم المصدر، وأَصله مشتقٌ من: الْجَدَل، وهو: الصَّرع على الأَرض؛ لأَن الْأَرْض تُسمَّى: الْجَدَالة - بفَتح الْجيم - يقَال: جدلهُ، فهو: مجدولٌ "(٥).

وقيل: الجدال: مُقابلة الحُجَّة بأخرى، وجادله مُجادلة: أي ناظره، وخاصمه (٢). وهو: هو أن يقصد المرء غلبة مَنْ يُنَاظره سواء أكان حقًا، أم باطلا(٧).

وعُرِّف بأنه: "القياس المؤلف من المشهورات، أو المسلمات، والغرض منه: إلزام الخصم، وافهام من هو قاصر عن إدراك مقدّمات البرهان"(^).

١) ينظر: التحرير، والتنوير:٥:١٩٤٠

٢) بحوث في تحليل الخطاب الاقناعي: ٢٨.

٣) التحرير، والتنوير:٥: ١٩٤٠.

٤) سورة البقرة: الآية: ١٩٧.

٥) التحرير، والتتوير:٥ :١٩٤.

٦) ينظر: الصحاح تاج اللغة، وصحاح العربية:٤ :١٦٥٣، و لسان العرب: ١١: ١٠٥.

٧) ينظر: معترك الأقران في إعجاز القرآن: ٢:١٤٠.

٨) التوقيف على مهمات التعاريف:١٢٣.

وفي الكليات للكفوي (ت ١٠٩٤ه): "عبارة عن دفع الْمَرء خَصمه عن فساد قَوله بحُجَّة، أو شُبهة، وهو لَا يكون إلَّا بمنازعة غيره"(١).

والجدل عند الفلاسفة يعني: فن الحوار، والمناقشة بوساطة السؤال، والجواب بين المخاطِب، والمخاطَب<sup>(۲)</sup>.

ويراد به: "المفاوضة على سبيل المنازعة، والمغالبة، ويطلب كلّ واحد أن يرد الآخر عن حجته، ومحجته (٣)، وعرّفه الجويني (٣٨٠٤هـ)، بأنّه:

"إظهار المتنازعين مقتضى نظرتهما على التدافع، والتنافي بالعبارة، أو ما يقوم مقامها من الإشارة، والدلالة"(٤).

والخصومة: "خاصمه خصاما، ومخاصمة نازعه، وجادله، ومنه الخصومة، وجمعها: خصومات، وهي: المناقشات الشفاهية، والكتابية التي تقوم بين الأفراد حول مسألة من المسائل التي يتنازعون فيها "(٥).

يتضح من التعريفات المذكورة في أعلاه أن معنى الجدل يدلّ على ما يأتي:

- 1. امِتَداد الخُصومة، ومُراجعة الكلام.
- ٢. المنازلة بالقول؛ لاقناع المخاطَب.
  - ٣. المفاوضة على سبيل المنازعة.
- ٤. سُمي علم الجدَل عند الفقهاء بـ: (علْمُ قَوَاعد المُناظرة، والاحتجاج).

٢) ينظر: الخطاب الحجاجيّ السياسي في كتاب " الإمامة والسياسة المدخل، (رسالة ماجستير):
 ماجستير): ٢٨.

١) الكليات: ٣٥٣.

٣) أساليب الحجاج في القرآن من خلال سورة ( الإسراء) إلى سورة (يس)، (دراسة تحليلية)،
 (رسالة ماجستير): ١٠.

٤) الكافية في الجدل للجويني إمام الحرمين: ٣٠.

٥) المعجم الفلسفي: ١: ٥٢٩.

٥. عند الفلاسفة تعنى: فن الحوار، والمناقشة بوساطة السؤال، والجواب.

#### مُقابلة الحُجَّة بأخرى.

إنّ مفهومي: الحجاج، والجدل من الألفاظ المترادفة عند العرب القدماء، وبعض الدراسات الحديثة تزاوج بين المفهوميين، وتجعلهما مترادفين كما هو الشأن في كتاب: (مواقف الحجاج والجدال في القرآن الكريم)؛ لمؤلفه الهادي حمو (1)؛ لذا قال الدّكتور عبد الله صولة: "إنّ اعتبار القدماء، وبعض المحدثين الحجاج مرادفًا للجدل، ومراوحتهم بينهما في الاستعمال، والاستخدامهم أحداهما معطوفًا على الآخر باعتبارهما مترادفين من شأنه أن يضيق مجال (الحجاج)، ويغرقه في الجدل من حيث هو صناعة، ومن حيث هو على العموم" (1)، وبعضها ترى أن المفهوميين ليسا مترادفين، مفهوم الحجاج أوسع من الجدل إذ ليس الحجاج محصورًا بالحوار الذي يمتاز ب: "الخصومة، أو النزاع" (1).

"يختص الحجاج بالدّلالة أساسا على معنيين: معنى القصد، ومعنى الاقناع عن طريق: الجدل، والتخاصم الفكري" (ئ)، نحو قول ابن الشّجريّ(ت٢٤٥هـ): " اختلف في قوله جلّ وعزّ: ﴿ لَا جَرَمَ أَنَّ لَهُمُ النَّارَ ﴾ فقال الفراء: معناه لا بدّ، ولا محالة أنّ لهم النار، وقال الزجّاج: إن (لا) ردّ، أى لا، ليس الأمر كما وصفوا، جرم أن لهم النار، أى وجب، حكى ذلك عن قطرب.

1 1 7

١) ينظر: الحجاج في خطاب أدب الكديّة، (رسالة ماجستير) ٩:

٢) الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الإسلوبية: ١٥.

٣) ينظر: بنى الحجاج في نهج البلاغة (دراسة لسانيّة)، (أطروحة دكتوراه): ١٩.

٤) المنحنى الحجاجي للخطاب القرآني، وأثره في منهج الاستدلال الإصولي، (بحث): ١٣١.

٥) سورة النحل: الآية: ٦٢.

وقال غيرهما: إنّ (لا) زائدة، وجرم فعل ماض، معناه: ثبت، وحقّ، والفرّاء لا يرى زيادة (لا) في أول الكلام، فجرم على قوله اسم منصوب بلا، على التّبرئة.

وقال أبو العباس المبرّد: إذا قلت: لا محالة أنك ذاهب، ولا بدّ أنك ذاهب، فأنّك: في موضع رفع، بمنزلة (أفضل) في قولك: لا رجل أفضل منك.

وأقول: إن قوله: لا جرم إذا كان بمعنى لا بدّ، ولا محالة [فإنّ حرف الجرّ مقدّر في الخبر، فالتقدير: لا بدّ من أنّ لهم النار، ولا محالة] في أنّ لهم النار، كما تقول: لا بدّ من هذا، ولا محالة في هذا" (١).

ابن الشّجريّ(ت٢٤٥ه) عرض مجموعة من الحجج في قوله تعالى، اختلف النّحاة فيما بينهم في لام ﴿ لَا جَرَمَ ﴾ ، حُجّة الفرّاء(ت٢٠٧ه)، والمبرد(ت٢٨٥ه) لا زيادة فيها.

وحُجّة الزجاج(ت ٢١١ه): إن (لا) ردّ، أي لا، ليس الأمر كما وصفوًا، جرم أن لهم النار، أي وجب، حكى ذلك عن قطرب.

وابن الشّجريّ(ت ٢٤٥ه) يرى لا زيادة فيه.

لا يشترط في عمليّة التواصل (الحجاج) وقوع الخصومة، وتحقيق الغلبة، بل الهدف تحقيق الوظيفة الاقناعية التأثيرية في المخاطَب، التي ينتج عنها قبول الدعوى المُقدمة (الحُجَّة) (٢).

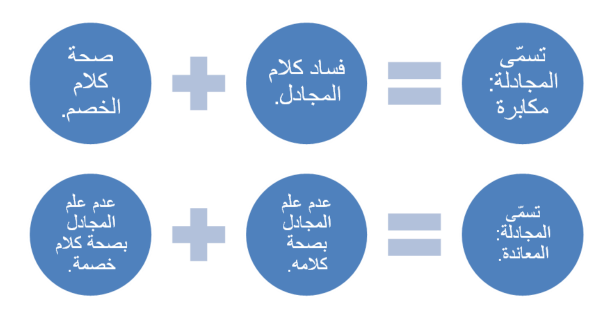
و"إذا علم المجادل بفساد كلامه، وصحة كلام خصه، فنازعه، سمّيت مجادلته (مكابرة)، وإذا جادل في الأمر مع عدم العلم بكلامه، وكلام صاحبه، فنازعه، سمّيت مجادلته (معاندة)" (٢)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:

1 / /

١) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس السابع والستون): ٢: ٥٣٠.٥٢٩.

٢) ينظر: التراكيب التعليليّة في القرآن الكريم، (دراسة حِجَاجية )، (أطروحة دكتوراه):٦.

٣) المعجم الفلسفي: ٢: ٣٤٣.



"الحجاج يأخذ من الجدل طابعه الحواري المنطلق من وضعيات، ومسائل معينة، كما يأخذ من الخطابة كيفيات تقديمها للحجج، وترتيبها، ومزجها بين الاقناع والاستمالة، والتأثير " (۱)، وإنّ نقطة الالتقاء بين الحجاج، والجدل (۲)، يمكن الترميز لها بالمخطّط الآتي:

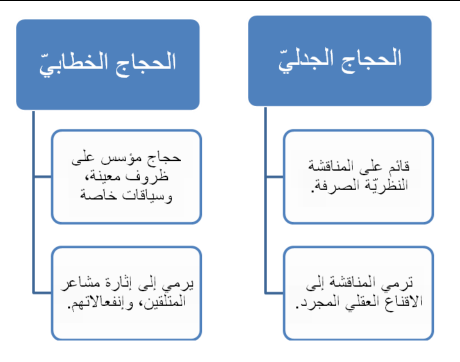


الفرق بين الحجاج الجدليّ، والحجاج الخطابي<sup>(۱)</sup>، يمكن الترميز له بالمخطّط الآتي:

<sup>1)</sup> بلاغة الاقناع دراسة نظرية، وتطبيقيّة: ٢٤.٢٣.

٢) ينظر: التراكيب التعليليّة في القرآن الكريم، (دراسة حِجَاجيّة)، (أطروحة دكتوراه): ٣.

٣) ينظر: بنية الخطاب الحجاجي في كليلة، ودمنة لابن المقفع، (أطروحة دكتوراه): ٧٩.



والجدال على نوعين في القرآن الكريم(١):

- الأول: الجدال الإيجابي، نحو قوله تعالى: ﴿ وجادلهم بالتي هي أحسن ﴾ (٢).
  - الثاني: الجدال السلبي، نحو قوله تعالى: ﴿ وهم يجادلون في الله ﴾ (٣).

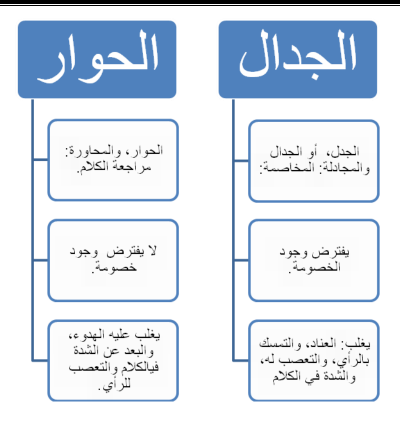
الفرق بين الجدال، والحوار (٤)، يمكن الترميز له بالمخطط الآتي:

١) ينظر: الحجاج في شعر النقائض، (رسالة ماجستير):١٤.

٢) سورة النحل: الآية:١٢٥.

٣) سورة الرعد: الآية :١٣.

٤) ينظر: أساليب الحجاج في القرآن من خلال سورة (الإسراء) إلى سورة (يس) (دراسة تحليلية)،
 (رسالة ماجستير): ١٠.



إنّ الجدال مدعاة الخلاف، والفتتة يتضمن معنى الصراع، بين طرفين، أحدهما: يحاول أن يخطئ أحد الأطراف، وأن أصاب في القول، ومنهم من يرى الحق، ويميل عنه، ويدافع عن غيه، وضلاله، وهو على يقين من ذلك، فالمجادل يرمي إلى حُبّ الظهور، والمباهاة (١).

يتضح أن الجدل لا يرمي إلى الاقناع، بل يرمي إلى نصرة الرأي المعارض للخصم.

يأخذ "مفهوم الحجاج، أو المحاجّة: المجادلة، وهو أيضا طريقة عرض الحُجج، وتنظيمها، ويدلّ اللفظ على مجموع الحجج الناتجة عن ذلك العرض"(٢).

١) ينظر: الاقناع، والتخيل في شعر أبي العلاء المعري، (رسالة ماجستير): ٢٠.١ ٩.

۲) مصطلح الحجاج بواعثه، وتقنياته، (بحث): ۲۷۰، وينظر: التداوليّة، والحجاج . مدخل ونصوص: ٦٨.

إنّ الجدال يمثل الخطاب الحجاجيّ؛ ذلك لأن الحجاج يكون؛ لخصومة (١).

إنّ التفاعل الحجاجيّ عند السفسطائيّين يمثل ظاهرة جدليّة، وهي: حوار معلق يُدار بحسب قواعد دقيقة، و يواجه عارضا معارضًا أمام الجمهور يقود ردّ فعله بالتحكيم في النقاش، وتتعاقب الأسئلة، والأجوبة بحسب نظام التفاعل اللغويّ(٢).

الحجاج عند جميع فلاسفة العصور يُطلق على تحليل فن الحوار (الجدال)، وفن الكلام (الخطابة)، فالحجاج عندهم يوظف حيثما عمد الفكر إلى المضاربة، فهو تابع للجدل؛ لكونه علما يدور على كيفيات الاحتجاج، والسبل الكفيلة باقناع المخاطب (٣).

### الجدل الجدلى:

"الغرض من الجدل إن كان المجادل سائلا معترضا: إلزام الخصم، واسكاته، وإن كان مجيبا حافظا للرأي أن لا يصير ملزما من الخصم، والمفهوم من كلامهم أن السائل المعترض يؤلفه مما سلم من المجيب مشهورا كان، أو غير مشهور، والمجيب الحافظ يؤلفه من المشهورات المطلقة، أو المحدودة حقة كانت، أو غير حقة" (٤).

"يراد بالجدل، أو الديالكتيك الجدل، أو المحاورة، أو استعراض الأفكار المتناقضة حول موضوع ما، أي: إن الجدل، هو: تبادل الحجج، والأفكار، وتبادل وجهات النظر المختلفة من أجل الوصول إلى الحقيقة، أو هو ذلك الجدل بين طرفين

١) ينظر: مصطلح الحجاج بواعثه، وتقنياته، (بحث) ٢٦٨٠.

٢) ينظر: الحجاج، كريستيان بلانتان: ١٤. ١٥.

٣) ينظر: الخطاب الحجاجيّ السياسي في كتاب الإمامة، والسياسة، المدخل، (أطروحة دكتوراه): ١٨٠.

٤) موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون، والعلوم: ١ :٥٥٣.

دفاعا عن وجهة نظر معينة، ويكون غالبا تحت لواء المنطق، أو اللوغوس، أو مقاييس الاستدلال" (١).

إن السبب الرئيس في نشأة كلّ من الحجاج الجدليّ، والحجاج الخطبيّ، هو: الخلاف وهو (منجم) السؤال، سؤال الإختيار بين رأيين في اتجاهين مختلفين يقعان في مسألةٍ واحدة (٢)، نحو: "إن قيل: لم لزم حذف النون من اسم الفاعل إذا اتصلت به الكاف، والهاء، ونظائرهما من الضمائر، في قولهم: مكرماك ومكرموك، وضارباه، وضاربوه، ولم يقولوا: مكرمانك، ولا مكرمونك، ولا ضاربانه، ولا ضاربونه، كما قالوا في الفعل: يكرمانك، ويكرمونك، ويضربانه، ويضربونه؟

فالجواب: إنّ بين النّونين فرقا؛ وذلك أن النون في الفعل إعراب، فهي تثبت إذا اتصل الفعل بمضمّر، أو مظهر علامة؛ للرفع، وتسقط في الجزم، والنصب، والنون في الاسم، إنّما هي بدل من حركة الواحد"(٣).

يتكون قول ابن الشّجريّ(ت٢٤٥ه) من:

المقدِّمة الكبرى: تسقط النون في اسم الفاعل في حالتي: الجزم، والنصب.

المقدّمة الصغرى: تثبت النون إذا اتصل الفعل بمضمر، أو مظهر علامة؛ للرفع.

النتيجة: إنّ بين النّونين فرقًا.

١) نظريات الحجاج، (بحث): ٨.

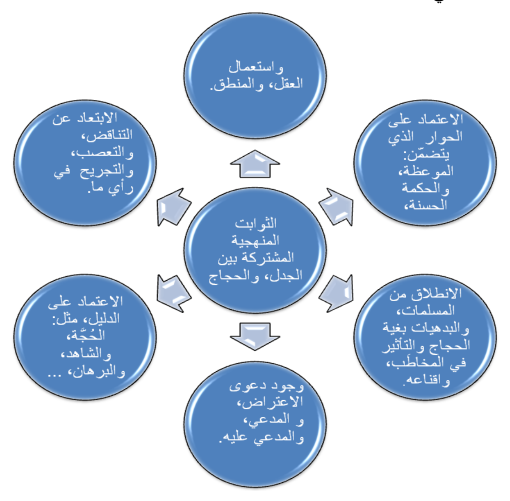
٢) ينظر: الحجاج عند أرسطو هشام الريفي، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد
 الغربية من أرسطو إلى اليوم: ١٢٢.

٣) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الموفى الثلاثين): ١: ٣٠٥.٣٠٤.

عن طريق المقدِّمة الكبرى، والمقدِّمة الصغرى، والنتيجة نستنبط حكما نحويّا، هو:

- 1. إثبات النون في حالة الرفع إذا اتصل الفعل بمضمر، أو مظهر.
- حذف النون في اسم الفاعل في حالتي النصب، والجزم إذا اتصلت بالكاف،
   والهاء.

و الثوابت المنهجيّة المشتركة بين الجدل، والمناظرة (۱)، يمكن الترميز لها بالمخطّط الآتى:



١) ينظر: نظريات الحجاج، (بحث): ١٤.١٣.

المخاطِب يرمي اقناع المخاطَب عن طريق تحديد مجموعة من الأقوال، أو بناء معرفة مشتركة بينهما عن طريق: الفهم، والإفهام (١).

والجدل عند أرسطو نمطًا حجاجيًا يدور على اختبار الأقاويل، ولا سيمًا الأقاويل الخلافية، وعناصر هذا هذا القول الحجاجيّ طرفان، الأول، يسمّى: السائل، والثاني: المجيب بفعل الجواب، وهو تلازم بين فعلي: السؤال، والجواب، ويمثل السائل الطرف المهم في الجدل؛ لأنّه يرتب أسئلته بطريقة حجاجيّة، فضلا عن ذلك أنه يستدرج عن طريقها المجيب إلى أن يسلم له ما يحتاجه (٢).

"الاقناع الحادث في المحاورة الجدليّة يُسمَّى تبكيتًا؛ لأن تلك المحاورة تقوم بين طرفين كلاهما يحاول تخطئة الطرف الآخر مستعملا البرهانيات من مقدِّمات وعلائق، ونتائج صورية منطقيّة" (٣).

إنّ الاقناع الحادث في الحجاج الخطابيّ بين المخاطِب، والمخاطَب، وليس بالضرورة أن يستعمل البرهانيات الصورة بحرفيتها المستعملة في المحاورة الجدليّة البرهانيّة، فقد يستعملها بصورة بسيطة (٤).

١) ينظر: اللغة، والمنطق: ١١٥.

٢) ينظر: الخطاب الحجاجيّ السياسي في كتاب " الإمامة، والسياسة، المدخل، (أطروحة دكتوراه): ٣٣.٣٢.

٣) آليات الاقناع في الخطاب القرآني، (سورة الشعراء أُنموذجا)، (رسالة ماجستير): ٤٣.

٤) ينظر: المصدر نفسه: ٤٣.

# آليات الاستدلال في كتب الأمالي النّحوية:

#### الاستدلال:

الاستدلال في اللغة على زنة: اسْتِفْعَال، مشتقٌ من: دَلَّ يَدلُّ، يراد به: طلب الدَّليل، والطّريق المرشد إلى المطلوب<sup>(۱)</sup>، ويقال: "استدلَّ علَيه طلب أَن يدلّ عليه، وبالشيء على الشَّيء، اتَّخذهُ دليلا عليهِ" (۲)، ويُطلَقُ: "على ما أمكَن التَّوصل به إلى معرفة الحُكْم" (۱)، فهو: "طلبُ الدّلالةِ، والنّظر فيها؛ للوصول إلى العلم بالمدلول الدُهُ.

في عُرف الأصوليين يطلق على: "إقامة الدَّليل مطلقا من نَصّ، أو إجماع، أو عيرهما" (٥)، وفي اصطلاح الفقهاء: فإنّه يُطلقُ تارةً بمعنى: "ذكر الدّليل نَصنًا، هو المطلوب بيانه ها هنا، وهي عبارةٌ عن: دليلٍ لا يكونُ نصنًا، ولا إجماعًا، ولا قياسا "(١)، والدَّليل في اللغة: "المرشد إلى المطلوب "(٧)، والحُجَّة: من الألفاظ المترادفة للفظة الدليل، يراد بها: الاستدال على صدق الدعوى، أو كذبها (٨)، وهذا دليل على الحُجَّة ترادف الدليل، وتدلّ على الاستدلال، في حين أشار دليل على الدُجَّة ترادف الدليل، وتدلّ على الاستدلال، في حين أشار

١) ينظر: شرح مختصر الروضة: ١: ١٣٤.

٢) المعجم الوسيط :١: ٢٩٤.

٣) شرح مختصر الروضة: ١: ١٣٤.

٤) الفصول في الأصول: ٤ .٩.

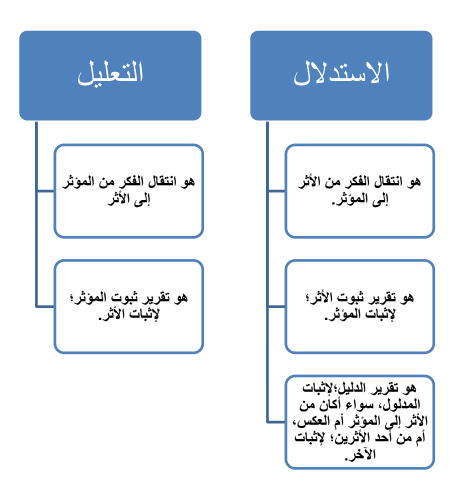
موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون: ١: ١٥١، و ينظر: ألفاظ الحياة الثقافية في مؤلفات أبى حيّان التوحيديّ: ٥٤٤.

٦) الإحكام في أصول الأحكام : ٤: ١١٨ .

٧) العدة في أصول الفقه: ١: ١٣١.

٨) ينظر: المعجم الفلسفي: ١: ٤٤٥.

الجرجاني (ت ٨١٦ه) في تعريفاته إلى أنّ الاستدلال يختلف التعليل (١)، ونستطيع بيان ذلك عن طريق المخطط الآتى:



وعُرِّفَ الاستدلال أيضا بأنّه: "عمليّة استنتاج يقصد به إثبات قضيّة بالاستناد إلى مقدّمات بديهيّة، أو متواضعٍ على صحّتها"(٢)، فهو: "نشاط عقليّ ينطلق من مقدّمات مقدّمات على وفق منهجيّة معينة، أو ترتيب محدد قصد الوصول إلى نتائج جديدة تجعل من حُكمنا على شيء ما حكما مطابقًا؛ للحقيقة، لا حكمًا اعتباطيًا تعسفيًا" (٣)، فهذه العمليّة العقليّة المنطقيّة ينتقل فيها المخاطِب من قضيّة ما، أو عدة قضايا

١) ينظر: كتاب التعريفات:١٧، و ٦١.

٢) الأسلوبية، والأسلوب: ١١٩.

٣) استراتيجية الخطاب الحجاجيّ، (بحث): ٩٩٥.

قضايا إلى قضية أخرى من دون الحاجة إلى إقامة تجربة (١)، ويمثل: عملية مشتركة بين المخاطِب، والمخاطَب، وإنّ استنتاج النتائج في آلية الاستدلال يقتضي المشاركة بينهما في إنتاج الخطاب (٢).

وعُرِّف بأنّه: " استنتاج قضية مجهولة من قضية، أو عدة قضايا معلومة "(").

بمعنى، إنّه: استنباط ينطلق من المقدّمات إلى نتائج تُفضي إليها تلك المقدّمات طرورة من دون أيّ لبس، فهو ينطلق من المعاني المباشرة، إلى المعاني غير المباشرة، بالاعتماد على كفايات تواصليّة (١٤)، نحو قول الإمام السّهيليّ (١٦٥هـ): "وأما الأسماء الأعجمية فإنّها لا تتصرف في حال العلمية؛ للأصل الذي قدّمناه في الأعلام، وأنّها لم تنقل إلى العلمية من أصل كانت فيه منونة" (٥).

يتضمّن مقدِّمتين؛ لإقناع المخاطَب، واستنتاج قضية مجهولة: المقدِّمة الكبرى: لم تنقل إلى العلمية من أصل كانت فيه منونة. المقدِّمة الصغرى: الأسماء الأعجميّة لا تنصرف في حال العلمية. النتيجة: الأسماء الأعجميّة ممنوعة من الصرف.

١) ينظر: ضوابط المعرفة، وأصول الاستدلال، والمناظرة: ١٥٠.١٩٤.

٢) ينظر: الحجاجُ اللّغويّ في مؤلّفات الشّريف المرتضى، (أطروحة دكتوراه): ١٧٠.

٣) ضوابط المعرفة، وأصول الاستدلال، والمناظرة: ١٤٩

٤) في نظرية الحجاج دراسات، وتطبيقات :١٤، والاستدلال الحجاجيّ التداوليّ، وآليات اشتغاله،
 (بحث): ٧٣.

٥) أمالي السُّهيليّ: ٣٤.

وقوله: "كذلك المعدول: نحو عُمر، وقُثم، ليس بمنقول من العلمية من أصل كان منونًا، وإنّما عُدل فيه عن الصفة المنونة إلى هذا اللفظ تخفيفًا للعلمية، وخروجًا عن مراعاة الصفة" (١).

يتضمّن مقدّمتين:

المقدِّمة الكبرى: عُدل فيه عن الصفة المنونة إلى هذا اللفظ تخفيفًا للعلمية.

المقدِّمة الصغرى: ليس بمنقول من العلمية من أصل كان منونا.

النتيجة: يمنع (عُمَر، وقُثم) من الصرف؛ لأنهما علم على وزن(فُعَل).

#### مكونات الاستدلال:

"لما كان الاستدلال طلبًا؛ للدليل، وإعمالا؛ للنظر، والفكر فإن له مكونات، منها:

- المستدل: وهو الطالب؛ للدليل، والعارض بلغة الحجاج؛ لدعواه.
- المستدّل له: وهو المعترض الذي يطلب دليلا على صحة دعوى العارض.
  - المستدَل عليه: وهو الرأي، والدعوى المراد الاقناع به.
- الدليل: وهو الحُجّة، والبرهان المقدّم؛ لتأكيد صحة الدعوى "(١)، فهو: " المرشد الى المطلوب، والموصل إلى المقصود" (٣)، ولا يُعدّ حكمًا، بل مؤيدًا للحكم (٤).

١) أمالي السُّهيليّ: ٣٤.

٢) الحوار، والحجاج، والتخاطب الإنسانيّ عند طه عبد الرحمن، (بحث): ٠٤٠.

٣) الرَّدِ على المنطقيين: ٢٥٠ .

٤) الحجاج في الدَّرس النّحويّ: ١٢٠.

"إنّ المستدل الحجاجيّ مطالب بتحصيل قصدين آخرين، هما: قصد العلم بالشيء، وقصد العمل به"(١)، وإنّ مسار فعل الاستدلال، ويتمثل في العناصر الثلاثة الأساسيّة، وهي(١):

- أ- "طرفا الاستدلال: وهما: المقدِّمة (الشاهد)، والنتيجة (الغائب).
- ب- التسلسلات الذهنية للعملية الاستدلالية، حيث تكون المقدِّمة منطلقًا، والنتيجة هدفها، ومقصدها.
- ج- اقتران المقدّمة بالنتيجة، والتي تترتب عليها بموجب العلاقة الاستدلاليّة موجهة صورة لزوميّة"، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:

اقتران المقدِّمة التسلسلات طرفا الاستدلال: مسار فعل السندلال: الذهنيّة. الدهنيّة. الاستدلال.

نحو قول ابن الحاجب(ت٦٤٦ه): "القياس يقتضي أن لا يجوز إضافة الحسن إلى الوجه؛ لأن الحسن، هو: الوجه، والوجه، هو: الحسن من حيث المعنى، والإضافة إنّما يبتغى بها تخصيص، أو تعريف، هذه ليست كذلك، فيلزم على ما ذكر إضافة الشيء إلى نفسه، وإنه محال" (٣).

مثل الاستدلال القياسي في هذا النّصّ ب:

المقدِّمة الكبرى: الإضافة ينبغي بها تخصيص، أو تعريف.

١) اللسان، و الميزان: ٢٣١.

٢) السلالم الحجاجية في القصص القرآني، (أطروحة دكتوراه): ١٩٨.

٣) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثامن عشر): ٢: ٦٩٦.

المقدّمة الصغرى: القياس يقتضي أن لا يجوز إضافة الحسن إلى الوجه. النتيجة: عدم إضافة الشيء إلى نفسه.

إن استنتاج النتائج في آلية الاستدلال القياسي تقتضي أن يسهم المخاطِب مع المخاطِب مع المخاطَب في إنتاج الخطاب؛ لذا فعملية الاستدلال هي: عمليّة مشتركة بينهما، ترتبط بتسلسلات ذهني بينهما، نحو قول السُّهيليّ(ت ٨١٥ه) في تفسير ابن عباس لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴾ (١).

قال: جَمْعَه له صدرك قال السّهيليّ (ت ٥٨١ه): "وأما في التفسير، فالهاء فاعل في المعنى؛ لأنها ضمير الصّدر، وأضمره، ولم يجز له ذكر؛ لأنّ الكلام يدلّ عليه؛ ولأنّ آخر الكلام تبين له، (وهو) صدرك، فإنّه عندي بدل من المضمر المخفوض بالإضافة؛ لأنّه مرفوع في المعنى، فصدرك بدل على المعنى، والخفض فيه جائز، وإنّ لم يروَ، كما تقول: كرهت جمع زيدٍ للمال أخوك، وإن شئت قلت أخيك" (٢).

"فقد قاس البدل على المعطوف، فإذا كان في اللغة عطف على المعنى، فهو يجيز البدل على المعنى، ولا شك إنّه اعتمد المشابهة التي بين البدل، والمعطوف، وهي: التبعية" (٣).

١) سورة الواقعة: الآية: ١٧.

٢) أمالي السُّهيليّ: ١٠٥٠.

٣) أبو القاسم السَّهيليّ، ومذهبه النّحويّ: ٢٣٥.

الفصل الثالث الأمالي النحوية

### خصائص الاستدلال الحجاجي:

إنّ الحجاج فاعليّة خطابيّة غايتها إفهام المخاطَب، واقناعه، ونتيجة ذلك فإنّ بنية الاستدلال البرهانيّ، وإنّ الاستدلال الحجاجي تكون متميزة عن بنية الاستدلال البرهانيّ، وإنّ الاستدلال الحجاجي يمتاز بما يأتي:

- 1. قيام الاستدلال على سرد الكثير من الحجج، وتمتاز بحسن الاختيار، والترتيب المحكم قصد اقناع المخاطب، والتأثير فيه.
- ٧. يمتاز الاستدلال الحجاجيّ بعدم خضوعه؛ للصرامة المنطقيّة التي يمتاز بها الاستدلال البرهانيّ، فإن لزوم النتيجة عن المقدّمات ليس لزومًا ضروريًا، ويقينيّا، بل إنّه لزوما (غالب على الظن)؛ لأنّ الحجاج ينبني على مجموعة من المقدّمات ليست يقينيّة بالضرورة، فهناك دائمًا قدرًا من الاحتمال، والشك يدفعنا إلى البحث عن مزيد من الحجج؛ لتحصيل أكبر قدر من الاقناع في المخاطَب، والتأثير فيه.
- ٣. الحجاج في ارتباطه بالمخاطب يرمي إلى إذعانه لما يطرح عليه من أفكار، وقد يفضي به هذا الإذعان إلى العمل<sup>(۱)</sup>، نحو: "وأما المركب نحو بعلبك، فامتناعه عن التتوين؛ للاستغناء عنه؛ لأنّه قلما يضاف اسم مركب، فيقال: بعلبك زيد، فلما قلّ ذلك استغنى عن التتوين، وما لا ينون لا يخفض أبدا مع أنّه غير منقول كان منونا قبل التسمية، فهو كالأعجمي، والمرتجل، والحمد لله" (١).

<sup>1)</sup> ينظر: المنحنى الحجاجيّ للخطاب القرآني، وأثره في منهج الاستدلال الأصوليّ، (بحث): ١٣٢، والحجاج أطره، ومنطلقاته، وتقنياته من خلال" مصنّف في الحجاج. الخطابة الجديدة" لبرلمان وتيتيكاه، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم: ٣٠٠.

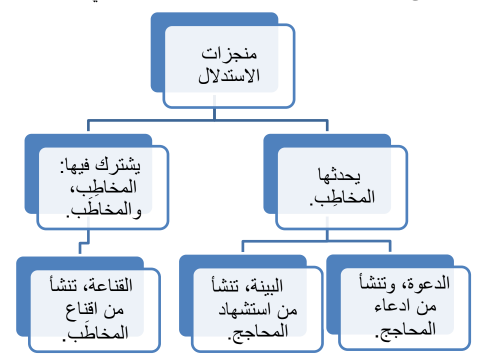
٢) أمالي السُّهيليّ: ٣٩.

المقدِّمة الكبرى: ما لا ينون لا يخفض أبدا.

المقدِّمة الصغرى: قلّما يضاف اسم مركب.

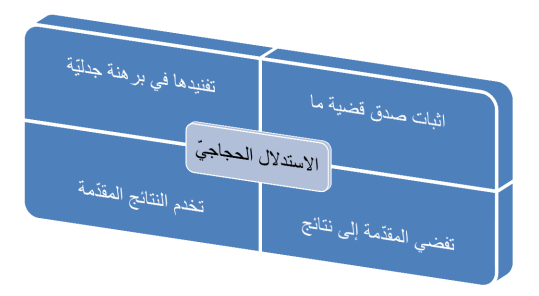
النتيجة: (مضمرة)، وهي: الاسم المركب ممنوع من الصرف.

أ. "يترتب على الاستدلال احداث منجزات ثلاثة: اثنتان منها يحدثهما المتكلم وحده، وهما: الدعوة، والبيّنه، ومنها واحد يشترك فيه المتكلم، والسامع، وهي: القناعة، فبينما تنشأ الأولى من ادعاء المحاجّ، وتنشأ الثانية عن استشهاده، تنشأ الثالثة عن اقناعه، وقناعة المخاطَب، ولا يمكن القول بنجاح الاستدلال ما لم تحدث القناعة في نفس الخصم، وقد تحول المكابرة دون الاعتراف بحدوثها، وهو ما يسمّى: عنادًا" (١)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتى:



١) تحليل الخطاب، وتجاوز المعنى:١٣٣.

•. "إنّ الوصول إلى إثبات صدق قضية، أو تفنيدها في برهنة جدليّة هو ما يمتازبه الاستدلال الحجاجيّ، بحيث تفضي المقدّمة إلى النتائج، وتخدم النتائج المقدّمة" (١)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:



نحو: "المعارف كلها يضاف إليها مثل قولك: غلام زيد، وشبهه. وليست هي مضافة، لا يقال: زيد جعفر؛ لأنهم لا يجمعون على الاسم تعريفين مجردين، إذ يستعنى بأحدهما عن الآخر، فيقع الآخر ضائعا" (٢).

القول يتضمّن مقدّمتين يحدثهما المخاطب، وهما:

المقدِّمة الكبرى: المعارف ليست مضافة.

المقدِّمة الصغرى: المعارف كلّها يضاف إليها.

تضمّنت كلّ مقدّمة على بينة اتضحت من استشهاد المخاطِب؛ لإثبات المقدّمة، أو ماتُسمّى بـ: (الدعوة)؛ لاقناع المخاطب بالنتيجة، وهي: العرب لا

الحجاج بمفهوم المنزلة عند سيبويه، (بحث):١٣٨، وينظر: الحجاج بين النظرية، والأُسلوب:
 ١٦،٣٦.

٢) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثاني): ٢: ٦٨٤.

يجمعون على الاسم تعريفين مجردين، فالعمليّة مشتركة بين: (المخاطِب، والمخاطَب).

7. "إنّ الاستدلال، والبرهان، والاقناع هي مصطلحات تُمثّل وجوه الحجاج من جهة، وتعرف سمات الخطاب الحجاجيّ بهم من جهة أخرى، بالنظر إلى المتكلم، أهو يستدل؟، أو يبرهن ؟، أم أنه يقنع؟"(١).

وهناك تقارب شديد بين المصطلحات الآتية: الحجاج، والبرهان، والاستدلال حتّى إنّ هذا الأخير عادة ما يرد مرادفا لمصطلح الحجاج، فقد التشابه بينهما في طلب الحُجَّة، والدّليل، فالحجاج يطلب الحُجَّة، وكذلك الاستدلال، والبرهان، ولكن الاختلاف يكون في نوعيّة الدّليل<sup>(۲)</sup>.

و "تكمن علاقة الحجاج بالبرهنة على طبيعة الأمثلة، والحجج المقدِّمة، وترتبط بالاقناع باكتشاف طريقة عرضها، وتقنياتها بالاقناع (<sup>(7)</sup>).

إنّ "الوضوح الدَّلالي من أهم خصائص الخطاب الحجاجيّ؛ لأن المرسل في حالة الاستدلال لا يسعه أن يطرح أبعادا دلاليّة تقتضي إمكانية الفهم الخاطئ، فهذه الأبعاد قد تسهم في فتح فضاءات التأويل، والخطاب في هذه الحالة في غنى عن كلِّ ذلك، بل هو أحوج إلى استلاب ذهن المتلقي، بدلا من تشتيته بتعدد الاحتمالات التأويلية "(٤).

١) مصطلح الحجاج بواعثه، وتقنياته، (بحث): ٢٧٥، وآياتُ الجهادِ في القرآنِ الكريمِ، (دراسةٌ تداوليةٌ)، (رسالة ماجستير): ٢٤٥.

٢) ينظر: الحجاج في رسائل الشيخ أحمد التيجاني، (رسالة ماجستير): ٢٥.

٣) مصطلح الحجاج بواعثه، وتقنياته، (بحث): ٢٧٣.

٤) بلاغة الحُجَّة في خطاب الخلفاء الرّاشدين: ٤٤.

### أوجه التشابه بين الحجاج، والبرهان:

نجد لفظتي الحجاج، والبرهان من الألفاظ المترادفة في المعجمات العربية ففي لسان العرب: "حاججته، أُحاجُه، حِجاجاً، ومُحاجَّةً حتى حَجَجْتُه، أي: غَلَبْتُه بالحُجَجِ التي أَدْلَيْتُ بها...، والحُجَّة: البُرهان، وقيل: الحُجَّة ما دُوفِعَ به الخصم" (١).

وفي المصباح المنير: الحُجَّةُ (بالضَّمّ): الدَّليلُ، و(البرهان)، وقيل: ما دُفِعَ به الخصم، وقال الأَزهريّ: "الحُجَّةُ الدَّليلُ، البرهانُ، وَالجمع: حُجِّج، مثْلُ: غُرفَةٍ، وغُرَفٍ، وحاجَّه، مُحاجَّةً، فَحَجَّهُ، يَحُجُّهُ من باب قَتَلَ إذا غَلَبَه في الحُجَّة" (٢).

وعُرِّفَ في الاصطلاح بأنه: مجموعة من الحُجّج يؤتي بها للبرهان على رأي ما، أو إبطاله، وهو طريقة تقديم الحجج، والاستفادة منها، الغاية منها: التأثير في الفرد، أو المجموعة؛ بغية إقناعه بفكرة، أو شيء ما، وهذا بالاستعانة بمجوعة من الأساليب تمثل في غايتها حُجّجًا تدّعيميّة (٣).

أما البرهان: البرهان على وزن فعلان، ويراد به: بيان الحُجّة، وإيضاحها من البرهرهة، وهي: البيضاء من الجواري<sup>(٤)</sup>.

"قال صاحب التهذيب: قلتُ: ونون البرهان لَيست أصليّة، وقولهم: بَرهن فلانٌ: إذا جاء بالبرهان، مُوَلَّد، وَالصَّواب أَن يقال: أَبْرَه: إذا جاء بالبرهان كما قَالَه ابن الأعرابيّ: إن صحّ عنهُ، وهي فِي رواية أبي عَمرو، ويجوز أَن تكون النُون في البُرهان نون جمع على فُعْلاَن، ثُمَّ جُعلت كالنُون الأصليّة، كما جمعوا مُصاداً على

١) لسان العرب: ٢: ٢٢٨.

المصباح المنير في غريب الشرح الكبير: ١: ١٢١، وينظر: معجم اللغة العربية المعاصرة: ١: ٤٤٤.

٣) ينظر: السلالم الحجاجيّة في القصص القرآنيّ، (أطروحة دكتوراه):٤٧، والتلوينات الحجاجيّة في مقالات البشير الإبراهيميّ، (أطروحة دكتوراه):٢٦.

٤) ينظر: أساس البلاغة: ٥٨٠، والمفردات في غريب القرآن: ١٢١.

مُصندَانٍ، ومَصيراً على مُصنرانٍ، ثُمَّ جَمَعُوا مُصرانَ على مَصنارين، على توهم أنها أصليّة "(۱)، وهو: بيان الحُجَّة، وإيضاحها الذي يكون في الغاية....إنّ الحُجَّة التي تكون في الغاية من البيان، والوضوح تُسمّى: "برهانًا، وقيل: إنّ النون زائدة، نحو: أبره، أي: جاء بالبرهان، وقيل: إنّها أصليّة (۲).

والبرهان عند الفقهاء: الحُجّة، والدَّليل الذي يظهر به الحقّ، ويمتاز به عن الباطل<sup>(٣)</sup>.

جاءت هذه اللفظة في القرآن الكريم على معنيين<sup>(٤)</sup>:

- الأول: بمعنى الآية، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَنْ رَأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ .
  - الثاني: الحُجَّة: ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ ﴾ (٦).

والأوجه المشتركة بين الحجاج، والبرهان، أهمها:

1. تشابهما في (الصّورة)؛ فكلاهما حركة انتقال ضروريّة من مقدّمات إلى نتائج.

١) تهذيب اللغة: ٦: ١٥٧، وينظر: لسان العرب: ١٣: ٤٧٦.

٢) ينظر: معجم مفاهيم علم الكلام المنهجيّة: ١٣٤، و الإبانة في اللغة العربية: ٢: ٢٩٩.

٣) ينظر: مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل، ولطائف الأخبار: ١: ١٦٨، ومعجم لغة الفقهاء: ١٠٧، والتعريفات الفقهية: ٤٤.

ينظر: معترك الأقران في إعجاز القرآن: ٢: ٨٨، ومعجم ما اتفق لفظه، واختلف معناه في القرآن الكريم: ١: ١٠٤. ١٠٤.

٥) سورة يوسف: الآية: ٢٤.

٦) سورة الأنبياء: الآية: ٢٤.

الحجاج قد يكون قولا كليًا، أو جزئيًا، في حين يكون البرهان قولا كليًا يرمي إلى انتاج اليقين<sup>(۱)</sup>, "فالقول الواقع في الضروريّ يكون بالضّرورة كليًا نظرًا إلى وجوب أن يكون الحمل فيه على الشيء، ومن ذلك كان القول العلمي كليًا.

أما القول الواقع في الممكن فقد يكون كليا، أو جزئيا، وإنّ الجدل عند أرسطو يهتم أساسًا بالكلي، والخطابة تهتم أساسًا بالجزئي"<sup>(۲)</sup>، فالاستدلال "يرتبط بالبرهنة من جهة، والاقناع من جهة أخرى"<sup>(۳)</sup>، والحجاج يرمي إلى دعم شيء ما، أو فرضه عن طريق تقدّيم مجموعة من الأدلة، والبراهين؛ لتنفذ الرّأي المعارض من أجل اقناع المخاطب (٤)، نحو: "المعارف كلّها يضاف إليها، مثل قولك: غلام زيد، وشبهه وليست هي مضافة، لا يقال: زيد جعفر؛ لأنهم لا يجمعون على الاسم تعريفين مجردين؛ إذ يستعنى بأحدهما عن الآخر، فيقع الآخر ضائعًا" (٥)،

المقدِّمة الكبرى: المعارف كلِّها يضاف إليها.

المقدِّمة الصغرى: ليست هي مضافة.

النتيجة: لا يجمعون على الاسم تعريفين مجردين.

المخاطِب يقنع المخاطَب أن المعارف كلّها يضاف إليها، واستدلّ على ذلك بالتمثيل: غلام زيد، وكذلك بحُجّة أخرى: إنّها ليست هي مضافة، فلا يقال زيد جعفر ؛ لأنّهم لايجمعون للاسم تعريفين.

<sup>1)</sup> ينظر: الحجاج عند أرسطو بحث ضمن: أهم نظريّات الحجاج في التقاليد الغربيّة من أرسطو إلى اليوم: ١١٢، وبلاغة الاقناع دراسة نظريّة، وتطبيقيّة: ٥٩.

الحجاج عند أرسطو بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربيّة من أرسطو إلى
 اليوم: ١١٢.

٣) مصطلح الحجاج بواعثه، وتقنياته، (بحث): ٢٧٣.

٤) ينظر: الاقناعيّة، وآليات الحجاج في خطب علي بن أبي طالب، (رسالة ماجستير): ٤٢.

٥) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثاني): ٢: ٦٨٤.

و"إنَّ الجمل في الخطاب البرهاني يستقل بعضها عن بعض، وتتآلف فيما بينها على أساس مجموعة من العلاقات الصوريّة الصارمة تستمد مشروعيتها من خصائص القوانين المنطقيّة بخلاف العلاقة الحجاجيّة التي تتشأ في الخطاب عبر دلالة الألفاظ أنفسها، فمحتوى الخطاب تشترك في تكوينه أبعاد دلاليّة، وتداوليّة ووقائع نفسيّة، واجتماعيّة، والاستدلال البرهانيّ يكتفي بإيراد دليل واحد؛ لتكون النتيجة مثبتة، أو منفية" (۱).

و "البرهان نوع من القياس، إذ القياس اسم عام، والبرهان اسم خاص؛ لنوع منه، والقياس لا ينتظم إلا بمقدّمتين، وكلّ مقدّمة لا تنتظم إلا بمخبر عنه، يُسمّى: موضوعًا، وخبر يُسمّى: محمولا، وكلّ موضوع، أو محمول يذكر في قضية، فهو لفظ يدلّ لا محالة على معنى، فالقياس مركب، وكلّ ناظر في شيء مركب" (٢).

وعَرَّف الجرجاني البرهان بأنه: القياس المؤلف من اليقينيات، سواء أكانت ابتداء، وهي: الضروريات، أم بوساطة، وهي: النظريات (٣).

## الفرق بين الحجاج، والبرهان:

يظنّ بعضُهم أن مفهومي الحجاج، والبرهان من الألفاظ المترادفة ذات المعنى الواحد، نحو: ما حجتك؟ = ما برهانك؟ غير أنّ دلالة اللفظتين تختلف اختلافًا واضحًا، ونستطيع أن نبين ذلك عن طريق النقاط الآتية:

1. الحجاج مجاله الخطاب، فهو يتعلق بالخطاب الذي ينمو، ويتطوّر شيئًا فشيئًا؛ لاقناع المخاطَب، في حين البرهان مجاله المنطق، على الرّغم من صياغته

١) بنى الحجاج في نهج البلاغة دراسة لسانيّة، (أطروحة دكتوراه): ٢٣.

٢) معيار العلم في فن المنطق: ٧٠.

٣) ينظر: كتاب التعريفات: ٤٤.

أحيانًا في قالب لغوي، فهو ينتمي في الأصل إلى مجال الاستدلالات الاستدلالات الاستنباطية المنطقية، نحو: (كلّ إنسان فانٍ، وسقراط إنسان، إذن سقراط فانٍ)، والريّاضيّة.

- ٢. إنّ الحجاج يرتبط ارتباطًا وثيقًا بالمقاصد، والسياقات، في حين يرتبط البرهان بالعمليّات العقليّة، والمنطقيّة القابلة للحساب الآلي الصّوري<sup>(۱)</sup>.
- ٣. يرتبط الحجاج بالاقناع؛ لغاية فهم المقصود، في حين يرتبط البرهان بالصدق، والكذب<sup>(۲)</sup>، فالحجاج عمل فردي يقوم على الرأي، غايته اقناع المخاطب، والتأثير فيه، في حين يعتمد البرهان على اللغة الرمزيّة الأنموذجيّة، ومجاله: المنطق، وغايته التفريق بين الصحّ، والخطأ<sup>(۳)</sup>.
- إنّ الحجاج يخضع لتراتبية هرميّة تجعل الحُجَّة تتراوح بين القوية، والأقوى، والأضعف، يتضمّن أحيانا أكثر من حُجّة، في حين نتائج البرهان تمتاز باليقين.
- •. يتطلب الحجاج وجود طرفين، شخص مخاطِب (ملقي)، أو (مرسل)، وشخص مخاطب (ملقي)، أو (مستقبل)، ويراعي السياق، ويستحضر القصد، ومقتضيات الخطاب.
- 7. الحجاج يأخذ مجموعة من المقوّمات التّداوليّة، وفي مقدّمتها الذات، وشروط التخاطب، في حين البرهان لا يقصد شخصًا معينًا، ولا يهتمّ بأسباب بناء الخطاب<sup>(3)</sup>.

<sup>1)</sup> ينظر: الحجاج النّساني، وآلياته في نّص الخطبة، (رسالة ماجستير): ١٥.١٤، و الحجاج في رسائل الشيخ أحمد التيجاني، (رسالة ماجستير): ٢٦. ٢٧.

٢) ينظر: اللغة والمنطق: ١١٧، والتداولية والحجاج. مدخل ونصوص: ٦٩.

٣) ينظر: استراتيجية الخطاب الحجاجيّ: ٩٩٩.

٤) ينظر: اللغة والمنطق: ١١٧.

- الحجاج يقوم على معنى الاقناع لا البرهان "(۱).
- ٨. "الحجاج أوسع من البرهان، ذلك أن البرهان منحصر في قواعد معروفة، ونتيجته يقينية عكس الحجاج الذي يتسم ببنيات واسعة، ويتيح مقدّمات كثيرة؛ للحصول على نتائج كثيرة" (٢).

والدكتور تمام حسّان أكد أن الحجاج يختلف عن البرهان من وجوه متعددة نجملها بالآتي:"

- 1. الصوريّة: نستبعد في البرهان كلّ إحالة على مضمون الألفاظ، والقضايا.
- التواطؤ: يعني أن لكل الألفاظ، والتعبيرات التي يستخدمها البرهاني معنى متواطئًا.
- ٣. القطعيّة: تعني امتناع التشكيك في النتائج التي نتوصل إليها بواسطة البرهان "(٣).

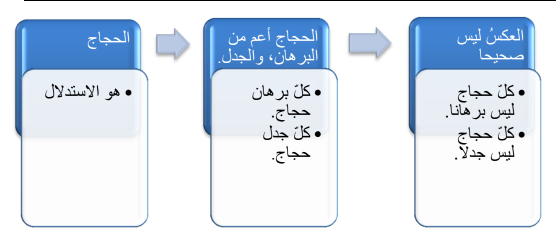
"إن الحجاج بمعناه العام، هو: الاستدلال، أيّ: طلب الحُجّة، والدّليل، وهو بهذا أعم من البرهان، والجدل، فيكون كلّ برهان حجاج، وكلّ جدل حجاج، والعكس ليس صحيحا "(٤)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتي:

١) البرهان في وجوه البيان: ٨٧.

٢) الحجاج في زهديات أبي العتاهيّة، (رسالة ماجستير):١٦.

٣) اللغة والمنطق: ١١٥.

٤) بلاغة الاقناع دراسة نظريّة، وتطبيقيّة: ٢٥.



فهو: الطريقة التي توظف فيها الحجج؛ لحمل المخاطَب على الفهم، والإِذعان فعن طريقها يرمي المحاجج إلى تبليغ المخاطَب بأقل جهد، وفي أقصر وقت (١).

لفظة الحجاج لا يراد بها البرهنة على صدق إثبات ما، أو إظهار الطابع الصحيح للاستدلال ما من وجهة نظر منطقية؛ لأنه لا يقدّم براهين، وأدلة منطقية، ولا يقوم على مبادئ الاستنتاج المنطقي (٢).

إنّ "المقارنة بين الحجاج، والبرهان تعني من خلال أقوال نظار الحجاج، أو البلاغة الحديثة المعاصرين كما عند بيرلمان، وتيتكا، وديكرو، وانسكومبر، تعني التمييز بين مبحثي الخطاب الطبيعي، والخطاب الصوريّ، بين نظام المنطق، ونظام اللغة، أو بين الاستدلال، والحجاج" (٣).

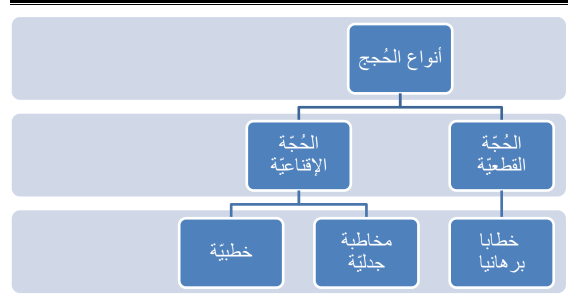
"إنَّ الحُجَّة (القطعيّة) ليست إلا خطابا برهانيًا، وإنَّ الحُجَّة الاقناعيّة ليست إلا مخاطبة جدليّة، أو خطبيّة "(٤)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:

١) ينظر: البنية الحجاجيّة في قصة سيّدنا موسى (عليه السلام)، (رسالة ماجستير) :١٧.

٢) ينظر: الحجاج في زهديات أبي العتاهيّة، (رسالة ماجستير): ١٦-١٠.

٣) الحوار، والحجاج، والتخاطب الإنسانيّ عند طه عبد الرحمن: ٣١.٣٠ .

٤) بنى الحجاج في نهج البلاغة دراسة لسانيّة، (أطروحة دكتوراه): ٣١.



الحجاج مصطلح مرادف للجدل، والبرهان اللذين يستدلّ بهما المخاطِب(١).

وليس الحجاج إلا الإيصال إلى قناعات يجهلها المخاطَب، أو ينكرها عن طريق الحُجَّة البالغة، والبرهان المصدّق، والدّليل المؤكد<sup>(۲)</sup>، فهو علاقة تخاطبيّة بين المخاطِب، والمخاطَب بشأن قضية ما، والمخاطِب دعم قوله بالحجج، والبراهين قصد اقناع المخاطَب، والتأثير فيه <sup>(۳)</sup>؛ لذا يرتبط ارتباطًا وثيقًا بالخطاب، في حين يرتبط البرهان بالمنطق<sup>(٤)</sup>.

#### أقسام الاستدلال:

إنّ أساس نظرية الحجاج في اللغة كما حدّدتها الدّراسات الحديثة المتمثلة بديكرو، وأنسكومبر، هو عدّ الحجاج مكونًا من مكونات البنية اللغويّة؛ لأنه موجه إلى قارئ انموذجيّ، فيكون الحجاج داخل اللغة، ولا تحدده اعتبارات فلسفيّة، أو

١) ينظر: البنية الحجاجيّة في قصة سيّدنا موسى (عليه السلام)، (رسالة ماجستير):٣.

٢) ينظر: التلوينات الحجاجية في مقالات البشير الإبراهيمي، (أطروحة دكتوره): ٢٦، ٣٥.

٣) ينظر: الحجاج في التواصل: ٣٣.

٤) ينظر: السلالم الحجاجيّة في القصص القرآني، (أطروحة دكتوراه): ١٩٠٠.

منطقية، أو بلاغية خارجية، فإن كان الاستدلال العقلي مرتبطا بالمنطق، وقوامه ترابط القضايا، فإنّ الحجاج مجاله الخطاب نفسه، كعلاقات لغوية، ومجازية، واحتمالية (۱).

#### والاستدلال قُسِم إلى قسمين:

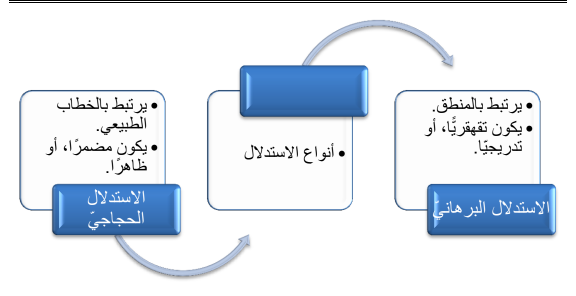
- الأول: الاستدلال البرهانيّ، "ينشأ من المقدّمات الصادقة، والأوليّة، فإنّ الاستدلال الجدليّ استدلال على وجه الاحتمال منطلقة المقدّمات الممكنة "(٢)، وهو الذي يرتبط بالمنطق، ومن تجلياته الاستدلال: التقهقريّ، والتدرّجيّ؛ لإقناع المخاطَب.
- الثاني: الاستدلال الحجاجيّ، ويرتبط بالخطاب الطبيعيّ، ويكون إما مضمرًا، أو ظاهرًا، ويتضح الفرق بينهما عن طريق الآتي: "الاستدلال البرهاني: ينطوي على مقدّمات منطقيّة؛ للوصول على نتائج حسابيّة رياضيّة قطعيّة، والاستدلال الحجاجيّ المرتبط بالخطاب الطبيعيّ، كعلاقات لغويّة مرتبطة بدلالتها التّداولية، ومقتضيات القول.

أما الاستدلالان: التقهقريّ، والتدرّجيّ فما هما الا تجلّ من تجليات الاستدلال البرهانيّ، ويكون الاستدلالان: الاظهاريّ، والاضمّاريّ من تجليات الاستدلال الحجاجيّ، و من ثمَّ فإنّ المقارنة بين الاستدلالين، مقاربة بين نظاميين: نظام المنطق، ونظام الخطاب كما يقول ديكرو "(٣)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:

<sup>1)</sup> ينظر: بلاغة الاقناع دراسة نظرية، وتطبيقية: ١٧٩، والحجاج بين النظرية، والأُسلوب:٥٣، والحوار، والحجاج، والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن: ٤١.

٢) بلاغة الاقناع في المناظرة: ٥١.

٣)الحوار، والحجاج، والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن، (بحث): ٣٩-٤٠.



نحو: "الحلق: يجمع حلوقًا على القياس، وجمعه على أفعال شاذ "(١). يتكون قول ابن الشّجريّ(ت٤٢ه) من:

المقدّمة الكبرى (المضمرة)، وهي: جمع حلق على وزن أفعال قياس شاذ.

النتيجة: جمع حلق حلوق على القياس.

نستبط من القول المذكور في أعلاه إن حلق تجمع على حلوق، وهو القياس، وغير ذلك يعد شاذًا، وهو استدلال اضماري؛ لأن المقدّمة مضمرة، وتدريجية؛ لأن المقدّمة سبقت النتيجة.

ونحو قول ابن الحاجب(ت٢٤٦ه): في إيراد على حد النعت، والجواب عنه:

"إنّه تابع يدلّ على معنى في متبوعه مطلقاً: أعجبني زيد علمه، فإنّ هذا تابع
يدلّ على معنى، وهو: العلم في متبوعه، وهو زيد" (٢).

هذا النوع من الاستدلال يُسمّى: إظهاريًا، وتدريجيًّا؛ لأنّ: المقدِّمة سبقت النتيجة، وعلى النحو الآتى:

المقدِّمة الكبرى (ظاهرة): إنه تابع يدلّ على معنى في متبوعه مطلقًا.

١) أمالي ابن الشّجريّ، ( المجلس الموفي الأربعين): ٢: ٧٦.

٢)أمالي ابن الحاجب، (الإملاء السابع): ٢: ٥٠٨.

النتيجة: وهو العلم في متبوعه.

ونحو قول ابن الشّجريّ(ت٢٢ه): "الشّجي: الحزين المهموم، والشّجي: الغصّان، وكلّ ما اعترض في الحلق، فمنع من الإساغة، فهو: شجي، والعميد: الذي فدحه المرض حتّى احتاج إلى أن يعمد، أي: يسند، فهو فعيل في معنى مفعول، وعميد القوم: هو سيّدهم، فعيل في معنى فاعل، من قولك: عمدت الشيء: إذا جعلت له عمادًا" (١).

في هذا القول أُضُمِرَ الضمير، واكتفى بالنتيجة، وهي: فعيل في معنى مفعول، وفعيل في معنى مفعول، وفعيل في معنى فاعل، ويُسمّى هذا النوع ب: الاستدلال التقهقريّ.

وإنّ ارتكاز الحجاج على: "اللغة الطبيعيّة تجعل الحُجَّة لا تكون دائمًا ظاهرة، بل أحيانًا مضمرة، وهو ما يجعل العلاقات الحجاجيّة تخضع لشروط سياقيّة، وليس لشروط الصدق كما هو الحال في المنطق الصوريّ" (٢).

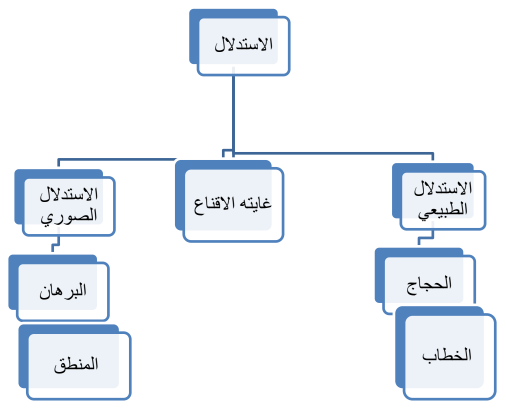
يتضح أن الاستدلال على قسمين، هما:

- الأول: الاستدلال الطبيعي، وهو: الحجاج، ويرتبط بالخطاب.
- الثاني: الاستدلال الصوريّ، وهو البرهان، ويرتبط بالمنطق<sup>(۱۳)</sup>، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:

١) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثالث، والأربعون): ١: ٢٧٤.

٢) اللغة، والمنطق:١١٦.

٣) ينظر: البعد التداولي للنسق الحواري في القرآن الكريم، (بحث): ٩٣، ٩٣، ومحاولات في تحليل الخطاب: ١٤٠، و مصطلح الحجاج بواعثه، وتقنياته، (بحث): ٢٧٣.



"فترابط الأقوال لا يستند إلى قوة الاستدلال المنطقيّ، وإنّما هو ترابط حجاجيّ؛ لأنه مسجّل في أبنية اللغة بصفته علاقات توجّه القول دون أخرى، وتفرض ربطه بقولٍ دون آخر، فموضوع الحجاج في اللغة، هو: بيان ما يتضمّنه القول من قوّة حجاجيّة تمثّل مكونًا أساسيًا لا ينفصل عن معناه يجعل المتكلّم، في اللحظة التي يتكلّم فيها، يوجه قوله وجهة حجاجيّة ما، وهذا التوجيه هو الذي يشرّع للبحث في الترابطات الحجاجيّة الممكنة بما أن مسوغاتها موجودة في اللبنية اللغويّة للأقوال، وليست رهينة المحتوى للقول، ولا رهينة أيّ بنية استدلاليّة صناعيّة من خارج نظام اللغة"(۱)، نحو: "قوله عليه السلام(۲): (من قال لاإله إلا الله دخل الجنة، وإن زنى،

١) نظرية الحجاج في اللغة، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم:٣٥٢.

٢) ينظر: الكواكب الدراري في شرح صحيح البخاري: ٢١: ٧٨ .

وإن سرق)، ولو لم يكن في الكلام الواو؛ لكان الزنى شرطًا في دخول الجنة، ولكن الواو حصّنت المعنى، أي: وإن زنى، وإن سرق لم يمنعه ذلك من الدخول" (١).

قول الرّسول ـ صلّى الله عليه ـ، وعلى آله وسلّم ـ الذي ذكره الإمام السُّهيليّ (ت ٥٨١هـ) يتكون من مقدمتين، ونتيجة، وعلى النحو الآتى:

المقدِّمة الكبرى: من قال لاإله إلا الله دخل الجنة.

المقدِّمة الصغرى: وإن زنى، وإن سرق.

النتيجة: الواو حصنت المعنى في الدخول إلى الجنة.

الحُبّة عنصرٌ استدلالي يتضمّن في ما يقدّمه المخاطِب من قول يكتسي الصبغة الحجاجيّة عن طريق سياقه، وتحقيق الحُبّة، سواء أكان ذلك عن طريق اللفظ، أم القول، أم الخطاب<sup>(٢)</sup>، نحو: "السّحاب، والحمام، والنخل، والشّجر، وما أشبههنّ مما وقع الفرق بينه، وبين واحده بتاء التأنيث، فليست بجموع حقيقية، وإنّما هنّ أسماء؛ للجمع، فلذلك يجوز فيها التذكير، والتأنيث، كقوله: ﴿ أَعْجازُ نَخْلِ خَاوِيَةٍ ﴾ (٤) "(٥).

الاستدلال في قول ابن الشّجريّ(ت٢٤٥ه)، متكون من:

لاستدلال في قول ابن السجري(ت ٢١٥هـ)، منكون من

مقدمة صغرى، وهي: ليست بجموع حقيقية.

مقدِّمة كبرى، وهي: هنّ أسماء؛ للجمع.

النتيجة: يجوز فيها التذكير، والتأنيث.

١) أمالي السُّهيليّ:٩٧.

٢) ينظر: الاستدلال الحجاجيّ التداوليّ، وآليات اشتغاله، (بحث):٧٢.

٣) سورة القمر: الآية: ٢٠.

٤) سورة الحاقة: الآية: ٧.

٥) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثالث، و الثلاثون): ٢: ٤٧.

"فالآليات الاستدلاليّة التي ينطوي عليها الخطاب الطبيعي في جوهرها تقنيّات حجاجيّة جدليّة"(١).

الاستدلال يراد به: الاستنتاج، وقُسِمَ إلى قسمين:

الأول: الاستدلال المباشر، وهو: التوسط بين قضية من أخرى من دون توسط قضايا أُخر، فلا يحتاج المخاطِب فيه إلى أكثر من قضية، وتُسمّى القضية الأولى: بر (المقدّمة)، والثّانية: بر (النّتيجة)، وفيه يدرس المنطق: الصّحة، والفساد، ولابد من وجود قواعد تُتَخْذ معيارًا؛ للحكم؛ إذا كان الاستدلال نتيجة من مقدّمة استدلالا صحيحًا، أو مخطوءًا، وهو مايُسمّى بن (التقابل بين القضايا)، وهو على أربعة أقسام، هي:

أ. القضايا المتناقضة (٢)، نحو قول المتنبي (ت٤٥٣هـ)(٣):

## فإنّ قليلَ الحبّ بالعقل صالح وإنّ كثيرَ الحبّ بالجهل فاسد

نجد الاستدلال المباشر واضحًا عن طريق القضايا متناقضة في قول المتنبي، فهو يعرض آراء متناقضة عن طريق عرض الحجج تدور في مسألة واحدة، وهي: (الحبّ)، فيذكر أن الحبّ القليل بالعقل صالح، فهو ينتفع بهذا الحبّ؛ لأنّه يكون نابعًا من العقل، وهذه نتيجة نخرج بها من الاستدلال المباشر؛ لاقناع المخاطب إنّ الحبّ، وإن كان قليلا، وليس قويا إلا أنه نافعً.

أما القول الثاني المتعارض مع القول الأول، هو: (وإنّ كثير الحبّ بالجهل فاسد)، فكثير الحبّ تتاقض: بالجهل فاسد، وهذا

١) آليات الاستدلال في خطاب الجرجاني، (بحث):٢٢٦.

٢) ينظر: الاستقراء، والمنهج العلمي: ٢٠.

٣) ديوان المتبي: ٣٢١، و أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثاني، والثمانون): ٣: ٢٤٥.

الاستدلال المباشر في القول الثاني يقودنا إلى نتيجة، وهي: الحبّ مع الجهل، مضر، وليس نافع.

ب-القضايا المتضّادة (١)، نجد التقابل بين القضايا من نوع التّضاد موجودًا في قول المتنبي (ت٣٥٤ه) عندما ذكره ابن الشّجريّ (ت٣٤٥هـ) في أماليه، نحو (٢):

لفضّلت النّساء على الرجال وما التذكير فخر للهلال"

"ولو كان النساء كمن فقدنا وما التأنيث لاسم الشمس عيب

نجد لظاهرة التضاد أهمية كبيرة في الاستدلال المباشر، وهو على النّحو الآتي:

النّساء ضِدّها الرجال التذكير استدلال مباشر يمثل القضايا المتضادة. عيب ضِدّها فخر

ونحو: "ممّا جمع فيه بين الصّنعة، وحسن المعنى، وهو من شوارد بدائعه، قوله:

## أزورهم وسواد الليل يشفع لي وأنثني وبياض الصبح يغري بي

قابل أزورهم بأنتني، وسواد الليل ببياض الصّبح، ويشفع لي بيغري بي" (٣)، وهذا يمثل القضايا المتضادة فنجد:

أزورهم ضِدّها أنثني سواد ضِدّها بياض

١) ينظر: الاستقراء، والمنهج العلمي: ٢٠.

٢) ديوان المتنبي:٢٦٧، وأمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثاني، والثمانون): ٣: ٢٤٢.

٣) ديوان المتنبي: ٤٤٨، وأمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثاني، والثمانون): ٢٤٢.

الليل ضِدّها الصّبح

يشفع لي ضِدّها يغري بي

ج - القضايا المتداخلة، نحو قول الإمام السُّهيليّ (ت ٨١٥ه): "إنّ في الاسم العلم المؤنث خاصيّة تمنع من التنوين، وهي في قولهم: حذام، ورقاش؛ وذلك أنّهم يشيرون بهذه الأسماء إلى أنهن محبوبات، وكلّ محبوب مقرّب إلى النفس مضاف إليه، وترك التنوين يُشعر بهذا المعنى، ألا ترى كيف خصوه بالكسرة التّي هي أخت الياء، كأن المتكلم يريد إضافتها إلى نفسه، وهذا موجود في زماننا؛ لأنّ البدويّات يُسمّين شكل، وشمس، ونحو ذلك، والحضريات: مُنية، وعزيزة، يكسرن أواخر هذه الأسماء، كما فعلت العرب في حذام، ورقاش؛ إشعار بالإضافة إلى النفس من غير الياء" (١)، ويتكون من قضايا متداخلة تؤدي إلى نتيجة واحدة، وكما يأتي:

المقدّمة الكبرى: كلّ محبوب مقرّب إلى النفس مضاف إليه، وترك التتوين يُشعر بهذا المعنى.

المقدّمة الصغرى: إنّ في الاسم العلم المؤنث خاصيّة تمنع من التتوين. النتيجة: إشعار بالإضافة إلى النفس من غير الياء.

د. القضايا الداخلة تحت التضاد<sup>(۲)</sup>، نحو قول ابن الحاجب(ت٢٤٦ه): "المفرد يطلق باعتبارات ثلاثة في قولنا: (الكلمة لفظ وضع؛ لمعنى مفرد): المفرد ضد المركب، والمفرد ضد المضاف، والمفرد ضد المثنى، والمجموع، فقولنا: لفظ وضع؛ لمعنى مفرد، المراد به ههنا ضد المركب، والمراد بالمركب كلمتان فصاعدا أسندت إحداهما إلى الأخرى إسنادا يفيد المخاطب ما لم يكن عنده في ظن المتكلم، فإذا ورد على

١) أمالي السُّهيليّ: ٣٢.

٢) ينظر: الاستقراء، والمنهج العلمي: ٢٠.

قولنا: مفرد، قام، وشبهه، فإنه لفظة تدلّ على معنى مركب، وهو: الحدث، والزمان، فصار بمثابة قولك: قام زيد، في الدلالة على التركيب، فقد بطل حد الكلمة، فجوابه ما قيدنا به قولنا: إنّ المفرد المراد به ههنا ضد المركب، وقد فسرنا المركب، فعلى هذا (قام) داخلة في الحد، وكذلك: غلام زيد، وكذلك: بعلبك، وكذلك: الزيدان، والزيدون، وما أشبه ذلك" (۱).

نجد القضايا الداخلة تحت التضاد موجودة فعلًا في النّص المذكور في أعلاه، وهذه القضايا هي:

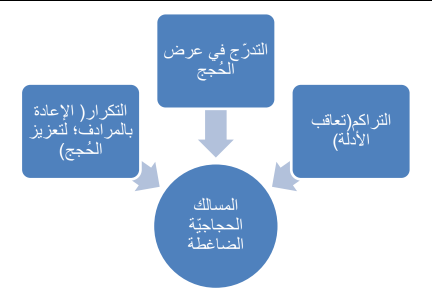
إنّ المحاجّ يلجأ في أكثر الأحيان إلى المسالك الحجاجيّة الضاغطة من مثل:

- 1. التراكم، وهو: تعاقب الأدلة؛ لمحاصرة الخصم.
- التدرّج، وهو: الابتداء من الدليل الأضعف، والانتهاء بالأقوى .
- ٣. التكرار، وهو: الإعادة بالمرادف؛ لتعزيز الحُجَّة) (٢)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطط الآتي:

411

١) أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الخامس والتسعون): ٢: ٩٠٩.

٢) تحليل الخطاب، وتجاوز المعنى: ١٣٤ -١٣٥.



#### الثاني: الاستدلال غير المباشر:

هذا النوع يتم فيه استدلال قضية من قضيتين، أو أكثر؛ لإثبات قضية ما، أو نتيجة ما، فإذا تتكون من قضيتين سُمِيّ ب: (الاستدلال القياسي)، وإذا أكثر من قضيتين سُمِيّ ب: (الاستقراء)، وتُسمّى القضايا التّي يستدل منها بـ(المقدّمات)، والقضايا المستدلة ب: (النتيجة)(۱).

إنّ الحجاج عند أرسطو بُنِيَ على الاستدلال، وإنّ الحجاج، والجدل، والاستدلال عنده مسميات؛ لمدلول واحد، وهو: الحجاج (٢)، وأشكال الاستدلال عند أرسطو ثلاثة، هي: القياس، والاستقراء، والمثال (٣)، وإنّ "الحجاج طاقة كامنة في النّص تسعى إلى اقناع المتلقي؛ إذ الغاية منه ترسيخ المفاهيم، فترسو حقيقة يدرك عبرها أن الحجاج ههنا ليس استدلالا تعليليًا يدور منحسر في حقل البرهان المنطقيّ، بل هو خطاب

١) ينظر: الاستقراء، والمنهج العلمي: ٢٠.

٢) ينظر: الحجاج في كتاب البيان، والتبين، (أطروحة دكتوراه): ١٥.

٣) ينظر: القياس الحجاج عند أرسطو بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم: ١٠١٠١٠.

ينشط في إطار عمليّة تواصليّة" (١)، وفيما يأتي عرض لأنواع آليات الاستدلال غير المباشر:

### أولا: آلية الاستدلال بالقياس:

قال الجوهريّ (٣٩٣): "وقست الشيء بغيره، وعلى غيره، أقيسه قيْسًا، وقياسًا، وقياسًا، فأنقاسَ، إذا قدَّرتَه على مثاله، وفيه لغة أخرى: قسته أقوسه قوسًا، وقياسًا "(٢)، و "قيس قست الشيء بالشيء: قدرته على مثاله"(٣)، فهو في اللغة يدلّ على: المساواة، وتقدير الشيء بغيره(٤)، نَحو: "قِسْتُ الثَّوْبَ بِالذِّرَاع، أَي: قَدَّرْتُه به "(٥).

عرّفه أبو هلال العسكريّ، بانّه: "حمل الشّيء على الشّيء في بعض أحكامه؛ لوجه، وقيل: حمل الشّيء على الشّيء، وإجراء حكمه عليه؛ لشبه بينهما عند الحامِل"<sup>(۲)</sup>، وقد استعمل سيبويه(ت، ۱۸۰ه) هذه اللفظة في مواضع من كتابه، فتارة يقول: (وهو أقيس)<sup>(۷)</sup>، وتارة يقول: "وهو القياس"<sup>(۸)</sup>، والقياس له أهمية عند ابن جني(ت ۳۹۲ه) إذ قال: "إنّ مسألة واحدة من القياس، أنبل، وأنبه من كتاب لغة عند عيون الناس"<sup>(۹)</sup>.

١) الحجاج، والاحتجاج بأقوال سيبويه في كتب علوم القرآن كتاب البرهان للزركشيّ: ٧.

٢) الصحاح تاج اللغة، وصحاح العربية: ٣ : ٩٦٧ .

٣) أمالي ابن الشّجريّ، ( المجلس التاسع، والعشرون): ١: ٣٠٢.

٤) ينظر: الرَّد على المنطقيين: ١١٩، شرح الكوكب المنير: ٤: ٥.

٥) شرح مختصر الروضة: ٣: ٢١٧.

٦) الفروق اللغويّة:٧٨.

٧) ينظر: الكتاب: ٢: ٤١٢، و ٤: ٢٦، و ٤: ٩٩.

٨) ينظر: الكتاب: ١: ٤٣٦، و ٢: ٢١، و ٢:٢٤، و ٢:٢٤، و ٤: ٣١٤.

٩) الخصائص: ٢: ٩٠.

القياس في الاصطلاح: مصدر مشتق من الفعل قاس، يقيس، يدل على ذكر المخاطِب مفردة، أو تركيب على مثال من مثل كلام العرب، ولو لم يسمع ذلك منهم، وربما لم يكن ذلك مستعملا، ولكنه يجري على قياس كلامهم(۱)، هو: "أن يُحْكَمَ للشّيء على نظيره المشارك له في علته الموجبة؛ لِحُكْمِهِ" (۱)، أي: "إثباتُ حكم معلومٍ في معلومٍ آخر؛ لاشتراكهما في علّة الحكم عند المثبتِ"(۱)، وهو: ردُ فرع إلى أصلٍ؛ لعلة جامعة بينهما(١)، وعُرَف عند البلاغين بأنّه: "القياس في اللغة التمثيل، والتشبيه"(٥)، وعُرَف بأنه عبارة عن برهان منطقي ينطلق أحيانا من مقدّمة كبرى، ثُمّ مقدّمة صغرى فخاتمة، وقد تحذف إحدى المقدّمتين، أو الخاتمة؛ إذا كانت واضحة، فضلا عن ذلك أنّ الترتيب مهم(١)، و "قد يُسمّى ما يجري بيْن اثنين من المناظرة قياسًا، وهو مأخوذ من قايسته قياسًا، وقد يسمّى هذا الْقيَاس نظرًا مجازًا؛ لأنّ ذلك طريقه فسمّى به: مجازًا"(٧)، وعُرّف بأنه: إلحاق أمر غير منصوص على حكمه، بأمرٍ آخر منصوص مليه، ويراد به، قياس استعمالات لغويّة جديدة، ولم تكن مسموعة، منصوص عليه، ويراد به، قياس استعمالات لغويّة جديدة، ولم تكن مسموعة، معموفة على استعمالت مسموعة (٨).

١) ينظر: منطق العرب في علوم اللسان:١٥٧.

٢) الفصول في الأصول: ٤ : ٩.

٣) الإبهاج في شرح المنهاج: ٦: ٢١٥٧، وينظر: الكليات: ٧١٥.

٤) ينظر: البرهان في أصول الفقه: ٢: ٦.

٥) البرهان في وجوه البيان: ٦٧.

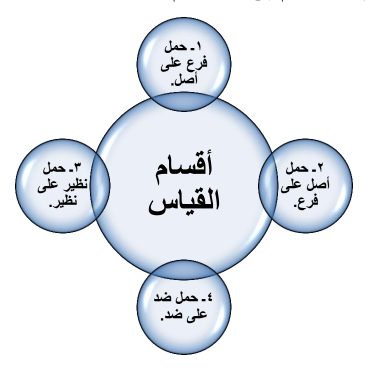
٦) ينظر: الاقناعية وآليات الحجاج في خطب على بن أبي طالب (رسالة ماجستير): ٥٠.

٧) كشف الاسرار شرح أُصول البرذوني: ٣: ٢٦٧.

٨) ينظر: اللسانيات المجال، والوظيفة، والمنهج: ١٧٦.

### أقسام القياس، وأركانه:

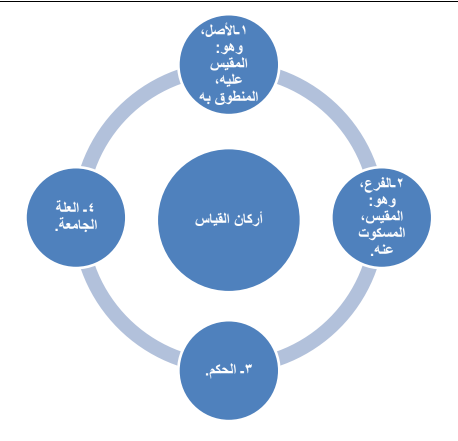
القياس في العربية قُسِم إلى أربعة أقسام (١)، يمكن الترميز لها بالمخطط الآتي:



أماأركان القياس (٢)، فيمكن الترميز لها بالمخطط الآتي:

١) ينظر: الاقتراح في أصول النّحو: ٨٥.

۲) ينظر: المصدر نفسه: ۱۹۰۸۱، وتلخيص الأصول: ۳۹، المنطق اليوناني، والقياس الأصولي، (بحث): ۲۰۲.



## وظيفة القياس المنطقي:

يُعدّ القياس استدلالا غير مباشر؛ لأنّه القياس يرمي إلى تقديم قضية جديدة عن طريق ملاحظة شمول حكم قضية ما؛ لقضية أخرى لا يوجد فيها هذا الحكم (1)، عند المناطقة يفيد العلم بالتصديقات، فلا يعلم شيء من التصديقات إلاّ عن طريقه (1)، وإنّه من أهم ركائز الخطاب الحجاجيّ؛ لأنه القول العام الذي يؤدي إلى اثبات قضية جزئية، فيتكون من: مقدّمتين، ونتيجة، وإنّ صلاحيته لا تتحدد إلاّ عندما يقترن بالمجال التداوليّ، والغاية ذلك استفادة المخاطّب من دلالة سلوكيّة معينة ينبغي أن يتقيد بها(1)، فالقياس هو فعلُ: "خطاب متكوّن من ثلاثة ملفوظات (قضايا) بسيطة،

١) ينظر: ضوابط المعرفة، وأصول الاستدلال، والمناظرة: ١١١.

٢) ينظر: الرَّد على المنطقيين: ٨٨، و ٢٤٦. ٢٤٨.

٣) ينظر: السلالم الحجاجية في القصص القرآن، (أطروحة دكتوراه): ٢٠٣، والتلوينات الحجاجية في مقالات البشير الإبراهيمي، (أطروحة دكتوراه): ١٠٣.

وإحدى هذه القضايا أيّ النتيجة يُستدلّ عليها بالقضيتين الآخريين، أيّ: المقدّمات، وتتضمّن كلتا المقدّمتين لفظًا تشترك فيه مع الأخرى، ولفظًا مشتركًا مع النتيجة، فالحجاج قياس، والقياس صحيح"(۱).

إنّ وظيفته المنطقيّة في الخطابات الحجاحيّة، هي: "الانتقال مما هو مسلم به عند المخاطِب، أي: المقدِّمة الكبرى إلى ما هو مشكل، أي: إلى النتيجة "(٢)، ولاسيمّا، وإنّ القاعدة النّحويّة تُعدُّ حكما من أحكام القياس ينبغي أن يخضع لها كلُّ الأمثلة (٣)، وإنّ الحجج النّحويّة نوعان: "منها ما يكون في وضع قاعدة نحويّة، أو استنباط حُكِم نحويّ، ومنها ما يكون في تفسير ظاهرة نحويّة "(٤)، فالحّجج النّحويّة نقليّة، وعقليّة (٥)، ويمكن الترميز لهما بالمخطط الآتي:

# أنواع الحجج النّحويّة:

أـ وضع قاعدة نحوية، أو استنباط حكم نحويّ.

#### ب ـ تفسير ظاهرة نحويّة

و "يقوم الحجاج العقلي على تشبيه لظاهرة لغويّة بظاهرة أخرى لها حكم معين؛ ليثبت للأولى حكم الثانية "(١٤٦هـ): "لا يعنون بالقياس

١) الحجاج كريستيان:٥٤.

٢) النّص، والخطاب، والإتصال: ١٧٠.

٣) ينظر: في أصول النّحو العربي: ٦٨.

٤) الحجج النّحويّة حتّى نهايّة القرن الثالث الهجريّ: ١٢.

٥) ينظر: المصدر نفسه: ١٠.

٦) في أصول النّحو العربي:١٠٢.

العقلي الموجب الذي يستحيل خلافه، وإنّما أرادوا القياس العقلي باعتبار الاستحسان "(۱)،

ولا يتحقق الحجاج في النّحو العربي، والصرف إلاّ بتوفّر ركنين أساسين، هما: السّماع، والقياس، فلا يكون أيّ حجاج دونهما في النّحو<sup>(۲)</sup>.

قال الكسائيّ (ت١٨٩هـ) (٣):

وَبِه فِي كل علم ينْتَفع

إِنَّمَا النَّحْقِ قِيَاسِ يتبع

وقال:

## مر فِي المنطق مرا فاتسع

وَإِذَا مَا أَبْصِرِ النَّحْوِ فَتى

و"القياس هو: النتيجة الطبيعية؛ لفرز كلام العرب في أحكام، وقوانين يقاس عليها في توليد الكلمات، والتراكيب العربية الصحيحة من غير سماع للشواهد، وهذا يعني أنّ أول أشكال القياس، هو: القياس على القواعد، وهذا الشكل هو عماد النّحو التعليميّ، ففية تُشرَح القواعد؛ ليُقاس عليها مع الاستعانة بالأمثلة التوضيحيّة.

لكنّ أهمية القياس في العربيّة ليست في هذا الشكل، بل في قيام القياس بملء الفراغات السماعيّة، وإحاطة النّحو، والصرف بالتفسيرات الكليّة، والجزئيّة، وإبقاء الباب مفتوحا أمام الحجاج المناسب؛ لطبيعة النّحو، والصرف" (٤).

كان ابن الشّجريّ(ت٤٢٥هـ) في قياسهِ بصريًّا، ويظهر ذلك جليًا في أماليه، فيذكر آراء شيخي المدرسة البصريّة: الخليل بن أحمد الفراهيدي(ت١٧٠هـ)،

١) أمالي ابن الحاجب: ٢: ٨٣٣.

٢) ينظر: الاقناعية، وآليات الحجاج في خطب علي بن أبي طالب، (رسالة ماجستير): ٥٦،
 والحجاج في الدرس النّحويّ، (بحث): ١٢١.

٣) بغية الوعاة في طبقات اللغويين، والنّحاة: ٢ .١٦٤.

٤) الحجاج في الدّرس النّحويّ، (بحث): ١٣٢.

وسيبويه (ت١٨٠ه)، نحو: "وقال الخليل بن أحمد: أصل إلاه: ولاه، من: الوله، والوله: الحيرة، فأبدلوا الواو؛ لانكسارها همزة، كما قالوا في وشاح، ووعاء: إشاح، وإعاء، ثُمّ أدخلوا عليه الألف، واللام؛ للتعريف، فقالوا: الإلاه، ثُمّ حذفوا همزته بعد القاء حركتها على لام التعريف، فصار: اللاه، فاجتمع فيه مثلان متحرّكان، فأسكنوا الأول، وأدغموه في الثاني، وفخّموا لامه، فقالوا: الله، فكأنّ معناه على هذا المذهب أن يكون الوله من العباد إليه جلّت عظمته"(١).

ابن الشّجري(ت٢٤٥ه) يستد بآراء الخليل بن أحمد الفراهيدي(ت١٧٠ه)، وسيبويه(ت١٨٠ه)؛ لأنّها الأفصح، والأقوى في اقناع المخاطَب، واستمالته؛ لذا تمثل أماليه درسًا تعليميًا حجاجيًّا بامتياز، فنجده يذكر الكثير من العبارات التي تدلّ على القياس؛ لإثبات قاعدة نحويّة، أو استباط حكمٍ نحويٍّ، أو صرفيًّ، نحو: "الجياد: جمع جواد، وكان القياس أن تصحّ الواو في الجياد؛ لتحرّكها في الواحد، كما صحّت الواو في الطوال؛ لتحرّكها في طويل، ولكنه مما شذّ إعلاله كشذوذ التصحيح في القود، والاستحواذ، ونحوهما "(٢).

القياس في قوله يتكون من:

المقدِّمة الكبرى: لكنه مما شدَّ إعلاله.

المقدِّمة الصغرى: كان القياس أن تصحّ الواو في الجياد.

النتيجة: قلب الواوياء، القياس شاذ في لفظة الجياد.

نجد المخاطِب جمع بين مقدِّمتين متضاربيتين ربط بينهما الرابط: (لكن)، المقدِّمة الصغرى: القياس في الجياد، أن تصح الواو، وسبب ذلك؛ لتحركها في الواحد.

١) أمالي ابن الشّجريّ، ( المجلس السابع، والأربعون): ٢: ١٩٨.

٢) المصدر نفسه، (المجلس التاسع): ١: ٥٥.

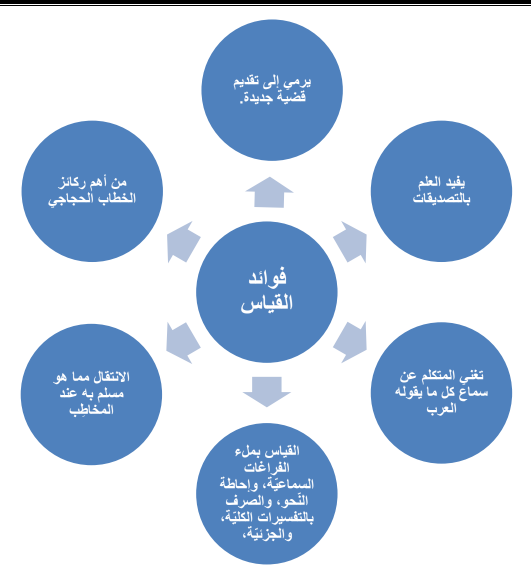
أما المقدِّمة الكبرى: لفظة الجياد شذّ إعلالها، فقلبت الواو إلى ياء؛ لذا القياس يُعدّ شاذًا.

فائدة القياس: "تغني المتكلم عن سماع كلّ ما يقوله العرب؛ لأنه يستطيع أن يصوغ المضارع، وأسماء الفاعلين، والمصادر، ونحوها متبعًا قياس الكلمات على نظائرها" (١)، و "الشيء الذي يقرره القياس عموما هو: وجود ما يقاس عليه في تلك المقدّمات، ثُمَّ مقيس على ذلك، وهو النتيجة" (٢).

يتضح أن للقياس وظائف متعددة نستطيع الترميز لها بالمخطط الآتي:

١) الشاهد و أُصول النّحو في كتاب سيبويه: ٢٢٣.

٢) في أصول النّحو العربي:٦٧.



#### ثانيا: آلية الاستدلال بالاستقراء:

عرّف في اللغة بأنّه: "التتبّع من استقريت الشيء، إذا تتبعته"(١)، وعند المناطقة هو: "قولٌ مؤلف من قضايا تشتمل على الحكم على الجزئيات؛ لإثبات الحكم الكلّي"(٢)، وعرّفه الجرجاني(٣٦١هه)، بأنه: "الحكم على كليّ بوجوده في أكثر جزئياته، وإنّما قال: في أكثر جزئياته؛ لأن الحكم لو كان في جميع جزئياته لم يكن

١) موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون: ١: ١٧٢.

٢) المصدر نفسه: ١: ١٧٢.

استقراءً، بل قياسًا مقسمًا، ويسمّى هذا: استقراء؛ لأن مقدّماته لا تحصل إلا بتتبع الجزئيات (۱)، وهو: "تتبّع الجزئيات كلّها، أو بعضها؛ للوصول إلى حكم عامّ يشملها جميعا، أو هو انتقال الفكر من الحكم على الجزئي إلى الحكم على الكلّي الذي يدخل الجزئي تحته (۱)، ويراد به: "أن تتصفح جزئيات كثيرة داخلة تحت معنى كلّيّ، حتى إذا وجدت حكمًا في تلك الجزئيات حكمت على ذلك الكلي به (۱)، وإنّ أول عالم نحوي أطلق كلمة استقراء في اللغة العربية، هو ابن السراج (۱)، والاستقراء يمثل: أحد أنواع الاستدلال يتكون من مقدِّمات، ونتيجة، والمقدِّمات قد تكون متعددة، وهذا يؤدي إلى احتمال صدق النتيجة، وينبغي أن تعبر المقدِّمات في الاستقرار تعبيرًا صادقًا عن الوقائع في العالم الخارجي (۵)، نحو: "قيل: إنّ الهمزة حرف عليل، يحذف؛ لاستثقاله تارة، ويبدل تارة، ويليّن تارة، فهو موجود، كمعدوم، والألف، واللام لا يدخلان على امرئ، وامرأة، استثقالا؛ لكسرة لام التعريف فيهما لو قالوا: الامرؤ، والامرأة، ولم يستثقلوا: المرء، والمرأة (۱).

القول يتضمن مقدّمتين:

المقدِّمة الكبرى: الهمزة حرف موجود كمعدوم.

المقدِّمة الصغرى: إنّ الهمزة حرف عليل، يحذف.

النتيجة: الحذف يكون؛ بسبب الاستثقال.

١) كتاب التعريفات: ١٨، وينظر: أصول التّفكير الدّلاليّ عند العرب من اللزوم المنطقي إلى
 الاستدلال البلاغي ص٢٠٠٠.

٢) ضوابط المعرفة، وأصول الاستدلال، والمناظرة: ١٨٨.

٣) معيار العلم في فن المنطق:١٦٠.

٤) ينظر: منطق العرب في علوم اللسان: ٢٣٠.

٥) ينظر: الاستقراء، والمنهج العلمي: ٢٤.٢٣ .

٦) أمالي ابن الشّجريّ، ( المجلس الثاني، والسبعون): ٣: ٢٥.

فعن طريق تعدد المقدِّمات الذي يؤدي إلى احتمال صدق النتيجة، توصلنا إلى نتيجة، وهي حذف الهمزة؛ للاستثقال، وهذا هو الاستقراء، فمقدِّماته لا تؤدي النتيجة إلا بتتبع الجزئيات.

## الفرق بين القياس، والاستقراع(١):

إنّ القياس في النّحو العربي قائمٌ على استقراء للنّصوص، أي إنّ القاعدة، وتطبيقها شيءٌ واحدٌ (۱)؛ لذا قيل: "اعلم أن علم النّحو هو أن تتحو معرفة كيفية التركيب فيما بين الكلم؛ لتأدية أصل المعنى مطلقًا بمقاييس مستنبطة من استقراء كلام العرب (۱)، فالقياس: "علم بمقاييس مستنبطة من استقراء كلام العرب لعرب الصولين أرجعوا القياس إلى "نوع من الاستقراء العلمي الدقيق، والمستند إلى التجربة الحسيّة في تحصيل المعارف الإنسانيّة، والقائمة على قانون العلية، والاطّراد، فقانون العليّة يعني: أن لكلّ معلول علة، وقانون الاطراد يعني: أن العلة الواحدة إذا وجدت ظروف متشابهة انتجت معلولا متشابهاً" (٥).

إنّ "الفرق بين: القياس، والاستقراء، وهما الطريقان الجدليان، يتمثل في الاتجاه الاستدلاليّ؛ ذلك إنّ الاستقراء الجدليّ يلجأ في إقامة القضايا العامة، والأحكام الكليّة، أو الممتدة إلى أمثلة جزئيّة، فهو يبدأ سيره مما يحدث في بعض الحالات إلى ما يثبت على كلِّ الحالات، أو ينتفي فيها، وإنّ اتجاهه من الخاص إلى العام،

١) ينظر: الاستقراء والمنهج العلمي: ٢٥-٢٤.

٢) ينظر: في أصول النّحو العربي:١٠٠٠.

٣) مفتاح العلوم: ٧٥.

٤) الاقتراح في أصول النحو: ٧٩.

٥) المنطق اليوناني والقياس الأصوليّ، (بحث):٢٠٠.

وبالمقابل، فإنّ القياس: عملية استنباطيّة تتولى تشقيق الجزئي من الكلي، فاتجاهها من العام نحو الخاص" (١).

إنّ الاستدلال بشكليه (القياس، والاستقراء) يمثل بنية حجاجيّة تتكوّن من ثلاثة أركان، هي: المقدّمات، وعلاقة الاستنباط، والنّتيجة (٢)،

وإنّ الفرق بين القياس ، والاستقراء يمكن الترميز له بالمخطّط الآتي:

### القياس

- ينبغي أن تكون إحدى مقدّمتي القياس في الأقل
   كلية، ومن ثُمّ تكون نتيجته كلية، أو جزئية.
  - نتيجته صادقة دائمًا.
  - النتيجة ليس فيها شيئا جديدا، إذ الحكم فيها متضمن في المقدّمة الكبري.

## الاستقراء

- مقدمات الاستقراء جزئية دائمًا، ونتيجته كلية دائمًا.
  - نتيجته احتمالية.
  - النتيجة جديدة، عما هو مثبت في المقدّمات

#### ثالثا: آلية الاستدلال بالمثل:

المثلُ في اللغة: "مصدرٌ مثل فلان فلانًا: صار مثله، وَالشَّيء بالشَّيء: شبهه، وبالرجل: جعله مثلَة، والتَّشديد فِي هذين أشهر "(٣)، وهو: "الشَّيءُ الَّذي يُضرَب؛ لشيءِ مثلًا فَيجعلُ مثله، والمثالُ: المقدارُ، وهو من الشِّبه، والمثل: مَا جُعل مِثالًا،

١) بلاغة الاقناع في المناظرة: ٥٦.

٢) ينظر: الحجاج عند أرسطو، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم: ١٦٠.

٣) إكمال الأعلام بتثليث الكلام: ٢: ٥٨٠.

أَي: مِقْدَارًا لغيره يُحذى عليه، والجمع: المُثُل، وثلَاثة أَمثلة، وَمِنْهُ أَمثلَةُ الأَفعال، والأَسماء في باب التَّصريف. والمثَال: القالِبُ [القالَبُ] الَّذي يقدَّر على مثله" (١).

عُرِّف عند المناطقة بأنه: "إثبات حكم واحدٍ في جزئين؛ لثبوته في جزئي آخر، لمعنى مشترك بينهما، والفقهاء يسمّونه: قياسًا، والجزئي الأول: فرعًا، والثاني: أصلًا، والمشترك: علة، وجامعًا، كما يقال: العالم مؤلف، فهو: حادث كالبيت، يعني: البيت حادث؛ لأنه مؤلف، وهذه العلة موجودة في العالم، فيكون حادثًا "(١)، وهو الذي تسمّيه الفقهاء: "قياسًا، ويسميه المتكلمون: ردّ الغائب إلى الشاهد، ومعناه: أن يوجد حكم في جزئي معين واحد، فينقل حكمه إلى جزئي آخر يشابهه بوجه ما "(١)، وعُرِّف بأنه: "المؤلف من قضايا تشتمل على بيان مشاركة جزئي؛ لجزئي في علّة حكم؛ ليثبت ذلك في ذلك الجزئي "أ.

إنّ "الاستدلال بالتمثيل، هو من بين الحجج القائمة على الاتصال المؤسس؛ لبنية الواقع "(٥)، وإنّ الغاية من ذكر المثل، هي: تقويّة درجة التصديق الحجج بقاعدة، أي: إيضاح القاعدة النّحويّة، أو فكرة، أو أطروحة معلومة، والبرهنة على صحتها، تقدم عن طريقها ما يوضح القول العام، ويقوي حضوره في الذهن؛ لاقناع المخاطَب (٦)، نحو قول ابن الشّجريّ (ت ٤٢٥ه): "ذكر أقسام (إمّا) المكسورة: فمن

١) لسان العرب: ١١: ١١٦- ٢١٢.

٢) كتاب التعريفات: ٦٦.

٣) معيار العلم في فن المنطق: ١٦٥: ١

٤) موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون: ١: ٥٠٧.

ه) تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شايم بيرلمان، (بحث): ٢٣١، وينظر: محاولات في تحليل الخطاب: ١٢٢، والحجاج التصورات والتقنيات (بحث): ١٩.

تا ينظر: عندما نتواصل نغير مقاربة تداوليّة معرفية لآليات التواصل، والحجاج: ٩٥، والتمثيل
 النّحويّ في كتاب سيبويه، (رسالة ماجستير): ٦.

معاني المكسورة: إنّها تكون للشّك، كقولك: جاءني إمّا زيد، وإمّا جعفر، فأنت في هذا القول متيقّن أنه جاءك أحدهما، وغير عالم به أيّهما هو، وكذلك: لقيت إمّا زيدا، وإمّا جعفرا.

والثانى: أنها تكون للتخيير، كقولك لمن تخيره في مالك: خذ إمّا ثوبًا، وإمّا دينارًا، ومثله قوله تعالى: ﴿ إِمَّا أَنْ تُعَذَّبَ وَإِمّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْناً ﴾ (١)، وقوله: ﴿ إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمّا أَنْ تُلُونَ أَوَّلَ مَنْ ﴿ إِمَّا يُتُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقِي ﴾ (١)، وقوله: ﴿ إِمَّا أَنْ تُلْقِي وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقِي ﴾ (١)، وقوله: ﴿ إِمَّا أَنْ تُلْقِي وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقِي ﴾ (١) (٤).

ذكر ابن الشّجريّ(ت٢٤٥هـ) مجموعة من الأمثلة؛ لتقوية الحُجَّة النّحويّة في كسر همزة (إما)، التي تُكسَر إذا كانت؛ للشك كما في : (جاءني إمّا زيد، وإمّا جعفر)، و(لقيت إمّا زيدا، وإمّا جعفرا)؛ فالاختيار مضطرب، وغير واضح، وهذه نتيجة قادنا إليها ذكر الأمثلة، وقد تُكسَر إذا كانت؛ للتخير لقيت (إمّا زيدًا، وإمّا جعفرًا)، ودعم ذلك بالشاهد القرآني الذي يمثل أعلى السلطة الحجاجيّة؛ لاقناع المخاطَب بأن (إما) تُكسَر في مواضع؛ إذا كانت للشك، أو التخير.

والتمثيل يمثل الحجج القويّة عاليّة، والحجج الجاهزة، مثله مثل: الشواهد القرآنية، وأقوال العلماء، والحكماء (٥)، فالمخاطِب يسعى عند ذكر المثل في الخطاب إلى تدّعيم دعوى ما، وتقويتها، أو بناء قاعدة معينة، وتأسيسها، ويسعى إلى شدّ

١) سورة الكهف: الآية: ٨٦.

٢) سورة التوبة: الآية: ١٠٦.

٣) سورة طه: الآية: ٦٥.

٤) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الثامن، والسبعون): ٣: ١٢٥.

٥) ينظر: الخطاب، والحجاج: ٨٧.

انتباه المخاطب، وحمله على التسليم بما يعرض عليه من اطروحات؛ لاقناعه (۱)، و "يظهر التمثيل جانبا مهما من العقل البشري؛ لقدرته على إحداث صياغات افتراضية تمكنه من إعطاء صورٍ مقننة مكتوبة؛ لأنظمة الكلام، ومساراته يمكن أن تتسم بطابع العموم، ما يؤهل هذا المنحى؛ ليكون بديلا للواقع المسموع، وعلى هذا يسعى الخطاب العلميّ إلى أن يبنيّ محتواه المعرفيّ بناءً محكماً؛ بوصف التمثيل تقنيّة تقسيريّة منظمة تجمع بين مفاهيم دالة في مجالها، وببراهين يتمّ تقديمها في إطار الظواهر المدروسة "(۱)، نحو: "أمّا اللام فعلى ضربين: لام كي، ولام الجحد، فلام كي، مثالها قولك:

زرني؛ لأكرمك، التقدير: لأن أكرمك، والمعنى كي أكرمك، ولو أظهرت «أن» هاهنا كان حسنا؛ لأنّ اللام في هذا النّحو لام العلّة التى يحسن إظهارها، في قولك: جئته مخافة شرّه.... الأصل: لمخافة شرّه"(۱)، المخاطِب عن طريق ذكر المثالين: زرني؛ لأكرمك، وجئته لمخافة شرّه) بمقدِّمة كبرى(مضمرة)، وهي: حذف (أن) إذا اجتمعت مع لام كي: ( لام التعليل)، وبنتيجة: (اللام في هذا النّحو لام العلّة التى يحسن إظهارها)، ويمكن الترميز لذلك بالمخطّط الآتى:



١) ينظر: تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، (بحث): ٢٣٠، والبنية الحجاجية في قصة سيّدنا موسى عليه السلام)، (رسالة ماجستير): ٣٥.

٢) الحجاج بمفهوم المنزلة عند سيبويه، (بحث): ١٤٨.

٣) أمالي ابن الشّجري، (المجلس الرابع، والأربعون): ٢: ٩٤١.

وهو "يختلف المثل عن المضمر؛ بكونه لا ينطلق من فكرةٍ، أو قضيةٍ عامةٍ؛ لتبرير فكرة، أو قضية خاصة أخرى "(١)، فكرة، أو قضية خاصة، بل ينطلق من فكرة خاصة؛ لتبرير فكرة خاصة أخرى "(١)، فهو يمثل المستوى الكلامي الذي يوضح القواعد النّحويّة، ويفسرها، فهو الأداة التحليلية الرئيسة في اكتشاف النظام (٢).

ذكر ابن الحاجب(ت٢٤٦ه) في أماليه الأمثلة التي تؤيد فكرته، وتوضحها، وتثبت القاعدة التي يتحدث عنها، وكان موفقاً في أمثلته، بحيث لم يدع مجالاً للشك فيما يريد توضيحه، وهو بذلك يسير على نهج قويم، فأماليه تُعدّ شرحًا، وتوضيحًا لما يشكل على تلاميذه من مسائل النّحو العربي، فهي بها حاجة إلى ذكر الأمثلة (٣)، نحو: "والحال إنّما جيء بها مقيدة للفاعل، أو المفعول باعتبار فعله، وغير ذلك لا يقبل التقيد. ألا ترى أنك لو قلت: حصير زيد راكبًا سمّار، لم يستقم؛ لأنها سمّار سواء كان راكبًا، أو غير ذلك، فوقع التقيد مفسدًا، وكذلك لو قلت: زيد قائمًا أبوك؛ لكان فاسدا؛ لأنه أبوك قائما، أو قاعدا، أو غير ذلك، فتقييده، يقع مفسدًا".

يتضح من المثالين اللذين ذكرهما ابن الحاجب(ت٢٤٦ه): (حصير زيد راكبًا سمّار)، و (زيد قائمًا أبوك) لم يستقم؛ لأنّه انطلق من فكرة؛ لإثبات، وتفسير قاعدة نحويّة، وهي: (الحال إنّما جيء بها مقيدة للفاعل، أو المفعول باعتبار فعله، وهذه تُعدّ بمنزلة مقدّمة حجاجيّة؛ ليخرج بنتيجة، وهي: (وقع التقيد مفسدًا).

إنّ "للتّمثيل دور مهمّ في الإبداع، وفي الحجاج على حدّ سواء، ومرد ذلك أساسا إلى ما يتيحه من امداد، وتوسع إذ بواسطة الحامل يمكن؛ للتمثيل إن يوضح

<sup>1)</sup> بلاغة الاقناع دراسة نظريّة، وتطبيقيّة: ٩٢.

٢) ينظر: التمثيل النّحويّ في كتاب سيبويه، (رسالة ماجستير):٦. .

٣) أمالي ابن الحاجب: ٤٢.٤١.

٤) المصدر نفسه، (الإملاء الخامس عشر):١: ١٣١.١٣٠.

بنية الموضوع، وأن يضعه في إطار مفهومي، لكن التمثيل في مجال الإبداع يختلف عنه في مجال البرهنة، والحجاج من حيث اتساع مدى هذا التّمثيل، أو عدم اتساعه" (۱)، وقد "يندرج المثل بوصفه نسقا حجاجيًا جاهزًا في بنيّة الحجج المتوالية؛ ليضع توافقًا بين الرؤية، والسياق الخارجي، وثقافة المخاطبين بتأسيس قاعدة انطلاق فكريّ؛ للطرفين، كما يعكس حضور المثل فصيحًا كان، أو عاميًا تمركز الثقافة الشفويّة في الذاكرة العربية بوصفها مصنعا؛ لإنتاج المعرفة، والخبرات المتراكمة، وبلاغة الكلمة ذاتها، متمركزة حول هذا البعد الشفويّ الذي تهيمن عليه الأمثال" (۱).

### الفرق بين القياس، والمثال:

الفرق بين القياس، والمثال عند أرسطو: "القياس هو: إخراج جزئي من كليّ من جزيئّات.

أما المثال، فيختلف عنهما، ويتمثّل في إخراج الجزئيّ الأخفى من الجزئي الأعرف، وقد ألحقه بالاستقراء، وبذلك يكون للاستدلال شكلين هما: القياس، والاستقراء، وليس "التبكيت"، و "الضمير " سوى نوعين من القياس"(٣).

وقيل: "إنّ الأقيسة التمثيلية هي من أوسع المسالك العقلية الحجاجيّة تداولا، وأغناها في الخطابات الطبيعيّة" (٤٠)، نحو قول ابن الشّجريّ(ت٤٢ه): " أما أفنان

١) في نظريّة الحجاج دراسات، وتطبيقات: ٦٠ .

٢) الخطاب الحجاجي عند الإمام الغزالي، (أطروحة دكتوراه): ٣١.

٣) القياس الحجاج عند أرسطو بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم: ١٠١٠١.

٤) المنحنى الحجاجيّ للخطاب القرآني، وأثره في منهج الاستدلال الأصوليّ، (بحث):١٣٧.

فجمع فنن، وهو الغصن، لا جمع فنّ، وفي التنزيل: ﴿ ذَواتًا أَفْنَانٍ ﴾ وإنّما جمعوا الفنّ على القياس، فقالوا: فنون، كصك، وصكوك، وبتّ وبتوت، وهو الكساء الغليظ" (٢).

القول يتضمّن مقدمتين كبرى، وصغرى، ونتيجة؛ القناع المخاطَب، وعلى النحو الآتى:

المقدِّمة الكبرى: جمع فنّ فنون.

المقدِّمة الصغرى: جمع فنن أفنان.

النتيجة: الجمع على القياس.

## رابعا: آلية الاستدلال بالشاهد الحجاجي:

الشاهد عند أهل العربية: "الجزئي الذي يستشهد به في إثبات القاعدة؛ لكون ذلك الجزئي من التتزيل، أو من كلام العرب الموثوق بعربيتهم، وهو أخص من المثال"(")، وعُرِّف الشاهد النّحويّ، بأنّه: "دليلٌ من كلام العربيّ الفصيح، يُساق؛ لإثبات قاعدة نحويّة"(<sup>3)</sup>، فالاستشهاد النّحويّ غايته بناء القاعدة النّحويّة، وتأكيدها عن طريق ذكر الشواهد، والنّصوص (٥)، ويمثل الشاهد النّحويّ: "مرحلة من مراحل النقاء اللغوي؛ لكونه المستوى الكلامي الذي تستمد منه قواعد اللغة"(١).

١) سورة الرحمن: الآية: ٤٨.

٢) أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الموفى الأربعين): ٢: ٧٧.٧٦.

٣) موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون: ١: ١٠٠٢.

٤) معجم اللغة العربية المعاصرة: ٢: ١٢٤١.

٥) ينظر: التمثيل النّحويّ في كتاب سيبويه، (رسالة ماجستير):٦.

٦) المصدر نفسه:٦.

يستند المخاطِب (المحاجج) في كثير من الأحيان إلى بعض الشواهد، مثل: الأمثلة، والشروحات، أو ما يُسمّى: "بالسلطة الحجاجية" التي يميل إليها في الغالب المخاطِب؛ لتقبلها من المخاطَب المتلقي؛ لأنّها تمثل عنده سلطة لا يمكن الاعتراض عليها، مثل: الآيات القرآنية، والأحاديث النّبوية الشريفة، وغيرها (۱)، فالشاهد القرآني أعلى وسائل الاستشهاد في الثقافة العربية الإسلامية، وأكبرها، ويمتاز بالقوة الحجاجية الأكثر تأثيرًا في المخاطِب؛ إذ يقع في أعلى السُلّم الحجاجيّ، والشواهد تعتمد أساسا على القرآن الكريم، والشعر له قوّة في البناء اللغويّ، والمعرفيّ، والاقناعيّ داخل هذه الثقافة بحيث كان استحضارهما مكثفا مع أولوية للقرآن الكريم قياسا إلى الشعر العربي (۲)، نحو قول ابن الحاجب (ت٢٤٦ه) في: (الكلام على زعم بعض العلماء أن الفصل يفيد الحصر):

"وقال ممليًا على زعم بعض العلماء أن الفصل يفيد الحصر: إن له وجهين من الاستدلال: أحدهما: مثل قوله: ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ (٦)، إنّه لم يسق إلا للإعلام بأنهم الغالبون دون غيرهم، وكذلك، وقوله: ﴿ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ (٤)، ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ (٥)، وهذا معنى: الحصر، والثاني: أنه

١) ينظر :التلوينات الحجاجيّة في مقالات البشير الإبراهيمي، (أطروحة دكتوراه): ٩٥.

٢) ينظر :معجم المصطلحات في اللغة، والأدب: ١٤، وبلاغة الاقناع في المناظرة: ٣٣٥.٢٣٣.

٣) سورة الصافات: الآية: ١٧٣.

٤) سورة: غافر: الآية:٤٣.

٥)سورة الشعراء: الآية: ٩.

لم يوضع إلا لفائدة، ولا فائدة في مثل قوله: ﴿ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمِينَ ﴾ (١)، سوى: الحصر "(٢).

استدل ابن الحاجب(ت٦٤٦ه) بوجهين معززًا استدلاله بالشاهد القرآني الذي يمثل أعلى السلم الحجاجي؛ لكونه يمتاز بالقوّة الحجاجية التي تؤثر في المتلقي، وتقنعه، فزعم بعض العلماء أن الفصل يفيد الحصر يمثل المقدّمة، والنتيجة، هي: إنّ الحصر وضع؛ لفائدة، واستدل بذلك بالآيات القرآنية.

أما الحديث النّبويّ الشريف، فلم يكن استدعاؤه إلا لماما؛ لجواز أن يكون الحديث روي بالمعنى \* (٦)، واتضح ذلك جليًا عندما ذكر ابن الحاجب(ت٦٤٦هـ) في أماليه، نحو: "كذلك قوله – صلّى الله عليه وسلّم –: (لا صلاة إلا بطهور \*\*)، فإن المعنى إثبات الطهارة؛ للصلاة المشروعة لا إثبات الطهارة لها خاصة حتّى يلزم أنها إذا وجدت، إذ قد توجد الطهارة، ولا تكون الصلاة مشروعة؛ لفوات شرط آخر "(٤).

تُعدّ الشواهد الشعريّة مدونة كاملة؛ للاستعمالات اللغوية، اعتمد عليها المفسرون كمادة استدلاليّة توجه المعنى، وتحقق به الاقتتاع لدى المتلقين<sup>(٥)</sup>، فقد ضمّ كتاب الأمالي لابن الشّجريّ(ت٤٢هم) قدرا ضخما من الشواهد الشعريّة، فقد بلغت شواهده

١) سورة: الزخرف: الآية:٧٦.

٢)أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثالث، والثلاثون بعد المئة): ٢: ٨١٨.٨١٧.

<sup>\*)</sup> ينظر: أمالي السُّهيليّ:٥٧، و ٥٩، و ٦٦، و ٦٣، و ١٠٠، ١٠، ١٠٧، و ١١٠.

٣) ينظر:معجم المصطلحات في اللغة، والأدب: ١٤، وبلاغة الاقناع في المناظرة: ٢٣٥.٢٣٣.

<sup>\*\*)</sup>أصل الحديث كما ورد في المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم: ١: ٢٠٤. قال رسول الله (صلَّى الله عليه وسلّم): ( لا تقبلُ صلاةً بغير طهورٍ).

٤)أمالي ابن الحاجب، (الإملاء الثالث، والثمانون): ٢: ٣٧٣.

٥) ينظر: صناعة الخطاب: ٢٤٤.٢٤٣.

أكثر من مئة، وألف بيت، غير مكرّر، وسع دائرة الاستشهاد بها على مسائل النّحو، ولاسيمًا شعر المتنبي(ت٤٥٨ه)، مستشهدًا به على إعراب، أو قاعدة، ومتعقبًا شرّاحه، وشارحًا، ومعربًا ما أغفله هؤلاء الشرّاح(١).

إنّ الشاهد سواء أكان حدثًا تأريخيًا، أم اسطوريًا، فإنه غالبًا ما يحظى بالقبول العام بين أبناء المجتمع الواحد، مما يعين المخاطِب على ذكره في أثناء الحجاج من باب تشابه الوقائع، والأحداث بين حالتين، فيستنتج المخاطَب نتيجة الحالة الثانية اعتمادا على نتيجة الحالة الأولى عن طريق الاستدلال، والمقابلة الذهنية؛ لجزئيات الحالتين (١)، إنّ الذي يقوي الطاقة الحجاجيّة، هو اندماج الحُجّة بالشاهد، والمثل، والحكمة؛ لكونه عملا لسانيا في أساسه الأول على أن لا يكثر منه المحاجج حتى لا يمل المخاطَب الذي تطوق نفسه أحيانا إلى تجاوز الأمثلة؛ للوصول إلى الغاية التي يروم المخاطِب إيصالها، إذ الغاية في الحجاج ليست الحجج نفسها، أو الإكثار منها بقدر ما يرتبط الفعل بأسلوب المخاطِب، وطريقته في ايصال الحجج (١)، نحو قول ابن الشّجريّ (ت٤٤٥ه): "يتضمّن ذكر الحذف، فيما لم نذكره من حروف المعاني، وحذف حروف المعاني، وحذف من حروف المعاني، وحذف من حروف المعاني، وقعت جوابا للقسم، كقول امرئ القيس (١)؛ إذا

فَقُلْتُ: يَمِينُ اللهِ أَبْرِحُ قَاعِدًا وَلَوْ قطّعوا رأسِي لدَيكِ وأوْصالي أي لأَبرح، ومثله (٥):

١) ينظر: أمالي ابن الشّجريّ، (المقدّمة): ١: ١٠.٧.

٢) ينظر: بنية الخطاب الحجاجيّ في كليلة، ودمنة لابن المقفع، (أطروحة دكتوراه): ١١٣.

٣) ينظر: الخطاب الحجاجي عند الإمام الغّزاليّ، (أطروحة دكتوراه): ٣٢.

٤) ديوان أمرئ القيس: ١٣٧.

هذا البيت لمالك بن خالد الخناعي، وينسب لأبي ذؤيب، ولأميّة بن أبي عائذ. ينظر: هامش
 هامش أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الرابع، والأربعون): ٢: ١٤٠.

#### بمشمخر به الظّيّان والآس

#### تالله يبقى على الأيّام ذو حيد

الظّيّان: الياسمين، وقد جاء حذف «لا» من هذا الضّرب في النتزيل، في قوله تعالى: ﴿ قَالُوا تَاشَّهِ تَفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُفَ ﴾ (١) أراد: لا تفتأ، أي لا تزال تذكر يوسف: ﴿ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا ﴾ (٢)، والحرض: الذي أذابه الحزن، أو العشق"(٣).

استدل ابن الشّجريّ(ت٢٤٥ه) بأبيات شعريّة، وآياتٍ قرآنية؛ ليستتج المخاطِب عن طريق عرض الحجج إن: (لا) من حروف المعاني تحذف إذا وقعت وجوبا؛ لقسم، وبهذا نجح المخاطِب في عرض حججه، واقناع المخاطَب؛ لإثبات قاعدة نحويّة، وهي: (حذف لا إذا وقعت جوابًا لقسم).

المخاطِب يستدل بالشواهد الشعرية، والقرآنية في موضع واحد أحيانا؛ لزيادة قوّة الطاقة الحجاجية التي ترمى في اقناع المخاطب؛ لإثباث القواعد النّحوية.

إنّ الحجج الجاهزة، أو الشواهد التي يضعها المخاطِب، هي دعامة من دعامات الحجج القويّة، تتضح عن طريقها أهليته، وبراعته في توظيفها التوظيف المناسب بحسب ما يتطلّبه السياق في النّصّ، ويكمن تصنيفها في أعلى السلّم الحجاجيّ، بالنظر إلى طبيعتها المصدريّة، فهي ليست من انتاج المخاطِب بقدر ما هي منقولة على لسانه، ونقلها على لسانه يبين كفاءته التداوليّة (٤)، ويمكن الترميز لسّلم الشواهد في كتب الأمالي النّحويّة بالمخطط الآتي:

١) سورة: يوسف: الآية: ٨٥.

٢) سورة: يوسف: الآية: ٨٥.

٣)أمالي ابن الشّجريّ، (المجلس الرابع، والأربعون): ٢: ١٤١-١٤١.

٤) ينظر: استراتيجيات الخطاب مقاربة تداوليّة لغويّة: ٥٣٧.



#### الفرق بين الأمثلة، والشواهد:

الأمثلة تختلف عن الشواهد، ويمكن اجمال أوجه الاختلاف على النّحو الآتي:

- المثلة أعم من الشواهد؛ ذلك لأنّها تستعمل في كلام الله عزّ وجلّ، وكلام الله عزّ وجلّ، وكلام النبي (صلّى الله عليه، وعلى آله وسلّم)، وكلام الفصحاء من العرب.أما الأمثلة فيها، وفي الكلام الذي يؤلفه المخاطَب؛ لغاية: التمثيل، والتفهيم (۱).
- ٢. المثل يؤتي به؛ للبرهنة، ويكون سابقا؛ للقاعدة، غايته: تأسيسها، في حين الاستشهاد يرمي إلى تقوية درجة التصديق بقاعدة ما معلومة، فالاستشهاد يكون لا حقا للقاعد؛ لتقوية حضور الحُجّة، وجعل القاعدة المجردة ملموسة بوساطة الحالة الخاصة التي يستشهد بها عليها، فهو يدعم القاعدة، ويوضحها (٢).

١) ينظر: دستور العلماء = جامع العلوم في اصطلاحات الفنون: ٣ ١٤٨.

٢) ينظر: في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات: ٥٥، وبلاغة الاقناع دراسة نظرية،
 وتطبيقية:١٧٣.

٣. ارتباط المثال بقاعدة معرفيّة معروفة لدى المخاطَب سلفا؛ لذلك المثال أقل عرضة؛ للتأويل، في حين الشاهد يؤسس؛ للمعرفة، ويبنيها في المواضع التي لا توجد بها.

المثال يتطلب وجود بعض الخلافات في القاعدة بين المخاطِب، والمخاطَب في أثناء الحجاج، في حين الشاهد لا يتطلب وجود خلاف<sup>(۱)</sup>.

ا) ينظر: بنية الخطاب الحجاجي في كليلة، ودمنة لابن المقفع، (أطروحة دكتوراه): ١١٣، وآياتُ الجهادِ في القرآنِ الكريم، (دراسةٌ تداوليةٌ)، (رسالة ماجستير): ٢٦٢.٢٦١.

الخاتم\_\_\_ة

#### الخاتمة

إنّ الحجاج عند ديكرو فعاليّة تداوليّة، وتواصليّة متجذرة في اللغة، الغايّة منها: تحقيق الوظيفة الاقناعيّة، والتأثيريّة في المخاطَب.

## في ضوء ذلك توصلت نتائج الأطروحة إلى الآتي:

- ❖ كتب الأمالي النحوية في القرنين السادس، والسابع الهجريين امتازت بكونها خطابًا حجاجيًا بامتياز؛ لأنها حققت منجزًا لغويًّا يرمي إلى التأثير في المخاطَب، ولاسيمّا، وإنّ أصحاب الأمالي في هذه الحقبة مثلوا حلقة الوصل بين المتقدمين من علماء النّحو، والمتأخرين منهم؛ لقرب جيلهم من المنابع الأولى بالتلقّى، والمشافهة.
  - ❖ إنّ الوظيفة الأساس للحجاج هي: الاقناع، والتأثير في المخاطَب.
- ❖ نجد أنّ الترّابط عند فان دايك يطلق على العلاقة الدّلاليّة، على حين أنّ الجملة عنده مقولة تركيبيّة، فالرّوابط الحجاجيّة تختلف باختلاف السياق التّداولي، فقد تكون صريحة، أو مضمرة.
- ❖ المخاطِب عن طريق الرّوابط الحجاجيّ يرمي إلى التأثير في المتلقي، وشدّ انتباهه، عن طريق توجيهه بعملية ذهنيّة يحددها النسق العام للكلام، وتنظيم الأدلة، والبراهين.
- ◄ الرّابط الحجاجي( بل) يتفق مع الرّوابط الحجاجية: (حتّى، ولكن) من حيث الحُجّة القوية، لكنه يختلف من حيث كيفية تقدّيم الحجج، فالرّابط الحجاجيّ ( بل) مدرج للحجج المتعارضة، كذلك الرابط( لكن).
- الرّابط (حتّى) يقدم الحُجّة القويّة دائما؛ ذلك لأنّها الحُجّة الأقوى من كلّ الحجج المقدّمة، وهي آخر حُجّة يتصورها المتلقي، الحُجّة التي تأتي بعد هذا الرّابط الحجاجيّ ينبغي أن تكون في أعلى السلّم الحجاجيّ.

777

الخاتم\_\_\_ة...

الرّابط الحجاجيّ (كي) تتضح عن طريقه العلاقة التي تجمع بين الحُجّة، والنتيجة، وهي علاقة شبه منطقية للرّابط فيها الرّابط أثرٌ محوريٌ في عملية الانتقال من الحُجّة إلى النتيجة، وهذه العلاقة تحمل في طياتها بُعدًا حجاجيًا ينعكس في الجانب البياني المتمثل في إدراج النتيجة.

- ❖ العامل الحجاجيّ ينهض بالملفوظ من المهمة الإبلاغيّة إلى الحجاجيّة، ومن الحياديّة إلى الالتزام، فعن طريقه يقدح الموضع، وينشط، وكذلك يحدد المفهوم، والاستلزام المقصود.
- ♦ إنّ دخول أدوات الجزم على الفعل المضارع يؤدي إلى تغير زمن الفعل من المضارع إلى الماضي كما في الأداة لم، فهي أداة تتفي حدوث الفعل المضارع، وتجزمه، وتقلب زمنه من الحال إلى الماضي.
- إنّ وقوع الفعل المضارع بعد (لا) الناهية دليل على التغير، والتجدد، والتحول
  من حال إلى حال؛ بسبب قوّة تأثير المخاطِب، فالخطاب موجه من مرتبة أعلى
  إلى مرتبة أعلى.
- ♦ أهم ما يمتاز به السلّم الحجاجي، هو: التراتبية في عرض الحجج، فمن الحجج من يرتقى أعلى السلّم الحجاجي، وبعضها يدنو في أدنى السلّم الحجاجي.
- خ نجد أنّ مفهوم السّلام الحِجاجيّة عند ديكرو يرتبط ارتباطا وثيقا بالنتيجة، كما يرتبط بالمخاطِب بمعنى أنّه عندما تنتمي جملتان، أو أكثر إلى السُّلم الحجاجيّ نفسه فإنهما تسعيان إلى خدمة النتيجة نفسها، وإن كانا يختلفان من ناحيّة القوّة، والضعف.
- ❖ العامل الحجاجيّ عندما يحتل أعلى مرتبة في السُلّم الحجاجيّ؛ يؤثر في المخاطَب بصورة أنجع حتّى يصل المخاطَب إلى مبتغاه.
- ❖ يمتاز المنطق الحواري بوجود طرفين متحاورين الأول: يقوم بوظيفة: الادعاء،
   والثاني: ينهض بوظيفة: الاعتراض، ومن ثُمَّ يتناوبان الوظيفة فيما بعد.

الخاتم\_\_\_ة....

♦ إنّ الحوار الحجاجيّ تمتاز بنيته بأنها مركبة من عناصر متعددة، نحو: الدعوى، وجملة القضايا الصادقة التي تثبتها، والعلاقة، هي التي تدلّ على الصلة الحجاجيّة بين الدعوى، وبين هذه الجملة.

- ♦ إنّ استراتيجية الاقناع تأتيرها التداوليّ في المرسل إليه أقوى، ونتائجها أثبت، وديمومتها أبقى؛ لأنها تتبع من حصول الاقناع عند المرسل إليه غالبا، ولا يشوبها فرض، أو قوّة.
- ❖ وإنّ الاقناع يُمثل بداية للحوار، الذي يُبنى على مجموعة من الحجج، وأحيانًا يفتقد الحُجَّة، والبرهان، فيُبنى على القياس العقلي، الذي قد يصيب في الاقناع، وقد يخطئ.
- ♦ إنّ مصطلح الاقتتاع مقابل لمصطلح الاقناع؛ ذلك لأنّ الاقتتاع، هو: إذعان نفسي مبني على أدلة عقلية، على غرار إن الاقناع يتضمّن: السماح للمخاطب بالاعتماد على العاطفة، والخيال في حمل الخصم على التسليم بالشيء، وهذا ليس من السهل، فالاقناع لا يقع إلا بحُجَّة.
- ❖ إنّ الحجاج أوسع من الجدل ، فكلّ حجاج جدلّ ، وليس كلّ جدل حجاج ؛ لأنّ الجدل مقيد في المدارات العقليّة ، والمنطقيّة ، والجدل غير مقيد .
  - أن الجدل لا يرمى إلى الاقناع، بل يرمى إلى نصرة الرأي المعارض؛ للخصم.
- ❖ قيام الاستدلال على سرد الكثير من الحجج، وتمتاز بحسن الاختيار، والترتيب المحكم قصد إقناع المخاطب، والتأثير فيه.
- إنّ العلاقة بين البرهان، والحجاج ليست علاقة واحدة فحسب، بل علاقة تقابل، فالحجاج ينتمي إلى الخطاب الطبيعي، إذ يعتد على ذكر الأمثلة، على حين البرهان ينتمي إلى العلوم التطبيقيّة التي تقوم على الاستنباط، مثل: المنطق.
- ❖ كلّ حجاج ليس برهانًا، كلّ حجاج ليس جدلا، وكلّ برهان حجاج، كلّ جدل
   حجاج، فالحجاج أعم من البرهان، والجدل.

الخاتمية .....

❖ إنّ الاستدلال بشكليه (القياس، والاستقراء) يمثل بنية حجاجية تتكوّن من ثلاثة أركان، هي: المقدّمات، وعلاقة الاستنباط، والنّتيجة.

- ♦ ركنا الحجاج في النّحو العربي: السماع، والقياس.
- ♦ إنّ الغاية من ذكر المثل، هي: تقويّة درجة التصديق الحجج بقاعدة، أي: ايضاح القاعدة النّحويّة، أو فكرة، أو أطروحة معلومة، والبرهنة على صحتها، تقدم عن طريقها ما يوضح القول العام، ويقوي حضوره في الذهن؛ لاقناع المخاطَب.

#### القرآن الكريم.

- 1. الإبانة في اللغة العربية، أبو المنذر سلمة بن مسلم بن إبراهيم الصحاري العوتبي (العُمَاني الإباضي)، (المتوفى: ٥١١ هـ)، المحقق: د.عبد الكريم خليفة، د. نصرت عبد الرَّحمن، د. صلاح جرار، د. محمَّد حسن عواد، د.جاسر أبو صفية، وزارة التراث القومي، والثقافة، مسقط، سلطنة عمان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م.
- ٢. الإبهاج في شرح المنهاج (شرح على منهاج الوصول إلى علم الأصول القاضي البيضاوي (المتوفى سنة٦٨٥هـ)، شيخ الإسلام على بن عبد الكافي السبكي (المتوفى:٢٥٧هـ)، وولده تاج الدِّين عبد الوهاب بن علي السبكي (المتوفى:٢٧٧هـ)، دراسة، وتحقيق: د. أحمد جمال الزمزمي، و د. نور الدّين عبد الجبار صغيري، دار البحوث للدّراسات الإسلاميّة، وإحياء التراث، الطبعة: الأولى،٢٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- أبو القاسم السُهيليّ، ومذهبه النّحويّ، محمَّد إبراهيم البنا، دار البيان العربي
   للطباعة، والنشر، والتوزيع، جدة، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- الاتصال الخطابي، وفن الاقناع، كريمة أحسن شعبان، دار أسامة للنشر والتوزيع، الأردن، نبلاء ناشرون، وموزعون، الأردن، الطبعة: الأولى، ١٠١٥م.
- الإحكام في أصول الأحكام، أبو الحسن سيّد الدِّين علي بن أبي علي بن محمَّد بن سالم الثعلبي الآمدي، (المتوفى: ٣٦١هـ)، المحقق: عبد الرَّزاق عفيفي، المكتب الإسلامي، بيروت، دمشق، لبنان، (د.ت).
- 7. أدب الكاتب، (أو) أدب الكتّاب، أبو محمَّد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري(المتوفى:٢٧٦هـ)، المحقق: محمَّد الدالي، مؤسسة الرسالة، (د.ت).

- المؤسسة الجامعية للدراسات، والنشر، والتوزيع، بيروت ـ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٥ م.
- أساس البلاغة، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (المتوفى:٥٣٨ه)، تحقيق: محمَّد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م.
- الاستدلال في المنطق، وتطبيقاته في اللسانيات، د. طارق المالكي، دار
   كنوز المعرفة للنشر، والتوزيع، عمّان، الطبعة: الأولى، ١٤٤٠هـ ـ ٢٠١٩م.
- 1. استراتيجيات الحجاج في المناظرة السياسية، مناظرة النتافس على الرئاسة بين نيكولا ساركوزي، وفرانسوا هوندا، أنور الجمعاوي، المركز العربي للأبحاث، ودراسة السياسات، مايو، ٢٠١٣م.
- 11. استراتيجيات الخطاب مقاربة تداولية لغوية، عبد الهادي بن ظافر الشهري، دار الكتاب الجديد المتحدة، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٤م.
- 11. الاستقراء، والمنهج العلمي، د.محمود فهمي زيدان، دار الجامعات المصرية، ١٩٧٧م.
- 17. أسلوب حتى بين الدراسات النّحويّة، والقرآنية، د. شهاب النمر اسماعيل شهاب، دار الآفاق العربية، الطبعة: الأولى، ١٤٣٦هـ ـ ٢٠١٥م.
- 11. أسلوبية الحجاج التداوليّ، والبلاغيّ تنظير، وتطبيق على السور المكيّة، د. مثنى كاظم صادق، طبع في لبنان، منشورات الضفاف، منشورات الاختلاف، الطبعة: الأولى، ١٤٣٦هـ ٢٠١٥م.
- 1. الأسلوبية، والأسلوب، د.عبد السلام المسدّي، دار الكتاب الجديد المتحدة، الطبعة: الخامسة، ٢٠٠٦م.
- 11. إشكالات النّص دراسة لسانيّة نصيّة، د. جمعان بن عبد الكريم، النادي الأدبى، الرياض، المركز الثقافي العربي، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٩م.

- 10. أصول التقكير الدّلاليّ عند العرب من اللزوم المنطقي إلى الاستدلال البلاغيّ، د. حسين السوداني، مركز الملك عبد الله بن عبد العزيز الدولي؛ لخدمة اللغة العربية، المملكة العربية السعودية، الرياض، أطروحة دكتوراه منشورة، الطبعة: الأولى، ١٤٣٨هـ ٢٠١٧م.
- 11. إعراب القرآن، أبو جعفر النَّحَّاس أحمد بن محمَّد بن إسماعيل بن يونس المرادي النّحويّ(المتوفى: ٣٣٨هـ)، وضع حواشيه، وعلق عليه: عبد المنعم خليل إبراهيم، منشورات محمَّد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ.
- 19. الأعلام، خير الدِّين بن محمود بن محمَّد بن علي بن فارس، الزركليّ، الدمشقيّ (المتوفى: ١٣٩٦هـ)، دار العلم للملايين، الطبعة: الخامسة عشر، ٢٠٠٢م.
- ٢٠. الاقتراح في أصول النّحو، عبد الرَّحمن بن أبي بكر، جلال الدّين السيوطي (المتوفى: ٩١١ه)، ضبطه، وعلق عليه: عبد الحكيم عطية، راجعه، وقدَّم له: علاء الدّين عطية، دار البيروتي، دمشق، الطبعة: الثانية، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- ٢١. إكمال الأعلام بتثليث الكلام، محمَّد بن عبد الله، ابن مالك الطائي الجياني، أبو عبد الله، جمال الدّين (المتوفى: ٢٧٦هـ)، المحقق: سعد بن حمدان الغامدي، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، المملكة السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- ۲۲. ألفاظ الحياة الثقافيّة في مؤلفات أبي حيّان التوحيدي، د. طيبة صالح الشدر، مطابع الأهرام التجارية ، ۱٤٠٩هـ ، ۱۹۸۹م.

- ۲۳. الألفاظ المختلفة في المعاني المؤتلفة، محمَّد بن عبد الله، ابن مالك الطائي الجياني، أبو عبد الله، جمال الدّين (المتوفى: ۲۷۲هـ)، المحقق: د. محمَّد حسن عواد، دار الجيل، بيروت، الطبعة: الأولى، ۱٤۱۱هـ.
- 71. أمالي ابن الحاجب، عثمان بن عمر بن أبي بكر بن يونس، أبو عمرو جمال الدِّين ابن الحاجب الكردي المالكيّ (المتوفى: ٢٤٦هـ)، دراسة، وتحقيق: د. فخر صالح سليمان قدارة، دار عمّار، الأردن، دار الجيل، بيروت، ١٩٨٩هـ ١٩٨٩م.
- د. أمالي ابن الشّجريّ، هبة الله بن علي بن محمَّد بن حمزة المعروف بابن الشّجري، دراسة، وتحقيق: د. محمود محمَّد الطناحي، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤٣٥هـ ١٤٣٠م.
- 77. أمالي السُّهيليّ، أبي القاسم عبد الرَّحمن بن عبد الله الأندلسيّ في النّحو، واللغة، والحديث، والفقه، تحقيق: محمَّد ابراهيم البنا، مطبعة السعادة.
- الأمالي فيها مراث، وأشعار أخرى، وأخبار، ولغة، وغيرها عن أبي عبد الله بن العباس بن محمَّد بن أبي محمَّد يحيى بن مبارك اليزيدي (المتوفي، ٣١ه)، الطبعة: الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف بحيدر آباد الدكن، (الهند)، ١٣٦٧هـ ١٩٣٨م.
- ٢٨. الأمالي، لشيخ الطائفة أبي جعفر محمَّد بن الحسن الطوسيّ، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة، دار الثقافة للطباعة، والنشر، والتوزيع، قم، الطبعة: الأولى، ١٤١٤ه.
- 79. إنباه الرواة على أنباه النحاة، جمال الدِّين أبو الحسن علي بن يوسف القفطي (المتوفى: ٦٤٦هـ)، تحقيق: محمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، القاهرة، ومؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٢م.

- ٣٠. أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، فريق البحث في البلاغة، والحجاج، اشراف: حمادي صمود، جامعة الآداب، والفنون، والعلوم الإنسانية، كلية الآداب منوبة، تونس، (د.ت).
- ٣١. إيضاح شواهد الإيضاح، أبو علي الحسن بن عبد الله القيسي (المتوفى: ق هـ)، دراسة، وتحقيق: د. محمَّد بن حمود الدعجاني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٧ م.
- ٣٢. الإيضاح في علوم البلاغة، محمَّد بن عبد الرَّحمن بن عمر، أبو المعالي، جلال الدِّين القزوينيّ الشافعيّ، المعروف بخطيب دمشق(المتوفى: ٣٣٩هـ)، المحقق: محمَّد عبد المنعم خفاجي، دار الجيل، بيروت، الطبعة: الثالثة،(د.ت).
- ٣٣. بحر العلوم، أبو الليث نصر بن محمَّد بن أحمد بن إبراهيم السمرقنديّ (المتوفى: ٣٧٣هـ)، (د.ت).
- ٣٤. بحوث في تحليل الخطاب الاقناعي، الأستاذ الدكتور محمَّد العبد، الأكاديميّة الحديثة للكتاب الجامعي، ١٣٠م.
- ٣٠. البداية والنهاية، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشيّ، البصريّ، ثُمَّ الدمشقيّ (المتوفى: ٧٧٤هـ)، دار الفكر ١٤٠٧، هـ ١٩٨٦م.
- ٣٦. البرهان في أصول الفقه، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمَّد الجويني، أبو المعالي، ركن الدِّين، الملقب بإمام الحرمين (المتوفى: ٨٧٤هـ)، المحقق: صلاح بن محمَّد بن عويضة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الطبعة الأولى، ١٤١٨ هـ ١٩٩٧م.
- ٣٧. البرهان في وجوه البيان (نشر من قبل باسم نقد النثر لقدامة بن جعفر)، أبو الحسين إسحاق بن إبراهيم بن سليمان بن وهب الكاتب، المحقق: د. حنفي محمَّد شرف، مكتبة الشباب (القاهرة)، مطبعة الرسالة، ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م.

- .٣٨. بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، أحمد بن يحيى بن أحمد بن عميرة، أبو جعفر الضبي (المتوفى: ٩٩٥هـ)، دار الكاتب العربي، القاهرة، ١٩٦٧ م.
- ٣٩. بغية الوعاة في طبقات اللغويين، والنّحاة، عبد الرَّحمن بن أبي بكر، جلال الدِّين السيوطي (المتوفى: ٩١١ه)، المحقق: محمَّد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصريّة، لبنان، صيدا، (د.ت).
- ٤. بلاغة الاقناع دراسة نظريّة، وتطبيقيّة، د.عبد العالي قادا، دار كنوز المعرفة للنشر، والتوزيع، عمّان، الطبعة: الأولى، ١٤٣٧هـ ٢٠١٦م.
- 13. بلاغة الاقناع في المناظرة، د.عبد اللطيف عادل، منشورات ضفاف، بيروت، منشورات الاختلاف، الجزائر، دار الأمان، الرباط، الطبعة: الأولى، 1878هـ 1874م.
- 22. بلاغة الحُجَّة في خطاب الخلفاء الرّاشدين، دراسة وصفيّة لنماذج خطابية، أ.هناء حلاسة، مكتبة النقد الأدبي، مركز الكتاب الأكاديمي، الطبعة: الأولى، ٢٠١٦م.
- 73. البلاغة العربية، عبد الرحمن بن حسن حَبنَكَة الميداني الدمشقي (المتوفى: ٥٦٤١هـ)، دار القلم، دمشق، الدار الشامية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- 22. البلاغة العربية، والبلاغات الجديدة، قراءة في الأنساق بين التراث، والمعاصرة، الأستاذ بوعافية محمَّد عبد الرَّزاق، منشورات رأس الجبل حسين، قسنطينة، ٢٠١٨م.
- ٤. البلاغة، وتحليل الخطاب، حسين خالفي، دار الفارابي، بيروت، لبنان، منشورات الاختلاف، الطبعة: الأولى، ٢٠١١م.

- 73. تاج العروس من جواهر القاموس، محمَّد بن محمَّد بن عبد الرَّزاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى، الزَّبيدي(المتوفى:١٢٠٥هـ)، المحقق: مجموعة من المحققين، دار الهداية، (د.ت).
- ٧٤٠. تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام، شمس الدِّين أبو عبد الله محمَّد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، المحقق: د. بشار عوّاد معروف، دار الغرب الإسلامي، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٣م.
- ٨٤. التحرير، والتتوير «تحرير المعنى السديد، وتتوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد»، محمَّد الطاهر بن محمَّد بن محمَّد الطاهر بن عاشور التونسي (المتوفى: ١٩٨٤هـ)، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤م.
- و بناء نظرية المسالك، والغايات، وتجاوز المعنى نحو بناء نظرية المسالك، والغايات، دمحمَّد محمَّد يونس علي، مكتبة الأدب المغربي، دار كنوز المعرفة للطباعة، والتوزيع، عمان، الأردن، الطبعة: الأولى، ١٤٣٧هـ ٢٠١٦م.
- ٥. التداوليّة أُصولها، واتجاهاتها، جواد ختام، كنوز المعرفة للنشر، والتوزيع، الطبعة: الأولى، ١٤٣٧هـ ٢٠١٦م.
- 10. التداوليّة عند العلماء العرب دراسة تداوليّة لظاهرة "الأفعال الكلاميّة"في التراث اللساني العربي"، د. مسعود صحراوي، دار الطليعة، بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٥م.
- ۲٥. التداولية من أوستن إلى غوفمان، فيليب بلانشيه، ترجمة: صابر الحباشة،
   دار الحوار للنشر، والتوزيع، سورية، اللاذقية، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٧م.
- **٥٣.** التداوليّة، والحجاج ـ مدخل، ونصوص ـ، صابر الحباشة، صفحات للدراسات، والنشر، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٨م.

- التعريفات الفقهية، محمَّد عميم الإحسان المجددي البركتي، دار الكتب العلمية (إعادة صف للطبعة القديمة في باكستان ١٤٠٧ه ١٩٨٦م)، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- • . تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن، الشيخ العلامة محمَّد الأمين بن عبد الله الأرمي العلوي الهرري الشافعي، إشراف، ومراجعة: د. هاشم محمَّد علي بن حسين مهدي، دار طوق النجاة، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.
- تفسير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمَّد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى: ٣١٠هـ)، تحقيق: د.عبد الله بن عبد المحسن التركي، بالتعاون مع مركز البحوث، والدراسات الإسلامية، دار هجر، د. عبد السند حسن يمامة، دار هجر للطباعة، والنشر، والتوزيع، والإعلان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ ٢٠٠١م.
- ٧٥. تفسير القرآن، أبو المظفر، منصور بن محمَّد بن عبد الجبار ابن أحمد المروزى السمعاني، التميمي، الحنفي، ثُمَّ الشافعي (المتوفى: ٤٨٩هـ)، تحقيق: ياسر بن إبراهيم، وغنيم بن عباس بن غنيم، دار الوطن، الرياض، السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ه. تلخیص الأصول، حافظ ثناء الله الزاهدي، مركز المخطوطات، والثراث، والوثائق، الكويت، الطبعة: الأولى، ١٤١٤ هـ ١٩٩٤ م.
- • تهذیب الأسماء، واللغات، أبو زكریا محیي الدین یحیی بن شرف النووي (المتوفی: ۲۷٦هـ)، عنیت بنشره، وتصحیحه، والتعلیق علیه، ومقابلة أصوله: شركة العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنیریة، دار الكتب العلمیة، بیروت، لبنان، (د. ت).

- ٦٠. تهذیب اللغة، محمَّد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور (المتوفى: ٣٧٠هـ)، المحقق: محمَّد عوض مرعب، دار إحیاء التراث العربي، بیروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠١م.
- 17. التواصل، والحجاج، الأستاذ عبد الرحمن طه، كلية اللآداب، والعلوم الإنسانية، الرباط، ١٩٩٤م، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، ١٩٩٣م، ١٩٩٤م.
- 77. التوقيف على مهمات التعاريف، زين الدين محمَّد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثُمَّ المناوي القاهري(المتوفى: ١٠٣١هـ)، عالم الكتب(٣٨)عبد الخالق ثروت، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٩٩٠هـ.
- 77. الثقات ممن لم يقع في الكتب السنة، (يُنشر لأول مرة على نسخة خطية فريدة بخطِّ الحافظ شمس الدين السَّخاوي المتوفى سنة ٩٠٢ هـ)، أبو الفداء زين الدِّين قاسم بن قُطُّلوبغا السُّودُوْنِي(نسبة إلى معتق أبيه سودون الشيخوني) الجمالي الحنفي (المتوفى: ٩٧٩هـ)، دراسة، وتحقيق: شادي بن محمَّد بن سالم آل نعمان، مركز النعمان للبحوث، والدراسات الإسلامية، وتحقيق التراث، والترجمة صنعاء، اليمن، الطبعة: الأولى، ٢٠١١هـ، الجزء: الثاني، الطبعة: الأولى، ١٩٨٠م، الجزء: الثاني، الطبعة: الأولى، ١٩٨٠م، الجزء: الرابع، الطبعة: الأولى، ١٩٨٠م، الجزء: الرابع، الطبعة: الأولى، ١٩٨٠م، الجزء: الرابع،
- 37. الجمل في النّحو، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري (المتوفى: ١٧٠هـ)، تحقيق: د. فخر الدين قباوة، الطبعة: الخامسة، ١٤١٦هـ. ١٩٩٥م.
- ٦٠. الجملة المقيدة في لغة القرآن الكريم، د. أحمد عزت يونس، دار الآفاق العربية، الطبعة: الأولى، ١٤٣٥هـ، ٢٠١٤م.

- 77. جمهرة اللغة، أبو بكر محمَّد بن الحسن بن دريد الأزدي (المتوفى ٣٢١هـ)، تحقيق: زمري منير بعلبكي، دار العلم؛ للملايين، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٨٧م.
- 77. الجنى الداني في حروف المعاني، أبو محمَّد بدر الدين حسن بن قاسم بن عبد الله بن عليّ المرادي المصري المالكي (المتوفى: ٧٤٩هـ)، المحقق: د. فخر الدين قباوة، والأستاذ محمَّد نديم فاضل، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ . ١٩٩٢م.
- 77. الجيم، أبو عمرو إسحاق بن مرّار الشيباني بالولاء (المتوفى: ٢٠٦هـ)، المحقق: إبراهيم الأبياري، راجعه: محمَّد خلف أحمد، الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، القاهرة، ١٣٩٤ هـ . ١٩٧٤ م.
- 77. حاشية الصبان على شرح الأشموني لألفية ابن مالك، أبو العرفان محمّد بن علي الصبان الشافعي (المتوفى: ٢٠٦هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ، هـ. ١٩٩٧م.
- ٠٧. الحجاج بين النظرية، والأسلوب عن كتاب نحو المعنى، والمبنى، باتريك شارودو، ترجمة: د. أحمد الودرنى، دار الكتاب الجديد المتحدة، ٢٠٠٩م.
- ٧١. الحجاج في التواصل، فيليب بروطون، ترجمة: محمَّد مشبال، وعبد الواحد التهامي العلمي، الهيئة العامة المصرية للكتاب، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ٢٠١٣م.
- ٧٧. الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الإسلوبية، عبدالله صولة، دار الفارابي، بيروت، لبنان، ٢٠٠٧م.
- ٧٣. الحجاج، كريستيان بلانتان، ترجمة: عبد القادر المهيري، مراجعة: عبد الله صولة، دار سيناترا ، المركز الوطني للترجمة، تونس، ٢٠١٠م.

- ٧٤. الحجاج، والاحتجاج بأقوال سيبويه في كتب علوم القرآن كتاب البرهان للزركشي أنموذجا، أ.د رجاء عجيل الحسناوي، مكتبة العلامة، ابن فهد الحلي، الطبعة: الأولى، ١٤٣٦هـ ٢٠١٥م.
- ٧٠. الحجج النّحويّة حتّى نهاية القرن الثالث الهجري، د.محمَّد فاضل صالح السّامرائي، دار عمّار للنشر، والتوزيع، عمّان، الطبعة: الثانية، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ٧٦. الحدود الأنيقة، والتعريفات الدقيقة، زكريا بن محمَّد بن أحمد بن زكريا الأنصاري، زين الدِّين أبو يحيى السنيكي (المتوفى: ٩٢٦هـ)، المحقق: د. مازن المبارك، دار الفكر المعاصر، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١١هـ.
- ٧٧. حروف المعاني، والصفات، عبد الرَّحمن بن إسحاق البغدادي النهاوندي الزجاجي، أبو القاسم (المتوفى: ٣٣٧هـ)، المحقق: علي توفيق الحمد، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٨٤م.
- ٧٨. حسن المحاضرة في تاريخ مصر، والقاهرة، عبد الرَّحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، المحقق: محمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية . عيسى البابي الحلبي وشركاه -، مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٨٧ هـ ١٩٦٧م.
- ٧٩. الحوار أفقًا للفكر، طه عبد الرحمن، منتدى سور الأزبكية، الشبكة العالمية للأبحاث، والنشر، بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠١٣م.
- ٨٠. خزانة الأدب، وغاية الأرب، ابن حجة الحموي، تقي الدِّين أبو بكر بن علي بن عبد الله الحموي الأزراري (المتوفى: ٨٣٧هـ)، المحقق: عصام شقيو، دار ومكتبة الهلال، بيروت، دار البحار، بيروت، الطبعة: الأخيرة، ٢٠٠٤م.

- ٨١. خزانة الأدب، ولب لباب لسان العرب، عبد القادر بن عمر البغدادي
   (المتوفى: ١٠٩٣هـ)، تحقيق، وشرح: عبد السلام محمَّد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة: الرابعة، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ٨٢. الخصائص، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي (المتوفى: ٣٩٢هـ)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة: الرابعة، (د.ت).
- ٨٣. الخطاب، والحجاج، د. أبو بكر العزاوي، مؤسسة الرحاب الحديثة للطباعة، والنشر، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ٢٠١٠م.
- ٨٤. الخلاصة النّحويّة، د. تمَّام حسَّان، عالم الكتب، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٠هـ م.
- ٨٠. الدارس في تاريخ المدارس، عبد القادر بن محمَّد النعيمي الدمشقي (المتوفى: ٩٢٧هـ)، المحقق: إبراهيم شمس الدِّين، دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- ٨٦. دائرة الأعمال اللغوية، مراجعات، ومقترحات، شكري المبخوت، دار الكتاب الجديد المتحدة، ٢٠١٠م.
- ۸۷. دراسات مصطلحیة، أ.د. الشاهد البوشیخي، دار السلام، للطباعة، والنشر، والتوزیع، والترجمة، الطبعة: الثانیة،۱۲۳هـ ـ۲۰۱۲م.
- ٨٨. دستور العلماء = جامع العلوم في اصطلاحات الفنون، القاضي عبد النبي بن عبد الرَّسول الأحمد نكري (المتوفى: ق ١٢هـ)، عرب عباراته الفارسية: حسن هاني فحص، دار الكتب العلمية، لبنان، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٨٩. دلائل الإعجاز في علم المعاني، أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرَّحمن بن محمَّد الفارسي الأصل، الجرجاني الدار (المتوفى: ٤٧١هـ)، المحقق: ياسين الأيوبي، المكتبة العصرية، الدار النموذجية، الطبعة: الأولى، (د.ت).

- ٩. دليل الطالبين لكلام النحويين، مرعي بن يوسف بن أبى بكر بن أحمد الكرميّ المقدسي الحنبلي (المتوفى:١٠٣٣هـ)، إدارة المخطوطات، والمكتبات الإسلاميّة، الكويت، ١٤٣٠هـ هـ ٢٠٠٩م.
- 91. الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، إبراهيم بن علي بن محمَّد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري (المتوفى: ٩٩٩هـ)، تحقيق، وتعليق: د.محمَّد الأحمدي أبو النور، دار التراث للطبع، والنشر، القاهرة،(د.ت).
- **٩٢.** ديوان ابن مقبل، حققه: د. عزة حسن، دار الشرق العربي، بيروت، ١٤١٦هـ ٩١.
- 97. ديوان أبي النجم العجلي، الفضل بن قدامة (ت ١٣٠ه)، جمعه، وشرحه، وحققه: د. محمَّد أديب عبد الواحد جمران، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق،٢٠٧٦هـ ٢٠٠٦م.
- **٩٤.** ديوان الأعشى الكبير، ميمون بن قيس، المحقق: محمَّد حسين، (د. ط)، (د.ت).
- 9. ديوان امرِئ القيس، امرؤ القيس بن حجر بن الحارث الكندي، من بني آكل المرار (المتوفى: ٥٤٥م)، اعتنى به: عبد الرحمن المصطاوي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٢٥ هـ ـ ٢٠٠٤ م.
- **٩٦.** ديوان تأبط شرًا، وأخباره، جمع، وتحقيق، وشرح: علي ذو الفقار شاكر، دار الغرب الاسلامي، الطبعة: الأولى، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- 97. ديوان حسّان بن ثابت، شرحه، وكتب هوامشه، وقدّم عليه: عبدأ . مهنا، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤١٤هـ . ١٩٩٤م.
- ٩٨. ديوان ذي الرِّمة شرح أبي نصر الباهلي رواية تعلب، أبو نصر أحمد بن حاتم الباهلي (المتوفى: ٢٣١ هـ)، المحقق: عبد القدوس أبو صالح، مؤسسة الإيمان، جدة، الطبعة: الأولى، ١٩٨٢ م ـ ١٤٠٢ هـ.

- 99. ديوان كعب بن مالك الأنصاري، تحقيق، وشرح: مجيد طراد، دار صادر بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٩٧.
- ١٠٠ ديوان المتنبي، أحمد بن حسين الجعفي المتنبي أبو الطيب، دار بيروت،
   للطباعة والنشر،١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- 1.۱. ديوان النابغة الذبياني، تحقيق: محمَّد أبو الفضل ابراهيم، الطبعة: الثانية، دار المعارف، القاهرة، (د.ت).
- 1.۲. ذيل التقييد في رواة السنن والأسانيد، محمد بن أحمد بن علي، تقي الدّين، أبو الطيب المكي الحسني الفاسي (المتوفى: ۸۳۲هـ)، المحقق: كمال يوسف الحوت، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- 1.۳. الرَّد على المنطقيين، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الشه بن أبي القاسم بن محمَّد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقى (المتوفى: ٧٢٨هـ)، دار المعرفة، بيروت، لبنان، (د.ت).
- 1.1. رسائل ابن حزم الأندلسي، أبو محمَّد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (المتوفى: ٤٥٦هـ)، المحقق: إحسان عباس، المؤسسة العربية للدراسات، والنشر، بيروت، لبنان، (د.ت).
- ١٠٠. رصف المباني في شرح حروف المعاني، للإمام أحمد بن عبد النور المالقي (المتوفى سنة ٧٠٠ه)، تحقيق: أ.د أحمد بن حسن الخراط، دار القلم، دمشق، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٣هـ ـ ٢٠٠٢م.
- 1.1. الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السُّهيليّ (المتوفى: ٥٨١هـ)، المحقق: عمر عبد السلام السلامي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ السلامي.

- ۱۰۷. سرّ صناعة الإعراب، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي (المتوفى: ٣٩٢. سرّ عناعة الأولى، ١٤٢١هـ ٣٩٢هـ)، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ٣٠٠٠م.
- ۱۰۸. سلّم الوصول إلى طبقات الفحول، مصطفى بن عبد الله القسطنطيني العثماني المعروف به «كاتب جلبي»، وبه «حاجي خليفة» (المتوفى ١٠٦٧ هـ)، المحقق: محمود عبد القادر الأرناؤوط، إشراف، وتقدّيم: أكمل الدِّين إحسان أوغلي، تدقيق: صالح سعداوي صالح، إعداد الفهارس: صلاح الدّين أويغور، مكتبة إرسيكا، إستانبول، تركيا، ٢٠١٠ م.
- 1.9. سير أعلام النبلاء، شمس الدّين أبو عبد الله محمّد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٨٤٧هـ)، المحقق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- ۱۱۰. الشاهد، وأُصول النّحو في كتاب سيبويه، د. خديجة الحديثي، مطبوعات جامعة الكويت،١٣٩٤هـ ـ ١٩٧٤م.
- 111. شجرة النور الزكية في طبقات المالكيّة، محمَّد بن محمَّد بن عمر بن علي ابن سالم مخلوف (المتوفى: ١٣٦٠هـ)، علق عليه: عبد المجيد خيالي، دار الكتب العلمية، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣م.
- 111. شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، ابن عقيل، عبد الله بن عبد الرَّحمن العقيلي الهمداني المصري (المتوفى: ٢٦٩هـ)، المحقق: محمَّد محيي الدِّين عبد الحميد، دار التراث، القاهرة، دار مصر للطباعة، سعيد جودة السحار، وشركاه، الطبعة: العشرون، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.

- 117. شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، علي بن محمَّد بن عيسى، أبو الحسن، نور الدِّين الأُشْمُوني الشافعي (المتوفى: ٩٠٠هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- 111. شرح تسهيل الفوائد، محمَّد بن عبد الله، ابن مالك الطائي الجياني، أبو عبد الله، جمال الدِّين (المتوفى: ٢٧٦هـ)، المحقق: د. عبد الرَّحمن السيد، د. محمَّد بدوي المختون، هجر للطباعة، والنشر، والتوزيع، والإعلان، الطبعة: الأولى، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- 110. شرح التصريح على التوضيح، أو التصريح بمضمون التوضيح في النّحو، خالد بن عبد الله بن أبي بكر بن محمَّد الجرجاويّ الأزهري، زين الدِّين المصري، وكان يعرف بالوقاد (المتوفى: ٩٠٥هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م.
- 117. شرح ديوان علقمة الفحل، علقمة بن عبدة الفحل، بقلم: أحمد الصقر، المطبعة المحمودية، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٣٥٣هـ ١٩٣٥م.
- 11۷. شرح ديوان عنترة، الخطيب التبريزي، قدّمه، ووضع هوامشه، وفهارسه: مجيد طراد، دار الكتاب العربي، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- 11۸. شرح الكافية الشافية، جمال الدِّين أبو عبد الله محمَّد بن عبد الله بن مالك الطائي الجياني، حققه، وقدم له: عبد المنعم أحمد هريدي، جامعة أم القرى مركز البحث العلمي، وإحياء التراث الإسلامي كلية الشريعة، والدراسات الإسلامية، مكة المكرمة، الطبعة: الأولى، ١٤٠٢ هـ ١٩٨٢ م.
- 119. شرح الكوكب المنير، تقي الدِّين أبو البقاء محمَّد بن أحمد بن عبد العزيز بن علي الفتوحي المعروف بابن النجار الحنبلي (المتوفى: ٩٧٢هـ)، المحقق: محمَّد الزحيلي، ونزيه حماد، مكتبة العبيكان، الطبعة: الثانية، ١٤١٨هـ محمَّد الرحيلي، ونزيه حماد، مكتبة العبيكان، الطبعة: الثانية، ١٩٩٧هـ م.

- 17. شرح مختصر الروضة، سليمان بن عبد القوي بن الكريم الطوفي الصرصري، أبو الربيع، نجم الدِّين (المتوفى:٢١٦هـ)، المحقق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى،١٤٠٧هـ-١٩٨٧م.
- 171. شرح المعلقات التسع، منسوب لأبي عمرو الشيباني (ت ٢٠٦ هـ)، (ولا تصح نسبته، ففي الكتاب نقول متأخرة عن زمن أبي عمرو، وليس الأسلوب أسلوبه)، تحقيق، وشرح: عبد المجيد همو، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ ـ ٢٠٠١ م.
- 177. شرح المفصل للزمخشري، يعيش بن علي بن يعيش ابن أبي السرايا محمَّد بن علي، أبو البقاء، موفق الدين الأسدي الموصلي، المعروف بابن يعيش، وبابن الصانع (المتوفى: ٣٤٣هـ)، قدّم له: د. إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ ١٠٠١م.
- 1۲۳. شعر ابن ميادة، جمعه، وحققه: د. حنا جميل حداد، راجعه، وأشرف على طباعته: قدري الحكيم، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- 171. شمس العلوم، ودواء كلام العرب من الكلوم، نشوان بن سعيد الحميري اليمني (المتوفى: ٥٧٣ه)، المحقق: د.حسين بن عبد الله العمري، ومطهر بن علي الإرياني، و د. يوسف محمَّد عبد الله، دار الفكر المعاصر، بيروت، لبنان، دار الفكر، دمشق، سورية، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م.
- ١٢٠. الشّمسية في القواعد المنطقيّة، نجم الدّين القزويني، تقدّيم، وتحليل، وتعليق، وتحقيق: د. مهدي فضل الله، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، الطبعة: الأولى، ١٩٩٨م.

- 177. الصحاح تاج اللغة، وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي (المتوفى:٣٩٣هـ)، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملابين، بيروت، الطبعة: الرابعة، ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م.
- 1۲۷. صفة جزيرة الأندلس منتخبة من كتاب الروض المعطار، أبو عبد الله محمَّد بن عبد الله بن عبد المنعم الحِميري (المتوفى: ۹۰۰ه)، عنى بنشرها، وتصحيحها، وتعليق حواشيها: إلافيبرو فنصال أستاذ تاريخ المغرب العربي بجامعة الجزائر، ومعهد الدراسات الاسلاميّة، جامعة باريس، ومدير فخري لمعهد الأبحاث المغربية العليا بالرباط، دار الجيل، بيروت، لبنان، الطبعة: الثانية، ۱۹۸۸هـ م.
- 11۸. صناعة الخطاب الأنساق العميقة للتأويلية العربية، د. محمَّد بازي، دار كنوز المعرفة للنشر، والتوزيع، عمان، الطبعة: الأولى، ١٤٣٦هـ ـ ٢٠١٥م.
- 179. ضوابط المعرفة، وأصول الاستدلال، والمناظرة، عبد الرَّحمن حسن حنبكة الميداني، دار القلم دمشق، الطبعة: الرابعة، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- ١٣٠. ضياء السالك إلى أوضح المسالك، محمَّد عبد العزيز النجار، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ .
- 171. طبقات المفسرين للداوودي، محمَّد بن علي بن أحمد، شمس الدِّين الداوودي السخة، المالكي (المتوفى: ٩٤٥هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، راجع النسخة، وضبط أعلامها: لجنة من العلماء بإشراف الناشر، (د. ت).
- ۱۳۲. طبقات النسابين، بكر بن عبد الله أبو زيد بن محمَّد بن عبد الله بن بكر بن عثمان بن يحيى بن غيهب بن محمَّد (المتوفى: ١٤٢٩هـ)، دار الرشد، الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م.

- 1۳۳. العبر في خبر من غبر، شمس الدين أبو عبد الله محمَّد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، المحقق: أبو هاجر محمَّد السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، (د.ت).
- 171. العدة في أصول الفقه، القاضي أبو يعلي، محمَّد بن الحسين بن محمَّد بن خلف ابن الفراء (المتوفى: ٥٨٤هـ)، حققه، وعلق عليه، وخرج نصه: د. أحمد بن علي بن سير المباركي، (د. ط)، الطبعة: الثانية، ١٤١٠ هـ ١٩٩٠ م.
- ١٣٥. على النحو، محمَّد بن عبد الله بن العباس، أبو الحسن، ابن الورَّاق (المتوفى: ١٣٥هـ)، تحقيق: محمود جاسم محمَّد الدرويش، مكتبة الرشد، الرياض، السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ـ ١٩٩٩م.
- 177. علم المعاني، عبد العزيز عتيق (المتوفى:١٣٩٦هـ)، دار النهضة العربية للطباعة، والنشر، والتوزيع، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى،١٤٣٠هـ ـ ٢٠٠٩م.
- 1۳۷. العلم، والبناء الحجاجي، د.حسن الباهي، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظرية، وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إشراف د. حافظ إسماعيلي عليوي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠١٠م.
- ۱۳۸. علوم البلاغة «البديع، والبيان، والمعاني»، د. محمَّد أحمد قاسم، و د. محيي الدِّين ديب، المؤسسة الحديثة للكتاب، طرابلس، لبنان، الطبعة: الأولى،٢٠٠٣م.
- 189. عمّدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، أبو العباس، شهاب الدِّين، أحمد بن يوسف بن عبد الدائم المعروف بالسمين الحلبي (المتوفى: ٧٥٦ هـ)، المحقق: محمَّد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى،١٤١٧هـ ١٩٩٦م.

- 12. عمّدة الكتاب، أبو جعفر النَّحَّاس أحمد بن محمَّد بن إسماعيل بن يونس المرادي النّحويّ (المتوفى: ٣٣٨هـ)، المحقق: بسام عبد الوهاب الجابي، دار ابن حزم، الجفان، والجابي للطباعة، والنشر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤
- 11. عندما نتواصل نغير مقاربة تداوليّة معرفيّة لآليات التواصل، والحجاج، عبد السلام عشير، أفريقيا الشرق، المغرب، الطبعة: الثانية ٢٠١٢م.
- 1 £ ٢. العوامل الحجاجيّة في اللّغة العربيّة، د. عزّ الدّين النّاجح، مكتبة علاء الدّين للنشر، والتوزيع، صفاقس، تونس، دار نهى صفاقس، الطبعة: الأولى، ٢٠١١م.
- 1٤٣. غاية النهاية في طبقات القراء، شمس الدِّين أبو الخير ابن الجزري، محمَّد بن يوسف (المتوفى: ٨٣٣هـ)، مكتبة ابن تيمية، عني بنشره لأول مرة عام ١٣٥١هـ، ج. برجستراسر.
- \$ 11. غريب القرآن، أبو محمَّد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ٢٧٦هـ)، المحقق: سعيد اللحام، (د. ط)، (د.ت).
- 12. فتح الرَّحمن في تفسير القرآن، مجير الدِّين بن محمَّد العليمي المقدسي الحنبلي (المتوفى: ٩٢٧ هـ)، اعتنى به تحقيقا، وضبطا، وتخريجا: نور الدين طالب، دار النوادر (إصدارات وزارة الأوقاف، والشُؤُون الإسلامية، إدارة الشُؤُونِ الإسلامية)، الطبعة: الأولى، ١٤٣٠ هـ ٢٠٠٩ م.
- 127. الفروق اللغوية، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (المتوفى: نحو ٣٩٥هـ)، حققه، وعلق عليه: محمَّد إبراهيم سليم، دار العلم، والثقافة، للنشر، والتوزيع، القاهرة، مصر، (د.ت).

- ١٤٧. الفصول في الأصول، أحمد بن علي أبو بكر الرَّازي الجصاص الحنفي (المتوفى:٣٧٠هـ)، وزارة الأوقاف الكويتية، الطبعة: الثانية، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- 1 ٤٨. في أصول النحو العربي في نظر النّحاة، ورأي ابن مضاء، وضوء علم اللغة الحديث، د. محمَّد عيد، عالم الكتاب، القاهرة، ١٤١٠هـ ١٩٨٩م.
- 1 • اللسانيات التداولية مع محاولة تأصيلية في الدرس العربي القديم، د.خليفة بو جادي، جامعة سطيف الجزائر، بيت الحكمة للنشر، والتوزيع، الجزائر، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٩م.
- • • في نظريّة الحجاج دراسات، وتطبيقات، د.عبد الله صولة، مسكليلياني للنشر، والتوزيع، تونس، الطبعة: الأولى، ٢٠١١م.
- 101. قصة تطور اللغة، مصطفى عابدين، المصدر موقع علومي، إعداد، وتتسيق: مكتبة التتوير، ٢٠١٥م.
- 101. قواطع الأدلة في الأصول، أبو المظفر، منصور بن محمَّد بن عبد الجبار ابن أحمد المروزى السمعاني التميمي الحنفي ثُمَّ الشافعي(المتوفى: ٤٨٩هـ)، المحقق: محمَّد حسن محمَّد حسن اسماعيل الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٩م.
- 107. الكافية في الجدل للجويني إمام الحرمين، تقديم، وتحقيق، وتعليق: د.فوقية حسين محمود، طبع بمطبعة عيسى البابي الحلبي، وشركائه، القاهرة، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- 101. الكافية في علم النحو، ابن الحاجب جمال الدِّين بن عثمان بن عمر بن أبي بكر المصري الإسنوي المالكي (توفِيَ: ٦٤٦ هـ)، المحقق: د.صالح عبد العظيم الشاعر، مكتبة الآداب، القاهرة، الطبعة: الأولى، ٢٠١٠ م.

- •• 1. كتاب التعريفات، علي بن محمَّد بن علي الزين الشريف الجرجانيّ (المتوفى: ٨١٦هـ)، المحقق: ضبطه، وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- 101. كتاب العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري (المتوفى: ١٧٠هـ)،المحقق: د.مهدي المخزومي، د.إبراهيم السامرائي، دار، ومكتبة الهلال، (د.ت).
- ۱۵۷. الكتاب، عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي بالولاء، أبو بشر، الملقب سيبويه (المتوفى: ۱۸۰ه)، المحقق: عبد السلام محمَّد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة: الثالثة، ۱۶۸۸ هـ ۱۹۸۸ م.
- ١٥٨. كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، عبد العزيز بن أحمد بن محمَّد، علاء الدين البخاري الحنفي (المتوفى:٧٣٠هـ)، دار الكتاب الإسلامي، (د.ط)، (د.ت).
- 109. كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مصطفى بن عبد الله كاتب جلبي القسطنطيني المشهور باسم حاجي خليفة، أو الحاج خليفة (المتوفى: ٢٦٠ هـ)، مكتبة المثنى، بغداد (وصورتها عدة دور لبنانية، بترقيم صفحاتها نفسه، مثل: دار إحياء التراث العربي، ودار العلوم الحديثة، ودار الكتب العلمية)، ١٩٤١م.
- 17. الكليات معجم في المصطلحات، والفروق اللغوية، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفي (المتوفى: ١٠٩٤هـ)، المحقق: عدنان درويش، و محمَّد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت، (د.ت).
  - 171. الكواكب الدراري في شرح صحيح البخاري، محمَّد بن يوسف بن علي بن سعيد، شمس الدِّين الكرماني (المتوفى: ٧٨٦هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت-لبنان، الطبعة: الثانية، ١٠٤١هـ ـ ١٩٨١م.

- 171. اللامع العزيزي شرح ديوان المتنبي، أبو العلاء أحمد بن عبد الله المعري (٣٦٣ ٤٤٩ هـ)، المحقق: محمَّد سعيد المولوي، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٩هـ ٢٠٠٨م.
- 177. لباب التأويل في معاني التتزيل، علاء الدين على بن محمَّد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن، المعروف بالخازن (المتوفى: ٧٤١هـ)، تصحيح: محمَّد على شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٥ه.
- 174. لسان العرب، محمّد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدِّين ابن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي (المتوفى: ٢١١هـ)، دار صادر، بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤١٤ ه.
- 170. اللسان، والميزان، أو التكوير العقلي، د. طه عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، الطبعة: الأولى، ١٩٩٨م.
- 177. لسانيات الخطاب، وأنساق الثقافة. فلسفة المعنى بين نظام الخطاب، وشروط الثقافة، د. عبد الفتّح أحمد يوسف، الدار العربية للعلوم ناشرون بيروت، لبنان، منشورات الاختلاف، الجزائر، الطبعة: الأولى، ١٤٣١هـ ١٠٠٠م.
- 17۷. اللسانيات المجال، والوظيفة، والمنهج، د. سمير استيتية، عالم الكتاب الحديث، جدارا للكتاب العالمي، عمّان، الطبعة: الثانية، ۲۰۰۸م.
- 17۸. لسانیات النّص مدخل إلى انسجام الخطاب، محمَّد خطابي، المرکز الثقافي العربی، بیروت، ۱۹۹۱م.
- 179. اللسانيات والدلالة" الكلمة"، د. منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، حلب، الطبعة: الأولى، ١٩٩٦م.
- ١٧٠. اللغة العربية معناها، ومبناها، تمام حسان عمر، عالم الكتب، الطبعة: الخامسة ١٤٢٧هـ ٢٠٠٧م.

- 1۷۱. اللغة، والحجاج، الدكتور أبو بكر العزاوي، منتديات سور الأزبكية، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٦هـ ٢٠٠٦م.
- 1۷۲. اللغة، والمنطق بحث في المفارقات، حسان الباهي، مكتبة الفكر الجديد، دار الأمان، الرباط، منشورات الضفاف، منشورات الاختلاف، الجزائر، طبع في لبنان، الطبعة: الثانية ،١٤٣٦هـ ١٠٠٠م.
- 1۷۳. اللمع في العربية، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي (المتوفى: ٣٩٢هـ)، المحقق: فائز فارس، دار الكتب الثقافية، الكويت، (د.ت).
- 174. ما لم ينشر من الأمالي الشّجريّة، ضياء الدين أبو السعادات هبة الله بن علي بن حمزة، المعروف بابن الشّجريّ (المتوفى:٤٢ه)، المحقق: د. حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥هـ عملام.
- 1۷٥. المثل السائر في أدب الكاتب، والشاعر، ضياء الدين بن الأثير، نصر الله بن محمَّد (المتوفى: ٦٣٧هـ)، المحقق: أحمد الحوفي، بدوي طبانة، دار نهضة مصر للطباعة، والنشر، والتوزيع، الفجالة، القاهرة، (د.ت).
- 177. المثلث لابن السيِّد البطليوسي (٤٤٤هـ ٢١٥هـ)، دراسة، وتحقيق: د. صلاح مهدى على الفرطوسي، دار الحرية للطباعة، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- 1۷۷. مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار، جمال الدِّين، محمَّد طاهر بن علي الصديقي الهندي الفَتَّتِي الكجراتي (المتوفى: ٩٨٦هـ)، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، الطبعة: الثالثة، ١٣٨٧ هـ ١٩٦٧م.
- 1۷۸. مجمل اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرَّازي، أبو الحسين (المتوفى: ٣٩٥هـ)، دراسة، وتحقيق: زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.

- 1۷۹. محاولات في تحليل الخطاب، صابر الحباشة، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات، والنشر، والتوزيع، بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٩ م.
- ۱۸۰. المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي(ت: ٤٥٨ه)، المحقق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ۱۸۱. مختار الصحاح، زين الدِّين أبو عبد الله محمَّد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرَّازي(المتوفى: ٦٦٦هـ) المحقق: يوسف الشيخ محمَّد، المكتبة العصرية، الدار النموذجية، بيروت، صيدا، الطبعة: الخامسة، ١٤٢٠هـ ـ ١٤٣٠م.
- 11. المخصص، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي (المتوفى: معنى)، المحقق: خليل إبراهم جفال، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- 1۸۳. مسائل خلافيّة في النّحو، أبو البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله العكبري البغدادي محب الدِّين (المتوفى: ٦١٦هـ)، المحقق: محمَّد خير الحلواني، دار الشرق العربي، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- 1 ١٨٤. المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلًى الله عليه وسلَّم، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري(المتوفى: ٢٦١هـ)، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (د. ت).
- 1 ١٨٥. المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، أحمد بن محمَّد بن علي الفيومي ثُمَّ الحموي، أبو العباس (المتوفى: نحو ٧٧٠هـ)، المكتبة العلمية، بيروت، (د.ت).

- 1 ١٨٦. المصطلحات الأساسية في لسانيات النّص، وتحليل الخطاب ـ دراسة معجمية. الدكتور نعمان بو قرة، عالم الكتب الحديث، جدارا للكتاب العالمي، عمّان، مكتبة مؤمن قريش، الطبعة: الأولى، ١٤٢٩هـ ـ ٢٠٠٩م.
- 1۸۷. المصطلحات المفاتيح لتحليل الخطاب، دومينيك ما نغونو، ترجمة: محمَّد يحياتن، الدار العربية للعلوم ناشرون، منشورات الاختلاف، الجزائر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٨هـ ـ ٢٠٠٨م.
- ۱۸۸. المطرب من أشعار أهل المغرب، أبو الخطاب عمر بن حسن الأندلسي الشهير بابن دحية الكلبي (المتوفى:٦٣٣ه)، المحقق: الأستاذ إبراهيم الأبياري، د. حامد عبد المجيد، و د. أحمد أحمد بدوي، راجعه: د. طه حسين، دار العلم للجميع للطباعة، والنشر، والتوزيع، بيروت، لبنان، ١٩٥٥هـ م.
- 11. مطلع الأنوار، ونزهة البصائر، والأبصار، أبو بكر محمَّد بن محمَّد بن علي بن خميس المالقي (المتوفى: بعد ٦٣٩هـ)، أبي عبد الله بن عسكر، أبي بكر بن خميس، تقديم، وتخريج، وتعليق: د.عبد الله المرابط الترغي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، دار الأمان للنشر والتوزيع، الرباط، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- 19. معاني النحو، د. فاضل صالح السامرائي، دار الفكر للطباعة، والنشر، والتوزيع، الأردن، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠ م.
- 191. معترك الأقران في إعجاز القرآن، ويُسمَّى: (إعجاز القرآن، ومعترك الأقران)، الإمام الحافظ جلال الدِّين عبد الرَّحمن بن أبي بكر السيوطي، (المتوفى ٩١١ هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى: ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.

- 19۲. معجم الأدباء، إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، شهاب الدِّين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي (المتوفى: ٦٢٦هـ)، المحقق: إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة: الأولى،١٤١٤هـ،١٩٩٣ م.
- 197. معجم البلدان، شهاب الدِّين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي (المتوفى: ٢٦٦هـ)، دار صادر، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٩٩٥م.
- 194. المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية، والفرنسية، والإنكليزية، واللاتينية، د.جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني، بيروت، دار الكتاب المصري، القاهرة ١٩٧٨م.
- 19. معجم اللغة العربية المعاصرة، د. أحمد مختار عبد الحميد عمر (المتوفى: ١٩٥) بمساعدة فريق عمل الناشر، عالم الكتب الطبعة: الأولى، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.
- 197. معجم لغة الفقهاء، محمَّد رواس قلعجي، و حامد صادق قنيبي، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة: الثانية، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م.
- 19۷. معجم ما اتفق لفظه، واختلف معناه في القرآن الكريم ـ دراسة لغوية تفسيرية ـ أ.د. حامد عبد الهادي حسين، و أ.م.د. نشأت صلاح الدين حسين، مركز البحوث، والدراسات الاسلامية، ديوان الوقف السني، الطبعة: الأولى،٢٠١٢م.
- ۱۹۸. معجم متن اللغة (موسوعة لغوية حديثة)، أحمد رضا، دار مكتبة الحياة، بيروت،۱۳۷۷. ۱۳۸۰ه، ج ۱ و ۲/ ۱۳۷۷ هـ ۱۹۵۸ م ج ۳/ ۱۳۷۸ هـ ۱۹۲۰ م . ۱۹۸۰ م ج ۱۹۲۰ م .
- 199. معجم المصطلحات في اللغة والأدب، مجدي وهبة، كامل مهندس، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٨٤م.
- ۲۰۰ معجم المصطلحات النحوية والصرفيّة، د. محمَّد سمير نجيب اللبدي، مؤسسة الرسالة، بيروت، دار الفرقان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

- ۱۰۱. معجم المطبوعات العربية والمعربة، يوسف بن إليان بن موسى سركيس (المتوفى: ١٩٢٨هـ)، مطبعة سركيس، مصر، ١٣٤٦ هـ ١٩٢٨م.
- ۲۰۲. معجم المعاني للمترادف، والمتوارد، والنقيض من أسماء، وأفعال، وأدوات وتعابير، نجيب اسكندر، طبع بمطبعة الزمان، بغداد، ۱۹۷۱م.
- ۲۰۳. معجم مفاهيم علم الكلام المنهجيّة، د.حمو النقاري، المؤسسة العربية للفكر والإبداع، بيروت، ٢٠١٦م.
- ۲۰٤. معجم مقاییس اللغة، أحمد بن فارس بن زكریاء القزویني الرَّازي، أبو الحسین (المتوفی: ۳۹۵ه)، المحقق: عبد السلام محمَّد هارون، دار الفكر، ۱۳۹۹هـ (۱۹۷۹م.
- ۲۰۰. معجم المؤلفين، عمر بن رضا بن محمَّد راغب بن عبد الغني كحالة الدمشق (المتوفى: ۱٤۰۸هـ)، مكتبة المثنى، بيروت، دار إحياء التراث العربي بيروت، (د.ت).
- ۲۰۲. المعجم الموسوعي لألفاظ القرآن الكريم وقراءاته، د. أحمد مختار عمر، مؤسسة سطور المعرفة،١٤٢٣هـ ـ٢٠٠٢م.
- ۲۰۷. المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، (إبراهيم مصطفى، وأحمد الزيات، و حامد عبد القادر، و محمَّد النجار)، دار الدعوة، (د.ت).
- ۲۰۸. معيار العلم في فن المنطق، أبو حامد محمَّد بن محمَّد الغزالي الطوسي (المتوفى: ٥٠٥هـ)، المحقق: الدكتور سليمان دنيا، دار المعارف، مصر، ١٩٦١ م.
- ٢٠٩. المغرب في ترتيب المعرب، ناصر بن عبد السيد أبى المكارم ابن على، أبو الفتح، برهان الدين الخوارزمي المُطَرِّزِيِّ (المتوفى: ٦١٠هـ)، دار الكتاب العربي، (د.ط)، (د.ت).

- ۲۱۰. مفتاح العلوم، يوسف بن أبي بكر بن محمَّد بن علي السكاكي الخوارزمي الحنفي أبو يعقوب(المتوفى: ۲۲٦هـ)، ضبطه، وكتب هوامشه، وعلق عليه: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الثانية، ۲۵۷هـ ۱۹۸۷م.
- 111. المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمَّد المعروف بالرّاغب الأصفهاني (المتوفى: ٥٠٢ه)، المحقق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم، الدار الشامية ، دمشق، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢ هـ.
- ۲۱۲. المفصل في صنعة الإعراب، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (المتوفى: ۵۳۸ه)، المحقق: د. علي بو ملحم، مكتبة الهلال، بيروت، الطبعة: الأولى، ۱۹۹۳م.
- ۲۱۳. المقدّمة الجزوليّة في النّحو، عيسى بن عبد العزيز بن يَالْبَخْت الجزولي البريري المراكشي، أبو موسى (المتوفى: ۲۰۳هـ)، المحقق: د. شعبان عبد الوهاب محمَّد، راجعه: د حامد أحمد نيل، و د. فتحي محمَّد أحمد جمعة، مطبعة أم القرى، جمع تصويري: دار الغد العربى، (د.ت).
- 3 1 1. المنصف لابن جني، شرح كتاب التصريف، لأبي عثمان المازني، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي (المتوفى: ٣٩٢هـ)، دار إحياء التراث القديم، الطبعة: الأولى، ١٣٧٣هـ ـ ١٩٥٤م.
- ٢١٠. منطق العرب في علوم اللسان، د.عبد الرحمن الحاج صالح، سلسلة علوم اللسان عند العرب، الجزائر، ٢٠١٢.
- ۲۱۲. موسوعة علوم اللغة العربية، إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- ۲۱۷. موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون، والعلوم، محمَّد بن علي ابن القاضي محمَّد عامد بن محمَّد صابر الفاروقي الحنفي التهانوي (المتوفي: بعد

- ١١٥٨ه) تقديم، وإشراف، ومراجعة: د. رفيق العجم، تحقيق: د.علي دحروج نقل النّص الفارسي إلى العربية: د.عبد الله الخالدي الترجمة الأجنبية: د. جورج زيناني، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٩٦م.
- ۲۱۸. موسوعة مواقف السلف في العقيدة والمنهج والتربية (أكثر من ٩٠٠٠ موقف الأكثر من ١٠٠٠ عالم على مدى ١٥ قرنًا)، أبو سهل محمَّد بن عبد الرحمن المغراوي، المكتبة الإسلامية، للنشر، والتوزيع، القاهرة، مصر، النبلاء للكتاب، مراكش، المغرب، الطبعة: الأولى، (د.ت).
- ۲۱۹. موسوعة النحو، والإعراب، د. مسعد زياد، دار الأدب العربي، الطبعة:الأولى، ١٤٣٥هـ ٢٠١٥م.
- ٠٢٢. الموقعية في النّحو العربي (دراسة سياقية)، د.حسين رفعت حسين، عالم الكتب، الطبعة: الأولى، ٢٢٦هـ -٢٠٠٥م.
- ۲۲۱. النجوم الزاهرة في ملوك مصر، والقاهرة، يوسف بن تغري بردي بن عبد الله الظاهري الحنفي، أبو المحاسن، جمال الدين (المتوفى: ۸۷٤هـ)، وزارة الثقافة والإرشاد القومى، دار الكتب، مصر، (د.ت).
- ٢٢٢. النّحو العربيّ في ضوء اللسانيّات الحديثة، د. جنان التميمي، دار الفارابي، بيروت. لبنان، الطبعة: الأولى، ٢٠١٣م.
- ٢٢٣. النّص، والخطاب، والإتصال، الأستاذ الدكتور محمَّد العبد، الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي، القاهرة، ٢٠١٤م.
- ٢٢٤. النّص، والسياق استقصاء البحث في الخطاب الدلالي، والتّداولي، فان دايك، ترجمة: عبد القادر قنيني، أفريقيا الشرق،٢٠٠٠م.
- ٠٢٢٠. النّص القرآني وآفاق الدلائليات، أ.د. لطيفة عبد الرسول الضّايف، دار بغداد، العراق، دار تموز، سوريا، ٢٠١٥.

ثبت المصادر، والمراجع.....

- ۲۲۲. نظريّة إعجاز القرآن عند عبد القاهر الجرجاني عن كتابيه: أسرار البلاغة ودلائل الإعجاز، محمَّد حنيف فقيهي، الطبعة: الأولى، منشورات المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ١٩٨١هـ ١٩٨١م.
- ٧٢٧. نظرية التلويح الحواري بين علم اللغة الحديث، والمباحث اللغوية في التُراث العربي، والاسلامي، هشام إعبدالله الخليفة، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ٢٠١٣ م.
- ۲۲۸. نظرية نَسَقية في الحجاج، المُقاربة الذريعية الجدلية، فرانز فان إيمرن وروب غروتندورست، ترجمة: عبد المجيد جحفة، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠١٦.
- ۲۲۹. نكث الهميان في نكت العميان، صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي (المتوفى: ۲۲۹هـ)، علّق عليه، ووضع حواشيه: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ۲۲۸هـ در ۲۰۰۷م.
- ٢٣٠. هدية العارفين أسماء المؤلفين، وآثار المصنفين، إسماعيل بن محمَّد أمين بن مير سليم الباباني البغدادي (المتوفى: ١٣٩٩هـ)، طبع بعناية وكالة المعارف الجليلة في مطبعتها البهية استانبول، ١٩٥١، أعادت طبعه بالأوفست: دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان.
- ٢٣١. همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، عبد الرَّحمن بن أبي بكر، جلال الدِّين السيوطي (المتوفى: ٩١١ه )، المحقق: عبد الحميد هنداوي، المكتبة التوفيقية، مصر.
- ٢٣٢. الوافي بالوفيات، صلاح الدِّين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي (المتوفى: ٤٢٧هـ)، المحقق: أحمد الأرناؤوط، وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت، ١٤٢٠هـ ـ ٢٠٠٠م.

- ٣٣٣. الوجوه والنظائر في القرآن الكريم عن هارون بن موسى أواخر القرن الثاني الهجري)، تحقيق: د.حاتم صالح الضامن، دار الحرية للطباعة، ٩٠٩ هـ ١٤٠٩م.
- ٢٣٤. وفيات الأعيان، وأنباء أبناء الزمان، أبو العباس شمّس الدِّين أحمد بن محمَّد بن إبراهيم بن أبي بكر ابن خلكان البرمكي الإربلي(المتوفى: ٦٨١هـ)، المحقق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، الجزء: السادس، ١٩٠٠.

## الأبحاث المنشورة في المجلات المُحكَّمة:

- 1. أدوار الاقتضاء، وأغراضه الحجاجية في بناء الخطاب، د. أحمد كروم، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظرية، وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إشراف د. حافظ إسماعيلي عليوي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠١٠م.
- الاستدلال الحجاجيّ التّداوليّ، وآليات اشتغاله، د. رضوان الرقبي، مجلة عالم الفكر، العدد: ٢، المجلد: ٤٠، أكتوبر ـ ديسمبر، ١١٠١م.
- ٣. استراتيجية الخطاب الحجاجيّ دراسة تداوليّة في الإرسالية الإشهاريّة العربية، أ.د بلقاسم دفة، مجلة المخبر، أبحاث في اللغة، والأدب الجزائري، جامعة بسكرة الجزائر، العدد: العاشر، ٢٠١٤م.
- أضواء على نظرية تحليل الخطاب في الفكر اللساني الحديث، أ.د. نعمان
   عبد الحميد بوقرة ، مجلة العلوم الإنسانية، العدد: ٢٩، صيف، ٢٠١٧ م.
- اعتراضات ابن جمعة الموصلي في شرحه للكافية على ابن الحاجب (عرض، ومناقشة)، محمَّد بن ابراهيم بن صالح المرشد، مجلة العلوم العربية والإنسانية، جامعة القصيم، المجلد: ١، العدد: ٢، ١٤٢٩هـ ـ ٢٠٠٨م.

- آليات الاستدلال في خطاب الجرجاني مقاربة تداولية ورزيقة شادي، جامعة الجزائر، مجلة أبو ليوس، العدد: السادس، جانفي، ٢٠١٧م.
- اليات الحجاج وأدواته، عبد الهادي بن ظافر الشهري، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته، دراسات نظرية، وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إشراف:
   حافظ اسماعيلي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠١٠ م.
- ٨. الأمالي، والمجالس في آثار الدارسين، وقيمتها العلمية، أ.د. عبد الله حبيب
   كاظم التميمي، م.م. علياء حكيم محسن، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم
   التربوية، والإنسانية، جامعة بابل، العدد: ٢١، حزيران، ٢٠١٥.
- ٩. البعد التداوليّ في الحجاج اللساني(استشمار التداولية المدمجة)، (مناظرة متى بن يونس وأبي سعيد السيرافي نموذجا)، د. بن عيسى أزابيط: بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظريّة، وتطبيقيّة في البلاغة الجديدة، وإشراف: د. حافظ إسماعيلي عليوي، عالم الكتب الحديث، إربد، الأردن، ٢٠١٠م.
- 1. البعد التداوليّ في الخطاب المسرحي مسرحية ( التاعس، والناعس) عزّ الدين جلاوجي نموذجا أ، شموري وليد، مجلة العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب، جامعة محمَّد بو ضياف، المسلية، كلية الآداب، واللغات، العدد: الأول، ماى، ٢٠١٧.
- 11. البعد التداوليّ للنسق الحواري في القرآن الكريم: مقاربة معرفيّة حجاجيّة، د. عبد الرحمن محمَّد طعمة، مركز بحوث القرآن، جامعة ملايا، ماليزيا، قرآنيكا، مجلة عالمية لبحوث القرآن، المجلد: ١٠، العدد: ١، يونيو، حزيران ٢٠١٨م.
- 11. البلاغة العربيّة في ضوء البلاغة الجديدة (أو الحجاج)، عبدالله صولة، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظرية، وتطبيقيّة في البلاغة

الجديدة، إشراف د. حافظ إسماعيلي عليوي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠١٠م.

- 17. البلاغة العربية القديمة، واللسانيات التداوليّة، عبد الحكيم السحاليّة، حوليات جامعة قالمة للغات، والآداب، العدد: ٢١، ديسمبر، ٢٠١٧.
- 11. بين تداوليّة الأفعال الكلاميّة، والحجاج مقاربة مفاهيميّة، أ. حمدي منصور جودي، حوليات المخبر، مجلة مخبر اللسانيات، واللغة العربية، العدد: الاول، ديسمبر، ٢٠١٣.
- 1. التداوليّة المدمجة مقاربات في المنهج، والنظرية، أ. بلخيري عبد الملك، جوان، جامعة الجلفة، مجلة تاريخ العلوم، العدد: الثامن، الجزء: الأول، جوان، ٢٠١٧م.
- 17. التداوليّة، وتحليل الخطاب، مارغاريدا باسولز بويغ، ترجمة: سناء عبد العزيز، مجلة فصول(تحليل الخطاب)، المجلد: ١/١، العدد: ٩٧، خريف، ٢٠١٦، الهيئة المصرية العامة للكتاب. مدخل إلى الحجاج أفلاطون، وأرسطو، وشايم بيرلمان، د. محمّد الولي، مجلة عالم الفكر، الكويت، العدد: ٢، أكتوبر. دبسمبر، ٢٠١١.
- 10. تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شايم بيرلمان، شعبان امقران، جامعة باجي مختار، الجزائر، المجلة التعليمية، المجلد: ٥، العدد: ١٥ سبتمبر، ٢٠١٨م.
- 11. الحجاج أطره، ومنطلقاته، وتقنياته من خلال" مصنّف في الحجاج. الخطابة الجديدة" لبرلمان، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، فريق البحث في البلاغة، والحجاج، اشراف: حمادي صمود، جامعة الآداب، والفنون، والعلوم الإنسانية، كلية الآداب منوبة، تونس، (د.ت).

- 19. الحجاج بمفهوم المنزلة عند سيبويه (مقاربة في أُصول التفكير النّحويّ، أ.م.د رجاء عجيل الحسناوي، أ.م.د حسن عبد الغني الأسديّ، مجلة الباحث، العدد: العاشر، كلية التربية للعلوم الإنسانية، جامعة كربلاء، ٢٠١٤م.
- ۲۰. الحجاج التصورات والتقنيات، د. مؤيد آل صوينت، مجلة آداب المستنصرية، العدد:۵۳، ۲۰۱۰م.
- 11. الحجاج عند أرسطو، هشام الريفي، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، فريق البحث في البلاغة، والحجاج، اشراف: حمادي صمود، جامعة الآداب، والفنون، والعلوم الإنسانية، كلية الآداب منوبة، تونس، (د.ت).
- ۲۲. الحجاج في الدرس اللغوي الغربي، أ. بوزناشة نور الدّين، مجلة علوم انسانية، الجزائر، العدد: ٤٤، شتاء، ٢٠١٠ م.
- ۲۳. الحجاج في الدرس النّحويّ، د. حسن خميس الملخ، مجلة عالم الفكر،
   الكويت، العدد: ۲، المجلد: ٤٠، اكتوبر، ديسمبر، ٢٠١١م.
- ٢٤. الحجاج في اللغة، أبو بكر العزاوي، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظرية، وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إشراف حافظ اسماعيلي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠١١م.
- ٢٠. الحجاج في المناظرة، أحمد اتزكنرمت، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظرية، وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إشراف: د. حافظ إسماعيلي عليوي، عالم الكتب الحديث، إربد، الأردن، ٢٠١٠م.
- 77. الحجاج وقضاياه من خلال مؤلّف روث آموسي، د. علي الشّبعان، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظرية، وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إشراف حافظ اسماعيلي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠١١م.

- ۲۷. الحجاج: مفهومه، ومجالاته دراسات نظریة، وتطبیقیة في البلاغة الجدیدة،
   د. عبد النبي ذاکر، مجلة عالم الفکر، الکویت، العدد:۲، أکتوبر.
   دیسمبر ۲۰۱۱م.
- ١٨. الحجاج، وأشكال التأثير، باتريك شارودو، ترجمة: ربيعة العربي، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظرية، وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إشراف د. حافظ إسماعيلي عليوي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠١٠م.
- ۲۹. الحجاجيات اللسانية عند أنسكومبر وديكرو، د. الراضي رشيد، مجلة عالم الفكر، الكويت، العدد (۱)، المجلد (۳٤)، يوليو سبتمبر ۲۰۰٥م.
- ٣٠. الحجاجيات اللسانية، والمنهجية البنيوية، رشيد راضي، بحث ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إشراف د. حافظ إسماعيلي عليوي، عالم الكتب الحديث، إربد ـ الأردن، ٢٠١٠م.
- ٣١. الحمل على المعنى ومسألة التذكير والتأنيث في قوله تعالى: ﴿ إِن رحمت الله قريب من المحسنين ﴾، أ. م.د محمد ياس خضر، مجلة العلوم الإسلامية ، العدد (٢٠)، السنة (٧).
- ٣٢. الحوار والحجاج والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمن، صديقي عبد الوهاب، مجلة فصل الخطاب، العدد: العاشر، المجلد: الثالث، دورية اكاديمية محكمة يصدرها مخبر الحجاجي أصوله، ومرجعياته، وأفاقه في الجزائر، جامعة ابن خلدون، تيارات، الجزائر، ٢٠١٥م.
- ٣٣. الدَّرْس الحِجاجيّ في نظريّة تحليل الخطاب،"دراسة تطبيقيّة في سورة يوسف من خلال تفسير ابن عاشور"، خالد حسين طالب دلكي، ود. أحمد محمّد أبو دلو، مجلة المنارة، المجلد: ٢١، العدد: ٣، ٢٠١٥ م.

- ٣٤. السلالم الحجاجيّة، وقوانين الخطاب، مقاربة تداوليّة، د. حمدي منصور جودي، مجلة مقاليد، العدد: ١٣، ديسمبر، ٢٠١٧م.
- ٣٠. العامل الحجاجيّ، والموضع، عزّ الدّين ناجح، بحث ضمن الحجاج مفهومه، ومجالاته دراسات نظريّة، وتطبيقيّة في البلاغة الجديدة، إشراف د. حافظ إسماعيلي عليوي، عالم الكتب الحديث، إربد ـ الأردن، ٢٠١٠م.
- ٣٦. العوامل الحجاجية في آيات الأحكام، د. عايد جدوع حنون، الباحث: ثائر عمران شدهان، مجلة اوروك، المجلد: التاسع، العدد: الرابع، ٢٠١٦.
- ٣٧. مصطلح الحجاج بواعثه وتقنياته، عباس حشاني، مجلة المخبر، أبحاث في اللغة والأدب الجزائي. جامعة بسكرة، الجزائر، العدد: التاسع، ٢٠١٣م.
- ٣٨. المعنى، وبناء القواعد النّحويّة، محمّد حسن الجاسم، مجلة جامعة دمشق،
   المجلد: ٢٥، العدد: الأول، والثانى، ٢٠٠٩م.
- 79. مفهوم الموضع وتطبيقاته في الحجاجيات اللسانية لأنسكومبر، وديكرو، أ. رشيد الراضي، مجلة عالم الفكر، الكويت، العدد: الثاني، المجلد: ٤٠ أكتوبر، ديسمبر، ٢٠١١م.
- ٤٠. المنحنى الحجاجي للخطاب القرآني، وأثره في منهج الاستدلال الإصولي، د. الحسن بعبو، أستاذ الدراسات الإسلامية، كلية الآداب باكدير، دراسات شرعية، الإحياء العدد: ٢٦، (د.ت).
- 13. المنطق اليوناني، والقياس الأصولي، د. عبد الحكيم عبد اللطيف السروري، جامعة صنعاء، كليّة الآداب، جامعة صنعاء، العدد: ٢٨، ٥٠٠٥م.
- 12. نظرية الحجاج في اللغة، شكري المبخوت، بحث ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، فريق البحث في البلاغة،

- والحجاج، اشراف: حمادي صمود، جامعة الآداب، والفنون، والعلوم الإنسانية، كلية الآداب منوبة، تونس، (د.ت).
- 22. نظرية الحجاج في اللغة في الدراسات العربية المعاصرة، الإستيعاب، والممارسة، عمر بوقمرة، الجزائر، مجلة العاصمة، مجلة بحثية سنوية محكّمة، قسم اللغة العربية، كيرالا، الهند، المجلد: التاسع،٢٠١٧م.
- \$ £ . نظرية القرائن في التحليل اللغوي، خالد بسندي، مجلة اتحاد الجامعات العربية للآداب، المجلد: ٤ العدد: ٢، ٢٠٠٧م.
- ك. هل من الضروري مواصلة نهجنا في تحليل الخطابات؟ آن ريبول، وجاك موشلير، ترجمة: د.حافظ اسماعيل عليوي، د.امحمد الملاخ، مجلة أم القرى لعلوم اللغات، وآدابها، العدد: الثالث عشر، رجب ١٤٣٥هـ مايو، ٢٠١٤م.

### الرسائل، والأطاريح:

- 1. الأبعاد التداولية في الخطاب القرآني سورة البقرة أنموذجا -، عيسى تومي، رسالة ماجستير، جامعة محمَّد خيضر بسكرة، كلية الآداب، واللغات، الجزائر،٢٠١٦هـ ٢٠١٥م.
- أساليب الاقناع في القرآن الكريم، دراسة استقرائية تحليلية، حليمة لموشيه،
   رسالة ماجستير، الجزائر،١٤٣٥ هـ ١٠١٤ م.
- أساليب الحجاج في القرآن من خلال سورة ( الإسراء) إلى سورة (يس)
   (دراسة تحليلية)، آمنة عوض الكريم محمَّد، رسالة ماجستير، جامعة أم
   درمان الإسلاميّة،١٤٣٣هـ ـ ٢٠١٢م.

- الأفعال الكلامية في نماذج شعرية مختارة لتميم البرغوث دلالة الفعل الإنجازي دراسة تداولية، رابح قبوج، رسالة ماجستير، كلية الآداب الشرقية، جامعة الجزائر ،٢٠١٧م.
- •. الاقناع، والتخيل في شعر أبي العلاء المعري، بن ابراهيم ابراهيم، رسالة ماجستير، كلية الآداب، واللغات، الجزائر، ٢٠١٤ ـ٢٠١٥م.
- الاقناعية، وآليات الحجاج في خطب علي بن أبي طالب . دراسة تداولية، ماضوي فضيلة، رسالة ماجستير، جامعة محمَّد لمين دباغين، سطيف، كلية الآداب، واللغات، الجزائر، ٢٠١٥م.
- اليات الاقناع في الخطاب القرآني (سورة الشعراء نموذجا)، دراسة حجاجية،
   هشام بلخير، رسالة ماجستير، جامعة الحاج لخضر، بانتة، ٢٠١٢م.
- آليات الحجاج في المناظرات النّحويّة" السيرافي، ومتى –أنموذجا–، وهيبة مسعد، رسالة ماجستير، جامعة العربي بن مهيدي، أم البواقي، كلية الآداب واللغات، قسم: اللغة العربية وأدابها، ٢٠١٥م.
- ٩. آليات الحجاج في عيون المناظرات لأبي على السكويني . دراسة تداولية،
   بسمة زحاف، أُطروحة دكتوراه، الجزائر ، ٢٠١٨ ـ ٢٠١٩م.
- 1. الإمام السُّهيليّ، ومنهجه النّحويّ، إحسان صالح عبد الرحمن، أُطروحة دكتوراه، جامعة أم درمان الإسلامية، كلية اللغة العربية، ١٤٣٠هـ دكتوراه، حامعة
- 11. آيات الجهاد في القرآن الكريم (دراسة تداوليّة)، مجدي محمَّد محمَّد عمارة، رسالة ماجستير، جامعة طنطا، كلية الآداب، قسم الّلغة العربيّة، وآدابها،١٤٤٠هـ ـ ٢٠١٩م.

- 11. البلاغة الجديدة، وتحليل الخطاب، دراسة نقدية الإسهامات محمَّد العمري، أيت أعراب صونية، عكنوش ليلة، رسالة ماجستير، جامعة عبد الرحمان ميرة،٢٠١٧م.
- 17. بلاغة الحجاج في النثر العباسي (قضية الشعوبية)، يوسف محمَّد عبد الله عبده، رسالة ماجستير، جامعة فيلادلفيا، ٢٠١٦م.
- 11. بلاغة الخطابة، وآلياتها التداوليّة. الخطابة القضائية أنموذجا.، عائشة قدري، رسالة ماجستير، كلية الآداب، واللغات، والفنون، قسم اللغة العربية، وآدابها، الجزائر،٢٠١٣م.
- 1. بلاغة المتكلم في كتاب الأذكياء لإبن الجوزي، سامية بو عاصم، رسالة ماجستير، جامعة مولود معمري، تيزي وزو، ٢٠١٤م.
- 11. بنى الحجاج في نهج البلاغة دراسة لسانية، على عبد الوهاب عباس، أطروحة دكتوراه، كلية الآداب في الجامعة المستنصرية، ٢٠١٣م.
- 11. البنية الحجاجية في قصة سيّدنا موسى (عليه السلام)، امحمَّد عرابي، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة لسانية، وهران، ٢٠٠٨. ٢٠٠٩م.
- 11. بنية الخطاب الحجاجيّ في كليلة، ودمنة لإبن المقفع، حمدي منصور جودي، أُطروحة دكتوراه، جامعة محمَّد لخضر، بسكرة، ٢٠١٥ـ ٢٠١٦م.
- 19. بنية الملفوظ الحجاجيّ للخطبة في العصر الأموي، خديجة محفوظي، رسالة ماجستير، جامعة منتوري، قسطنطينة، كلية الآداب، واللغات، قسم اللغة العربية، الجزائر، ٢٠٠٧م.
- ٢٠. تداوليّة الخطاب النّحويّ بين الضابط النّحويّ، والاستعمال الوظائفي، رشيد حيدرة، أُطروحة دكتوراه، جامعة عبد الحميد بن باديس . مستغنام، ٢٠١٨م.

- ٢١. التراكيب التعليليّة في القرآن الكريم(دراسة حِجَاجية )، حازم طارش حاتم الساعدي، أُطروحة دكتوراه، كلية الآداب، الجامعة المستنصرية،١٤٣٥هـ الساعدي، أُطروحة دكتوراه، كلية الآداب، الجامعة المستنصرية،٢٠١٤هـ .
- ۲۲. التلوینات الحجاجیّة فی مقالات البشیر الإبراهیمی . مقاربة لغویة تداولیّة، زوبیر بوزاغر، أُطروحة دکتوراه، جامعة الجیلالی الیابس، سیدی بلعباس، الجزائر، ۲۰۱۸م.
- ۲۳. التمثیل النّحويّ في كتاب سيبويه، علاء عمّار جواد، رسالة ماجستير،
   جامعة القادسية، ۱٤۲۸هـ -۲۰۰۷م.
- ۲٤. الحجاج اللساني، وآلياته في نص الخطبة دراسة لنماذج مختارة -، فاتن جغلاف، رسالة ماجستير، كلية الآداب، واللغات، جامعة محمَّد خيضر، بسكرة، الجزائر، ٢٠١٦م.
- ٢٠. الحجاجُ اللّغويّ في مؤلّفات الشّريف المُرتضى، زهرة حميد عودة حسن، أطروحة دكتوراه، الجامعة المستنصرية، ١٤٣٧هـ ـ ٢٠١٦م.
- 77. الحجاج في النّصّ القرآني . سورة الحواميم إنموذجا.، هاني يوسف أبو غليون، رسالة ماجستير، جامعة مؤته، ٢٠١٨م.
- ۲۷. الحجاج في تُحف العقول لابن شعبة الحرّاني (ت ۳۸۱)، وسن هاشم عودة،
   رسالة ماجستير، كلية الآداب، الجامعة المستنصرية، ۱٤۳۸هـ ۲۰۱٦م.
- ٢٨. الحجاج في خطاب أدب الكدية. دراسة تطبيقية في مقامات الهمذاني .، فتيحة غزال، رسالة ماجستير، جامعة زيان عاشور بالجلفة، كلية الأداب، واللغات، والفنون، ٢٠١٧م.
- 77. الحجاج في رسائل الشيخ أحمد التيجاني دراسة في وسائل الاقناع، أمينة تجانى، رسالة ماجستير، جامعة حمو لخضر الوادي، الجزائر، ٢٠١٥م.

- ٣٠. الحجاج في زهديات أبي العتاهية، سهيلة بن عبد الحفيظ، رسالة ماجستير، جامعة (٨ماي ١٩٤٥)قالمة الآداب، واللغات، قسم اللغة، والأدب العربي، الجزائر،٢٠١٥م.
- 71. الحجاج في شعر النقائض، دراسة تداوليّة، مكلي شامة، رسالة ماجستير، جامعة مولود معمري تيزيوزو، كلية الآداب، والعلوم الإنسانية، ٢٠٠٩م.
- ٣٢. الحجاج في كتاب البيان، والتبين للجاحظ، ليلى جغام، أُطروحة دكتوراه، كلية الآداب، واللغات، جامعة محمَّد خضير، بسكرة، الجزائر، ٢٠١٢- ٢٠١٣م.
- ٣٣. الحجاج في كتب المجالس النّحويّة، اسمهان سهل كاظم الزاملي، أُطروحة دكتوراه، كلية الآداب، جامعة بغداد، ١٤٤١هـ ٢٠١٩م.
- ٣٤. الخطاب الإلهي للنّبيّ (صلى الله عليه وسلم) في السور المدنية مضامينه، وأساليبه البلاغيّة –، عمر خليل حمدون الهاشميّ، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة الموصل، ١٣٢٦هـ ٢٠٠٥م.
- ٣٠. الخطاب الحجاجي السياسي في كتاب " الإمامة والسياسة" لابن قتيبة. دراسة تداوليّة، ابتسام بن خراف، أطروحة دكتوراه، كلية الآداب، والعلوم الإنسانية، جامعة الحاج لخضر باتنة، الجزائر، ٢٠١٠م.
- ٣٦. الخطاب الحجاجي عند الإمام الغزاليّ، مالك عوادي، أُطروحة دكتوراه، جامعة محمَّد خضيرة، بسكرة، كلية الآداب، واللغات،الجزائر، ٢٠١٦م.
- ٣٧. الرَّوابط والعوامل الحجاجية في ديوان أمل دنقل، زينب نمر، رسالة ماجستير، جامعة العربي بن مهيدي . أم البواقي .، كلية الآداب، واللغات، 1٤٣٩هـ ٢٠١٨م.

- ٣٨. السلالم الحجاجية في القصص القرآني ـ مقاربة تداولية ـ، بو سلاح فايزة،
   أُطروحة دكتوراه، جامعة وهران أحمد بن بلة، كلية الآداب، والفنون، الجزائر،
   ٢٠١٥.
- 79. مناهج البحث اللغوي عند العرب في ضوء النظريات اللسانية ، نسيمة نابي، رسالة ماجستير، جامعة مولود معمري تيزي وزو، الجزائر، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ٢٠١١م.
- ٤٠ الوظائف التداوليّة في المسرح مسرحية صاحبة الجلالة لتوفيق الحكيم . نموذجا.، ياسة ظريفة، رسالة ماجستير، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر،٢٠١٠م.

### مصادر من المواقع الالكترونية:

- آليات المنهج التداولي في تحليل النص الأدبي، د.حورية رزقي، ندوة المخبر.
  - معجم الشعراء العرب، تم جمعه من موقع الموسوعة الشعرية، [الكتاب مرقم آليا وهو ضمن خدمة التراجم] المكتبة الشاملة.
- ٣. مقتطف من كتاب المبادئ النظريّة، والمنهجيّة للحجاجيات اللسانيّة، رشيد الراضي، باحث مغربي، مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات، والأبحاث. على النت.
  - ئ. نظريات الحجاج، د. جميل حمداوي، شبكة الالوكةwww.alukah.net
- نظریة العامل في النّحو العربي، تقعید، وتطبیق، أ.د ریاض بن حسن الخوّام، من منشورات مجمع اللغة العربیة علی الشبکة العالمیة، ۱۶۳۵ه ـ الخوّام، من منشورات مجمع اللغة العربیة علی الشبکة العالمیة، ۲۰۱۵ه ـ ۲۰۱۵م.

Available online at نظریة العامل، وتضافر القرائن عند تمام حسان website :

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/arabiyatArabiyât :

JurnalPendidikanBahasa Arab danKebahasaaraban, 3,

(1), 2016, 98-121

٧۔ هبة الله بن الشّجريّ، محمود الطناحي ٢٠١٨.٧.٣١م، Article<https//www.islamstory.com Republic of Iraq

Ministry of High Education and Scientific Research

Almustansirya University



**College of Arts** 

**Part of Arabic Language** 

Pilgrims in the books of the grammatical hopes of the sixth and seventh centuries AH

# Thesis implemented by the student Nibras Husein Mhawesh ALAzawey

the Council of College of **Arts**In Almustansirya University

As a partial fulfillment of PHD degree in Arabic language and its literatures

### **Supervised**

Prof. Dr. Lateefah Abdul Rasoul

1441 H 2020C

The theory of pilgrims laying the foundations of the French AzvaldDecroue since 1973. which communicative linguistic theory of communication that aims at addressing (the speaker) through it to achieve persuading the addressee (the recipient), influencing him, pushing him to work, and action of any kind, without resorting to strength, Violence in influence, and the addressee must provide his arguments directly and openly, and present his opinions and ideas in an organized manner, and is concerned with the linguistic means and the capabilities of the natural languages that the addressee has; And that is with the intent to direct his speech and towards what enables him to achieve some pilgrim goals, starting from the common idea that led him: (We speak in general in order to influence).

The thesis consisted of an introduction, three chapters, and concluded with the most important results, a list of sources, and references:

The boot consists of two tracks:

The first: a display of grammatical books on the sixth and seventh centuries of migration.

The second: The owners of grammatical hopes in the sixth and seventh centuries of migration, and they are: Ibn 3

al-Shajri (d. 542 AH), Imam al-Suhaili (d. 581 e), and Ibn al-Hajib (d. 646 e).

The first chapter came with the title: (The links, the Hajj factors in the books of grammatical hopes in the sixth and seventh centuries of migration), and it is in two topics: The first is about: (Hajj links in the books of the grammatical grammar), and the second is about: (Hajj factors in the books of the grammatical grammar).

As for the second chapter, its title: (the methods of pilgrims, and the level of dialogue in the books of the grammatical hopes), and falls into two topics: the first on: (pilgrim stairs, and their laws, and their levels in the books of the hopes), and the second on: (the level of dialogue in the books of the grammatical grammar).

The third chapter was entitled: (Mechanisms of Evidence in the Books of Grammatical Hopes), and includes: Inference its concept, its components, characteristics, and sections, the mechanism of inference by analogy, the mechanism of inference by analogy, the mechanism of inference by induction, and the mechanism of inference similarly, and the mechanism of inferred Hajjaj, then a conclusion with the most important results Research, list of research sources, and its review.

An optional reason for this topic is: 4

- The researcher's tendency to learn about the secrets of the pilgrims and their meanings in the books of the grammatical hopes.
- Lack of studies related to pilgrims in the books of the grammatical hopes.

Pilgrims in the books of the grammatical grammar of a pilgrim speech with distinction; This is because it achieves a linguistic achievement aimed at influencing the addressee.

• The Arabic language includes a group of pilgrimages that cannot be known without referring them to their pilgrimage value.

The approach that I will adopt in the study is the descriptive analytical approach, descriptive describing the Hajj phenomena in the books of grammatical hopes, and my analysis of the dismantling of structures according to the data of the Hajj theory, and the study in the light of this method seeks to reveal the linguistic and pilgrimage mechanisms that govern the books of grammatical grammar.

The pilgrims at Decro are a deliberative, communicative activity rooted in language, the purpose of which is: to achieve persuasive and influential function in the addressee. 5

In light of this, the thesis results reached the following:
Books of the Grammatical Amals in the Sixth and Seventh
Centuries Hijrah were distinguished for being a pilgrim
speech with distinction; Because it has achieved a
linguistic achievement aimed at influencing the
addressees, especially, and the owners of the hopes in
this era represented the link between the applicants of the
scholars and the later generation of them; For their
generation's proximity to the first sources of reception, and
openness.

The pilgrims are based on the principle of disagreement on an issue between the first party: the addressee (the speaker), and the second party: (the addressee) the listener.

The pilgrim worker promotes the word from the reporting mission to the pilgrimage, and from the neutral to the commitment. Through it, it flattens the position and activates, as well as defines the concept and the intended commitment, and it occupies the highest rank in the pilgrim scale. It affects the address more effectively until the addressee reaches his goal.