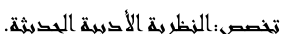
## الجممورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية



وزارة التعليم العالى و البحث العلمي جامعة – أحمد بن بلة-ومران-1 كلية الآداب و الهنون هسم اللغة العربية وآدابها



مذكرة تخرج مقدمة لنيل شمادة ماجستير موسومة د

## تجربة الكتابة في شعر المداثة لدى حلام عبد الصبور بيان - حياتي في الشعر - أنموذجا

إشراف الأستاذ:

إغداد الطالبة:

د. مختاري خالد

بن عودة نديجة

ئن مهد الهدن

لجزة المناقشة

جامعة ومران

رئيسا

أ.د. اسطنبول ناصر

جامعة ومران

مشرها ومقررا

د. مختاري خالد

جامعة ومران

لمضوا مناقشا

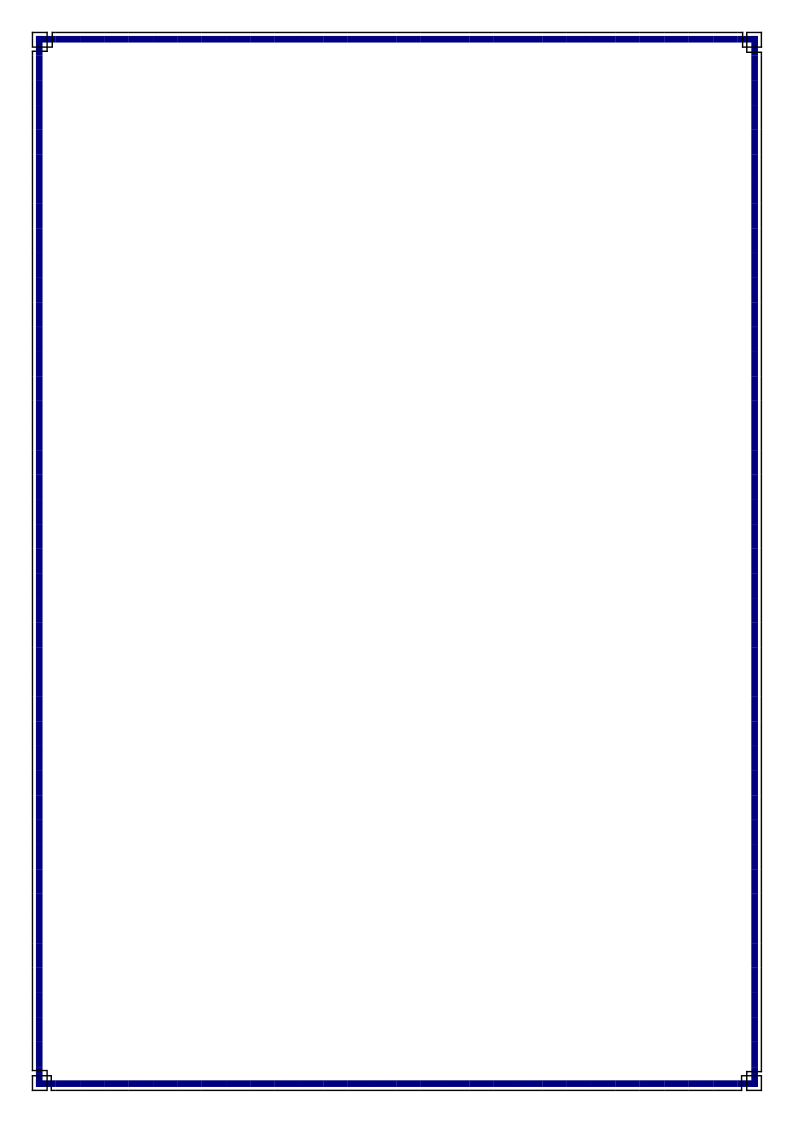
د. بوشيبة الطيب

جامعة ومران

د. آیت ممدوش فریدة عضوا مناقشا

السنة الجامعية:

2016/2015



## شكر

# ُ أُو ْزِعْشِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَالْدَيَّ وَالْدَيَّ وَ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالحًا تَرْضَاهُ

أحمد الله أولا وآخرا أن أنعم علي بإنجاز هذا العمل، والشكر له أن وفقني لإخراجه إلى النور. وأصلي أسلم على رسوله الكريم نبيّنا محمّد-صلى الله عليه وسلّم-القائل "لايشكر الله من لايشكر النّاس".

وبموجب ذلك أتوجه بشكري الجزيل إلى أستاذي الدكتور "مختاري خالد"الذي تكرم علي بقبول الإشراف على هذه الرسالة المتواضعة، كما أشكر له صبره الذي طال بطول فترة إنجاز هذا البحث، والتي لم يبخل علي خلالها برعايته الصادقة واهتمامه الكبيرفجزاه الله عني خير الجزاء. والشكر موصول إلى الأستاذ الدكتور "ابراهيم علي" الذي لم يتوان عن تقديم توجيهاته وإرشاداته التي أنارت لى طريق البحث، حفظه الله وجعلها في ميزان حسناته.

كما أتقدم بخالص امتناني إلى الأساتذة الكرام من أعضاء اللجنة المناقشة على مابذلو من جهد قراءة البحث وتصحيحه وتقويمه.

كما أشكر كل من له فضل علي ومن أسدى إلي معروفا أو توجيها أو إرشادا.

### إهداء

أهدي ثمرة جهدي المتواضع السمن بذلا فوق جهودهما لأبلغ ملم يبلغاه "أبيوأمي" حفظهما الله وأطال الله في عمرهما إلى إخوتي: "حميد" "مريم" "مصطفى" "أيوب" إلى خالاتي: "حليمة""خيرة""بختة"

إلى عائلة عمي التي احتضنتني طوال فترة بحثي

#### مقدمة:

تتميّز المرحلة التاريخية الحديثة بتفسيّخ البني الاجتماعية القديمة واكبارها، ومحاولة تأسيس بني جديدة تطال جميع المستويات، وتدخل البنية الشعرية من ضمنها إلا أن أهم عائق وقف في وجه هذه الحركة (حركة الحداثة) يتمثل في سوء فهم هذا المصطلح الذي يعد "دخيلا" على الثقافة العربية الأمر الذي جعله يلقى معارضة شديدة من قبل المتمسيّكين بالخصوصية المحلية .لذلك فإن التجربة الحديثة في الشعر كان ينبغي قبل الوصول إليها التنظير سلفا لها ومحاولة تدعيمها وإيصالها إلى العقول والنفوس. الأمر الذي دفع الشيّعراء الحديثين إلى توضيح رؤاهم، والكشف عن مفاهيم الحداثة في كتاباكم النقدية، بالموازاة مع إبداعاكم الشعرية .

وذلك بإرفاق دواوينهم مقدّمات أخذت شيوعا في الأوساط النقدية بإصطلاح "البيانات" و التي تعتبر موقعا تداوليا ينعقد فيه اللقاء بين الكاتب والقارئ ،ويتم فيها توصيف بعض الخصائص والتحليلات التي يحملها هذا الخطاب الذي يهدف إلى بناء ميثاق القراءة وتأطير القارئ.

الأمر الذي ينطبق على البيان الذي احترناهلموضوع الدّراسة التي نحن بصددها،حيث يعتبر "حياتي في الشّعر" للشاعر صلاح عبد الصبور من خيرة كتبه وأوثقها تعبيرا عن فكره النقدي،فهو بمثابة شهادة عن مساره الإبداعي،حيث وضّح فيها تصوراته النظريّه عن الشعرو التي كان لها دور في المشروع التنظيري لحركة الحداثة في الشعر العربي المعاصر.

ولأن معظم الدراسات المتداولة، والراصدة لحركة الشعر الحديث كانت تقتصر فقط على الخلق والإبداع الشعري وإهمال جانب آخر من إبداع الشّاعر لا يقل أهمية عن متحيّله الشعري؛ إذ يعد التنظير النقدي حلقة تربط المتلقي بحقيقة التجربة الجديدة. وعلى ضوء هذا التحليل المقتضب تراءت لنا جملة من الأسئلة تمت صياغتها على النحو الآتي:

2- ما الروافد الفكرية و المعرفية التي تأسس بموجبها بيان حياتي في الشعر؟

3\_ إذا كان بيان حياتي في الشعر بيانا حداثيا، ما هي مواطن الحداثة في هذا البيان، و هي الاليات التي فعل بها هده الحركة؟

راسات في هده المحال إلا ان هناك فئة قد

<u>ن</u>

1) أطروحة دكتوراه

.1992-1991 ( )

2) خر مقاربة لأبجدية الشاعر ناقدا للدكتور على حداد،

.2000 ( )

|                                           |                   |           |            |       | (3         |
|-------------------------------------------|-------------------|-----------|------------|-------|------------|
|                                           |                   | .20       | 007 1      | (     | )          |
| جميعا في                                  |                   |           | بحثت       |       |            |
|                                           |                   | الذيح     |            |       | الذ        |
| يهبشكلاًعمق،بحيثتتيحلنادراس               |                   |           |            |       |            |
| ،ورصد مدى استجابة ممارساته الإبداعية لهذه | :                 | التنظيرية |            |       |            |
|                                           |                   |           |            |       |            |
|                                           |                   |           |            |       |            |
| ي وثلاثة فصول.                            | حث إلى مدخر       | سيم البح  | ،تم تقہ    |       |            |
| , کل من                                   | داثة وبحلياكها فإ | هوم الحا  | المدخل لمف | ت في  | تعرض       |
| ريخية للشّ                                | على نظرة تار      | اشتمل     | :فقد       |       |            |
|                                           |                   |           |            | (     | )          |
| и и                                       | يه الرّ           | أبرزت ف   | الثاني فقد | مصل ا | وأما الن   |
|                                           | "وتمثلت في:       | في ال     | "حياتي     |       | والتي تضمّ |
|                                           |                   |           |            |       | .1         |
|                                           |                   | .(        | )          |       | .2         |
|                                           |                   |           |            |       | .3         |

:آليات التجديد في الجوانب الفنية لدى " والتي

حواهاحياتي في الشعر أيضا:

. -

. -

, -

. -

م النتائج التي توصل إليها البحث، وقد استعنت في إخراج

هذا العمل بجملة من المصادر والمراجع أهمها:

-صلاح عبد الصبور،حياتي في الشعر.

-عبد العزيز المقالح

- داثة في النقد العربي المعاصر.

- بحث في آلية البحث الشعري -.

- زالدين مناصرة، جمهرة النص الشعري .

- بشير تاورريت

- زالدين اسماعيل،الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره

- صبري حافظ

<u>.</u>

#### الحداثة بين الشعر والنقد:

لابد أن الخوض في موضوع الحداثة قد يطول ويتشعب نظرا للطبيعة الزئبقية لهذا المفهوم، والتي تختلف باختلاف الناظر إليها وتوجهه، ولعل سمة اللاثبات هذه تعد من أبرز سماكها التي إن فقدت كينونتها ككل، وبالتالي لا يمكن قولبتها في مفهوم محدد وكائي، وإ فأكيد أنه سيتنافي مع جوهرها

من التقاليد التي رسخت، ولكن هذا التعريف لن يكون كافيا إذا ما تحولت الحداثة نفسها إلى رسخت، ولكن هذا التعريف لن تريخ هو الذي كان جديدا، أو الذي كان م من التقاليد، فالذي يتحول إلى تاريخ هو الذي كان جديدا، أو الذي كان م

عي إلى نظام قيمي، مستعص

بعامل الزمن الذي سرعان ما تحوله إلى كتلة جامدة بين دفات التاريخ، فهي متحررة حتى من الزمن، لاكا مبنية في الاساس ع مفتوح ليست له إجابة محددة، فهي تسير دائما نحو المجهول وبحاوز كل ما هو معروف وشائع، فهي تقوم على فكرة إلغاء النموذج، ليحل محله البحث المستمر الذي لا يعرف حدودا معينة يقف عندها، ولأن هذه الظاهرة " " كافة مناحي الحياة، فذلك يعني أن الشعر هو الآخر قد تاتر بحده الاخيرة التي راحت تغير من

<sup>1-</sup> دوارالخراط، قراءة في ملامح الحداثة عند شاعرين من السبعينات، مجلة 4، الهيئة المصرية للكتاب، ( )، سبتمبر 1984 57.

يوسف الخال: "أن الحداثة في كل شيء إبداع مرتبط

بالحياة، وموقف كياني نتيجة عقلية حديثة تنظر إلى الوجود بمنظار هو خلاصة التجربة الإنسانية في الحياة والفكر، كما انتهت إلينا ا

تماشي الحياة في تغير ّ "1."

#### يوسف الخال

اكتشاف ما لم يكتشف، وان يصل إلى شيء لم يصل إليه احد من قبل، فالحداتة بهدا موقف كياني تمليه علينا ضرورة الاستمرار والتطو

ولأن الشعر أحد النشاطات الإنسانية، فكان من الطبيعي أن يتغير بتغير الحياة ويتلون بالواكا، وهدا ما جعل ماهية الشعر مختلف عما كانت عليه في السابق، وقد عرف هدا الاخير عدة حركات تجديدية، حاولت أن تكيفه مع طبيعة العصر، ولكنه لم

" " كوكا لم تقف عند حد تغيير عنصر من عناصره أ

الشعر العربي أو الأروبي عل السواء ليست عنصرا تراثيا كاللغة والأوزان والصور والموضوعات وما إليها من التقاليد الأدبية التي تدخل في باب ( )

يغاير كافة المفاهيم التي عرفها التراث، يغايرها مجتمعة لا فرادى، بقدر ما يغاير القرن العشرون ما سبقه من عصور في مجموعها، لا الحداثة

<sup>1-</sup> عبد المحيد زراقط، الحداثة في النقد العربي المعاصر، دار الحرف العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ( ) 1 1991 200.

<sup>2-</sup> غالي شكري، شعرنا الحديث الى اين؟ دار المعارف للنشر ، ( ) 1968 8.

تسير في الاتجاه المعاكس للتراث "ولا تعني رفض التراث ولا القطيعة مع الماضي بقدر ما تعني الارتفاع بطريقة التعامل مع التراث إلى مستوى ما نسميه به "المعاصرة" بمعنى مواكبة التقدم "1"، فلا يعقل أن ننظر إلى التراث بنفس نظرة أجدادنا إليه، لأن

ظروفنا غير الظروف التي صنعت لهم حدودا يدورون في فلكها في

في ظل الحداثة أضحى مفهوم الشعر غير ذلك المفهوم الذي كان سائدا بمعنى لم

п

إلى الأبد يحاول في أثناء هذا كله أن يكتشف لغته ويعيد بناءها لتكون قادرة على الإيحاء بعالمه "2"، مما جعل للشعر طبيعة غير متناهية عبارة عن ثورة دائمة وأبدية في تطلعها المستمر إلى شكال وأساليب تعبيرية جديدة، ولعل تعرفنا أكثر على الحداثة في الشعر لن يتم مع شخصية تشربتها من منابعها، والخدي منهجا في الحياة، فكان أدونيس خير ممثل لها في العالم العربي، بل راح محاولا استقصاء أصولها المبثوثة في تراثنا العربي "فهو الشاعر العربي الوحيد الذي رافق بضوء المعرفة والحساسية اتجاهات مساءلة الحداثة الشعرية، عبر استقصاء نادر في كل

في دراسته تلك يحاول التأكيد على وجود بذور لحركات حداثية في التراث العربي تمثلت في

<sup>1-</sup> محمد عابد الجابري، التراث والحداثة، دراسات ومناقشات، المركز الثقافي العربي، بيروت( ) 1 1991 15.

<sup>3-</sup> محمد حداثة السؤال، بخصوص الحداثة العربية في الشعر والثقافة، المركز الثافي العربي، بيروت ( ) 2 1988. 114.

مجهودات فردية كانت تتخلل الجو الرتيب من فترة إلى فترة، كما يُ

بالدرجة الأولى إلى إطلاعه على الشعر الاروبي الذي عرفه وغير نظريته إلى الشعر العربي، ويتضح : " بودلير هي التي غيرت معرفتي بأبي نواس، وكشفت لي عن شعريته

" دونيس أن حداثة هؤلاء تعني التجديد لا لنفي القديم الجاهلي، بل لإثبات الحياة المتجددة، فهي بمعنى آخر حرية الفكر وحرية الكتابة، وهذا يعني أن يفكر الإنسان فيم لم يفكر فيه حتى الآن، وأن يكتب ما لم يكتب حتى الآن"2، يكشف هذا الموقف عن تبني مبدأ التجاوز وتخطى المرجعيات

ذلك ان الحقيقة تقتضي البحث الدائم والتطلع إلى اكتشاف المجهول دون الوصول إليه، وتعني هذه الفكرة على صعيد الإبداع وبخاصة الشعري "أن يعيش المبدع في حركة تدفعه إلى أن يكون دائما غير ذاته وغير ا

تتجاوز نفسك وغيرك باستمرار"3، فليست هناك نقطة كاية، لان ذلك يؤدي إلى الجمود والتراجع، كما أن كل عمل مهما كان جديدا إلا ويعتريه النقص منذ ولادته، فالحياة بناء على أنقاض الهدم، وتقدم واستمرار بفضل نقد الجاهز والمنجز، وكذلك هو الحال في مجال الشعر،

<sup>.86 2000 3 ( )</sup> ييروت ( -1

<sup>.111 -2</sup> 

<sup>3 -</sup> شابت والمتحول، بحث في الإبداع و الديني - صدمة الحداثة وسلطة الموروث الديني - 3 الساقى، بيروت ( ) 2002 17.

"فالقضية الحقيقية في الشعر ليست ما تقوله النظرية، بل هي ما تقوله القصيدة، ان قصيدة عظيمة، يمكن أن تلغي عظيمة، يمكن أن تلغي النظريات لا يمكن أن تلغي النظريات القصيدة، لكن جميع النظريات لا يمكن أن تلغي الله المعلقة المعلقة

تدعو إليه الحداثة إجمالا هو"

هو في حاجة الى الكشف،

وهذا ما يج الاشياء وعلاقة الإنسان بها، ويج

211

مما يستدعي هو الآخر تبدل الرؤية إليه ليتماشى مع العصر كونه يخضع لمنطق الوعي الجمالي الذي تتحكم فيه البنية الاجتماعية، فليست النظرة إلى الجمال ثابتة في كل العصور كما يرى بودلير: "ليس هناك من جمال مطلق وأبدي مشترك للجميع، أو بالأحرى هناك تجريد له مستقى

لدينا جمالنا الخاص بنا"3، فلكل شاعر تركيبته النفسية والاجتماعية والثقافية التي تجعله ينفرد بنظرة خاصة إلى الأشياء تميزه عن غيره، وهذا ما ينعكس في كتاباته الشعرية.

"ولما كان كل شاعر يقدم إضافته المتنوعة ويترك بصمته التي تخصه، فقد أصبحت هناك تنوعات وأنماط تتعدد بتعدد الشعراء، بل تتعدد عند الشاعر الواحد في مراحل مختلفة، وصارت

2- خليل الموسى، الحداثة في حركة الشعر العربي المعاصر، مطبعة الجمهورية، دمشق ( ) 1991 67.

<sup>1-</sup> أدونيس، زمن الشعر، دار الساقى، بيروت ( ) 2005 37

<sup>3-</sup> البيطار، بودلير ناقدا فنيا، دار الفارابي، ، بيروت ( ) 1 1993 46.

الكتابة هي الابتداع وهي قضية أصعب بكثير من إتباع قواء

جاهزة يشل حركة الفكر ويورث الآلية، وهذا ما يفقد الكتابة حيويتها ما يجعل الهوة تتسع بين الشعر والواقع، بحكم أنه يلتزم بجملة من المبادئ التي فرزها عصر غير أ

أدونيس تتمثل في "الكتابة التي تضع العالم موضع تساؤل مستمر 2"

وبما أن كل شيء في الحداثة يدعو إلى التأمل الإستشرافي، فقد تجلت هذه الدعوة في لات الأخرى، فأضحى النقد لا يصدر أحكاما بالتأسيس على جملة من المعطيات التي تسبق ولادة النص أو وجوده، بل أقصى الأحكام عموما، بحكم تعدد القراءات التي تنبئ عن وجود عدد لا كائى من الدلالة باعتبار انه "

مسبق يتحكم به، ولا عن موقف مدرسي يضيق أفقه، وإنما يحاول أن يقرأ النص بذاته ويقدم هذه القراءة باعتبارها لي

بحموعة من الأحكام القاطعة، وإنما يكشف في النص عن نظام مترابط من الدلالات، ولا يلغي إمكان قراءة ثانية تكشف عن نظام آخر، أي أنه يؤكد استقلالية النص، ولا يعتبره أداة

للخصوصية الأدبية أو الشعرية، وهذا تداركا لما أغفله النقد القديم الذي ركّز كل جهوده للحكم

<sup>1-</sup> أمجد ريان، صلاح فضل والشعرية العربية، دار قباء للطباعة والنشروالتوزيع، القاهرة ( ) 2000 (100 .

<sup>2-</sup> عبد المحيد زراقط، الحداثة في النقد العربي المعاصر، ص205.

<sup>.297 -3</sup> 

على هذا العمل أو ذاك دون معرفة كنهه وجوهره، مما جعله يعتمد على الأحكام الجاهزة المستوردة من حقول أحرى، ليذوب فيها في الأخير وتضيع هويته في هذا الذوبان، ولتحقيق الموضوعية في الدراسة كان لابد من معالجة النصوص معالجة علمية، ومن هنا تصبح عملية النقد

الآخر عليه بنفسه، وبنوع من وعي القول، أن يمنح نفسه للكتابة، أن يتحول بدوره كاتبا" وعلى ضوء ذلك تصبح الممارسة النقدية موازية للإبداع، حيث أن الناقد في أثناء اقتحامه النص الأدبي ومحاولته لكشف أغواره وفتح مغاليقه، يتحول إلى مبدع كونه يكتب نصا آخر على شاكلة النص الذي يتناوله بالدراسة، وإذا ما تحدثنا عن خصوصية العمل الأدبي فأول ما سيصادفنا هو

للاهمية البالغة التي تتمتع بما اللغة في محديد خصوصية العمل الأدبي وفضلها في خروجه الى الاهمية البالغة التي تتمتع بما اللغة في محديد خصوصية العمل الأدبي وفضلها في خروجه الى اللغة الوجود فقد خُ ص لها حقل لدراستها لداكها ومن

اللسانيات التي " ور الفعال والأول في التركيز أزمة الدليل وإعادة مفهومنا للغة، الشيء الذي يترتب عنه- - تغيير مفهومنا عن الأثر الأدبي لأنه يدين لهذه اللغة نفسها

على الأقل بوجوده الظاهري"1، كون اللغة هي المادة الخام التي حركها المبدع بخياله وفق تركيبته النفسية والاجتماعية والثقافية لتخرج إلى النور، وقد اكتسبت علاقات جديدة، ومنه إلى وظائف أخرى لم تعهدها وبقيت استشاركا في حدود القصيدة او العمل الإبداعي بحكم ان اللغة نظام من العلامات وبدخولها إلى عالم النص الذي يمثل هو الآخر منظومة من الإشارات وهذا ما يسمح بخلق دلالات جديدة لهذه الأخيرة.<sup>2</sup>

"والبحث في اللغة يعني بارت

ؤولية الناقد فيما يخص المعنى إلى العناية لا بالنتائج، بل بالنظام الذي أنتجه، لا بالدلالة، بل بطريقة الدلالة، فهو يريدنا أن نفهم كيف تعني النصوص، قبل البحث في ماذا تعني"3 بن الشعرية أو الأدبية يتمثل في هذه الكيفية أو "في الشكل الذي يستعمل به الشاعر القناة ..."4، ولما كان الشكلانيون يرتكزون في دراستهم للأدب على المبادئ التي قدمتها

اللسانيات والمتمثلة في استخدام المنهج الوصفى التعاقبي "السنسكروني الدياكروني" هذه المفاهيم الى مجال النقد قد ولَّد مفاهيم أخرى، حيث أن النظر إلى العمل الأدبي من "السنسكروني الدياكروني" أدى بالشكلانيين الى استحداث مفهومين آخرين هما "التناص والإنزياح"اللذين يؤديان إلى تجديد الوسائل الأدبية، فالانزياح يغير وظيفة

.17 1996 ( -1

<sup>-2</sup> - س إيليوتفي الادب العربي المعاصر، التجربة الاليوتية، دار الغرب للنشر والتوزيع، .101 2007

<sup>1996</sup> .83 3- جون ستروك، البنويةمن ليفي شتراوس الى دريداتر، جابر عصفور، عالم المعرفة (

<sup>4-</sup> فيكتور ايرليخ، الشكلانية الروسية، تر: ولي محمد، المركز الثقافي العربي .24 2000 1 ( )

الأدبية بالانحرا

111

2...

شكل واعتباره مكمن الشاعرية في النص الأدبي، لأن الشعر فن، صناعة خاصة، -المبنى- هي وحدها التي تنتج جلاء

ما يسمى بالمعنى المضمون الرؤيا وهذا المعنى المكتشف ثابتا، فقد يتغير بحسب القارئ وعصره، كما قد يتغير لدى القارئ الواحد، فعلاقة الناقد بالقصيدة ليست علاقة القارئ وعصره، كما قد يتغير لدى القارئ الواحد، فعلاقة الناقد بالقصيدة ليست علاقة القارئ وعصره، كما قد يتغير لدى القارئ الواحد، فعلاقة الناقد بالقصيدة ليست علاقة القارئ وعصره، كما قد يتغير كلمة الفصل لأي محاولة نقدية مهما بلغت

ذلك فإن هناك شرعية مستمرة للمقاربات

ء عد

أهمية الأسلوب، ويستبعد علاقات العمل الفني بالحياة، كما يقلل من أهمية نظرية المحاكاة، ومن أهمية الأسلوب، ويستبعد علاقات العمل الفني بالحياة، كما يقلل من أهمية الفكرة التي ترى أن قيمة الفن العليا تكمن في أمانة تصويره للعالم الخارجي أو الواقعي، كما

18 -2

.142 -3

<sup>1-</sup> يوسف نور عوض، نظرية النقد الادبي الحديث ، ص17.

يرفض الفصل بين الشكل والمحتوى، ويقول بالوحدة بينهما، بل يرى أن الشكل هو المحتوى " 1

قد الحديث يتعامل مع الأعمال الأدبية بدراسة بناءها اللغوي مع التركيز على الأسلوب قيمة جمالية، تبنى قراءة النص الأدبي، والتي هي الأدبية والمتمثلة في الطريقة التي عبر بحا عن المحتويات او المضامين "الدي يهمنا ليس الاشياء في ذاكا، بل الاشياء معبرا" "

"" أن البحث في مثل هذه الأشياء قد يخرجنا إلى مجالات أخرى عبر المحل الأدبي، بحكم وقوفها عند عبر الطاهرة الأدبية دون الغوص إلى أغوارها، ولذلك لا بد من معالجة النص انطلاقا حدود أطراف الظاهرة الأدبية دون الغوص إلى أغوارها، ولذلك لا بد من معالجة النص انطلاقا

د ما يتحول الواقع إلى كلام يصبح مصيره الجمالي بين يدي اللغة"3 انتباهنا إلى الإبداعات الشعرية هو الخاصيّ .

فيه أن مصدر الجمال في الأدب لا يعود إلى المضامين بقدر ما يعود إلى المضامين بقدر ما يعود إلى المضامين بقدر المتعال النقد الذي يسعى إلى تفكيك هذه

الوحدات والعودة بها إلى وضعها الاول قبل

ثرية، تم تتبع المراحل التي مرت بما حتى تصل إلى وضعها الحالي "

.37 -3

ا كانت مقاصدها لا تخرج عن قانون

قاعدي هو الضابط المعرفي لها، وهي اتحا محاولة لفك الارتباط بين الدوال والمدلولات، او قل هي سعى إلى رسم خطوط القران بين بنيتين:

العملية النقدية لنفسها بنية جديدة تكون في اتجاهها معاكسة للبنيتين الأولين، فبينما تأتي البنية العميقة والبنية السطحية أفقيتين تأتي البنية النقدية عمودية عليهما فتربط وصالهما من حيث تخرقهما"، فحداتة النقد لا تقف فقط عند حدود بحديد المقولات والمفاهيم التي يواجه بحا النصوص، بل يتعداه ليصبح هو الآخر جنسا من الأدب بحكم أنه " مكن أن يصاغ هو عينه بلغة أدبية، فيكون حاملا لقدر من الشعرية" 2

بحديد المصطلحات التي بإمكاكا استيعاب المقولات والمفاهيم التي افرزكا حركة الحداتة في النقد، فلا يعقل أن تأتي بحمولة معرفية لنلبسها لف

قد تحوي مضمونا يحيل إلى مفاهيم نقدية قديمة مما يؤدي إلى إعاقة العملية الإجرائية للنقد، فتبقى حداثة المضمون تقليدية الصياغة، ولهذا فقد كانت اسعد حالات هذا النقد-تعبير صلاح فضل-"

فعالة في لون من الممارسة إبداعية الموازية للنصوص"3

.15 1 1983 ( ) بيروت ( -1

20 -2

3- م إفريقيا الشرق للطبع والنشر، بيروت ( ) 2002 - 55.

تفاعلية لا تستهدف الكشف عما هو موجود في النص فقط، بل الارتكاز عليه في إبداع نص

هتمام في النقد ينصب على الإبداعات الأدبية بغية دراستها وتحليلها فإ الشعرية والتي تشترك معه في نفس الخاصية، والمتمثلة في دراسة الأعمال الأدبية، تنزع منزعا الخر بخوكا تسعى إلى الخشف عن الخصيصة التي بجعل من نص ما نصا ادبيا، ومفهوم الشعرية

بجذورها في أعماق التاريخ، بحيث يعود ظهوره إلى كتاب فن الشعر لأرسطو "
وضع نظرية في نقد الشعر في الفكر الإنساني بأسره، وحدد من خلالها طبيعة هذا الفن التعبيري ومقوماته الفنية الأصيلة التي تقوم أساسا على والوزن والمحاكاة "
الساحة الأدبية فترة من الزمن، فمن شرح إلى تفسير أو تأويل إلى بعض التعليقات السطحية دون المساس بالإطار العام لها، وهذا ما حول البحث إلى نظام من الخصائص الثابتة التي تفرض على النص الأدبي قبل ولادته، فاستبدلت قيمتها العلمية بسلطتها المعيارية وهذا ما أفقده البحث الادبي كوها ترتكز في كشفها عن معالم شعرية الإبداع إلى عوامل خارج الإبداع، وهذا ما يتعارض مع طبيعة النص الأدبي بوصفه عالما متموجا لا يمكن ضبطه بقواعد معينة أو جاهزة. 2

<sup>1-</sup> عثمان موافي، في نظرية الأدب، من قضايا الشعر والنثر في النقد العربي الحديث، ج2 11 2000 ( )

ر ) - عالم الكتب - عالم الكتب

كما أن الاعتماد على علوم أحرى في البحث عن القوانين التي تحكم الأدب، تخدمها هي بالدرجة الأولى، إذ ينضوي العمل الأدبي تحت رايتها، وهذا ما يفقده خصوصيته ويحو له الى وسيلة لا غاية في حد ذاكا إذ "

ولكن إن كانت هذه التحاليل حيدة فإنما تبوّب ضمن العلم المعني بالامر وليس تكون جزءا من تعليق أدبي مسهب، وإذا لم يعبر "التحليل النفسي أو الاجتماعي لنص ما جديرا بأن يكون جزء فس أو الاجتماع، فنحن لا نرى ما يدعو إلى قبوله آليا في صلب "1، ولذلك كان لابد للبحث من النحو منحى آخر ليحقق بعض الموضوعية في لتناول والدقة في النتائج المتوصل إليها، وهذا ما يتجسد بصفة كبيرة وخاصة في العلم، بحيث "أن فكرة التشديد على الأدب بوصفه واقعة قابلة للبحث العلمي، وبوصفه مجموعة من خصائص الفن القولي، أمر ستدعى نبذ الاتجاهات الفلسفية والنفسية والجمالية في دراسته، فضلا ، ولا يعني هذا إلغاء نتائج الأدب بالحياة، بل إلغاء صلاحية هذه النتائج في استنباط خصائص الأدب". 2

ستناد الشعرية الحديثة على اللسانيات وتوظيف مبادئها وأسسها في

" لأن الشعرية هي محاولة وضع نظرية عامة ومجردة ومعايشة للأدب بوصفه
فنا لفظيا، إنها تستنبط القوانين التي يتوجه الخطاب الل

<sup>2-</sup> بشير تاوريرت، الحقيقة الشعرية على ضوء المناهج النقدية المعاصرة والنظريات الشعرية، ص 30.

تشخّص قوانين الأدبية في أي خطاب لغوي، وبغض النظر عن اختلاف اللغات، والحقيقة أن وجود القوانين أيًا كانت نوعيتها، في الأمر اللغوي، أمر بديهي، فلا بد في

يتجاوز الغاية التواصلية إلى كلام يبعث اللذة أو يثير الاهتمام لدى سامعه أو قارئه ويكون الخلود مصيره"<sup>2</sup> دب لا يشير بمعناه بقدر ما يلفت الانتباه بشكله، وهذا ما جعل ال

ظاهرة اللغوية في الشعر بحيث منحوها "

suigeneris یاکبسون poeticity

تتحسد في النص مستقلة بنفسها من دون أن تكون تعويضا لموضوع خارجي كما في اللغة الاعتيادية أو نشاطا عاطفيا ذاتيا كما في اللغة الانفعالية "3"، فاللغة بمجرد دخولها إلى عالم النص الأدبي تتخلص من جميع الوظائف المنسوبة إليها، والتي عرفتها في الخطابات الأخرى، لتصنع علمها الخاص بما، الامر الدي جعل الشعرية تتجاوز الدراسات التي عنيت بالبحث في المعنى، إلى

القوانين التي تنظم ولادة كل عمل: وليس العمل الأدبي في حد ذاته

الشعرية، فما تستنطقه هو خصائص هذا الخطاب النوعي الذي هو الخطاب الأدبي، وكل عمل

2 ( الكتب العلمية، بيروت - - 3

.34 2008

<sup>1-</sup> حسن ناظم، مفاهيم شعرية، المركز الثقافي العربي، بيروت( ) 1994 09.

<sup>.10 -2</sup> 

سوسور

عندئد لا يعتبر إلا بحليا لبنية محددة وعامة، ليس العمل إلا ابحازا من ابحازاكا الممكنة، ولكل ذلك فإن الأدب لا يعنى بالأدب الحقيقي، بل بالأدب الممكن، وبعبارة أخرى يعنى الخصائص المحردة التي تصنع فرادة الحدث الادبي، اي الادبية أن فالشعرية تعنى بتلك الخصائص المحردة التي بموجبها يصنف اي خطاب لغوي في خانة الادب، وبحكم ذلك فهي لا تقترح الأعمال الجاهزة إلى طاولة الدراس عمال الممكنة التي بإمكاكا التحقق بتحسيد تلك الخصائص، وما ينبغي التنبيه عليه في هذا السياق هو ضرورة التمييز بين الخطاب الشعري بوصفه جامعا للخصائص الضرورية لكل نص أدبي، والنص الأدبي الذي يمثل مظهرا من بوصفه جامعا للخصائص الضرورية لكل نص أدبي، والنص الأدبي الذي يمثل مظهرا من

2

المادة الخام التي تستثمر في إنتاج النصوص الأدبية، وقد تعددت الفروع في الشعرية الالسنية، فمنهم من يرى باكما بحث في ادبية الخطاب الادبي وذلك تودوروف على رأس هذا التيار، بينما يرى اتجاه

البحث عن الوظيفة الشعرية في علاقتها مع الوظائف الأخرى للغة،

ويتجلى ذلك في تحديد **ياكبسون** " " 3." ". قيالج الوظيفة الشعرية في " ". 3. "

.52 - - -2 .52 - - -3 ي يمس ثلاثة مستويات كبرى،

كوهن

المستوى التركيبي والصوتي والدلالي مع حرصه الشديد على تضافر المستويين (الصوتي والدلالي) في المستوى التركيبي والصوتي والدلالي في عرصه الشديد على تضافر المستويين (الصوتي والدلالي) في المستوى التركيبي والصوتي والدلالي المستويين والدلالي المستويين ال

بغية الوصول إلى نتائج دقيقة، لكن

الدراسات التي أعقبتها أبطلت جدوى هذه الدراسات في الإحاطة بقوانين " " عن النصوص الإبداعية، كما يتجلى في التيار

غريماس كورتيس في معجمهما، حيث يريان " الأدبي رسمت

حدوده التقاليد ولم تحددها المقاييس الموضوعية الشكلية، ومن ثمة فهما يشكان في وجود خصوصية للخطاب الادبي وينسفا مفهوم الادبية تبعا لدلك، لاهما

وانتظام خاص بالخطاب الادبي، وبناءا على هده القناعة، فإنهما يرجئان ا في خصوصيته ويجعلانه الهدف الأخير".

يتضح مما سبق ان البحث في الشعرية لا يعرف كاية لطريقة او قاعدة يقف عندها، وهدا راجع إلى طبيعة الموضوع الذي تبحث فيه ، باعتبار أن أهم خاصية في الأدب هي انفلاته من أي قيود أو قواعد، وهذا ما يبقي البحث في الشعرية "محا

دائما وأبدا، ومهما نظر المنظرون في الشعرية، وعلى الرغم من كل الكلام الذي قيل فيها،

<sup>1-</sup> بشير تاوريرت، الحقيقة الشعرية على ضوء المناهج النقدية المعاصرة والنظريات الشعرية، دراسة في الأصول والمفاهيم، 312.

<sup>2- —</sup> دراسة مقارنة في الأصول والمنهج والمفاهيم-المركز الثقافي العربي، بيروت ( ) 1 1 .08 .08 .08

جماليا أن نعد الشعرية قضية مسكوتا عنها، لكن لكي نفتح أفقا جديدا

.1<sub>11</sub>

وإذا كان أمر ضبط الشعرية مستعصيا على دارسي الأ

دائرة البحث فيها وذلك بالاستعانة باراء وخواطر الشعراء حول شعرهم وتصوراكم الفردية، بحكم أن الشاعر يعيش داخل هذا العالم" "، ما يجعله على علم بماهيته بداية من مرحلة تشكله داخل ذاته إلى غاية خروجه إلى الوجود.

هذه الانطباعات على اختلافها وتغيرها من شاعر إلى آخر-بل قد تتغير حتى عند الشاعر - تبقى لها أهمية في إضاءة جوانب من عملية الإبداع الشعري.

.10 -1

النقد عندالشعراء:

: بحيث أن الشعر لا يحقق تطوره وارتقاءه إلاً

، وكذلك هو الحال بشأن النقد الذي لا يتحقق وجوده إلا بالارتكاز على العمل

الأدبي، ذلك أن هذا الأخير"

ومن هنا أخذ الشاعر مصداقية ولوجه إلى هذا الميدان ( )

، وقد تشكلت معالمها ؟ إلا أن هذا الرأي لم يجد قبولا لدى الجميع ، إذ راح البعض ينفي شرعية الشاعر في اقتحام هذا المحال، بحجة ال للنقد رجاله، ومن ذلك قول الخليل له ابن " ا أنتم معشر الشعراء تبّع لي "

. 2"

امّا عن العملية التي يقوم بها الشاعر في تقييم الأعمال الإبداعية في نظر هؤلاء فهي لا

3 п

2000 ( ) 1-على حداد، الخطاب الآخر مقاربة لأبجدية الشاعرناقدا،

. 12

-2

3 خوردُ

العوائق التي تم

:

1. ذاتية التنظير:

باعتبارها نظرية في الإبداع،فهو حين يتكلم نظريا إنما يبرر خطه الشعري،حتى لو تظاهر بعكس

الجمع بين الجمع بين قي تنظيرات الشعراء لتجاريهم في عملية الإبداع، كيف يمكن الجمع بين هذه الإختلافات التي تصل أحيانا إلى حد التناقض؟.

ق. : واعني بحا التعبير الإيحائي القائم على الخيال والصورة، الدي يلحا إليه الشاعر ق. محاولة للإمساك بخيوط التجربة المتشابكة المعقدة القائمة في فضاء من الغموض

وهذا التّعبير الذي يساعد الشعر،فإنه يقف عائقا أمام النّاقد ويحول بينه وبين التّحديد

؛فإن أخذ جانب

النقد على سمات فنية. مما يجعلهمهمة أدبية إبداعية، وليس تنظيراً لا روح فيه. 2

.22-21 1 2009

2 - مقاربة لأبجدية الشاعر ناقدًا، 04 .

ثم وإن كثرت وتعات الأصوات المطالبة ،بإقصاء الشاعر من هذه العملية،إلا أنَّه يعتبر

يعتني بالصّنعة الفنية عناية دقيقة، كما كان يفعل أصحاب الحوليات إذ يظل ين يدي الشاعر منهم فترة طويلة يخ عه فيها للنقد الذاتي ،فيحذف بيت يبدل لفظة بغيرها،أو يصلح خطئاً لغويا أو عروضيا وما إلى -في رأيي-يعتبر عملا

1 ...

وهذا ما يجعل من الممارسة النقدية عند الشاعر لا تتعدى حدود التقويم الذاتي للناتج الإبداعي لديه قبل أن يصدّر إلى الناقد المحترف أو الأكاديمي ، فليس الشاعر في ذلك بمختلف عن أيّ شخص آخر يريد لعمله بلوغ حالة من الجودة والقبول في حدود أوسع في قناعته الله المحتود أوسع في أوسع في المحتود أوسع في المحتود أوسع في أوسع

بالإضافة إلى ذلكفإن التاريخ الأدبي يؤكد أن النقد بد

اسمًا مهمًا قام بنقد الشعر أرسطو ، إلا من خلال إشارات هوراس

<sup>1-</sup> عبد الله بن محمد العضيبي؛ النقد عند الشعراء حتى تعاية القرن الهجري، رسالة مقدمة لنيل درجة دكتوراه في ) 01 1991 (

<sup>2- ،</sup> الخطاب الشعري والموقف النقدي في كتابات الشعراء المعاصرين- أدونيس ونزار قباني - مقدمة لنيل درجة دكتوراه العلوم في الأدب العربي الحديث ( ) 2007 ( )

هوراس تقرأ وتدرس في الوقت الذي كانت فيه كتابات أرسطو مجهولة أو حتى هوراس

المرجع الوحيد لمن يكتب في النقد الأدبي. 1

انب النقدي في شخصية الشاعر الربي أن يتوقف عند عدد كبير

،ففي العصر الجاهلي لم يكن يتصدى لنقد الشعراء إلاّ

النابغة الذبياني(542-

شاعرا مبرز؛والتي كانت سوق عكاظ مسرحًا لها

602 ) "كانت تضرب له قبة من أدم بسوق عكاظ فتأتيه الشعراء ، فتعرض عليه أشعارها

ولم لنابغة يقتصر على سوق عكاظ فحسب وإنما كان يتعداه إلى أمكنة أخرى

فينشد فيها الجيّد من شعره، ويحكم بين الشعراء". 2

وقد كان هذا النقد في كثير من جوانبه ذاتيا انطباعيا يعتمد في الغالب على مجرّد اظهار

يل القليل منه إلى التفسير والت

3 "

": النابغة الخنساء حسّان بن ثابت :

لشاعر، وإن أخت بني سليم لبكاءه".

1- لأبجدية الشاعر ناقدا، ص 16.

2- زراقط، الحداثة في النقد الأدبي المعاصر 67.

3 -عبد الله بن محمد العضيبي؛ النقد عند الشعراء حتى كاية القرن الرابع الهجري رسالة دكتوراه

النابغة يميز في هذا القول بين مستويين من القول هما:الشعر من نحو أول والتعبير

عن العواطف من نحو ثان

النابغة ظر إلى

بالدرجة الأولى ، وبوصفه أحد الذين دفعوا إلى

،وسمو " 1

قائما بالدرجة الأولى على الذوق؛فلا يعني ذلك "

بل هو تلك الموهبة الانسانية التي

والتي امتزجت جميعه ي بحاسة التمييز والتذوق الأدبي ،الذي

اا2. ليس مجرد تأثيرية

واستمر نقد الشعراء في العص المجتمع في

تلك الفترة لى تبدل القناعات الفكرية للشاعر والتي تحسدت بدورها في شعره

ذلك لم يفقد الشاعر مصداقيته في إعطاء الأحكام النقدية في المنجز الشعري آنذاك

الرواية التي تواترت في معظم المراجع الأدبية والنقدية "

وأحضره إلى عمر - - :هجاني :قال لي:

1- زراقط، الحداثة في النقد الأدبي المعاصر 71.

1 ( ) مفهوم الشعر في ضوء نظريات النقد الربي -2

.62

... :ما أسمع هجاء ولكنّها معا أو ما تبلغ مر تي

أن آكل وألبس، فقال عمر علي " بح عليه ". أ

هذا الموقف يثبت أهمية نقد الشعراء،إذ أنَّ ع -

، لم يحكم في الأمر بنفسه ولم يلتفت إلى الصحابة

في هذه المس

2

،اربابها فرسان الشعر في ذلك

وفي العصر الأ

،وفي العصر العباسي نشط الشعراء

، وبخاصة شعراء ما عرف باسم اصحاب البديع ابتداءً من الكميت مروراً ببشار أبي نواس مسلم بن الوليد، وانتهاء بر أبيتمام. 3

ويمكن أن نلاحظ أكثر من اتجاه في النقد العبا ، فقد مثل علماء اللّغة في رأيهم بمتابعة

انصب على مضامين الشعر ودلالتها لفهم الحدث التأريخي وتفسير بعض وقائعه وكان الجهد

<sup>1-</sup> مفهوم الشعر في ضوء نظريات النقد الربي 96.

<sup>2-</sup> خر مقاربة لأبجدية الشّ 23.

<sup>3-</sup> زراقط، الحداثة في النقد الأدبي المعاصر 68.

دبي والنقدي الذي قدمه الأدباء و الكتّاب اتجاها آخر ذا أهمية كبيرة في انضاج سمات النظرية النظرية على الذي قدمه الأدباء و الكتّاب اتجاها آخر ذا أهمية كبيرة في انضاج سمات النظرية.

الافكار النقدية التي قدمها الشعراء عن اهمية خاصة لاكما الجهت محو دعاوي التطور ومحاولات التحديد في مسار الشعر الربي التي توافرعليها الشعراء العباسيون بدءًا بأبي نواس ( 198هـ)الذي لم ير أح

1

ز نقد الشعراء في هذه المرحلة عن سابقه أنّه كان يعرض في مؤلفات أهمّ : اختيارات أبي تمام، وحماسة البحتري، طبقاتفحول الشعراء له دعبل الخزاعي البديع لا ابن المعتز. 2

الملفتة للإنتباه والتي تكشف عن تلك القدرة الخفية للشّاعر في مواجهة النصوص بحسّ نقدي موضوعي أبا تمام قام بعمل نقدي على شيء من الأهمية وهو اختياره بحموعة من القصائد الجيّدة وجعلها في ديوان سمّاه ديوان الحماسة،واختياره هذا- المرزوقي- راجع إلى أذّ كان ينتقي الجيّد فقط من شعره حسان عباس المرزوقي

<sup>1-</sup> حر مقاربة لأبجدية الشاعر ناقدا،ص 24.

<sup>2-</sup> ينظر عبدالله بن محمد العضيبي، النقد عند الشعراء حتى كاية القرن الرابع الهجري رسالة دكتوراه ص60-71-76-85.

أبي تمام وبين شعره ناجم عن أبي تمام وبين شعره ناجم عن أبي تمام أبي تمام أبي تمام أبي تمام أبي تمام أبي تمام ".1

ومن هنا تتجلى أهمية النقد عند الشعراء ،حيث يعتبر الشاعر الناقد النّموذج الجيّد الذي الله الإجادة في النقد ،

الجمحي قدامة بن جعفر أبو الهلال العسكري أبوالحسن حازم القرطاجني (608-608) وغيره كثير.

п

،بين العمل الفني والواقع الثقافي والحضاري

افتراض نوع

والاجتماعي الذي يصدر عنه ،ويدفعنا إلى القول بالتناظر والتفاعل بين عالم العمل

والعالم الواقعي بمكوناته، وعناصره المختلفة من ناحية أخرى، فإن العمل

التي تشكل الأ

مباشرة في تعامله مع

كثر مباشرة في تعامله مع الواقع

اجتماعية وحضارية وثقافية وجمالية...الخ،فإنّه أقدر

، ومن هنا يصبح فور إنتاجه طاقة فعالة تساهم في خلق تيار من الأفكار والرؤى، التي تلعب دورًا واضحًا في الحياة الأدبية والتي تشارك بفعالية في صياغة ما اصطلح

ينظر عبد المحيد زراقط، الحداثة في النقد الادبي المعاصر

الأدب على تسميته بروية العالم التي تشيع في أرجاء عالم الإبداع، سواءً أكان هذا العالم هو عالم كاتب معين، أو مرحلة تاريخية محددة. 1

وبناءً على ذلك قد عند الشعراء في العصر الحديث، وجهة مغايرة جملة وتفصيلا عن النقد في المراحل ال رجع ذلك إلى عدّة عوامل أهمها:

، ابحیث یعد

ذا أثر فعال في حياة الشعر العربي.

2. ليم في الشرق بمستوياته المختلفة 2

3. ازدهار حركة الترجمة أن يتلقى دارسو الأدب تأثيرات غربية كثيرة

أدت إلى الإنعطاف بالتّناول النّقدي،فكرا وتذوقا وتحليلا في تطلعات جديدة.

م كثير من الشعراء العرب في العصر الحديث عطاءً نقديا مهمًا وكانوا في كثير من حملة راية التجديد في الأدب العربي الحديث .

،بابتعاده عن أن يكون رؤية ذاتية متفردة،إذ تركت عوامل

ارب والالتقاء في التوجه الثقافي، وفي منطلق الرؤية الفكرية والسياسية آثارها في ظهور اتجاهات أدبية تجمع عددًا من الأدباء الذين يقدمون عطاءهم الإبداعي والنقدي خلال هذه الرؤية

1- صبري حافظ،أفق الخطاب النقدي- - 133 1996 1.

2- ينظر، محمد مصطفى هدارة؛ دراسات في الأدب العربي الحديث

- في ترويض النص وتقويض الخطاب-

44 ( )

المشتركة، ومن هذا المنطلق يمسي النظر إلى كتابات الشاعر النقدية غير مكتمل الصورة، ما لم نضعه في اتجأو تيار أدبي معين "نفترض أنه .

عات التي يشار إليها في الأدب الربي الحديث هي: جماعة الديوان

المهاجر أبولو

النقد العربي الحديث باهتمام بين ". أ

، من ناحية أخرى، أو الحديث عن المؤسسات الثقافية الحكومية منها وغير الحكومية والتي المؤسسات الثقافية عن دور الترجمة كرافد أساسي لا المحية عن الرافدين الكبيرين للهمية عن الرافدين الكبيرين للهمية عن الرافدين الكبيرين

من المحتمعات لان اية حركة ادبية، لا تترجم إلا ما تعيه، أو تعي أهميته

2

(الديوان) علامة في تاريخ النقد الأدبي الحديث، في الوطن الربي ومصر على وجه التحديد، إذ بلورت هذه الأخيرة الكثير من المفاهيم النقدية التي أصبحت تشكل القاعدة التي ي

واستقصاءات الشاعر الكبير عبد الرحمن شكري الذي عاش طويلا في انجلترا، وتأثر كثيرا بنظرية

1- خر مقاربة لأبجدية الشاعر ناقدا 26.

2-صبري حافظ

الشعر الرومانسي الانجليزي عند كلوردج ووردزورث

والمبادئ النظرية

وحساسية مع أدبنا العربي الحديث.

وقد توالى ظهور التجمعات الادبية والمحلات الادبية والمحلات الادبية والمحلات الادبية والمحلات الادبية الأدباء) (جمعية الأدباء) 1953

(رابطة الألم المشتر) (رابطة القلم الجديد)

،والتي كعدف إلى

لثقافي، وقد تمثل هذا بأجلّ صورة في ظهور جيل

حربة الحديثة أدت إلى انخ علم محكوم

II II

كان مبدعا في آثاره الشعرية كتاب ( ) ( ) أغاني )

( )،فقد كان مبدعا في آثاره النقدية ( ) (

" " ، وفي الوقت نف

" " في كتابها ال

" الذي حاول تدعيم وإضاءة تجربة الحداثة عبر مجلا

1-صبری حافظ 137-136.

.139-138 -2

وكمال خيربك وعزالدين سماعيل

التي

وليس هناك أيّ شاعر في العصر الحديث، لم يمارس عملية النقد،أو لم تكن له أو أثر نقدي محفوظ عنه في كتاب أو في مقالة صحفية ولاسيما أن كل شاعر قد مارس ه وآراؤه.

نظير النقدي عند الشاعر الربي المعاصر تنظيرا ثقافيا مرّ

هما:

حلة الأولى مرحلة تلقى الشاعر الربي لم

، فأضحت القصيدة الحديثة حينها مجرد

،ولكنها لم تكن الرهان السّاطع على ثقافة الشاعر الحداثية على

وبالنسبة لمرحلة الاستيعاب فقد أحرجت إلى السّاحة الفكرية شاعرا ناقدا يمثل معالم الحداثة العربية في شتى مظاهرها، وقد كانت مرحلة بيروت في "

" "جبرا ابراهيم جبرا" " "، ثم تلتها موجة إصدار البيانات الشعرية التي بدأت في العراق على يد الشعراء من ج

-1

دار الكتب العلمية، بيروت ( ) 1 1993

.29 - 28

الملائكة في مقدمة ديواكما " ومقدمة ديوان توفيق صائغ التي كتبها " الملائكة في مقدمة ديواكما "

" لعبد الرحمن الأسدي وأورخان ميسر، وامتدت إلى مرحلتي السبعينيات

لثمانينات في كتابات نزار قباني عجمد المعطي حجازي، محمد

... إلخ ...

ويعتبر البيان الشعري هو

الأروبي : (1834) وقد كتب كثيرا من المقالات النّا .

بعضها في كتابه (سيرة أدبية) بول فاليري ( 1945).

( 1965 ) أهم الشعراء النقاد في الأدب الربي، وكانت له إلى

شاعريته التي اختط لها مسارا خاصا، شهرة وأهمية في النقد الأدبي

،أضافت إلى النقد تجارب وأفكارا لعل أشهرها ما كتبه عن التراث والموقف منه ونظريته في المنافق المنافقة ا

(قصيرة)

.

1- الخطاب الشعري والموقف النقدي في كتابات الشعراء المعاصرين أدونيس ونزار قباني أنموذجا- دكتوراه 257.

<sup>2-</sup> مقاربة لأبجدية الشاعر ناقدا- 18-19.

" . ابن منظور بمعنى :" ليغ و . دلالة أو غيرها" هذا عن المعنى اللغوي للكلمة، وإذا انتقلنا إلى ا تختلف عن بجريدة أو مجلة مقومات أساسية تخص ( ) : هذه المقوَّ مات تمنح البيان وضعا اعتباريا خاصا وتميزه عن أجناس خطابية أخرى تتقاسم معه الانتماء إلى ذات العائلة الأجناسية الكبرى. "بحيث أن النّداء يدعو إلى الفعل н н دونما اقتراح برنامج محدد موقع من قبل جميع المعنيين ويبرره. ،حتى لا يتداخل مع نصوص أو أفعال مشهدية تشترك معه "بأن البيان هو ذلك المكان الملائم لترجمة سواءً في الماهية،أو في الوظيفة .407-406 ( ) -1 .81-80 2007 1 ( 2-نبيل منصر،الموازي في القصيدة العربية المعاصرة الخطاب

.81

-3

أدبي جد (

اعتباره المكان الملائم الذي تقرأ فيه براغماتية مجتمع ما" " الأدبي فهو بدوره مر ة لبراغماتية المحتمع الادبي الحديث حتى يصوّع في ظروف معينة، وجمالية،فلا ينحصر دوره في مجرد التّ لأشكال جديدة في الكتابة، بل يح ير الحياة ( ) انتقل من عالم السياسة والإقتصاد إلى المحال الادبي فردي أو جماعي،ينجزه شاعر ( ) في مفصل تاريخي ثقافي معين، يدفعهم إلى ذلك نزوع إلى التجديد والحداثة والثورة على المألوف،وتجاوز الواقع الأدبي السائد،بحجة تآكله ، وفقده لأسباب الحياة ويظهر البيان إرهاصا بتجربة جديدة في الكتابة الأدبية كما أنّه عبر عن لحظة إنفجار فكرية ووجدانية مخزنة في الذات، تنبثق من بين أعطاف نسق ثقافي يبدو في نظر كاتب البيان نسقا قاصرا مترهلا ثم يتميز البيان الأدبي بكونه،إعلانا عن ميلاد فعل أدبي

همها

<sup>1-</sup>نبيل منصر، الموازى في القصيدة العربية المعاصرة الخطاب 82-81.

)، وغالبا ما يتضمن البيان الإشارة إلى التغيرات الحضارية التي استوجبت الانتقال إلى كتابة ، كما يتضمن الخلفية الجمالية التي تعتمدها المدرسة أو التيار. 1

فالبيان هو عالم

" د ينسج علاقات تفاعلية مع مجتمعه ،في وقت وزمان عدل " د ينسج علاقات يواجه ما يعترضه من عوائق في سبيل تحركه الفاعل الحر،معتمدا ما

ل هذه المواجهة تتضح هذه الرؤيا

سوى تعامل الشاعر مع تلك العوائق تعاملا صراعيّا لكي يحقق

وجوده الإنساني الذي لا يكون إلاّوجودا في موقف". 2

هذا الأحير ضمن إطار إبداعي يجمع بين طرفيه عمليتي الإبداع والنقد.

<sup>2-</sup> حبيب بوهرور، الخطاب الشعري والموقف النقدي في كتابت الشعراء المعاصرين أطروحة دكتوراه

#### الكتابة البيانية (النقدية) وعلاقتها بالممارسة الإبداعية:

ق موقف معظم الشعراء في هذه المسألة من سبق الم ،وخصوصية تجربة المبدع لما يجعله أقدر من سواه على فهم دقائقها

، وتبدو هذه القناعة مترسّخة في ذات الشاعر عبر البحتري كان منطلقا منها حين ردد مقولة أبي نواس:" المعرف الشعر من دفع إلى

حتى التنظير النقدي لا يمكن أن يأتي من أفكار مجردة فقط، وإنما نتيجة تعامل مجسد مع نصوص أدبية يستنبط منها أحكاما نظرية. "2

،بالإضافة إلى ممارسته

لم يكن يمتلك حاسة نقدية

يد أنه سيكون ناقدً ايعتد بآرائه

ر في الإبداع عن طريق تطوير نفسه

وثقافية عميقة في النقد لما

الذي يؤدي إلى تطوير أدبه ه النقدي يدفعه إلى تصحيح ه قبل نشره النقدية تحفزه إلى هذا الإبداع.

ومنه تبقى الحاجة للتنظير إذن ضرورة حيوية، رغم ماتحفّها من مخاطر التّحول إلى قيّم ومنه تبقى الحاجة للتنظير إذن ضرورة حيوية، وغم ماتحفّها من حيث الرغبة فيه وهي كذلك مكان مميز لقراءة مايشترك فيه الخطاب المقدماتي مع البيان من حيث الرغبة فيه

2 - ينظر، ماجدة حمود، علاقة النقد بالإبداع الأدبي، 2

<sup>1-</sup> خر مقاربة لأبجدية الشاعر ناقدا، ص30.

تنظيم حقل المؤسسة عبر التدخل لأجل نمذجة جديدة للحقل الأجناسي وتحويل ماقد يعتبر ممارسة فوضوية ولقيطة جوهريا ،إلى نظرية مؤسسة شرعية ومغلقة.<sup>1</sup>

،حين يعرف الأدباء على بعض الأجناس الأدبية غير

المألوفة أو يعرفهم على بعض مظاهر التجديد في الجنس الأدبي الواحد هنا نلاحظ امتزاج النظرية

2.

إلا أن دافع الشاعر المعاصر إلى كتابة النقد وصياغة التنظير النقدي قبل ، تسعفه لتقديم مستوى مهم من التنظير النقدي ي

في أبعاد تجربته الإبداعية،حينها تسقط أسبقية الكتابة الإبداعية عن الكتا نظير

وهذا ما صرّح به بول فاليري قائلا: "حينما عدت إلى نظم القصائد كان الفكر والمناهج وطريقة التفكير التي أصبحت جوهرية

إلا أن هذه القدرة على توظيف الطروحات النظرية في النتاج الإبداعي لم تشمل كل ،إذ أن هناك من فرض نفسه على الساحة النقدية بأفكاره وآراءه حول الشعر والأدب،إلا أنه لم يلبي كل ذلك في ممارساته التطبيقية وخير مثال على ذلك عباس محمود العقاد

<sup>-1</sup> 

<sup>2-</sup> ماجدة حمود، علاقة النقد بالإبداع الأدبي، 18-19.

<sup>3-</sup> حبيب بوهرور ، الخطاب الشعري والموقف النقدي في كتابات الشعراء المعاصرين - أطروحة دكتوراه -

تصوراته النظرية تدعوا إلى شيء، بينما إبداعاته الشعرية تعبر عن شيء مخ

م من نجح في التوفيق بين الحقلين

\_ \_

،إذ لم تسعفهم

الخبرة اللازمة بتطورات الحداثة الشعرية والنقدية في الإهتداء للإطار النظري المساند لتحربتهم الخبرة اللازمة بتطورات من سبقهم ومضوا في أثره. 1

مقدمات تنظيرية لدواو

فس الذي امتلأ

اه فضاءات واسعة من خلالها

2.

" تبر

إضافة إلى ذلك كلّه فق

"من اهم المحلات التي عبر فيها عن اراءه وقضاياه الفنية 3،إلى أن طلبت مجلة "

.124-123 1998 ( ) -1

.49 - - -2

.40 - - -3

"البيروتية من الشعراء البارزين في حركة الشعر الحر

سياق تقييم تجربة الشعر الحر في عمومها وما حققته من إنجازات

"حياتي في الشعر"

البياتي كان في مصر آنذ (تجربتي الشعرية) إن هذا الكتاب قد حفزه

:"الحق أنى لا أعلم كتابا ولا مقالا

ث عن موقف الشاعر العربي المعاصر في صراحة ووضوح كما أتفق لكتاب "حياتي في "هذا فضلا عن كونه وثيقة بالغة الأهمية عن تطور الشاعر نفسه."<sup>2</sup>

وهنا أصبح الشاعر نفسه والصَّادر عن تجربة،ناقدا وموجها في الآن نفسه لهذه التجربة ،

الجمهور متروك

، والأقلام التي تتخذ النقد كحرفة لها حرية تعويمه أو إسقاطه. 3

الشعر ينطلقون أولا وأخيرا من نصوصهم باعتبارها الخلفية

فالشاعر يبرّر شعره،وأحيانا يكون هذا التبرير لتج

ظير للشعر ضرورة لا استغناء عنها

ترف النقاد بنضج ، لأن في تنظير الشاعر، محاولة لتفسير نصه وشرح

2-ينظر شكري محمد عياد، صلاح عبد الصبور أصوات العصر مجلة فصول 2 1، الهيئة المصرية العامة للكتاب 2-

.28 - - -3

وجهة نظره، ولأنه مطلوب من الشاعر أن يجتهد في تفسير نصوص زملائه وشعراء عصره ، ولا بد "الشاعر الكبير الذي لا يقدر على التنظير

الاحتراف النقدية منالخبرة 1.

بحربة الشاعر صلاح عبد الصبور في كتابة سيرته الذاتية الشعرية تحت عنوان "حياتي في "
هي بحربة وعي اصيل قائمة على إدراك هده التحربة بكل تفاصيلها، وخلفياكما مما يوحي بإدراك كامل للأساس الفلسفي والفكري الذي تنهض عليه التحربة.

ولم يكن " " له في شكل سيرة شعرية،إذ نجد

الشعراء الذين عاصروه : لوهاب البياتي (تجربتي الشعرية)

لشاعر نزار قباني (قصتي مع الشعر)، والشاعر حميد سعيد (

لاحظ أن أصحاب هذه البيانات ذهبوا إلى الحديث عن التجربة الشعرية وحاولوا فهم حقيقتها، ورصد الحالة الشعورية التي تنتاب الشاعر المعاصر لحظة المخاض الإبداعي ،

وافع والأسباب الظاهرة والخفية التي تقف وراء العمل

في تلك البيانات تباينت الشعورية اختلف من شاعر إلى آخر.

<sup>1-</sup> جمهرة النص الشعري -مقاربات في الشعر والشعراء والحداثة والفاعلية- دارمجدلاوي للنشر ) 1 354 2007.

<sup>2-</sup>محمد صابر عبيد،السيرة الذاتية الشعرية- قراءة في التجربة السيرية لشعراء الحداثة العربية – عالم الكتب الحديث للنّشر ( ) 1 ( 2007 .

<sup>3-</sup> محمد صابر عبيد، السيرة الذاتية الشعرية - قراءة في التجربة السيرية لشعراء الحداثة العربية - 14.

، يمكّن الشاعر من تقديم صورة دقيقة لعملية

الإبداع إضافة إلى أن من يمارس الجديد في الإبداع لا بد أن يكون أكثر قدرة في الحديث عنه ماته وعناصره.

(حياتي في الشعر)، من خيرة كتبه وأوثقها تعبيرا عن

،تكاد تعرض نظرية متكاملة في نق

فكره النّ ، لما يحتوي عليه من مادّ

الحلاّ في كتاباته إلى عناصر أحرى فرعية عديدة، بسط

،وقد كان هذا الكتاب جامعا لما تناثر في ك

( )

التراث الربي وحده في تراث الأمم الأخرى أيضا

راجع في نظره إلى

الناحيتين الفنية والموضوعية، وهذا التداخل أخذ يتغير و جناس الأدبية عبر تاريخ

2

ولذلك فإن هذه الآراء التي تضمنها (حياتي في الشعر)

" فقط، بحيث تعد منطلقات النظرية الشعرية لديه والقائمة

على أهمية وضرورة الإحتفاء بالتشكيل واستقلاليته، وعمق النص واللغة والأسطورة والقناع، تمثل السيرة الذ

2-ينظر، ابراهيم عبد الرحمن محمد، نظرية الشعر في كتابات صلاح عبد الصبور - وتفسير - 2 1 172

<sup>1-</sup> ينظر ماجدة حمود،علاقة النقد بالإبداع الأدبي، ص23.

سمات تخصه حصرا، بمعنى أنّ حديث التّنظير لم يسحره إلى الدرجة التي تأخذه بعيدا عن نصّه من التنظير الشعري العام الدي يخرج السيرة الداتية الشعرية من اهدافها ويقربها من

## وظائف بيان "حياتي في الشعر":

"حياتي في الشعر" (1969م، كتابا جامعا لما تناثر في كتاباته الأخرى من قضايا وأفكار ولذلك فهو يعد أهمها، ومن بين هذه الكتب" "" "" "قراءة جديدة لشعرنا القديم" "حتى نقهر "،ويعتبر الإصدار الذي يحمل أهم وثيقة نظرية وقعها الشاعر ليجعل منها مصاحبا "النّاس في بلادي" (1957م، وتنهض هذه المقدمة

كغيرها من المقدمات الذاتية،على وظيفة جوهرية،تتمثل في ضمان قراءة جيّدة لمنجزه النّصي. 2 بحيث يرى جيرار جينيتأنّ المؤلف معنيُّ بالبحث عن صيغ غير مباشرة أساسا في توجيه التّلقي كأن يمكّن قرّاءه في المقدمة من المعلومات التي يعتبرها ضرورية لتأمين قراءة جيدة " "يرغب في سوقها يستحسن أن تكون أيضا عبارة عن معلومات وآراء حول الطريقة التي يتمنى ان يُقرا بها عمله. 3

<sup>1-</sup> محمد صابر عبيد؛ السيرة الذاتية الشعرية-قراءة في التّحربة السيرية لشعراء الحداثة العربية-

<sup>.69 -2</sup> 

<sup>.71 -3</sup> 

"حياتي في الشعر"على الوظائف التّالية والتي تنتظم في إطار

:

" اللأسس الفلسفية والمعرفية والمفاهيم الكبرى

1 التّكون: ≥

في الحياة، والتي تعتبر المهاد النّظري السليم الذي تقوم عليه رؤيته الشعرية، وكيف تتطور هذه الرؤية مع تطور وعي الشاعر عبر مراحله الشعرية المتعاقبة التي تبرز أنموذجه، وتحقق شخصيته. 1

عمله الشعري في ضوئها،ومن

وهو إذ يورد هذه الم

"ساعدتني الفلسفة المادية التي كنت اقتربت منها اقترابا كبيرا، وبخاصة بعد تخرجي من

1951 على أن أجد في الإنكا

(الناس في بلادي)هي المعبرة عن ذلك

وهو لايقتصر على ذكر نماذج فقط من الديوان المقدّم له، بل نجده يستشهد بعدة قصائد أنجزها خلال مشواره الإبداعي، يدخل ضمنها تلك المحاولات المتواضعة الأولى التي كانت تنبع من الخزها خلال مشواره الإبداعي، يدخل ضمنها قل المحاولات المتواضعة الأولى التي كانت تنبع من المذاجة النّفس على حد تعبيره، إذ نجده

: "وأظنني أستطيع أن ألمح الآن في هذه القصيدة هذا الخليط العجيب من جبران و

..سادة فكري في ذلك الوقت". 3

<sup>1-</sup>محمد صابر عبيدة، السيرة الذاتية الشعرية-قراءة في التجربة السيرية لشعراء الحداثة العربية - 23

<sup>2-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، دار إقرأ بيروت ( ) 1996 115.

<sup>.64 -3</sup> 

ومن بين القصائد التي تحدث" عن الظروف التي صاحبت

( ) في قوله: "عدت إلى الشّعر في أوائل 1951

آثار المرحلة السريالية مع محاولة للإفلات من سيطرة القافية الموحدة والوزن الموحد". 1

تعدُّ هذه التجربة إرهاصا بانتقال الشاعر من المرحلة التَّقليدية، إلى خوض مغامرة التّحديث

.

كما يتحدث عن المحاولات الأولى المتعثرة قبل

"ظلّ المسرح الشعري طموحا يخايلني سنوات حتى كتبت مسرحيتي"
"،وكانت لي قبلها تجربة لم تتم في كتابة مسرحية عن ( )،ولكني طويت أوراقها الأنني وجدتني وقعت في أسر شكسبير، " "

أيقنت من وقوعي تحت عربة شكسبير صرفت النّظر عنها.

وخطرت لي فكرة ثانية هي كتابة قصة المهلهل بن ربيعة،ولكني وجدتني للمرة الثانية أقع تحت عربة شكسيبر.

لم أمض مع هذه الكرة إلا في حدود هذا النطاق، ثمّ عدلت عنها حتى أزمعت كتابة (
)، وتوخيت عندئذ أن أفلت من تحت عجلات عربة شكسبير وإن كنت لاأدري هل بخوت من غيرها من العربات. 2

2- لاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، 158.

<sup>.71 -1</sup> 

الشاعر يهدف من وراء هذا العرض، إلى تزويد القاريء،

#### 2- إعلان القصد:

ل هذه التيمة، بإعلان المؤلف عن المقصدية الدلالية لعمله، وهي عبارة عن وجهة نظر ذاتية تساعد على القراءة أو إيراد معان يقصدها تحيل القاريء إلى المبدأ الرئيس الذي تصب فيه هذه الإبداعات .

"هذه الوظيفة في العديد من نصوصه التي يحتويها الديوان المقدّم ) التي يقول عنها: "كان همي أن أتحدث

عن نماذج من البشر لايستطيعون أن يحققو ذواتهم، ويخشون من التجربة، فيموتون قبل ان يعرفو الموت، كنت انحدث عن موت الاحياء في جبنهم وسامهم ولامبالاتهم...". أ

الله من خلال هذه الوظيفة إلى إحاطة القاريء بما له إعتبار في

يقول الشاعر في معرض آخر:"في ديواني-أحلام الفارس القديم( )استخدمت فيها كخط مناظر لتجربتي،إذ أخرج من واقع مرير إلى واقع رجوت أن
يكون أكثر نورا وصفاءا،استخدمت خطوط هجرة الرسول العربي من مكة إلى المدينة،فأخفيت
ذلك في تحت سطح القصيدة، بحيث يظلّ للقصيدة مستويان، مستوى مباشر هو التجربة

48

<sup>1-</sup> لاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، 123.

الشّخصية،ومستوى آخر هو هذه التّجربة بعد أن تحولت إلى تجربة موضوعية عامة،هي توق الإنسان إلى التّحرر، والحياة في مدينة النّور". أ

تتمثل في توظيف الأسطورة بكيفية

الشاعر هنا يحتفى بقيمة جمالية تفر

تجعل من القصيدة امتدادا للتر اث وإعطاءه دلالة عصرية.

وإيراد الشاعر لمقصديته الخاصة، لا يعنى أنّه ينسف وجود تأويلات، أخرى لقصائده، وذلك مايؤكده في قوله:" إن لها حياكما الخاصة، فإذا استنبت لها

راسا، فلابد ان ينبت لها ادرعا واقداما، وبهدا المعنى يصبح الباحثون عن السيرة الشخصية للشعراء في شعرهم فحسب متحنين على الصّدق الواقعي لاكم جعلو اساسهم الوحيد هوّالصدق الفني 2 u

يء النَّظرية الأدبية المعاصرة،التي

ترفض بشكل قاطع وجود معنى حقيقي، وتقول بانفتاح النّص وتعداد المعنى وخضوعه لعملية

على هذا الأساس،فإن مقدمة" قد صدرت عن أفق تأويلي نسبي، ثما جعلها

 $^{3}$ . تحافظ على مشروعيتها العمومية داخل النّص الموازى

<sup>.144</sup> -1

<sup>2-</sup> لاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، 63.

<sup>.73</sup> -3

"بأن استقلالية النّص الشعري يجب أن تنطوي على عمق

ثري خارج إطار المباشرة السّاذجة في التّعبير، وبمعزل عن افتعال الغموض الذي يجعل النّص مستغلقا، وهذه المنطلقات التي يؤسسها هيّ دفاع غير مباشر عن أنموذجه الشّعري"

راءة الثانية للقصيدة، كما أؤمن أن كل قصيدة تمنح نفسها عند القراءة الأولى هي قصيدة متوسطة القيمة، ولكني في الوقت نفسه لاأحب أن أعلّق قصيدتي بدبّوس أسماء أعلام الأساطير والقصص الشعبية لكونه من الحلية الزّائفة. 1

وتتأكد هذه النّزعة من البنية التّلفظية في البي

قصيدتي" مايعزز فكرة دفاع الشاعر عن أنموذجه الخاص،إن لم نرى الأمر من زاوية أخرى، الماح الشاعر إلى

الحديثة وإن كان بينها أساس مشترك، يتمثل في استشراف افق التحديث، فإكما مختلف في اساليب تفعيل الحركة الحركة الشعرية، لاكما نشات في اغلب الاحيان من هزات جزئية للافكار

2

# 3-التّجنيس الشعري:

<sup>1-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشّعر 102.

 <sup>2-</sup> ينظر، خالد الغريبي، في قضاياالنّص الشعري العربي الحديث 2007 1 ( )

نضاف هاجس التّعيين الأجناسي إلى تيمات مسألة كيف، وبالخصوص إذا ماتعلّق الأمر أو الإنتقالية، التي يمارس فيها نوع من التّجديد ممّا يزيد من الحاجة إلى ظهور أبحاث نظرية وتحليلية وأيضا نصوص موازية، تنشغل برصد الإنحرافات الجميلة، عن المعاييرالشعر القائمة، إنّ رصد الإنحراف يكون بغرض توسيع مفهوم الجنس الأدبي، أو تجاوزه باتح اه نظرية شعرية تركيبية، تقوم على حوار الأجناس وتفاعلها، وعادة ما يمنح هذا الأفق التّنظيري للمقدمة نبرة بيان مظهر في مقدمة "حياتي في الشعر" (الناس في بلادي)

لبعض القضايا والخصائص التي امتاز بها الشعر العربي الحديث بصفة عامة،

،بالبحث عن الجديد في الشكل الفني،فقد كانت

بشكل خاص، كونه يعتبر

" إلى " إلى " المفهوم

القديم،انطلاقا من منجزه النّصي،الذي قدّم خروقات للمعايير الشعرية القائمة،أدت إلى المساس صفاء الجنس الأدبي،لتضيع بذلك الحدود بين مختلف الأجناس الفنية،ماجعل معامرة التّحديث نظرية تتداخل عبرها مختلف

3

<sup>1-</sup> ينظر، محمد إبراهيم أبو سنة،التّحربة الشعرية عند صلاح عبد الصبور، مجلة فصول مج 2 1 235.

<sup>2-</sup> صلاح عبد الصبور،حياتي في الشعر 5.

<sup>.73 -3</sup> 

المقدمة باحتواءها لهذه الوظائف، تكتسب وضعية بيان حقيقي، هذا بالإضافة إلى بنائها ظيري القائم على الحجة والتبرير والإقناع.

" لوظيفة التعيين الأجناسي، عبر محوري التنظير والنقد، وإن كان الأول طاغيا والثاني ممارس في الغالب بشكل ضمني، لأن الشاعر بصدد عرض مفاهيم عن فلسفية التي أفرزت هذه الرؤى الحديثة.

: /

ب-نقد تمجيد التراث والتبعية العمياءله:" يس التراث تركة جامدة،ولكنه حياة متحددة، والماضي لايحيا إلا في الحاضر،وكل قصيدة لاتستطيع أن تمد عمرها إلى المستقبل لاتستحق أن عد عمرها إلى المستقبل لاتستحق أن عد عمرها إلى المستقبل التستحق أن عد عد المستقبل التستحق أن عد عد المستقبل التستحق أن عد المستقبل التستحق ا

<sup>1-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص135.

<sup>.157 -2</sup> 

ج-التشكيل الشعري: "وتنبع فكرة التشكيل من أن القصيدة ليست مجموعة من ".1

" كمال الشكلي للقصيدة لايتم بإحكام بنائها فحسب،بل لابد من التوازن بين عناصرها

2 ...

هذه التّصريحات من قبل الشاعر،تشير إلى عدول القصيدة المعاصرة،عن عدة خصائص

ظ من الحديث اليومي مما يؤدي إلى كسر الحاجز الذي كان يفصل بين اللغة الرسمية وتبني الشاعر لمصطلح" تضمن نقدا ضمنيا للأشكال الجاهزة حسب العرف لل الذي يمليه التّصور العام لها، وهذا الكسر لم

يقتصر على الجوانب الشكلية فقط، بل مس أيضا المناحي المعنوية وذلك بتجاوز التعبير السّطحي والمباشر إلى التعبير العميق الموحى.

على مستوى التّنظير تطرح المقدمة/

أ-مزج الشعر بالفلسفة:"

والوجدان، وإن خطابهم يتجه إلى القلوب، وقد يكون اترهم اكثر عمقا إذ ان التعليم

<sup>.26-25 -1</sup> 

<sup>.39 -2</sup> 

المحرّد مقيتان إلى النفس، كما ان التعبير بالصورة اعمق اتر من التعبير باللغة المحردة، وكثيرا ماادرك المحرّد مقيتان إلى النفس، كما ان التعبير بالصورة اعمق اتر من التعبير باللغة المحردة، وكثيرا ماادرك الأنبياء والفلاسفة ذلك فاصطنعوا منهج الشعراء، ففي آثار كلّ نبي عظيم أو فيلسوف كبير قبس

الفلاسفة والأنبياء والشعراء ينظرون إلى الحياة في وجهها، لا في قفاها (ذا استعرنا تعبير )، وينظرون إليها ككل لا كشذرات متفرقة في أيام وساعات". 1

" للقواسم المشتركة بين هذين الحقلين،

وماجعل الفلسفة تقترب من الشعر وتتداخل معه هو افتقادها لعنصر يتوفر الشعر والمتمثل في قيام هذا الأخير

ب-المسرح الشعري:" المسرح ليس مجرد قطعة من الحياة، ولكنه قطعة مكثفة مكثفة منها، ولذلك فإن الشاعرية هي الأسلوب الوحيد للعطاء المسرحي الجيّد، هنا لاتعني النّظم بحال من الأحوال، بل إن كثيرا من المسرحيات غير المنظومة فيها قدر من الشاعرية أوفر من

استطاع أن يقترب من روح الشعر في معظم أعماله المسرحية، رغم أنه يكتبها نثرا، وبحدا المعنى-وحده- "أونيل هو أقرب الكتاب المحدثين إلى التراجيديا اليونانية". 2

عبر هذه القضايا تتبلور وظيفة التّجنيس الشعري، المتصلة بالدعوة إلى انفتاح الشعر على كمقترح يمثل إنحرافا عن المعايير الشعرية المعروفة القائمة على وضع الحدود ب

54

<sup>1-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص 104.

<sup>2-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص163.

"تعتبر خطوة نحو تجاوز

تلك الفواصل، بإحداث نوع من التداخل والتّقارب بينها.

الملاحظ عموما في هذه المقدمة/البيان،أن الشاعر فيها لم يلتزم بالإشارة إلى قصا

مختلف الدواوين التي أنحزها في تلك الفترة، وقد يعود السبب

في ذلك إلى عدم تزامن كتابة المقدمة مع كتابة الديوان، بحيث يعد "حياتي في الشعر" لاحقة، كان يهدف من ورائها إلى الحديث عن تجربته الشعرية ككل أكثر من تناول القضايا الحداثية الواردة في الديوان

من شمولية في الإطلاق ماتلبث أن تتخصص (في على التصبح حياته فقط،أو حياته

.

"جاء في شكل سيرة قص وحكى في الحديث

عن رؤاه النظرية في كثير من مسائل الفلسفة والفكر والشعر والتي تخدم قضيته الشعرية، وهو تنظير ينم أيضا عن فهم شامل ومتطور لإشكالية النّص الحديث.

التهويمات الإنشائية،التي غالبا مايقع الشعراء فيها وهم يكتبون جنسا أدبيا آخر غير الشعر.

لقد تخلص أسلوبه تماما من الإنشاء-غير المبرر- وخضع لدقة علمية في التّعبير قائمة على الرصد والرصانة والرؤية العلمية الواضحة التي لالبس فيها. 1

<sup>1-</sup>ينظر، محمد صابر عبيد، السيرة الذاتية الشعرية -قراءة في التجربة السيرية لشعراء الحداثة العربية - 36-35.

شك أن مصطلح التجربة بما يكتنزه من دلالات تطبيقية وإجرائية يحيلنا إلى مصطلح ( ) الدي يشير بدوره إلى إمكانية التفاعل التطبيقي، كون القائم بحده التجربة يمارس جهدا ما، قصد الولوج إلى عالم خفي يكتشف ف

خاصة بصاحبه، وهذا ما دفع أحد الشعراء إلى القول: ( ن أبدع شيئا لم يبدعه أحد غيري)"1" من ثمّة فإنّ التحربة تعبر عن الفرادة الذاتية التي تفرزها رؤية كل شاعر على حدى، والتي تتبلور بفعل مكتسباته المعرفية القبلية، وتكوينه النّ وكل ما يتعلّق بتركيبته

ة التي تعد مكمن الخصوصية بالنّ

11 11

: (مع أنّ التجربة بالمعنى الفلسفي، قد تعني كلّ فكرة عقليّة أثّرت في رؤية الكائنات، فضلا عن الأحداث المعاينة التي قد تدفع الشاعر أو الفنان إلى التفكير، وهي بحدا المعنى اكبر وجودا، واوسع عالما من الدوات، وإن كان مجال عملها هي التفكير، فالتجربة لاتنحصر في

جارب التي تشكل الوعي لدى الشاعر من أفكار وثقافة وأحداث، إلى غير ذلك ممّا يصادف الشاعر خلال مساره لإبداعي، وهو ما يدلّ على أنّ عامل الثقافة يعتبر عنصرا فاعلا في عملية

<sup>1-</sup> عبد المحيد زراقط، الحداتة في النقد الادبي المعاصر، ص152.

<sup>2 -</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص58.

ألفيناه مع الشاعر " الّذي وقف بعناد في وجه الثورة الشعرية الحديثة، إلى أن

التقى مع أدباء رابطة الأدب الحديث، حيث تأثّر بسعة اطلاعهم على الأدبين العربي والأجنبي والأجنبي في حين انغلقت ثقافته على الحدود الزمنيّة للعصر العباسي على حد قوله، وهو ما دفعه إلى اقتحام عالم القراءة الفسيح، رغبة منه في التّأثر التخلقي"1" فالثقافة تساهم بشكل كبير في بلورة

.

اعر لجملة المؤثّرات الثقافية التي رافقته خلال مساره الإبداعي، والتي ساهمت في اعر لا يعيش الشعر للحظات فقط

،أو حتى وجداني

: ( ) وهذا لا يعني بأن يكون الشاعر فيلسوفا

أو قارئ فلسفة، بل أن يكون له تصور ح

) فهو يقصد بذلك جماع نشاطه الشعري،أي أنّه كان يتّكئ في تصوراته النظرية على ممارسته في الحقل الإبداعي، ولأنّه كان قارئاومثقفا موسوعيا،فقد تجسدت هذه الأحيرة في

<sup>1-</sup>ينظر، عبد الحكيم العلامي، محمد إبراهيم أبو سنة، الخطا والأثر، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة ( ) 1 2007 .

<sup>2-</sup>عبد الله العشي، أسئلة الشعرية، بحث في آلية الإبداع الشعري ، ص 141.

كباقي شعراء عصره من أمثال السياب

والبياتي في لمنطقة العربيّة آنذاك، والمتمثل في المذهب الماركسي.

أولا: الماركسية (المادية الجدلية):

الفلسفة الماركسية على إعطاء الاولوية للمادة، فهي الاصل في تطوّر المحتمعات كوكما مصدر الأفكار، وليس العكس، أي أن ما يجري في الفكر أو الروح ليس إلا انعكاسا لصيرورة الأشياء، وتطورها في الخارج عند ماركس ورفاقه، أي أنّ أشياء المادة هي الأصل، والفكر والروح تمراكما ولما كان التطور المادي مرتبطا بالجانب الاقتصادي، الّذي يعتبر أهم عنصر من عناصر البناء الاجتماعي في هذه النظرية، فقد تمركز هذا الأخير في قاعدة الهرم، لتبقى الطبقات <sup>2</sup>.( (مختلف العلوم الإنسانية، والدين، والفلسفة) مجرد انعكاس لهذا الطبقة ( وقد تبنت معظم الشعوب العربية هذا النظام الّذي كان يمثّل لها خلاصا من كل ما تعانيه (استعمار، تخلّف على كافّة المستويات السياسية، الاقتصاديّة والثقافية) "وبما أنّ الماركسية تربط بين الفن والمحتمع مؤسسة ذلك الربط على نظرية الانعكاس Reflection" هده المرحلة بصفة الية بحدا التيار، كما حدث مع عبد الصبور، على غرار البياتي والسياب، .. إلخ.

<sup>1 -</sup> ينظر، محمد سعيد رمضان البوطي، نقض أوهام المادية الجدلية،دار الفكر،دمشق ( ) 3 1985 3 ( ...

<sup>2-</sup> ينظر، صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص79.

<sup>3-</sup>رمضان الصبّاغ، الماركسية والالتزام، مجلة فصول،مج5 4،الهيئة المصرية العامة للكتاب،القاهرة ( 1985 )

<sup>4-</sup> عز الدّين المناصرة، جمهرة النص الشعري (مقاربات في الشعر والشعراء والحداثة والفاعلية) 6.

" قبل تخرجه عام (1951) دامت إلى وقت ظهور ديوانه الأولّ

(النَّاس في بلا) 1957 . ولم يعلن القطيعة الماركسية إلاّ في سنة 1969

لسيرته الأدبيّة <sup>1</sup>

اليساريين ذوي النزر اليسير من الثقافة في ذلك العهد مما كان له بالغ الأثر في تخليه عن هذا ر، بعد أن حاوا تجريده من طبيعته لخدمة التوجه السياسي، وهو ما تجلى في رفضهم لكل عمل شعري، يخالف تعاليم فكرهم ولو بقيد أنملة، وهذا ما جعلهم يستنكرون نبرة الحزن الغالبة فين ألى البرجوازية، كما رأو

سمة فارقة بين الأدب الرجعي والأدب التقدمي.

وقد اعتبر أنَّ هذه النزعة السياسية صادرة عن وجهة نظر غير فنيّ

مستقل ينأى عن التبعية السياسية لنظام أو عقيدة تحكمية، وهو ما عبر عنه "محمد درويش" :

3 п

" دفاعا عن مذهبه الفني بقوله:

تستهدف نقد المجتمع الراسمالي، ويقتبس في ذلك مقتطفا من كتاب (

) : (ن مؤسسا الماركسية ماركس وانجلز لم يقوما بصياغة منهجية

2-ينظر، شكري محمد عياد، صلاح عبد الصبور وأصوات العصر، فصول، مج2 1، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة ) 1981 23.

3-جودت نور الدين، مع الشعر العربي - - ، دار الآداب، بيروت ( ) 1 1996 44.

للمبادئ الحمالية، وكل ما يمكن العثور عليه في كتاباكهما احكام خاصّة على هدا الاتر الفني او " 1

ويستمر في نقده مبيّنا المزالق التي وقع فيها ذوي الاتجاه الّذي يربط الأدب بالوا ميكانيكية محضة، ثمّا يؤدّى إلى:

1) إرجاع الأثر الفني إلى عناصره الإيديولوجية نسيان لخصوصيته واستقلاله النسبي.

2) نظرية الانعكاس التي تقول بأن أي نظام اقتصادي وسياسي منحط، لا يتيج إلا فنا منحطا، وهذا ما يفنده الواقع، ففي عصر التفسخ الرّاسمالي شهد ولادة آثار عظيمة في الفلسفة، وقد شهد ازدهار الانطباعية والتكعيبية، وشهد في الأدب آثارا رائعة منذ كافكا حتى

3) قيمة الفن ليست في كونه صورة من صور المعرفة، فالفن معرفة نوعية بموضوعها ومعرفة بقدرة الإنسان الخالقة، وفي لغة الأسطورة الخالدة الثراء.

2. عتراف بالدّور الخلاّق للفن، يقودنا إلى أن نتمنى " (4 في ظل هذا الجدل انبثقت حقيقة مفزعة لطالما "

<sup>1 -</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص77.

<sup>.84-83-82-81 -2</sup> 

وهم لا يستطيعون حماية أرضهم بالذراع والسيف، وكثيرا ما يشتبه عليهم الأمر حين تضج الضجة، فيتوهمون أنفسهم أتباعا لرجال السياسة أو رجال الدين أو غيرهم من قبائل الع ". الضجة، فيتوهمون أنفسهم أتباعا لرجال السياسة أو رجال الدين أو غيرهم من قبائل الع تعود إلى ويرى بأن هذه المشكلة ( ) لم تظهر فقط مع الماركسية أو سارتر، بل تعود إلى أقدم العصور، فقد لاحظ أن الفن كان عبر التاريخ في خدمة السياسي ورجل الدين، والمصلح الاجتماعي، حتى أصبح هؤلاء لا يفرقون بين ما هو سياسي وما هو فني "

الفن تابعا من توابع الأبنية السياسية للمجتمع، ودعاة الإصلاح الديني، يتوهمنه خادما ببغاويا لعقائدهم التحكمية، بينما يعدّه الأخيرون وسيلة لبث الفضائل الاجتماعية، والنّ

"2، فالشعر لديه لم يوجد لخدمة هذه الحقول أو غيرها، وإن كانت هي المادة الخام التي

مختلفة، وهذه الإديولوجيات وإن كان لها تأثيرها، تبقى خاضعة لإحساس الشاعر بقضايا الحياة عنتلفة، وهذه الإديولوجيات وإن كان لها تأثيرها، تبقى خاضعة لإحساس الشاعر بقضايا الحياة عنتلفة، وهذه الإديولوجيات وإن كان لها تأثيرها، تبقى خاضعة لإحساس الشاعر بقضايا الحياة عنتلفة، وهذه الإديولوجيات وإن كان لها تأثيرها، تبقى خاضعة لإحساس الشاعر بقضايا الحياة عنتلفة، وهذه الإديولوجيات وإن كان لها تأثيرها، تبقى خاضعة لإحساس الشاعر بقضايا الحياة عنتلفة، وهذه الإديولوجيات وإن كان لها تأثيرها، تبقى خاضعة لإحساس الشاعر بقضايا الحياة عنتلفة، وهذه الإديولوجيات وإن كان لها تأثيرها، تبقى خاضعة لإحساس الشاعر بقضايا الحياة عنتلفة، وهذه الإديولوجيات وإن كان لها تأثيرها، تبقى خاضعة لإحساس الشاعر بقضايا الحياة عنتلفة، وهذه الإديولوجيات وإن كان لها تأثيرها، تبقى خاضعة لإحساس الشاعر بقضايا الحياة عنتلفة المتابعة عنتلفة المتابعة المتابعة المتابعة عنتلفة المتابعة عنتلفة المتابعة عنتلفة عنتلفة المتابعة عنتلفة المتابعة المتابعة عنتلفة عنتلفة المتابعة عنتلفة المتابعة عنتلفة عنتلفة عنتلفة عنتلفة المتابعة عنتلفة ع

ضد ها، والمهم في الأمر أن ينبع الأدب من داخل نفس الأديب لا أن يج بر إجبارا فهو يرفض " " " " نصياع لأي قوة خارجية غير إرادة ذاته الشاعرة". 4

قضية علاقة الشاعر بالفكر وهي على نحو ما يرى، ليست في التعبير عن بعض الق بشكل مباشر، بل إنّه يتمثّلها أو تسري في أعماقه سري الدم، لتصبح جزءا منه، لا تنفصل عن

<sup>1 -</sup> شكري محمد عياد، صلاح عبد الصبور وأصوات العصر، مجلة 2 2 . 2 . 25.

<sup>2-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص76.

<sup>3-</sup>فاتح علاق، مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، ص52.

<sup>4-</sup>عز الدين المناصرة، جمهرة النص الشعري-مقاربات في الشعر والشعراء،والح - 523.

1،حيث تتجلى هذه العلاقة في اتخاد الشاعر "

سلوكيا وحياتيا من هذه القضايا؛ بحيث يتمثل هذه الموقف فيما يكتبه، وممّا لا شك الشاعر إنسان أوّلا، يعيش وينفعل، ويفكر ويعمل، وتتكوّن له من خلال هذه المستويات المختلفة من الحياة، بنية بشرية تختلف عن غيرها، وهو في مرحلة الإبداع الفني ينظر في ذاته ليرى من خلالها الكون والكائنات، فلا بد عندئذ أن تتحوّل التأثرات الفكرية المختلفة إلى دم يجري في أوعية نفسه، وهذه التأثرات ساخنة باطنية كالدم، لا يراها الإنسان إلاّ إذا سارت على

على كيفية تحويل موضوع خارجي إلى عمل فني، فالعبرة بما صار إليه الموضوع، أ $^3$ سيطر عليه الشاعر أو الأديب، وبعد أن انصهرت في ذاته، وبعد أن تحوّلت إلى فن.

" الوصف الجهاز الّذي يحول الفكر إلى

شعر، والتمثل عنده يعني الاستيعاب الكامل للفكرة، واحتوائها ( )، وتحويلها إلى : "تعبير الشاعر عن فكرة أو مذهب أو وجهة نظر، لا يتم

من مرحلة التمثل، بمدلولها العلمي، فكما يتمثل النبات ضوء الشمس، وماء النهر، وطين

.56 1984

بيروت ( ) 3

<sup>1-</sup>ينظر، بشير تاوريريت، الحقيقة الشعرية على ضوء المناهج النقدية المعاصرة، والنظريات الشعرية دراسة في الأصول 365.

<sup>2-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص49.

<sup>4-</sup> السّعيدالورقي، لغة الشعر العربي الحديث،

الأرض، ليجعل منها خضرة وزهرة، وخلايا، كذلك يتمثل الشاعر عصره وأفكاره"1

ع الموضوع المعالج بكيانه ككل؛ بحيث ينفد داخل ذاته، ليمتزج بمكوناكها، فإذا

به يخرج إلى الوجود، وقد اكتسب وجودا أخر، وهذا ما جعل "

ق الفني؛ بحيث يرى " عن السيرة الشخصية للشعراء في شعرهم

لدق الواقعي، لاهم جعلوا اساسهم الوحيد هو الصدق الفني الدي له

2 "

عرية بحق هي همزة الوصل عالمه، أي أن يحيل

ة من مستواها العاطفي السياسي الاجتماعي، إلى مستواها الخاص، المستوى

3

الشاعر يعرض القضايا من خلال ذاته التي تختلف عن ذوات الآخرين من الشعراء ما يجعل إبداعه الشعري يختلف عن إبداعات الآ

، والحديث عن علاقة الشعر بالفكر يجرنّا إلى قضية أخرى ، منبثقة عنها و والموضوعية في الفن) :"

الذاتية والموضوعية في الفن ولا أعرف قضية استطاعت-

<sup>1 -</sup> عبد الله العشى، أسئلة الشعرية، بحث في آلية الإبداع الشعري، ص96.

<sup>2 -</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص64.

<sup>3-</sup> غالي شكري، شعرنا الحديث إلى أين، ص187.

نفسها فترة ما على الحياة النقدية مثل هذه القضية"1، حيث تعود أصولها إلى الحضارة اليونانية؛ وذلك من خلال التطرق إلى قضية

 $^{2}$ في شعر الغناء يمدح أو يهجو من خلال شعوره الذاتي

جودة الإبداع الفني، أو رداءته، ويتضح ذلك في موقف أرسطو الذي فضل المأساة والملهاة على الشعر الغنائي، بحكم أن الموضوعية تتيح للمأساء والملهاة قبل غيرهما . معالجة الأمور الكلية التي تتجاوز الجانب الذاتي؛ وذلك بسبب ما لهما من موضوعية تفرضها نظرية المحاكاة كما شرحها وما رافقها من تحولات تحدد مفهوم االشعر الغنائي، لتتغير معه

النظرة إلى الموضوعية والذّاتية، حيث يرى بندتو كروتشيه أنّ الشعر الغنائي فيه نصيب من الموضوعية؛ ذلك أنّ التصوير الذاتي في الشعر، موضوعي بطبيعته، لأنّ الشاعر يفكر ويطيل التفكير، لينقل إلى الآخرين شاعره بالطرق الفنية، دون أن يعبر مباشرة عنها فكأنّه بذلك يجعل

الذاتية في الشعر الغنائي، ويسمِّي ( ) ذلك الجهد الَّذي يقوم به الشاعر بـ (

<sup>1-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص49.

<sup>2-</sup>محمد غنيمي هلال، قضايا معاصرة في الادب والنقد، كفضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع،القاهرة( ) 57.

روعيت الموضوعية في بناء المسرحيات الكلاسيكية، واعتبرت قاعدة فنية ضرورية للكمال الفني، إلا أن الشاعر مسرحياته كثيرا ما يصور أراءه وميوله من خلال الشخصيات، وهنا تنتفي الموضوعية المطلقة، بدخول ذات الشاعر في بناء العمل الفني؛ وهو ما يسمى بر ( ) التي أشار إليها " : "فلا سبيل إلى أن تختفي شخصية الكاتب، وتمح معالم ذاته في خلقه الأدبي، فهو حبيء وراء عمله الموضوعي"، وهذه الأحيرة ( ) وكلاهما من ثمرات المبادئ التي يقرها النقد العالمي. 1

ا على ما سبق، يصبح لا جدوى من التفرقة بين الذاتية والموضوعية في الأدب والفن : "إذ أن كل فن جيد هو ذاتي وموضوعي في ذات الوقت ولا يستطاع فصل جانب عن جانب، إلا إذا استطيع فصل اللّون عن الرّائحة في زهرة". 2

" إضافة إلى هذا أنّه إذا جازت التفرقة في هذا المحال؛ فهي التفرقة بين الفنون المعبرة، والفنون الحكائية، ثمّ يستدرك ويلغي هذه الثنائية أيضا لأنّه"في كلّ فن حكائي عنصرا معبر "ا، فلو قرأنا شاعرا غنائيا مثل رلكه الألماني، وهو من أكثر الشعراء غنائية لوجدنا فيه تمثل في مسرح إبسن الاجتماعي تعبيره الواضح عن ذاته". 3

وإذا كان الشعر يقوم على ثنائية الذاتية والموضوعية، بمعنى أنّ الشاعر يستقي مادته الأوليّة من الواقع، ليحولها إلى عمل شعري بواسطة ذاته الواعية المدركة لأبعاد هذه الظاهرة المتناولة،

<sup>1 -</sup> ينظر، محمد غنيمي هلال، قضايا معاصرة في النقد والأدب، ص63 64.

<sup>2-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص50.

<sup>3 -</sup>والاس فاولي، عصر السريالية، ترجمة خالدة سعيد، دار العودة، بيروت ( ) 1981 . 1

وبمدا فهو لا يخلق مشكلة عصره، وإنمّا يخلق أسطورة، أي الصيغة التي تمكن عصره والعصور "

" أنّ الأدب لا يوصف بأنّه ذاتي

(أيا كان مصدره) " فللأديب ذات تجعله يتأمّل

اربه وجدانيا، تم يعبَر بطريقة خاصة عن موقفه من المحتمع"1

" "أحمد عبد المعطي حجازي " " في أنّ الموضوع

 $^2$ ليس قيمة فنية في ذاته، إذا لم يتفاعل مع ذات الشاعر

نقلت نقلا، فإذ لم تكن عظمتها متولّدة من فنيتها، بل من خصائصها التي أمكن نقلها، والنقل تأريخ ناقص، أمّ في الفن فلا بد من إبداع علاقة، ومن توليد حركة تتجادل

يشكل أثرا فنيا إذا نقل حرفيا، لأن نقله حرفيا لا يبقيه أسير حالته الانعكاسية، ولا بد أن يتجاوز هذه الحالة الخاصة". 3

في ظل هذا الطرح، يرى بلند الحيدري "

، ومن ثمّ فهو يتميّز بطبيعة خاصة، تختلف عن طبيعة العالم الخارجي، وإن استند إلى الواقعي في محوضه إلى الفني".

3- بيروت ( ) 1979 16.

4-فاتح علاق، مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، ص156.

66

<sup>1-</sup>فاتح علاق، مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، ص178.

<sup>.179 -2</sup> 

ومن هنا فإن علاقة الفن بالواقع ليست علاقة انعكاس كما يتصور البعض، بل إضافة "نتاج تفاعل حدلي بين قطبين ذاتي وموضوعي، وكلاهما في

حاجة إلى الآ هو ما يفرز الشعر وهو ما يحفظ للشعر أيضا، ألا يكون ص

منعكسة للواقع، أو للذات فقط،إن الشاعر لا يقوم بإعادة نسخ الواقع، بل يقوم بخلقه، والجديد الذي يخلقه الشاعر لا يخلقه لذاته، وإغمّا يخلقه استجابة لمتطلبات الإنسان، ومهام العي وتحويل "1، أي أن الشاعر يتدارك النقص الموجود في الواقع عن طريق عمله الإبداعي، فهو على " لا يعبر عن الحياة ولكنّه يخلق حياة أخرى معادلة للحياة، وأكثر منها صدقا وجمالا، ولكنّه لا بدّ أن يخلق؛ إذ أن وقوفه عند التعبير عن نفسه هو عاطفة مرضية، وإذا كانت الطبيعة هي القطب الموضوعي للفن، فإنما لا حياة لها بغير الشاعر او الفنان، وإذا كان الفنان هو القطب الذاتي فإنّه لا يستطيع أن يكتفي بالصرخات السنتمنتالية، بل لابد له من صور عدو القطب الذاتي فإنّه لا يستطيع أن يكتفي بالصرخات السنتمنتالية، بل لابد له من صور

### وبحدا يكون النص الشعري في النهاية ر

الشعرية التي تركزت في الكيان الإبداعي للشاعر الجديد قد نفذت إلى قلب العالم، مخترقة ظاهر الحياة إلى جوهرها، فأصبحت الذات بما تنطوي عليه من رؤى وتصورات تمثل وجودا له كيانه في العالم".

<sup>1-</sup> الشعرية، بحث في آلية الإبداع الشعري، ص89.

<sup>2 -</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص52.

<sup>3 -</sup>ماجد صالح السّامرائي، رؤيا العصر الغاضب مقالات في الشعر، ص123.

" باعتبارها تعبيرا يتجاوز

<sup>1</sup> "وتتجلى هذه الرؤيا بشكل جلي من

خلال موقفه من الذاتية، التي تعني في المقياس الفني، الفن المتخلف، ولا يعني الفن الرديئ؛ فهو متخلف بمعنى أن شاعره لم يستطع أن يصل في نضجه الفني إلى تجاوز مرحلة التمكن، حيث تتكوّن له رؤية شاملة للكون، كما أن مصطلح الموضوعية، قد تعني الفن الّذي يقنع بالتعبير المباشر عن الحياة، دون أن تتخلّق الصور تخلّقا شخصيا"2، وبحدا يخالف عبد الصبور النظرة التقليدية إلى القصيدة التي تنظر إلى العالم نظرة حسية، لتنقل العالم مجسّما إلى أشياء، في حين

العالم في كليته الحقيقية، في وحدته الكونية3، بمعنى أنّ القصيدة الرؤيا ليست صورة عن

والتجلي ومن ثمّ فهي وثيقة الارتباط بالاشراق الصوفي، والحدس المعرفي، وكذلك الرؤيا

<sup>1-</sup> على أحمد سعيد، زمن الشعر، ص294.

<sup>2-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص52 53.

جوهرور، الخطاب الشعري والموقف النقدي في كتابات الشعراء العرب المعاصرين (أدونيس، ونزار قباني
 ) أطروحة دكتوراه، ص168 169.

ومن هذا المنطلق فإنّ الشعر عند "

كشذرات متفرقة في أيام وساعات" ،فهو يحاول استيعاب ثقافة عصره استيعابا سريعا...

ولما كان دور الفنان أن يبلور هذه النظرة الشمولية، كان عليه أن يتناول موضوعا يستوعب كلّ مظاهر الحياة، ولذلك كان مجال رؤية الفنان . على غرار الفيلسوف والنبي .

" : "الظاهرة الإنسانية في زماكها الدي هو الديمومة، وفي مكاكها الدي هو الكون، وفي حكاكها الدي هو الكون، وفي حركتها التي هي التاريخ"3

كانت الوظيفة الإنسانية في ما هيتها تقترب من الوظيفة الاجتماعية؛ وذلك من

بالإنسان والمجتمع والحياة ككل، إلا اكما تفترق عنها من حيث اكما لا تنطلق اساسا من اي ديولوجي طبقي، أو قومي، أو مذهبي، إن الشاعر الذي يتبنى هذه الوظيفة يهمّه الإنسان مجردا عن انتماءاته الفكرية، وولاءاته السياسية، ومرتبطا فقط بانتماءاته إلى الإنسانية وإثبات هذه الغاية للشعر من قبل " دلالة عن تخليه عن حزبه السياسي، (تخليه عن المذهب الاشتراكي أو الماركسية) الذي قصر اهتمامه على الثورة الاجتماعية، في حين "

الإنسان بحاجة إلى ثورة جديدة تتجاوز نطاق الثورة الاجتماعية، ثو

69

<sup>1-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص104.

<sup>2-</sup>ماجد صالح السّامرائي، رؤيا العصر الغاضب مقالات في الشعر،دار الطليعة للطباعة والنشر،بيروت( 132.

<sup>3 -</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص 98

<sup>4-</sup>عبد الله العشي، أسئلة الشعرية، بحث في آلية

"1"، ويضيف عبد الصبور إلى ذلك قائلا:

"العلوم الاجتماعية صالحة بلا شك للرقي بالحياة المادية للإنسان، ولكن علما واحدا منها لم يتعرّض للإنسان كإنسان "2 أي إهمال الجانب الروحي له.

يسا على ما سبق فإن "الفلسفة التي عمّقت إحساس الشاعر بالأشياء هي كما يبدو. فلسفة وجود ترتفع إلى مستوى الوعي الحاد الناضج القادر على تحليل إشكاليات الحياة برؤية السفة وجود ترتفع إلى مستوى الوجودية من اهم المصادر الفكرية التي تاتر بحا " في "

#### ثانيا: الوجودية وظاهرة الحزن:

ركسية لم تعجز

فقط عن أن تقدم التفسير الشامل الذي وعدت به، بل اقترفت ما يشبه الاغتصاب حين المادية الجدلية تخلعه من ذاته،

وتنزعه من توحده، كانت الوجودية تعيده إلى ذاته، وتعيد ذاته إليه 4 وكما لاحظنا فإن "

(حياتي في الشعر) يولي أكبر اهتمامه بالإنسان، أو بالذات الإنسانية، والمتمثل في عرضه لحديث سقراط ( ) ط " "

والتجربة الصوفية، من خلال اهتمامهما بالذات أو بالجانب الروحي للإنسان، وتأتي الوجودية

<sup>1-</sup>ماجد صالح السّامرائي، رؤيا العصر الغاضب مقالات في الشعر، ص137.

<sup>2-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص93.

<sup>3-</sup> محمد صابر عبيد، السيرة الذاتية الشعرية قراءة في التجربة السيرية لشعراء الحداثة العربية، ص29.

<sup>4 -</sup> شكري محمد عياد، صلاح عبد الصبور 4

لتشترك معهما في التركيز على موضوع الإنسان وذاته الفردية، والبحث عن أشكال المطلق<sup>1</sup> يرى عبد الرحمان بدوي"

الوجودية، فالشعر والفلسفة صورتان للتعبير عن الوجود" إذ الشعر يؤرّخ للحياة الوجدانية للإنسان كما يعبر عن رؤيته للحياة والعالم. وكذلك هو الحال بالنسبة للفلسفة التي تبحث في طبيعة العلاقة التي تربط هذا الكون بالإنسان، بمعنى أنّ مدار التجربة الإنسانية في الأدب والفن هو مدار التعبير الجميل، في حين أنّه في الفلسفة هو مدار المعرفة. 3

" لهذا الاتجاه كان عن طريق قراءته لكتاب " " (

ل عنه في إحدى فقرات

:"أي دوار يخلخل الروح عرفته بعد قراءة هذا الكتاب، وفلاسفة قليلون من بني البشر يستطيعون أن يؤثروا في الوجدان البشري، كما يؤثر نيتشه هؤلاء هم فلاسفة الروح الذين تصطبغ فلسفتهم بالشعر ويغمسون قلمهم في دماء القلب"

بمكانة ممتازة في هذا العالم، وتعزوا إليه القدرة على المبادرة الحرة والإبداع، وتعتبره متحليا بالوعي

3-محمد عبد المنعم خفاجي، مدارس النقد الأدبي الحديث، - 3 1995. 182.

71

<sup>1 -</sup>أحمد يوسف، تجليات القلق في شعر صلاح عبد الصبور، رسالة ماحستير، جامعة وهران ( ) 52

<sup>2-</sup>جان بول سارتر، كيركغارد وآخرون، معنى الوجودية-

الحياة، بيروت ( ) 91.

<sup>4-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، 55.

وبالإرادة، وبالتالي مسؤولا عن أفعاله وعن تحرره 1، ولهذا يرفض " "المتافيزيقا، بحكم ابتعادها واقع الحقيقي، وتوجهها نحو واقع حر مختلف ووهمي 2، وهو بذلك يقصي جميع الأحكام المتعلّقة بأمر الغيب لأنّ بإمكان الإنسان. في رأيه. أن يصل إلى الإنسانية الكاملة بالتصميم والتدريب وحده، وعندها سيخون قد وصل إلى استقلاله وكانه يقول بحدا ان الإنسان الذلك أنّ جميع أشكال الحياة الحلو منها والمر وجميع الظروف التي يخلقها الإنسان الهدامة والبناءة، ليست أكثر من ظواهر للحياة ي

على ما سواها قد يكون هذا من الظواهر الوحشية للحياة، ولكنّها في الوقت ذاته رموز مادية لذي يستطيع أن ينفذ إلى أعماق هذه الظواهر ويرى ما

وراءها، ويتمثل من خلالها مجموعة العقول الفردية التي تكمن خلف هذه الظواهر، ويكشف عن الروابط التي تربط بين هذه الرموز المادية أو هذه الوحشية وبين الإنسانية"

من ناقل للواقع إلى حامل لرسالة كم (جبران خليل جبران) الذي يذهب إلى الشعر تتحد في إبلاغه رسالة ما بل ويذهب إلى أبعد من ذ

<sup>1-</sup>عبد الرزاق الدواي، موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر،دار الطليعة للطباعة والنشر،بيروت ( ) 1 1992. 291.

<sup>.34 -2</sup> 

<sup>3-</sup> محمد زكي العشماوي، دراسات في النقد الأدبي المعاصر ) 1 1994 ( ).

<sup>4-</sup>ينظر، عبد المحيد زراقط، الحداثة في النقد الادبي المعاصر، ص179.

ويحدد عبد الصبور القيم التي يتألّف منها معنى الإنسانية، والقيمة الكبرى عنده هي الصدق؛ لأنّ معناه أن يعي الإنسان وجوده في الحياة، ويحمل عبء هذا الوجود أو بمعنى آ فإنّ هذه الذات الإنسانية لكي تكون المعيار الحقيقي للوجود، لا بد أن تكون منطقية مع نفسها، فإذا هي صارت منطقية مع نفسها، فإكما بحافي بالضرورة منطق ال

حاول الشعراء المعاصرون ان يكونوا مخلصين لدواكم، وعند ذاك اهتز امامهم النظام الخارجي، واهتزت القيم والمعايير التقليدية، ومن ثم تولّدت مشاعر الغربة والضياع، وربما جاهد بعضهم في سبيل أن يخلق المعادلة بين الذات والوجود التي لن تتحقق إلا على

2، وتعتبر هذه النقطة تحديدا من بواعث الألم، أو الحزن لدى "

لاكتشافه حقيقة هذا العالم الذي غابت فيه قيم الخير وساد فيه الظلم والطغيان، وهدد كرامة الكتشافه حقيقة هذا العالم الذي غابت فيه قيم الخير وساد فيه الظلم والطغيان، وهدد كرامة عان، ولذلك بحده يقول: " حزينا ولكني شاعر متألم ، وذلك

يعجبني، ولأين الممل بين جوانحي كما قال شللي شهوة لإصلاح العالم؛ ويرى أن هذه الشهوة هي القوة الدافعة في حياة الفيلسوف، والنبي، والشاعر لأن كلا منهم يرى النقص، فلا يحاول أن يخدع عنه نفسه، بل يجهد في أن يرى وسيلة لإصلاحه 3

" ( ):

جدا حتى الموت) "ليس هناك فنان يستطيع أن يحتمل الواقع، لأنّ من

<sup>1 -</sup> شكري محمد عياد، صلاح عبد الصبور وأصوات 2 1 2. 2-ينظر، عز الدين اسماعيل، الشعر العربي المعاصر - قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية - ييروت ( ) 2 1972 357-357.

<sup>3-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص103.

طبيعة الفنان أن يضيق ذرعا بالعالم"1، وتعتبر هذه الرؤى الحزينة دلالة على رفض ال

في تغييره، والسمو به إلى الأحسن؛ لهذا فقد كان الأنبياء والفلاسفة والشعراء يتعذبون ويتألّمون عليم تغييره، والسمو به إلى الأحسن؛ لهذا فقد كان الأنبياء والفلاسفة والشعراء يتعذبون ويتألّمون عليم تغييره، والسمو به إلى الأحسن؛ لهذا فقد كان الأنبياء والفلاسفة والشعراء يتعذبون ويتألّمون

لشعره أن يرتبط بزمان أو مكان معين، بل يريد أن "يصنع فنا عظيما يحر

الحدث وجزئياته الدقيقة، ليركبها في النهاية بطريقة جمالية، تمنحه قوة الاستمرار والفاعلية الدائمة، وتكسبه حضورا قويا في حياة الأجيال المتعاقبة"

الاهمية الخبرى في التاتير على المجتمع والواقع بصفة عامة، كونه يثير الانفعال والوجدان، ويتّجه بخطابه إلى القلوب، وكثيرا ما أدرك الأنبياء والفلاسفة ذلك فاصطنعوا منهج الشعراء، ففي آثار كل نبي عظيم أو فيلسوف كبير قبس من الشعر 4

عبد الصبور إلى درجة الريادة، حيث اكتسبت هذه الأخيرة قيمتها بفضل شموليتها التي اكتسبتها من جماع العناصر الشمولية في جزئياكا الصغيرة، ويجسده المقطع الاول الدي يتحدث فيه الشاعر عن الليل، والليل عنده مدلول شمولي لا يقبل التجزئة، فهو عذاب المصير والغربة

مقدمة إلى بقية عناصر التجربة، الذي تتضمن بدورها سمة الشمول، فهو إحساس كياني وكوني معا، هو رمز العلاقة بين الوجود والموجود، بين الذات والعالم.

# الليل يا صديقتي ينفضني بالا ضمير

<sup>.105 104 -1</sup> 

<sup>2 -</sup> المقالح، الشعر بين الرؤيا والتشكيل، ص33.

<sup>3-</sup>أحمد يوسف، تحليات القلق في شعر صلاح عبد الصبور، ص197.

<sup>4-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص104.

يطلق الظنون في فراشي الصغير

ويثقل الفؤاد بالسواد

ورحلة الضياع في بحر الحداد

والتفاعل بين شمولية التجربة في الإحساس

عام وأشمل.

العاطفة الشخصية أو الاجتماعية، ولم

" بين ذاته والوجود الّذي يعتبر نفسه مسؤولا عنه، فالإنسان ليس له

هذا الكون المضطرب إلا أن يختار موقفا من ثلاث، موقف المسؤولية بما يتبعه من ألم، وموقف الانتحار المادي، والهروب من الحياة ( ) ثمّ الموقف الثالث وهو موقف

الانتحار الأخلاقي، وهو في التحلل من كل القيم والالتزامات وفي الانطلاق دون رادع في العبث " الموقف الأول الّذي يعيش به من أجل أعظم الفضائل، والتي

2.

" باختياره موقف المسؤولية، يؤكد على أصالة الشاعر

المعاصر، وذلك بحضوره في مستوى العصر الّذي يمثله، لأ

2-ينظر، عبد العزيز المقالح، الشعر بين الرؤيا والتشكيل، ص33 34.

n 1n

في شعره والشعر المعاصر، ما هو إلا نتيجة للتأثر بالحزن الأروبي الإيليوتي على وجه الخصوص. وفي ضوء النظرة نفسها، كان موقفه من التراث الإنساني الذي اعتبره ملكا للإنسان في أي موطن من مواطنه، ينهل منه، ويتعامل معه، بطرق مختلفة، أو من زوايا متعددة، من غير تمييز بين ينابيعه الأولى أو عصوره أن المهم في الأمر لديه أن يكون هذا التراث حاملا لقيم إنسانية تضمن استمراره عبر الزمان والمكان؛ إذ تكمن قيمة الشعر لديه ليس في لغته، أو تعبيره عن عصره، ولكن قيمته في أي لغة، وتعبيره عن الإنسان. 4

ويبدو عبد الصبور في موقفه أميل إلى خلق نوع من التوازن بين المكونات القومية والعالمية للتراث<sup>5</sup> وهذا حتى يتحاشى الانحياز لأحد الطرفين، دعاة تقديس التراث والتمسك به، وأصحاب نظرة التجاوز والانفتاح الكلي على الغرب ومنجزاته، ولعلّ هذه النظرة من إفرازات التأثر الوجودي، والّذي كانت من أهم محاوره في الأدب تمثيل ذاتية الإنسان، وحقه الحر في التفكير كما شاء و باللغة التي يريدها.

<sup>.24</sup> 

<sup>2-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص109.

<sup>3-</sup>ينظر، صلاح جواد الطعمة، الشاعر العربي المعاصر ومفهومه النظري للحداثة، مجلة فصول، مج 4 . 17.

<sup>4-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص157.

<sup>5- ،</sup>صالح جواد الطعمة، الشاعر العربي المعاصر ومفهومه النظري للحداثة، مجلة فصول، مج 4 4 18.

<sup>6-</sup>ينظر، محمد عبد المنعم خفاجي، مدارس النقد الأدبي الحديث، ص181.

وتعتبر التجربة الصوفية رافدا على قدر كبير من التّأثير والفاعليّة، في تجربته الشعريّة إلى درجة

ثالثا: التجربة الصوفية:

(الجانب القابع خلف مظاهر العالم

الواقع، عالم التجاوز، والبحث عن الحقيقة، بأدوات معرفية لا يقبلها المنطق المألوف والعقل الواقع، عالم التجاوز، والبحث عن الحقيقة، النوعة الصوفية، التي وإن ارتبطت بالجانب الديني، إلا العناء عامة، بحكم العا

الإنسان من الوجود ومن نفسه ومن العالم "2" وهذا ما أكّده "

سطر في كتابه بإيراده لمقولة " ": ( ) التي تدعو التي تدعو إلى التوجه بالبحث

ليس أبا الفلسفة فحسب، بل والفيلسوف الذي أنزل الفلسفة من السّماء إلى الأرض، وبعد أن كانت محويمات محلق وراء الغيوم وتبحث في المطلقات المحرّدة، صارت تبحث شؤون الإنسان المنات عدد المنات عدد النات (

نوعا من الحوار الثلاثي بين ذاته الناظرة، والتي تعني الفكرة، وذاته المنظور إليها وهي محور أو بؤرة

<sup>1-</sup> عبد الله العشى، أسئلة شعرية، بحث في آليةالإبداع الشع -1

<sup>2-</sup> ينظر، محمد مصطفى هدارة ، دراسات في الأدب العربي الحديث 211.

<sup>3-</sup> عبد العزيز المقالح، الشعر بين الرؤيا والتشكيل، دار العودة، بيروت ( ) 1 1998 1.

"1"(

إنسانية في بعدها الاعمق، كوكا تعبَر عمّا يتدفق في اعماق الإنسان من مشاعر، وافكار ورؤى، وتحاول رصد علاقته بالكون والحياة، وغير بعيد عن هذا المعنى يعرّف عبد "

" "2"(

بثلاث مراحل، وأن القصيدة نوع من الحوار الثلاثي، مستعينا في تعريفه بأراء العرب المتصوِّفة حول الرحلة الصوفية، ذلك أن كتابة قصيدة تشبه حسب رأيه . إلى حد كبير

العروج الصوفي، ويقول في هذا الشأن: إلني أحبّ التجربة الصوفية، ذلك لأنّ التجربة الصوفية

بقصيدة أو لا يثاب، لذلك قال الصوفيون إنّ الإنسان يمضي في طريق المتصوفة، يجتهد ويتعب، القصيدة أو لا يثاب، لذلك قال الصوفيون إنّ الإنسان ممضي في طريق المتصوفة، يجتهد ويتعب، الكتابة ال

شبيهة بحالة الصوفي الذي يكابد المشاق من أجل التحرر من أغلال النفس والجسد، وقد ينال مبتغاه من هذه الرحلة الشاقة، وقد لا يناله، فكذلك هو حال الشاعر، ف

\_\_\_\_\_

<sup>1-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص7.

<sup>2-</sup>صلاح عبد الصبور، تجربتي الشعرية، مجلة فصول مج 2 1 الهيئة المصرية العامة للكتاب،القاهرة ( 1981 . 16

<sup>3-</sup> صلاح عبد الصبور، تحربتي الشعرية، مجلة فصول مج 2

" تبدأ بخاطرة تنزع في الذهن، وهي التي يسمّيها ( ) (وهي الخواطر السريعة التي تنبع من حيث لا يدري الإنسان، وتحيا في الد

مصدرها مجهول فقد يرجعها البعض إلى وحي الآلهة، كما عند اليونان، ويرجعها بعضهم إلى الحاء الجن كما عند العرب. "2 وهذه الخاطرة تولد من أعماق الذات التي ضاقت بفتورها، فكان لا بدلها من الاعتزال لتعي ذاكا، لان اي فن عظيم لا يولد إلا في ظلال التوحد، ويضيف " " التوحد هنا ليس مرادفا للوحدة، وإغمّا يعني به (

عن ذاكاالمنظور إليها الاف المرّات، فالفكرة بحاهد لكي تنظر في مراكا والمراة بحاهد لكي تبدع في تصوير الفكرة مستندة في ذلك إلى عالم الأشياء الّذي يمدّها بالصور والكلمات "قهده الفكرة في شكل شعري، يختلف عن حروجها في هيئة كلام عادي، يتميّز بالتقرير والوضوح، والمقصود بحده الدات، ليست الدات

الساكنة المواجهة للعالم، بل الذات الديناميكية الّتي اختزنت فيها صور الكون وأشيائه، ومختلف معارفه خلال مسارها الحياتي، فهي التي تساعد في تشكيل كيان فني لهذه الخاطرة، مستعينة هي الأخرى بما يمدّها به عالم الأشياء من صور وكلمات، يقول " في هذا

79

<sup>1 -1</sup> الهيئة المصرية العامة للكتاب،

<sup>.195 1981( )</sup> 

<sup>2-</sup> ينظر، صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص8.

<sup>.10 -3</sup> 

: "يأتي إلي المطلع. يقول فالير : إنّ الآلهة تجود علينا بالمطلع، وعلينا أن نكمّل باقي القصيدة، والمطلع يفتح الباب إلى عالم الذكريات والتجارب التي يستمدّ منها الشاعر صوره". أوعلى هذا الأساس فإنّ القصيدة تشهد حالة مخاض مضنية، شبيهة برحلة الصوفي.

الأولى: القصيدة كوارد:

" مجموعة من المصطلحات

: ( )

وهذه الحالات النفسية كلّها ليست بعد ذلك إلاّ شيئا أهون أثرا من الواردات. 2

والقصيدة كوارد، قد تكون حين يرد إلى الذهن مطلع القصيدة، أو مقطع من مقاطعها بغير ترتيب في ألفاظ مموسقة، لا يكاد الشاعر نفسه يستبين معناها، وقد يأتي هذا الوارد بين الناس، أو في الوحدة، أو في العمل، أو في المضجع، لا يكاد يسبقه شيء أو يستدعيه، ويعيده الشاعرى نفسه مرات ومرات، حتى تنفتح أمامه إحدى السبل، لقد تم الحمل بالقصيدة في صورة ما، والدات تريد ان تعرض نفسها في مراكا.

" في هذه النقطة مع "البياتي" " فالإلهام عندهم ينبع من داخل

النَّفس لا من خارجها؛ فهو عند البياتي "

بقوة خارجية، والإنسان هو الّذي يعبر معاناته، لا الآلهة والشياطين"

<sup>.265 1984 1 ( )</sup> ييروت ( -1

<sup>2-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص13.

<sup>3-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

السياب تعود إلى الموهبة والتجربة، كما تخضع للظروف التي تحيط بالإنسان في الحياة، لتتبلور 1

### ثانيا: مرحلة التلوين والتمكين:

يعدّ الوارد بمثابة المفتاح لبداية السعي نحو الشعر، ويفضّل " " ( )

قبل الخوض في تفصيل هذه العملية، يعرض لنا تعريفات المتصوّفة لكلِّ من مصطلحي (

) " ام العبد في الطريق فهو صاحب التلوين لأنّه يرتقي من حال إلى حال،

فصاحب التّلوين أبدأ في الزيادة، وصاحب التّمكين وصل ثمّ اتّصل"2، وتحتفظ هذه

( ) بدلالاتها، فإن كان الوارد ياتي عفويا، ومن دون إعمال

الفكر، أو بذل أي جهد في ذلك، فإن هذه المرحلة تختلف كلّية عنها، إذ يبحث الشاعر جاهدا

حال إلى حال، إلى أن يعود بنفسه إلى الحال التي أوحت إليه الوارد الأول، فهناك منبع ما في مكان ما يحاول الشاعر الوصول إليه فثمة نقطة ما، أو منطقة ما في كيان الشاعر، لا يعرف

في هذه المنطقة<sup>3</sup>

وتمتلئ ذاته بخصوبته وفيضه، ويكتب له التوفيق في كتابة قصيدة "

<sup>1-</sup>ينظر، فاتح علاق، مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، ص 74 75 66.

<sup>2-</sup>صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 14.

 <sup>3-</sup> عبد الله العشي، نظرية الشعر في كتابات الشعراء المعاصرين، رسالة دكتوراه جامعة وهران ( )1992
 -3-89

بالأفكار أو الصور العيانية كالأحلام على حد تعبير " " فلابد من اللجوء إلى رموز الكلام، لكي يستطاع وصف هذا العالم المتفتح فجأة، وهكذا يكون الطرف الثالث قد دخل في "الأشياء وتعني كل الموجودات لتي تحيط بالشاعر، وهذا الطرف يعد الحد الفاصل بين الشاعر والحالم والمجنون وكما يخفق بعض الصوفية رغم اجتهاداكهم في الوصول إلى التلوين، والتمكين فإن بعض الشعراء يخفقون أيضا، وذلك قد يكون راجعا لقوة العواطف، واحتدامها مع

### ثالثا:مرحلة العودة:

والشاعر في هذه الحالة يعود إلى حالته الطبيعية قبل ورود الوارد إليه، وفي هذه الحالة تكون عملية الخلق قد اكتملت، فقط يقوم في هذه المرحلة بإجراء بعض التعديلات، وإصلاح ما في هذه القصيدة من علل.

فإن العملية الإبداعية، مجرد إلهام وخاطر عفوي، ولا نصيب للعقل فيها، ويتضح فإن العملية الإبداعية، مجرد إلهام وخاطر عفوي، ولا نصيب للعقل فيها، ويتضح ذلك جليا في قوله عن المرحلة الأخيرة، وهي مرحلة العودة "عودة الشاعر إلى حاله العادية" ، وكأن الشاعر حين قيامه بعملية الخلق يكون في حالة غير عادية، وكأنّه غائب عن الوعي فإذا

<sup>1-</sup>ينظر، صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 23-24.

<sup>2-</sup>ينظر، صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 24.

"فالذات الأولى تنظر بوعيها الكامل فيما

استطاعت أن تستلب من طرفي الحوار . يقصد المرحلة الأولى والثانية . وهي عند إذ قد تثبت وتمحو، وتقدّم وتؤخر، وتغير لفظا بلفظ ... إلح" وهذه العفوية في كتابة القصيدة لم تأت من بل لها مقدمات واعية أيضا، وهكذا يتداخل العقل والقلب في العملية الإبداعية إلى درجة يصعب فصل أحدهما عن الآ 2 ولا شك ان هذه االرؤية التي عَيْز بها "

كانت نتيجة لتضافر الجانب الصّوفي بالجانب الفني " لديه، فكلا التجربتين "

الفكر والشعور، وينتظمان في نسيج متلاحم، بحيث يؤول الشعور إلى فكر، وينقلب الفكر إلى شعور، بمعنى أنّنا في التصوّف وفي الفن على السواء، نشعر بأفكارنا، ونفكّر بمشاعرنا،

:

كثرة المظاهر في مركب واحد".

عور والفكر في كلتا التجر

في شكل فني.

<sup>-1</sup> 

<sup>2- ،</sup>فاتح علاق، مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، ص78.

<sup>3-</sup>عبد الحكم العلامي، محمّد إبراهيم أبو سنة، ص17.

# التشكيل الشعري:

مما لاشك فيه أن الانفلاتة القوية التي مثلتها " " في قصيدها " الكوليرا "

الشكلية التي حكمت الشعر العربي ردحا من الزمن، تعتبر أولى بدايات التمرد والانشقاق والخروج عن النمطية إلى التعدد، وهذا ما نلمسه في محاولات الشعراء الذين جاؤو بعدها، حيث لم تقف لغة التجديد عند إيجاد قالب معين يحل مكان العمود الشعري وانتهى ويأتي بطريقته في نظم الكلام صح التعبير،

تحت راية الحداثة التي تنبذ القيود وتدعوا الى

كانت هذه الثورة قد بدأت من باب الأخير أهمية

خاصة في المفهوم الشعري ، حتى بلغت هذه الأهمية

الشكل وحده

التراث

به الجميع الى أن هذه الحركة ليست مجرد حركة تتوخى تغييرا شكليا بقدر ما

ومما لاشك فيه أيضا أن العمل الشعري حقيقة يعتمد بالدرجة الأولى على الجانب

1- ينظر محمد حمود ، الحداثة في الشعر العرب المعاصر بياكا ومظاهرها، بيروت ( ) 1 75 1996 تشكيله، حتى في القصيدة العادية

1 ...

وان كان الشكل يحظى بهده الأهمية، فذلك لا يعني أن يجله الشاعر في مقدمة اهتمامه، الأخير، يعتبر تجليا لبناء داخلي تفرزه ذاته الخاصة، وهذا ما ميز القصيدة الحديثة، وهو والمضمون، وإنما بين طبيعة الرؤيا ومختلف العناصر

المكونة لها من أدوات اللغة والفكر<sup>2</sup> وهنا تتجسد أهم دعوات الحداثة، التي هي عبارة عن حركة تنشد العودة الى المنابع الفطرية في الشعرية العربية، ضد الصلابة العروضية والتشكيلية في الدرجة الأولى، إذ يعتبر بروز هذا الطابع عاملا استراتيجيا، بح

« 3 تجربة حية، يعيشها الشاعر، ويعبر عنها برؤيته وطريقتهالتي تميزه، وتحرره من

п

الشكلية، وكان الشاعر حرا في أن يؤدي عمله وفق قوانين فطرته، ولم يكن مفهوما دائما 4."

وفي ضوء ذلك يتضح أن البناء الشكلي للقصيدة الحداثية، لا يستند الى معايير مسبقة ومحددة، وهدا ما فتح المجال امام تعددية البنى التي مختلف باختلاف الرؤى من مبدع الى اخر، ومحددة، وهدا ما فتح المجال امام تعددية البنى التي مختلف باختلاف الرؤى من مبدع الى اخر،

.37 -1

<sup>2-</sup> ينظر، محمد حمود، الحداتة في الشعر الغربي المعاصر بياكا ومظاهرها 🛛 79- 80

<sup>3-</sup> ينظر، فاتح علاق، مفهوم الشعر عند رواد الشعر الغربي الحر

<sup>.48 1997 ( ) : -4</sup> 

بمعنى أن " الشعرية هي خلاصة تجارب في الكتابة بة تخلق تقاليدها في مناخ ثقافي تاريخي وتتطور أو تتغير هذه ( ) حسب المتغيرات في والتاريخية ".1

وهذا ما أدى الى زوال الثنائية التي

بحيث أصبحت هذه القسمة لا تعبر عن بنية القصيدة المعاصرة التي والمضمون معا في بناء مركب شديد التعقيد، يصعب فيه الفصل بين هذا أو ذاك.

ومن بين هذه المصطلحات التي شهدت ذيوعا في

" رف أذهاننا للوهلة الأولى الى ( ) الأخير يشترك مع

" فيعدة خصائص بحيث يلتقى " هذين الفنين في

ومحاولة تجاوزه في تحسين المفهوم ومحاولة تق يمه مشخصا، وفي تقديم النموذج الفني وتعميمه، ومحاولة تجاوزه في تحسين المفهوم ومحاولة تق يمه مشخصا، وفي تقديم النموذج الفني وتعميمه، ولكن كل بحسب مادته التي تشكله، فلا نبالغ عندما نصرح أن الفن هو فعل الانفصال بالذات

القاتلة، الى توقيع جديد، يفصل بين حركة الطبيعة وطبيعة الطبيعة، وبين حركة

<sup>- :</sup> الاختلاف والائتلاف في جدل الأشكال والأعراف- مقالات في الشعر - 23 2000 ( )

خلق، وصياغة جمالية للكائن أو الشيء أو

وطبيعته، باعتباره

1 u

وتعود هذه الصلة الوثيقة بين هذين الى الحقب التاريخية والتي في

2 u

وقد ترددت هذه العبارة لدي الكثير من النقاد ودارسي في الثقافتين العربية والغربية،

صورة بصرية في الي

قى، وذلك من خلال عبارته الشهير "

"3، وقد تعززت هذه العلاقة بشكل كبير في حضارتنا الراهنة ، التي تتميز بنزوعها

المفرط الى الجانب الشكلي والمادي، ويتمظهر ذلك في اقتحام الصورة والمرئى لكافة مجالات

الحياة الى جانب السمعى الذي بدأ الاهتمام به يتراجع كونه يعتمد على ثقافة

4

مما يعني التراجع والعودة الى ثقافة جاهزة،

يؤكده " " في حديثه عن الشعر إذ يقول: "

بيروت ( ) 1 2010

.11 -2

-3

4- ينظر محمد العمري، بلاغة المكتوب وتشكيل النص الشعري الحديث، مجلة علامات جزء 53 سبتمبر 2004 51

جمالية الصورة في جدليةالعلاقة بين الفن التشكيلي والشّعر، مجد -1

)

استعمالا لنفس القيم الصوتية والصورية التي استقرت في الوجدان العربي". أكما أن ما يوفره الصوت أو الصورة الصوتية ( ) هو خلق تصورات عن العالم في حين تسعى الصورة البصرية الى تجسده، و" الى العين دون العبور

من الكتابة باعتبارها بصرا وبصيرة أمر وارد في الشعر، كما هو وارد في الكتابة باعتبارها بصرا وبصيرة أمر وارد في الشعر، كما هو وارد في الكتابة باعتبارها باعتبارها بصرا وبصيرة أمر وارد في الشعر، كما هو وارد في

الموضوع والمعنى تخاطب الغرائز أكثر من مخاطبة العقل لا تقدم

2 "

وباعتماد الشعر هذه التقنية ( ) لم يحقق فقط تقاربا كبيرا بينه وبين الرسم، بل تجاوزه في دقة التصوير، بحيث: " فإلى

اللسانية يوجد نسق دلالي آخر يتكون من وحدات غير لغوية، ينتمي الى مجال

3 <sub>''</sub>

( ) في العملية

" الى القول بأن: القصيدة التي تفقد التشكيل تفتقد الكثير من بررات

1- صلاح عبد الصبور تجربتي الشعرية مجلة فصول 🛚 14

2- محمد العمري، بلاغة المكتوب وتشكيل النص الشعري الحديث مجلة علامات 14 53 النادي الأدبي الثقافي، ) دط، سبتمبر 2004 56

3- محمد الماكري: - مدخل لتحليل ظاهراتي – المركز الثقافي العربي، بيروت ( ) 1 1991

.205

1,,

•

ثم يضيف قائلا في توكيد العلاقة التي تربط هذه الخاصية بفن التصوير أو النحت: "

يل لم نبع من قراءتي للشعر، بقدر ما نبع من محاولتي

وهي محاولة جاهدة أعانتني عليها رؤيتي لكثير من متاحف العالم الكبيرة". 2

في الشعر الحديث قد أخذ مفهوما مختلفا عما كان عليه

م ظهر بشكل جلي بمفهومه الحقيقي في الشعرية المعاصرة وفي

" ومن الواضح أن التشكيل في الشعر يستطاع تلمسه في الشعر

الحديث أكثر مما يستطاع تلمسه في الشعر القديم سواء عندنا أو عند غيرنا بدرجات متفاوتة "3:

مظهره الخارجي وبناءه الداخلي من طبيعة التجربة والرؤيا التي يحاول تجسد ها في

. "

1- عبد الصبور، حياتي في الشعر 25

25 -2

-3

"وهذا يعني أن القصيدة تنطلق أحيرا من تجربة متميزة، فهي نزوع مع

الى مغادرة يتفرد بما لديه من حرية في

1 "

بان التشكيل، هو الشكل في وضعية صيرورة وتمثل

إذن بوسعنا في هذا

كلمات أو مقاطع في القصيدة من جهة، وبين ما يوازيها من حركة النفس داخل كيان المبدع،

كلما استعمل مقاطع قصيرة كان أكثر حركة، وكلما زاد

لية التشكيل هذه في القصيدة العربية المعاصرة قد

أولا: التشكيل الخارجي للقصيدة:

أهميته، قد دفع الشعراء الشبان الى تزويدنا

3

1- كمال خيربك: حركة الحداثة في الشعرال ربي المعاصر، حركة الحداثة في الشعر العربي المعاصر -

2- محمد صابر عبيد القصيدة العربية الحديثة بين البينة الدلالية والبنية الإيقاعية

354: عمد صابر عبيد القصيدة العربية الحديثة بين ال

تقنيات الفنية البارزة التي است

تتمثل في توظيف الشكل الطباعي في تشخيص دلالة التجربة الشعرية،

من خلال التحكم المتعمد في مقدا مساحات البياض في الصفحة المطبوعة، وكتابة بعض عينها من اسطر مختلفة بشكل متواز

... الخ.

ع لمسار الشعرية العربية يشهد بذورا لمثل هذا النوع من التقنيات البصرية في تشكيل

القصيدة، وتتمظهر هذه الأخيرة في لتى استحدثها

" " " " وكل نموذج من هذه يفترض ارتباطه

بنمط عيش وبيئة اجتماعية معينة بحيث يمكن تتبع عبر

حياة البداوة والفضاءات الصحراوية، والترحال، فمن الرحال في الشكل العمودي الى الحياة والمدنية العربقة، مع بالبيئات المترفة والمدنية العربقة، مع

2

وهذه الملامح تبدو قادرة على دعم التي قدمتها الحركة الحديثة في الشعر العربي، : : لكل حقبة، ولكل مناخ حياتي شعرهم التعبيرية".3

70 2009 70 18

2- ينظر، محمد الماكري: -مدخل لتحليل ظاهرتي- 55

3- كمال خيربك: حركة الحداثة في الشعر الربي المعاصر

<sup>1-</sup> كاميليا عبد الفتاح، الشكل الطباعي ودوره في تشخيص الدلالة في القصيدة

إلا ان هده المحاولات التي قام بها هؤلاء الشعراء انتهت الى طريق مسدود ولم تفد المحرى العام للشعر العربي لاكاالخدتوجه خاطئة، فبدلا من أن تخ

جديدة إذ اتما لم تكن من النوع الدي يدفع بالشعر العربي خطوة دائمة نحو هدف يكون لها أكثر من أثر مؤقت ثم جفت قوالبها، وانقطعت صلتها

هؤلاء الشعراء عبارة عن تنظيم ممثل للنظام الصوتي في الشعر ما نجده في الشعر الحديث الذي يشارك انجازه البصري في بناء الدلالة وانطلاقا

2.

بعض الشعراء الجدد الى استغلال المؤشرات الخطية ( ) والى

الشكل التي شهدها كتابة القصيدة طوال الفترة الأولى من المسيرة الثورية لشعراء

الحداثة، والتي كانت تجد في محدودية المستخدمة في القصيدة الحديثة.

وهذا ما أدى الى ولادة ذات نظام خاص ومبنى الى الشكل (

الذي لا يزال قائما في بعض الانت

104 103 1964 ( )

<sup>1-</sup> ينظر محمد النويهي، قضية الشعر الجديد

<sup>2-</sup> رمحمد العمري، بلاغة المكتوب وتشكيل النص الشعري الحديث مجلة علامات ص 62

<sup>35</sup> 3- ينظر كمال خيربك، حركة الحداثة في الشعر العربي المعاصر

الشعر الحر في المتغيرات التي عرفتها القصيدة العربية انعكست آليا على

اشتغالها الفضائي الم

" من أكثر الشعراء المعاصرين إيمانا بقيمتي التجريب والتجديد،

وقد عمل على التعبير عن هاتين القيمتين طوال حياته، حيث كان لديه وليد التجربة التي

يعبر عنها بصور في صياغات لغوية جديدة ومبتكرة.

ولذلك نجده يفرد فصلافي كتابه "حياتي في الشعر" ، يتحدث فيه عن فكرة التشكيل التي أخذت جل اهتمامه في السنوات الأخيرة من المناوات الأخيرة على هذه الخاصية بالذات

تأثره لهذا النوع من الكتابات "جبران خليل جبران" إذ نجده يقول:

استعبدني جبر المراهقة الأولى، وكان هو قائد رحلتي بشكل ما، ولا أعرف

فقد قادين بادئا الى عرف في تاريخ فن السيرة العربية كتابا دافئا

السبيل دخلت في سن الخامسة عشر الى عالم غريب مفزع هو

عالم نيتشه".

<sup>1-</sup> ينظر محمد الماكري، الشكل والخطاب-مدخل لتحليل ظاهراتي -

<sup>25 -</sup> حياتي في الشعر - 2

<sup>54</sup> عياتي في الشعر : -3

الأخير جبران خليل جبران رائد

التعبيري الذي ساهم في تحويل كامل المفهوم الجمالي للشعر". أ

"، أنه لم يتخلص من

العروضية التقليدية في المرحلة الأولى من حياته الشعرية، بل نجده في كثير من يمزج بين الشكل الكلاسيكي الموروث، والشكل الحرفي صوره تحررا شيوعا، حيث كتب به ثلثى القصائد في ديوان (الناس في بلادي)

متعددة مقطعية، تتغير في كل مقطع<sup>2</sup>، والقصائد التي ت

( الثلج، حياتي وعود، أطلال، الرحلة، الوعد الأخير

الصغير، ذكريات، غزلية)، وقد توزعت هذه القصائد على البحور التال:

3. ± ... : 3

ضمن الشعر العمودي التقليدي، كما ليس في تصنيفها في خانة الشاعر جمع فيها بين الشكلين الحر والكلاسيكي، وقد كتب الشاعر المقاطع الحرة في القصيدة الشاعر جمع فيها بين السكلين تحررا واقترابا من النثرية وهما: "

90: 12 أناس في بلادي، مجلة ف 2 - 2

-3 قضايا النص الشعري الربي الحديث - - 125.

<sup>1-</sup> ينظر كمال خيربك: حركة الحداثة في الشعر الغربي المعاصر

11 11

п

"، وهكذا يتردد بين طرفي : أقصى التحرر الى حد ال

وأقصالالتزام الى حد النمطية، بينما يسير المقطع الثاني حرا طليقا على :

حبك

عصفور ينقر في بيدر

قلبي بيدر

عيناك نعاس مخمور

والخصلة ظلي من وهج الخدين

:

أحبك يا ليلاي، لا القلب غادر

هواه ولا الأيام مسعفة حبي

وأنت على البين المشتت وشيك

ولما تقضي الحاج للواله الصب

وكيف احتمالي البعد، والبعد لوعة؟

وكيف مكاني والهوى نازعٌ لي؟

الى توظيف

.

الموروثة التي

في هذه المرحلة متر

خت في وجدانه، والتي كانت لا تزال تمارس تأثيرها

يدل على أن هذه الرغبة التجديدية

1

: " أن مسألة تدمير

الشاعر، كانت مرفقة بحذر كبير

أن تحسم فيها نزوة أو قناعة فردية أو حتى جماعية محدودة، بل الحسم يعاد به

به الى المتلقى يجب أن

دائما الى المحال الواسع للمتلقين، بعبارة

ت قبوله وتلقيه، وهذه العملية الأخيرة تر

2

ولذلك نجده في مراحل لاحقة لا يكتفى بالتخلّ

( الناس في بلادي).<sup>3</sup>

يعود الى حذف قصائده

كتاباته لا تخضع

بعدها الى مرحلة التجاوز الكلي، في منجزه الن

لحركة نفسه، وهذا ما يتجسد في البناء

التي يجسـّ 1.

<sup>1-</sup> ينظر على زايد عشري، أصول الحركة الشعرية الجديدة الناس في بلادي، مجلة فصول 91.

<sup>2-</sup> محمد الماكري، الشكل والخطاب، تحليل ظاهراتي، ص 176

<sup>-3</sup> بي، في قضايا النص الشعري العربي الحديث

، إذ اكنا تتشكل جميعا على

ويمكن النظر الي

تفاصيل اللعبة القائمة بين البياض والسواد، فطالما أن المساحة المكانية للكتابة، غير محددة

مسبق، كما هو الحال في القصيدة فللشاعر الحرية المطلقة في احتيا

يخضع هذا ضرورة لطبيعة التجربة وخواصها، وما يترتب على ذلك من تدفق

ام أو هدوء في الحالة الشعرية".

ثيرة في سبيل نقل انفعاله، أو

ومن بين التقنيات التي لجأ

"على حد تعبير"

تنفصم عراه بين

يحقق ذلك "

فاليري".

شتراك في

خاصية التكرار والتوازي:

المعنى أو اختلاف فيه". 3

" في قوله من قصيدة "

هذا ما يجسده "

ينبئني شتاء هذا العام

أننى أموت وحدي

ذات شتاء مثله .. ذات شتاء

123: 2008

508 2- محمد صابر عبيد

3- محمد مفتاح التشابه والاختلاف، نحو منهاجية شمولية ،المركز الثقافي العربي،الدار البيضاء ( ) 1 1996 : .99

رؤى العالم عن تأسيس الحداثة العربية في الشعر،المركز الثقافي العربي،الدار البيضاء( -1

ينبئني هذا المساء

أننى أموت وحدي

ذات مساء مثله .. ذات مساء

تمثيل دور التكرار والتوازي في

ينبئني شتاء هذا العام أنني أموت وحدي

ينبئني هذا المساء أنني أموت وحدي

•••

ذات شتاء مثله ذات شتاء

ذات مساء مثله ذات مساء أ

ولاشك أن هذه مفهوما مختلفا

صداها في كل جسد النص، وتصير بذلك مولِّ

التقليدية في ظل شروط جديدة لمعمار قصيدة

" إذ أن البياض في جوهره

1- وليد منير، أحلام الفارس القديم، مجلة فصول 2 1 : 96

2- ينظر خالد الغربي، في قضايا النص الشعري العربي الحديث

الحذفالإعرابي

بسبب مساهمة السياق في الى ماهية الغائب حذفاكان أو بياضا". 1

في جل قصائد "

:

الترابط التام: ومن صوره تريد الجملة الاسمية في "

وقالت لي الأرض "الملك لك" تموت الظلال وحيا الوهج الملك لك الملك لك

الملك لك<sup>2</sup>

قة الشعورية للشاعر في مثل قوله:

:"( )

لو أنناكنا بشط البحر موجتين لو أنناكنا نجمتين جاريتين لو أنناكنا جناحي نورس رقيق

الفنون والإنسانيات بجامعة منوبة ( الفنون والإنسانيات بجامعة

1- حمادي صمود، مقالات في تحليل ا

168

2- بي، في قضايا النص الشعري الربي الحديث 2

لو أننا ...

لو أننا ...

التنقيط في قصائده ومن ذلك قوله في

:( )

وحين يغور نجم الشرق في بيت السما الأزرق

الى بيتي

لأرقد في سماواتي

وحيدا .... في سماواتي

وحيدا ... في سماواتي

واحلم بالرجوع إليكمطلقا وممتلئا

بأنغامي ... وأبياتي

 $^{1}$ . أجا فيكم ... أعرفكم.

ومن المفترض

الكلام، وانحباس تدفق الشعور لمدة قصيرة.

.101 -1

2- ينظر محمد م الجزء الثاني المركز الثقافي العربي، ( ) 1

.246 2010

وقد يطول بنا الحديث في استقصاء مظاهر اهتمام الشاعر بحدا الجانب

كها جميعا، لدلك سنستعين

ينظر في صفحاته،

الجهير العالي للشاعر

ذلك الصوت جلبة في أذنه، وفي الهادئ الذي يهمس

1 ...

ير العالي للشاعر":

ح ذلك في بداية قوله.

المؤكد أن التغيير الذي طال الشكل الخارجي للقصيدة العربية الحديثة، كان قد مس

رجة الأولى " لهذه الأخيرة، وقد حازت هذه القضية على

. ( )

البناء الداخلي للقصيدة:

1- صلاح عبد الصبور، تجربتي في الشعر مجلة فصول 2 1 16

وهو إسماعيلالإطار ...

الخ. أو بمعنى آخر كما يحدده كمال خير " لم الفني للصورة أو

للتجربة، في هذا البناء ( )".2

" في مقابل " " في القصيدة القديمة، إذ أن هذه الأخيرة

" .

هي التي كانت تسيطر على القصيدة ا

اكما وحدة لا يمكن الفصل بين مكوناكما

3 п

فلم يعد البيت الشعري هنا ينهض بدور الترابط

ينهض به البيت في القصيدة الكلاسيكية أو الرّ قية، وإنما بدأ ينزع الى أن يمثل وحدة بنائية تعتية متغيرة ومتعددة يتعتبة متغيرة ومتعددة

" التي باتت تمثل " ."

" مع هذه الرية، إذ نجده يؤكِّد على أهمية

هذه الفكرة من "أن القصيدة ليست مجرد مجموعة من الخواطر أو

1- إسماعيل: الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية المعنوية، ص 139

2- كمال خيربك، حركة الحداثة في الشعر العربي المعاصر

-3 الحرص: 194

4- كمال خيربك: حركة الحداثة في الشعر العربي المعاصر

1...

الصبور مخصصا النوع الأدبي 2 " " والبناء أو التشكيل في القصيدة

" وذلك من دون شك راجع الى كون القصيدة العربية التقليدية غنائية

بامتياز، فبنظرة فاحصة الى الشعر العربي القديم يتبين لنا أنه قام على

خاصة، بعضها يرجع الى مؤثرات ط

الفت هذه المؤثرات جميعا على

أن تخ عرج لنا الشعر العربي كله تقريبا صورة واحدة ونمطا واحدا، أو كما يقال عادة في ميدان يتغنى تنغني تنغني تنغني المادة ال

ن القصيدة طائفة من المشاعر الجزئية التي تأتي

تلقائية التي تحيلنا الى مرحلة " في خلق القصيدة عند "

"، والقدرة على التشكيل في هذا النوع ير تناقضا على حد تعبير"

"أحد القولين ينبع من جوار العقل،ويكاد يجعل من القصيدة عملا غائيا

3- عز الدين إسماعيل، الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره ال

<sup>1-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 25-26.

<sup>28 -2</sup> 

ينبع من جوار النفس أو الروح ويكاد أن يجعل من القصيدة لعبا ممتعا

1 "

" حول دور العقل في

العملية الإبداعية إلى روح التّشكيل العالية والمحكمة في الأعمال الفنية الكبرى ، لّتي تو 2

ضح مما سبق أن محاولات " "التّجديدية هي عبارة عن محصّلة تفاعل ضح مما سبق أن محاولات العربي،فإن كانت القصيدة التر ّاثية غنائية،فهو لايتجاوز هذا فلاق بين الثقافة الغربية والتر ّاث العربي،فإن كانت القصيدة التر ّاثية غنائية،فهو لايتجاوز هذا فلا المحالية،إذ نجده يقول في هذا

: "وفي ظني أيضا أن ماينقص كثيرا من شعراءنا هو هذه المقدرة على وضع أحاسيسهم وعواطفهم في نسق متكامل،أو بالأحرى هذه المقدرة على بناء القصيدة الغنائية ". "عز الدِّين إسماعيل" قصرها بحيث تسمَّى

القصيدة القصيرة في العادة غنائية وكان ذلك يعني في الأصل قصيدة من القصر بحيث يمكن تلحينها وغناؤها في فترة متعة، ويمكن تعريف القصيدة الغنائية من وجهة نظر الشّاعر ب

4.

يدة باكما قصيرة، لا يكون بناءا على عدد الاسطر فقد

تشتمل هده الاخيرة على عدة مقاطع إلا اكما تظل غنائية من ثمّ قصيرة، مادامت تصور موقفا

<sup>1-</sup> ينظر صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

<sup>29 -2</sup> 

<sup>31 -3</sup> 

<sup>4-</sup> عز الدين إسماعيل، الشعر العربي المعاصر-قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية- 29

عاطفيا في اتجاه واحد،وعلى هذا الأساس يصبح الفرق بين القصيدة القصيرة المعاصرة والتقليدية، يتمثل في طبيعة التعامل مع اللّغة وال

ويشير " إلى الابنية التي شهدكا القصيدة القصيرة المعاصرة والتي تناولها

"عز الدّين اسماعيل"بالشرح والتفصيل في كتابه "الشعر العربي المعاصر" هذه

الى البناء الدائري الذي يلتئم آخره بأوله ليكون كاملة، هناك البناء الحلزويي

لده شاعرنا في عديد قصائده، ويتميّ

أكثر على الموضوع الرئيسي في كل دور .

حو تشبه السلك الحلزوني الذي يبدوا لنا

مجموعة من الحله ها في الحقيقة مترابطة، يرب

أو التفكير بالدائرة- على نحو ما يذهب -

للخطاب الشعري كما يبدو اكها كانت هيئات مضمرة لمقاطع القصيدة المعاصرة فتهيا لها

المبانى الشعرية المتنوعة، بوصفه له

4

1- ؛عز الدين إسماعيل،الشعر العربي المعاصر 29.

29 -2

261 -3

4- اسطنبول ناصر، تداخل الأنواع الأدبية، أطروحة دكتوراه، ( ) 2006

" كانت له بحربة رائدة في هدا المحال، على غرار شعراء

عصره من أمثال: البياتي والسياب والفيتوري بحيث يعرض الشاعر اصطلاح التشكيل في مقاب

" " بحكم أن المعمار ينبع من فن

قرب الى التصوير منه الى العمارة،

كثيرا من مقدار العمد

الى أن التشكيل لا يخضع

في المعمار".

" الى معايير بنائية مسبقة فهو

يأتي الى النفس فتتحرك به اليد كما يرد "

رسل، القارئ المتلقي في ضياع ولذلك

القصيدة الغنائية القصير 3 فيعتبر "

" محك الكمال في بن

وتسهم في تجليتها وتنويرها، وهي وقد بالمعنى الذي نجده في ال

قرب ما يكون الى ما اصطلح العرب على تسميته"

1- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

-2

3- ينظر محمد محمود الحداثة في الشعر الربي المعاصر-

"، وما لاختلاف في إلا اختلاف في مكان الذّ

الدروة في كاية القصيدة".

وهذا القول يتفق مع ما تراه " "بقمة الهرم أو القمة الشعورية. 2

"عبد العزيز المقالح" " الذروة في القصيد

أقرب الى ما اصطلح عليه العرب" وذلك بح

قد يجوز

المبنى، أما القصيدة الجديدة ذات البنية ، فيتعذر تماما أن تخضع لفكرة

3 " "

هائية في " "، هي التي توضح التفاصيل الأولى

دلالاكما العميقة، والدروة صورة ايضا، تضاف الى الصور الأولى في القصيدة ولكنها

نضجا وجمالا، والشاعر يستقصي هذه الملامح من ملاحظته لـ "

( في انتظار البرابرة)". 4

" روة كثيرا ما تكون في وسط القصيدة بحيث أولها

ين لهذا القلب".

1- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

2- محمد حمود، الحداثة في الشعر العربي المعاصر

3- عبد العزيز المقالح:

4- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 34 . 33

5- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

"عبد الصبور لهذا في قصائده، " الناس في

" التي تبدأ بداية التعميم، لنمطية لهؤلاء الجارحين كالصقور الذي يقتلون

رب الى المقدمة التي تصنع المهاد لتمضي بعده الى التخصيص عبر ية التي يق التي في وقفة حفيد العم مصطفى الذي

.

برز قضايا المجتمع الفقير المتصلة بالجوع، وتضفر بين القضيتين في المعنى في حكايات المعنى في حكايات

المصير مع الاحتجاج الاجتماعي المتجسّد في امتداد

والنتيجة تبرير البداية التي تصف الملامح الخشنة لهؤلاء "الناس في الملامح الخشنة المؤلاء "الناس في الملامح المل

" ما إن يثبت دور العقل في العملية

ш

نصيب في العملية الفنية، بل

134 عصفور، رؤى العالم عن تأسيس الحداثة العربية في الشعر -1

<sup>1</sup> وبتقريره هذا يزاوج "

والغريزة في التشكيل الفني، وليوضِّ

والتي مفادها أن " ديونيزيوس، هذه

العبادة التي تقدس النّ

القوى الحيوية في ها، وليس من شأن

التفجير أن يتخذ شكلا أو يلتئم في نظام، ومن هذا جاءت العبادة

س العقل، وأن تحترم التّـ

2."

ة المحكمة التي توشك أن تكون

حسابا دقيقا، والعفوية التي يمكن أن تميل الى الفوضى أحيانا، بين انطلاقة الانفعال والتنظيم العاقلة هي الثنائيات التي ظلت تؤرِّق صلاح عبد الصبور في ممارسته

واء، وهي ثنائيات تعيدنا الى ثنائية الذات النَّ

، في اذ سع في هذا السياق، لتشمل ثنائية الوعي

وعي، في الوقت الذي ينقسم على نفسه حضوره في مرآة ذاته، وتلك

التي تحدث عنها شعراء تر

وتعقيدها هو الذي يصلها بالحداثة في الوقت الذي يجعل منها

1- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

2- 20 صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 26- 27

من معنى، ليس اهوكا المعنى الذي به النقاد في شعر ( . . )-

تأثيرا -

وأهمها المعنى الذي أرى به في كل من الممارسة

عناصر مشابحة في رؤية عربية محدَّتة، تؤثر روح الن

الأخيرة في ، معاطال نظر الأنا في وعي، أو أوغلت في بح

1 "

الحقيقي تتمثل في القدرة على التشكيل، بحيث أن "

على التشكيل مع القدرة على الموسيقي هما بداية طريق الشاعر وجواز مروره الى عالم الفن

2 "

إسماعيل" حول القصيدة الجيدة التي تكاد

3.

كما يحيلنا هذا الفهم الشعر للشاعر، الى تعريف على الشعر الشعر المناعر، الى تعريف

Ш

1- جابر عصفور، رؤى العالم ، عن تأسيس الحداثة العربية في الشعر، ص 147

2- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 39.

3- عبد العزيز المقالح، الشعر

"( ) في آخر حديثه عن التشكيل قولاً ( )"

" إن الفن تشكيل قبل أن يكون جمالا"2

شكيل بالقصيدة الغنائية والتي تعرف بالقصيدة القصيرة، ف لم يكن

ذا النوع، أو الانطلاق منه بحثا

" نتقال الى شكل " "

في القصدية الطويلة، ولعلاً الفروق التي تمايز بها هذا النوع عن النوع الغنائي يتمثل في قول - عني حين يحدد التصور الى الحد الذي

حدة مفردة تدرك منذ البدء الى الإنتهاء في توتر عقلي واحد-

قصيرة، وبالمقابل وحين يكون التّ الي

العقل أن يتلقاه في سلسلة مفكّ با هذه السلسلة أخيرا في وحدة شاملة تحدد القصيدة تماما

ويشترك " في هذه الخطوة مع السياب" الذي أراد أن يعلن تجاوزه في الناب الذي أراد أن يعلن تجاوزه في أن يحقّق مستوى أرقى وأشمل في فيبادر الى تحديد

1- أمجدريان، صلاح فضل والشعرية العربية

2- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

32 عمد صابر عبيد، السيرة الذاتية الشعرية

64 : -4

- كما ينقل عنه مؤرخوه-

1 "

طور بالقصيدة الجديدة في هذا الاتح ّاه حتى تظهر لقصيدة الدرامية الى أن

2. تبلورت في تبلورت

ى الشعر الدرامي الى "احتراق الغنائية بحيث

الفضاء الدرامي، ولم يعد

بعده إذ اكتنز زمن

كبير في هذه اللغة منذ ذلك الحين أن يقص

3 ...

بروز هذا العنصر في الشعر –

الى تحقيق اكبر قدرٍ من الموضوعية في أعماله ، وقد استمرت محاولاته، في

لى أن ولج عالم المسرح الشعري الذي يعدُّ أهم خطوة خطاها في تجربته

2- المسرح الشعري:

.99 -1

2- عز الدين اسماعيل، الشعر العربي المعاصر، قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية

122: : -3

بالتحديد الى الحضارة اليونانية، بحيث يعتبر كتاب "

في الثقافة العربية، إلا أن مجمل الخصائص التي

هذه الدراسات لم تتعد الشُّ ك في قصائد مختلفة أهمَّ :

بن أبي ربيعة،

هذا النوع، بأي شكل من الأشكال في ثقافتنا العربية، ومنهم من آثر تسميته بر ( ) ثنين في كون الأول:

العناصر الغنائية ويسير ملاسير العناصر العنائية ويسير العنائية ويسي

الأسباب التي أدّت الى إخفاق القصيدة التقليدية في أن تكون مسرحية ترجة الأولى الى طابعها الغنائي الذي لم يساعد على رسم الشخصيات والحوار وبناء الح

3 -2

لمون، والوزن في القصيدة الغنائية أحادي الاتجاه، ولكنه في المسرحية 1.

وقد انخرط كثير من شعراءنا المعاصرين في كتابة هذا النوع بدءا بمحاولة أحمد شوقي، في ( بح ) التي لم يكتب لها النجاح في أن تكون مسرحية شعرية لافتقارها الى راع الفني 2 الى عديد المحاولات التي أعقبتها، والتي تعد إبداعات "

" من ضمنها، إذ يقول في هذا السياق: "

سنوات حتى كتبت مسرحية ( )"3، هذه الأحيرة التي تمثل عملا ناضحا لعديد

المحاولات التي وقع الشاعر فيها تحت عر "شكسبير" على حد تعبيره.

وفي هذه القصيدة تبر تي استقى "

، فهو يتخير مده قالبا كلاسيكيا، فقد تمثّل فيها الشكل التراجيدي

اليوناني، وحاول أن يقدم الم ة التي يعرّ محاكاة الأفعال اله

بلغة ذات ألوان من الزينة تختلف باختلاف أجزاء المأساة، وتتمُّ

طة الحكاية، وهي تثير في نفوس المتفرّ

ي الى التطهير أو الى (Catharsis ) أي تطهير النفوس من أ ن أفعالها". 5

<sup>1-</sup> ية في الادب العربي الحديث 64

<sup>2-</sup> حليل الموسى، المسرحية في الادب العربي الحديث، تاريخ تنظير، تحليل/

<sup>3-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

<sup>158 -4</sup> 

<sup>5-</sup> محمد محمود رحومة، مسرح صلاح عبد الصبور –

وهو في توظيفه للشكل الكلاسيكي يحاول التدليل على أسبقية الشعر في ولوج عالم المسرح عن النثر كون أولى بدايات هذا الفن كانت شعرا، كما يسوق

بوا الشعر بالهبوط عن المسرح والإنزواء في القصائد ا

أي للشعر والمسرح بسبب القيود التي يفرضها الشعر والتي تقو

الى تسطيح الأحداث فتصبح تخ للا وترميزا، والمسرح فن واقعى بالدرجة الأولى، وبالتالي يج

1 "

في قالبه النّ

ومما هو متداول أن المسرح في وطننا العربي، قد وفد ي الى شيوعه واتشاره

" يكمن في

:" نقل تلامذته عنه بناءه المحكم، وابتكر

( ) ( ) ه قریب

> 211 لالات،سهلالمأخذ،وماعله أن يوفق الخير ضدّ الشر ثم ينت

" لهذه القضية قد يكون بسبب التهمة التي وجّ تمثلة في إدراج

في خانة النّ عرية، ولم يكن اتجاه نمط إلى

 $^{3}$ . غة مواضع جمالية، لم يسبق أن ألفها التركيب العرفي المتداول في الشعر

40 -1

2-صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر، ص 162

123 -3 " في تدعيم "الشعر هو صاحب الحق الوحيد في " الشعر الحق الوحيد في " " في تدعيم " أي وبحكم أن المسرح ليس مجر " " في المسرح ليس المحر " " في المسرح ليس المحر " في المسرح ليس المحر " في المسرح ليس المحر " في المسرح ليس المسر

2

كون في النثر قدر من الشاعرية يوازي تلك الموجودة في الشعر، بحيث أن ل

النثر الرفيع في المسرح حسب " هي كلغة الشعر تماما، كلاهما لغة غنية مليئة

3، ويدلل على قوله في هذا الخصوص بمسرحيات شعرية حديثة

شهدت نجاحا كبيرا، مثل: ( - ) تر س، إضافة الى

4

" موقفه الوسطي في مجمل القضايا التي تعرض

لها عرلم برح الثنائيات آراءه ومواقفه فمن الذات الذ

التراث / التراث / الخ، وكذلك هو حاله

بالنسبة للمسرح الشعري الذي يرى بأن له قابلية التعايش، مع المسرح النثري في قابل الأيام $^{5}$ 

وفي هذا إلماح الى غياب الفواصل بين الشّعر والنثر، وهذا يحيلنا الى قضية أحرى (

) التي تنصّ حنس أدبي قد يتقاطع مع نوع أدبي آخر في بعض

1-صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر : 159

159: -2

162 -3

163 -4

5- صلاح عبد الصبور، حياتي في

" الى هذه النقطة لم يكن بمحض الصدفة، بل كان نتيجة

الاعه وتأثره بالتصورات الغربية الحديثة حول الشعر والتي تتضمن

الشعر والنشر، به لا تختلف لغة الشعر عن لغة النثر الجيد، في نظر إلا في أن الكلام

منظوم بل إن أروع الأجزاء في برع القصائد هي ما جرت في لغتها مجرى الثر إذا أجيدت

"1 الشّعرية؛ حيث كان وعي "القواله النثرية، بإنجازاته الشّعرية؛ حيث كان وعي

" إذ لم

تسعفهم الخبرة اللاّزمة بتطورات الحداثة الشعرية والنقدية، في الاهتداء للإطار النّ

نجاز من سبقهم ومضوا في أثره.

" خمس مسرحيات شعرية هي ( 1964 )

) (1970 ) (1969 ) (1969 ) (1969 )

<sup>3</sup>.(1973

شبيهة الى حد كبير

"جريمة قتل في الكاتدرائية"4 غم من أن هذه المسرحية قد خضعت لكلّ

س المعروفة في المسرح الإغريقي ( الحوار، الصراع، وأهمها الأخذ بإجرائية

1-1 تداخل الأنواع الأدبية، أطروحة دكتوراه، ص 394

124 -123 : -2

3- ماهر شفيق، مسرح صلاح عبد الصبور، ملاحظات حول المعنى والمبنى، مجلة فصول 2 1 118

-4

دورا في البناء الدرامي للمسرحية) 1 إلا أن هذه الأخيرة لم

تسلم عماما من الغنائية، حيث تظهر بها مقاطع غنائية طويلة تسيء الى الحوار والحركة الدرامية إضافة الى خلوها من الصّراع الذهني الفا . 2

هذه المحاولة بعض النّقائص إلا ان ما يشفع لها اكا كانت أولى أعمال شاعر يتلمس طريقه الى ا م بعد ذلك أعمالا مسرحية أقوى بناءا وأمتن حبكة، اتح قاص وار الى أن يكون لغة مسرحية. بح ، وليس مجرد

ا عرية، كما بدأها أحمد شوقي.

وقد أفاد في أعماله المسرحية المتأخرة من مختلف الاتجاهات الفنية المعاصرة مثل:

الرمزية، كما في ( )، والرمزية في ( الأميرة تنتظر) والعبثية في ( ) والتي " ق صياغة "

بحيث تتفق أساسية أخرى – بالإضافة الى

فشخصيتاه ليستا شخصيتين إنسانيتين بالمعنى الحقيقي، فإحداهما مرعبة الى درجة لا تسمح لها ه

بريختي والهدف منها

على ذهنه صاحيا ليفكر في الحل على نقيض الم

1- محمد محمود رحومة،

2- خليل الموسى، المسرحية في الأدب الربي الحديث ( تأريخ تنظير. تحليل)

-3 مج 1 2 فصول، مج 2 -3 153 -3

4- نانسي سلامة، تأثير اليونسكو في مسرحية مسافر ليل " صلاح عبد الصبور، مجلة فصول 2 1 148

ين بان ما يجري أمامهم حقيقة، ويج " هذه التقنية

في مسرحية " الأولى في :

المرأة الأولى: هذا هو الحل الثاني سيداتي سادتي، ولا ندري هل أعجبكم-

أم لا، فنحن نحكي لكم حكاية وهميا

وعدناكم، وفي إمكانكم عندئذ أن تقارنوا بين الحلول المختلفة. 1

ت التعبيرية المعاصرة التي برع " في أسلبتها، وقد :

ت هذه التقنية مساحة المنظومة التواصلية في الشعر باتجاه حداثي، يبعده عن

ه الى الاحتدام والدرامية، ومسرحيات حافلة بتوظيف

عبي من ذلك (مذكرات الصوفي بشر الحافي). 2

:

فيها لتعميق الفكرة والمضمون والهدف وهذا ما يتضح في مسرحية ( عنه الأميرة في الكوخ تقوم وصيفات الأميرة الثلاث في مسرحية (الأميرة تنتظر) دوار مختلفة مع الأميرة في الكوخ فيه منذ خمس عشرة سنة، وهن ينتظرن الأمير العاشق، وت

الأمير المنتظر، ويبدأ التمثيل، فتخاطبه و

3- : المسرحية في ربي الحديث ( تأريخ، تنظير، تحليل) : 68.

<sup>1-</sup> ل الموسى، المسرحية في الأدب الربي الحديث (تأريخ تنظير، تحليل) : 67.

<sup>148 -147 : -2</sup> 

الأميرة: واخيرا جئت يا كفر حياتي

حتى صار كالأرض البوار

ا لتقوم أحداهما بدور الملك المغ

كبير الحراس، وينتقل اليا من عالم الكوخ الى عالم القص لتكون هذه المسرحية بنية نية الكبرى وهي المسرحية الأم ( الأميرة تنتظر).<sup>1</sup>

" بحق نقلة متميزة نحو اكتشاف من عصب القصيدة، وتضاعف من مستوى تأثيرها<sup>2</sup>، بحيث من عصب القصيدة، وتضاعف من مستوى تأثيرها<sup>2</sup>، بحيث " جزء من حركة المسرح الشعري في قرننا العشرين، الحركة التي " - - (

وارتداد الى ينابيع

على أعمق الرغبات والمخاوف في اللاّ 3

•

هذه هي الهم ميزة أضافها الى الشعر الربي، وهو في نفسه يقر

نه أضاف في مراحل مختلفة بضعة أشياء، ومنها اصطناع لهجة الحديث الشخصي في القصيدة، وإضافة عنصر الفكر الى العمل الفني، وثالثها يقول: " يتي في المسرح الشعري، ولعل هذا أهمها جميعا". 4

69: -1

53 - -2

53 - -3

4- ماهر شفيق فريد، مسرح صلاح عبد الصبور، ملاحظات حول المعنى والمبنى مجلة فصول 2 1 : 128

إضافة الى هذا كله فقد

تراوح بين مفنّد ومثبت لنجاح الشاعر في هذا الميدان.

وتعتبر هذه الدراسات شهادة على نجاح الشاعر في استمالة الأقلام اللّقدة التي وإن منابع والمنابع والمنابع

ة، هي التي تلفت إليها أنظار النقاد ودارسي

ضنا فيما سبق للمسرح الشعري، وكان في بعض حصائصه يستند الى الأسطورة التي أفرد لها لأحرى، جزءا من حديثه في بيانه "حياتي في الشعر".

#### الأسطورة:

وقد شغلت الأسطورة الكثير من شعراء الحداثة العربية، ولاسيما في مراحلها الأولى فما من عربي معاصر معروف إلا واستخدم الاسطورة في اعماله، حتى اله

ا نجده في نموذج ( ) ( )

نه قد أجاد توظیف هذه التقنی ( ) معنی فرکت

الحداثة، كان لابد له من الالتفات الى هذا الجانب في الإبداعات الشعرية المعاصرة،

وجده "عنصرا فنيا مندمجا في كيان القصيدة، يؤازر عناصر القصيدة الأخرى في جلاء صورها وحمل إيحاءاكما". 1

122

<sup>1-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 137

وقبل الخوض في مظاهر اشتغال هذه التقنية على مستوى القصيدة الح

ﺎ، حتى يزول بعض الغموض الذي يلف

وقد تعددت الدراسات في سبيل ذلك، قد يؤدِّي تعداداها الى الدخول في متاهات تصرفنا عن الجزئية التي نح تناولها.

من أمر فإن الأسطورة و دت من يحاول وضع تحديه لها، غامض كغموضها، وهذا ما يلاحظ عند فئة كبيرة من الباحثين، ترى أن الأسطورة ليست سوى علم بدائي، أو تاريخ أولي، أو تحسيد قد لاواعية او اي تفسير احر بحدا المعنى.

و الاساطير هي الادوات التي تناضل بما على الله -

على الوقائع العادية في الحيامعني ً بدون تلك الصور التي تقد ّ

قة أي مجرد تحربة ظاهر .

ية من توظيف الأسطورة في الإبداعات الشعرية المعاصرة تكمن في للمعاصرة الأسطورة المعاصرة المعاصر

نساني جوهري، أو هو بالاحرى حفر القصيدة في التاريخ، وبحدا المعنى فمن حق كل المادة التاريخية المتاحة لنا، من أساطير وقصص دينية

عز الدين إسماعيل الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية، ص 225- 228

وشعبية، وأحداث حقيقية مؤثرة في حياة الإنسان، وقصر القضية عندئذ على الأسطورة قصر ".1

وفي دعوة " الى استعمال كل المادة التاريخية المتاحة لنا إلماح الى

غل جنبا الى جنب مع الأسطورة في الخطاب الشعري المعاصر ( )

باعتباره هو الآخر طريقة في الأداء الأدبي تعتمد على الإيحاء بالافكار والمشاعر وإتاركها بدلا من

2 والناظر الى شعر " "يجده حافلا بالرّ

✓ الرمز التاريخي: ( ) في قصيدة (الناس في بلادي).

✓ الرمز الصوفي: " " وع، والأمثلة على ذلك كثيرة :

ا الحافي " " "

)، هذه ✓

اعر في هذه القصيدة " (

كما أن توظيف الأسطورة في الشعر يعطيها بعدا رمزيا شموليّا يخرجها من نطاق المحليّة الى

نماذج الشعر الأوروبي، فأسطورة " " مثلا في (

أبي شقرا في قوله:

#### أصغى الى سيزيف

1- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 140

2- محمد فتوح احمد، الرمز والرمزية في الشعر المعاصر 2 1978 ( )

3- ي، في قضايا النص الشعري العربي الحديث

#### يمشي على البحار يا أختي

لم يست من مرجعها الأصلي، والذي هو التراث اليوناني، بل هي

نتها ونشركها التيارات الفكرية والادبية المعاصرة في اوروبا (أسطورة سيزيف لألبير

) المستوى تكون القيمة الدلالية للأسطورة قد تجد ( ) في

إطار تقافي غريب عن الثقافة العربية، كما هو غريب عن اصول الاسطورة ذاكا. 1

" أن تلصق هذه الأشياء

هذه المادة الى عناصرها الأولى من وجهة نظر الشاعر التي تختلف عن وجهة نظر راسة الموضوعية، أو وجهة نظر غيره من الشعراء، فإذا تحدثنا عن بروميثيوس، فليس واجبا علينا أن نعتمد على تفسير شللي للأسطورة، وكذلك الأمر في (شمسون) متلون، وفي ( علينا أن نعتمد على مقتدر فهمه الخاص للمادة التاريخية، بل فهمه الخاص ل

الأسطوري والواقعي على حد سواء، ولكل شاعر مقتدر نقاط الإثارة التي تستهويه في هذه المادة ( ) الى شخصية (تيريزياس) الكفيف الذي يرى كل شيء والرجل الأنثى في

2." "

" تتعدى مسالة التراكم والتكثيف

الأساطير، وهي تمارس فاعلية تناصِّها بالخطاب الشعري حتى غ

2- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 140- 141

<sup>1-</sup> ينظر كمال خيربك، حركة الحداثة في الشعر العربي المعاصر

بي و العربي، الشرقي القديم، الم

ما طغى أحد طرفي المعادلة

لمجيد هو الدي ينجح في محقيق هده

البناء الفني.

وبحا، والمتمثل في خطابحا التقريري والمب

" الى منهجه الشعري في توظيف أقنعة

الديني والشعبي، حيث يعمد الى استخراج " في الأسطورة، ويعيد عرضها على الخاصة، بغية هذه التجربة بعدها الموضوعي، قائلا إن ذلك المنهج يتصل بما فهمه منذ مطلع حياته الشعرية من نظرية الموروث الأدبي لإيليوت ".2

وبالإضافة الى ما سبق، فإن سوء استخدام الرمز والأسطورة قد ينحرف با

الهدف المبتغى من وراء هذه نات، وبالتالي الوقوع في "

ماذج الإبداعية الحديثة في الغرب، والجهل بجوهر

وكيفية اشتغالها، وهذا ما دفع " الى القول: "

والأسطورة بحذر شديد لأن استعمالها يحجب ".3

144 -2

38 -3

ويقول في معرض آخر: "

لى هي قصيدة متوسطة القيمة، ولكني في الوقت نفسه لا ق، قصيدتي بدبوس أسماء أعلام الأساطير، والقصص الشعبية لكونه من الح الله الماطير، والقصص الشعبية لكونه من الحالم الماطير، والقصص الماطير، والماطير، وال

بين أهم القصائد التي وظف فيها " هذه التقنية ( )

يب، ويقول في هذا الخصوص " وقد كتبت في عام 1961

قصيدتي (

شواغلي وهمومي الفكرية".2

( بشر الحافي)، والتي وظَّف بما نفس التقنية والتي يقول في

:

إحرص ألا تسمع إحرص ألا تنظر إحرص ألا تلمس إحرص ألا تتكلم

قف!

# وتعلّق في حبل الصّمت المبرم

1- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 102

2- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

ينبوع القول عميق لكنّ الكفّ صغيرة

# من بين الوسطى والسبّابة والإبهام

بحد في هذه الفقرة الصوفي وهو ي " حول الى جماد مختومة بالنّ (!) ستثمر في قلبها الحكاية الشعبية المباشرة (أنا لا أسمع، أنا لا ).1 ملمح آخر في شعر " " ساهمت الأسطورة في تجليته ويتمثل هذا

خير، فيما يطلق عليه "تشعير ال " في بناء الوحدات السّ

بنيتها السببية والمنطقية لتقيم بينها تفاعلا ديناميكيا عبر بناء المنظور

بحدقة الشاعر لا القصّاص وهي حدقة سريعة في تحديد البؤرة، وتكثيف الرؤية وإضفاء المعنى على الحدث هذه السرعة القادرة على اقتناص الكون في مشهد ومفاجأة الحياة وهي تنبض والقبض على حركتها وحراركا معا هي اداة الشعر في تنظيم اوضاع اللغة وتكوين الاسلوب". 2

وهو في بحثه الدائم عن تقنيات ته الشعري في

( ) يقوم بتغيير وظائف اللغة إذ إن القصيدة مهما غامرت في البحث عن التقنيات،

عت في اجتهاداكا في الاداء تظلُّ جهدا إبداعيا يتحسد في اللغة أولا، ويسعى من

خلال البرهنة جدواه وحيويته ثانيا، وحينشير الى ذلك لابد لنا أن نبين

150 -1

132 -2

لا تتجه الى هدفها داخل النص في خط مستقيم، يمتثل للأعراف دائما ويسعى الى التّ

غة حركة تقوم، في أحيان كثيرة على مشاكسة السّ

لترتقي الى مستوى من الأداء يغذي فاعلية القصيدة وينعشها بالكثير من المفاجآت والتنويعات في أساليب القول الشعري. 1

وقد طرأت عدة تغيرات في بنية اللغة الشعرية المعاصرة، الأمر الذي أفرز قضية تضاف الى قائمة الإشكاليات التي رافقت الشعر الحديث منذ ظهوره.

اللغة الشعرية:

قبل الخوض في تفاصيل هذه الظاهرة، لابد من التّ

.

"دوسوسير، أهم انجاز توصلت إليه

لدراسات اللغوية، وتظهر الأهمية في تلك له التي رآها دي سوسير بين اللغة /

بحيث تتمثل اللغة في كوكما مجموعة من العلامات (Signe)

11 2002 1 ( )

2- محمد محمد يونس علي، المعنى وظلال المعنى- أنظمة الدلالة في العربية-2007 .

129

– فراءات في شعرية الفصيده الحديثة-

بيروت ( ) 2

واللغة معايير

هذا السلوك، والكلام نشاط، واللغة قواعد هذا النشاط، والكلام حركة، واللغة نظام هذه الحركة، والكلام يحسُّ فهم بالتأمل في الكلام، والكلام قد يحدث أن يكون عملا

1 "

# هي الوسيلة المتاحة للجميع، ليستثمرها الأفراد كلُّ

استعمال اللغة لدى الشعراء يختلف عن استعمال الأشخاص العاديين الذين يقتصر استخدامهم تواصلي بح قالية وتأثيرية إضافة الى

ه صلاح عبد الصبور بقوله: "

ى وأنقى من صوت غيره من

ولكن ليس كل امتلاك

الناس، لكنه يعيد تنظيمها، بحيث نخرج في انساق أو سياقات يتوافر فيها الجمال والقدرة عرتبة

لفترة ليست بالييرة، والمقصود هنا الثنائية التي

تستند في كشفها عن خصائص اللغة الشعرية الى وضعها في مقابل لغة النثر، باعتبار " الشعر كلغة عليا تتحقق من خلال تضادِّها المستمر للغة النثر في جميع مستوياكا، ومن خلال

.70 -1

130

الكلي لحدود هذه اللغة وخروجها المنظم على قواعدها، وعلى نظم اللغة العادية وقوانين ي الكلي لل يهدف في الواقع الى هدم اللغة كما يمكن أن

ر، وإنما يهدف الى بنه ها وفقا لتخطيط أرقى وأسمى، أو بعبارة أخرى يهدف الى أن يخلق ها لغة من نمط آخر ذات بناء متميز، أو بتعبير آخر يخلق منها لغة علا "1"، بمعنى أن الذي يعطى لهذه اللغة قداستها هو تعارضها مع الاستعمالات العادية أو النثرية

أن هذه النظرية ما فتئت أن أصبحت عرضة لإعادة النظر، وبخاصة الم تعد على الكثير من الإبداعات الحديثة، التي أثبتت عدم جدواها وعصفت بأهم قاعدة لها، وذلك بخلق نوع من التجانس بين ( ) اه (جبران خليل جبران وأمين الريحاني)

التي راحت تطبق هذه التقنية على

سمية أو الأرستقراطية قداستها بحيث شهدتانكسارات كثيرة في لمية أو الأرستقراطية قداستها بحيث شهدتانكسارات كثيرة في المية أو المية المية

أحمد الصافي النجفي، عبد الله البردوني، نجيب سرور، أمل نقل، أحمد مطر وشعر هؤلاء لا يره من ولائه لتلك عبد الله الفردي

2.

<sup>1-</sup> أحمد محمد المعتوق، اللغة العليا، دراسات نقدية في لغة الشعر، المركز الثقافي العربي،الدار البيضاء ( ) 1 27 2006

<sup>2-</sup> العلاق، الدلالة المرئية، قراءات في شعرية القصيدة الحديثة، ص 14

" هو الاخر رائدا في هدا المجال. حلي في

" التي يقول فيها:

يا صاحبي إنِّي حزين.

طلع الصباح، فما ابتسمت، ولم يُنر وجهي الصّباح.

وخرجت من جوف المدينة أطلب الرّزق المتاح.

وغمست في ماء القناعة خير أيامي الكفاف.

ورجعت بعد الظهر في جيبي قروش.

فشربت شايا في الطريق.

ورَتَقْتُ نعلى.

ولعبت بالنرد الموزع بين كفِّي والصديق.

قل ساعة أو ساعتين.

قل عشرة أو عشرين.

وضحكت من أسطورة حمقاء ردّدها صديق .

ودموع شحّاذ ِ صفيق 1

وقد حاول في هذا الجزء، التّحرر من اللغة التقليدية، الى استعمال ألفاظ درجة في قد حاول في هذا الجزء، التّحرر من اللغة التقليدية، الله في أوساط عيى الشعر الفصيح، وأصبحت هذه

<sup>1-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر 131

**" :** 

... الخ، فمن وجهة نظرهم ينبغي أن يستخدم لغة المتنبي وامرئ

-

ن في هجومهم استشهادات بأبيات "

المتنبي

عر الجاهلي، فإنه يحق له أيضا أن

كان يحق للأندلسي أن لا تتطابق لغ

1

" وغيره، يرجع بالأساس الي

ه وأثرت فيه كالأدب الأجنبي ( و مترجما)

هذا بالإضافة الى الظّروف العامة الموضوعية والذاتية التي توجّ

البيئة العربية على مختلف مستوياكا هذا الى جانب ردة الفعل الثقافية

الشاعر العربي في غمار هذا التّ . . <sup>2</sup>

التأثر بالأدب الأجنبي يحتل صدارة هذه العوامل، "

ويتمظهر ذلك في رده على الهجوم الذي استهدف خصوصا ذلك الجانب المتعلق

بتوظيف اللغة اليومية في شعره، والذي بدأه بحديثه عن إعجابه بالجسارة اللغوية لدى " بعيث يقول: " ليوت في مطلع الشباب لم تستوقفني أفكاره

1- ينظر عز الدين المناصرة، جمهرة النص الشعري، ص 430

2- ينظر، كمال خيربك، حركة الحداثة في الشعر العربي المعاصر

الحديث في العالم كله قد تجاوز منطقة القاموس الشعري منذ أمد ليس بقريب". 3 كما يرى أن هذه التفرقة بين اللفظ العادي واللفظ الشعري، تعدلُ عرفه العالم العربي، في عصر الإنحطاط، إذا أن هذا التخلُ

ماذج القديمة التي لم تعرف هي في حد ذاكا.

<sup>127</sup> عبد الصبور، حياتي في الشعر ص 127

<sup>2-</sup> فاتح علاق، مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، ص: 208

<sup>3-</sup> صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

II I

( وشحمها ولحمها، كما يحدثنا عن بع

1.

" أن تكون للفظة قيمة في حدِّ

يحدد دلالاكما ووجودها، يقول: "

فاعليتها وبلاغتها، إن أية كلمة في سياق جيّ ته كلمة أخرى في سيّ

هذه الدّ

الشعر لكلمات القاموس بحيث تحمل الكلمة اكبر دلالاكها وتنشر

حولها أكبر قدر من الإيحاء وتنسجم مع الكلمات الأخرى في رباط من العلاقات والتداعي للات المختلفة التي لا تنفصم". 2

اعر يتحدث لغته الخاصة التي لا تعبر " شيء آخر سوى ارتباطه الحميم بالعالم والطبيعية، هذه العلاقة الحميمةالتي يعبر عنها بشكل عياني في الصور الشّعرية، ومن خلالها التي تحلم، وفي حلمها وفعل الخيال (

<sup>134 -133 -1</sup> 

<sup>2-</sup> فاتح علاق، مفهوم الشعر عند رواد الشعر العربي الحر، ص 212- 213.

ا ورة الشعرية التي قدتعبر " قليلة غير قابلة

ا قد تعجز كلمات كثيرة التعبير عنه". أ

" المشكلة ليست في استعمال الألفاظ العام

القصيدة بنبرة شعبية كما حلا لبعض من يكتبون الشعر، لكنّها القدرة على التصرف في اللغة على التصرف في اللغة عستوياكا المزعومة المختلفة كاك

القاموس مادمنا نستطيع أن نعطيها دلالة واضحة، ونحن على حق

ة مادمنا نستطيع ان ندخل بما في سيّ محك جودة السيّ

الشعري هو قدرته على التعبير وجلاء الصُّ ". 2

11 11

الحياة اليومية المعاصرة ومنها ما يرجع الى الفترة الجاهلية كما يحدث في قصيدة "رسالة الى ".

صديقتي

عمي صباحا، إن أتاك في الصّباح هذا الخطاب من صديقك، المحطّم المريض وادعى له إلهك الوديع أن يشفيه

1- المحاليات الصورة،التنوير للطباعة والنشر والتّوزيع،بيروت ( ) 1 2010

2- صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر

"صديقتي" في بداية محدث من

شعري غير مألوف (لا امرأة محبوبة)، إضافة الى ذلك إلقاؤه

اعر هذه الصيغ الخاصة ليضبط حركة"

عبير العرفي الفصيح واليومي ". 1

لاشراقات فكره

الصراع هما المقصود بلغة الشاعر الخاصّ .

II II

أنموذجه الشعري الذي تحرر من لغة محطّة في القو اميس التي أضحت في معظمها غريبة

.

125 -1

1 ( ) " عمد محمود رحومة، مسرح صلاح عبد الصبور " -2

117 1990

الخاتمة:

في هذا البحث تقديم تصور عن مفهوم الشعر والحداثة في ضوء ""

"حياتي في الشعر" قراءة هذه المدونة وتحليلها والإطّ

اعر في سبيل بلورة رؤية متكاملة عن الشعر .

نتائج البحث التي توصلنا :

البحث في الشعرية

تعتبر الحداثة من أشكل التي ،مايبرر وجود تعريفات متباينة

ديد المصطلحات التي

عاب المقولات والمفاهيم التي افرزكا حركة الحداتة في النقد.

،إضافة إلى

توافر النقد على سمات فنية يبدو الشاعر اقدر من غيره على استيعابحا.

التاريخ الأدبي (العربي والغربي)

يمارس الشاعر الحديث العملية النقدية والتنظيرية ،في الشعرالحديث من خلال بيانات مفردة

(بح ۱۰۰۰ جـــ )

، تأمين قراءة جيدة للعمل الأدبي.

"حياتي في الشعر"

،التي يحص

مجمل الآراء الواردة في البيان، كانت بخصوص الدفاع عن الأنموذج النّ

من جملة المرجعيات الفكرية التي أثر ت في وعي الشاعر،وساهمت في

) التي عدّها عبد الصبور تصدر من المنبع نفسه الذي تنهل

تبني " الشاعر للفكر الماركسي ،وتخليه عنه ،عند تعارضه مع المتطلبات الفنية لكتابة الشعر.

" التي وجد فيها توافقا مع ميولا

"بالتشكيل في القصيدة ،واعتباره جواز مروره إلى عالم الفن.

الاشكال التي جاء بها " "في بيانه النقدي هي المسرح الشعري.

توظيف الأسطورة في الشعر ينبغي أن يتم بأن هذه المادة الى عناصرها الأولد

" إلى استعمال " "لاكها الانسب في التعبير عن واقع حياتنا.

| ائمة المصادر والمراجع                                                                  | قا      |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| أحمد المديني، في                                                                       | .1      |
| .1989 (                                                                                | )       |
| أحمد محمد المعتوق،اللغة العليا -دراسات نقدية في لغة الشعر-،المركز الثقافي العربي الدار | .2      |
| .2006 1 ( )                                                                            |         |
| ،بيروت ( ) 3 2000.                                                                     | .3      |
| ، بحث في الإبداع والاتباع عند الع                                                      | .4      |
| ج3 دار الساقي بيروت ( ) 2002.                                                          | الديني، |
| أدونيس زمن الشعر، دار الساقي بيروت ( ) 2005.                                           | .5      |
| أ بحد ریان                                                                             | .6      |
| .2                                                                                     | 2000    |
| بشير تاوريريت –دراسة في                                                                | .7      |
| -عالم الكتب الحديثة اربد <b>( ) 2010</b> .                                             |         |
|                                                                                        | .8      |
| .1990 2 ( )                                                                            |         |

9. جابر عصفور، رؤى العالم-عن تأسيس الحداثة العربية في الشعر، المركز الثقافي العربي، الدار
 ( ) 1 2008.

| جان بول سارتر، كير كغارد، معنى الوجودية -                                         | .10     |
|-----------------------------------------------------------------------------------|---------|
| - منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت <b>(</b> ) .                                    |         |
| ،بنية اللغة الشعرية،تر محمد الولي ومحمد العمري،دار توبقال للنشر الدار             | .11     |
| .1986 1 ( )                                                                       |         |
| جمالية الصورة في جدلية العلاقة بين الفن التّشكيلي والشّعر، مجد المؤسسة الجامعية   | .12     |
| ت والنّشر والتّوزيع،بيروت( ) 1 2010.                                              | للدراسا |
| لحديث، دار الشروق، بيروت ( ) 1984.                                                | .13     |
| جوت ستروك، البنيوية من ليفي شتراوس إلى دريدا  ترجمة جابر عصفور، عالم المعرفة (  ) | .14     |
| .199                                                                              | 6       |
| جودت نور الدين،مع الشعر العربيدار الآداب،بيروت ( ) .                              | .15     |
| ، المركز الثقافي العربي بيروت ( ) 1994.                                           | .16     |
| . في الأدب العربي المعا                                                           | .17     |
| .2007 ( )                                                                         |         |
| -في ترويض النّص وتقويض                                                            | .18     |
| . ( ) -                                                                           |         |
| حمادي صمود،مقالات في تحليل الخطاب، كلية الآداب والفنون والإنسانيات بجامعة         | .19     |
| .2008 (                                                                           | )       |

| 20. حمود محمد العيد، الحداثة في الشعر العربي المعاصر –                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| بروت(    ) 1 1996.                                                                       |
| - دار الكتب العلمية ، بيروت                                                              |
| 1993 1 (                                                                                 |
| 22. خالد الغريبي، في قضايا النص الشعري العربي الحديث –                                   |
| .2007 1 ( )                                                                              |
| 23. خالدة سعيد، حركية الإبداع، دار العودة، بيروت ( ) 1979.                               |
| 24. الحداثة في حركة الشعر العربي المعاصر،مطبعة الجمهورية دمشق ( )                        |
| .1992                                                                                    |
| 25. بودلير ناقدا فنيا،دار الفارابي بيروت ( ) 1993.                                       |
| 26. السّعيد الورقي، لغة الشعر العربي الحديث، دار النّهضةالعربية للطباعة والنّشر، بيروت ( |
| .1984 3                                                                                  |
| 27. صبري حافظ، أفق الخطاب -                                                              |
| .1996 1 ( )                                                                              |
| 28. صلاح عبد الصبور، حياتي في الشعر،دار اقرأ بيروت ( ) 1981.                             |
| 29. صلاح عبد الصبور،حياتي في الشعر،دار إقرأ،بيروت( ) 1996.                               |

( ) .30 .1998 بيروت ( ) 2002. .31 32. طراد الكبيسي، الإختلاف والإئتلاف في جدل الأشكال والأعراف- مقالات في الشعر-.2000 ( ) 33. الحكيم العلامي، محمد إبراهيم أبو سنة- - الهيئة العامة لقصور الثقافة، .2007 1 ( ) 34. عبد الرؤؤف السّعد،مفهوم الشعر في ضوء نظريات النقد العربي،دار المعارف للنشر، القاهرة . 1 ( ) 35. عبد الرّزاق الدواي، موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر بيروت ( ) 1994. ،بيروت ( ) 1983. .36 ،بيروت ( ) 1981. 37. عبد العزيز المقالح ولير إلى العصر 1 الهيئة العامة .38 .1972 - بحث في آلية الإبداع الشعري-.39 .2009 1 ( )

| <b>ع</b> اصر، ربي للطباعة والنشر و              | النقد العربي المع        | الحداثة في                   | .40          |
|-------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------|--------------|
|                                                 |                          | . 1991 1 (                   | بيروت (      |
| الشعر والنثر في النقد العربي الحديث ج2          | نب،من قضايا              | نمان موافي في نظرية الأد     | 41. عثا      |
|                                                 | .2000                    | ( )                          |              |
| نهاياه وظواهره الفنية والمعنوية-                | بي المعاصر –قط           | ز الدين اسمايل،الشعر العر    | 42. عز       |
|                                                 |                          | وت ( ) 1972.                 | الثقافة بيرو |
| اربات في الشعر والشعراء والحداثة والفاعلية-     | ں الشعري- مق             | الدين المناصرة، جمهرة النَّص | .43          |
| .20                                             | 007 1 (                  | للنّشر والتّوزيع، عمان (     | محدلاوي أ    |
| ې شعرية القصيدة الحديثة -                       | -قراءات في               |                              | .44          |
|                                                 | .2                       | 2002 1 ( )                   |              |
| ، الشاعر ناقدا-                                 | -مقاربة لأبجدية          |                              | .45          |
|                                                 |                          | .2000 . (                    | )            |
| ( )                                             |                          | 1                            | .46          |
|                                                 |                          | .199                         | 6 3          |
| لصورة، التنوير للطباعة والنّشر والتّوزيع، بيروت | / جماليات اا             |                              | .47          |
|                                                 |                          | .2010 1                      | ( )          |
| مارف للنشر القاهرة ( ) .                        | <u>الى</u> أين؟ دار المع | الى شكرى،شعرنا الحديث        | 48. غا       |

| لشعر عند رواد الشعر العربي الحر، منشورات اتحاد الكتاب العرب                               | .49          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| .2006 1 (                                                                                 | )            |
| ترجمة الولي محمد،المركز الثقافي العربي،الدار                                              | .50          |
| .2000 1 (                                                                                 | )            |
| كمال خير بك،حركة الحداثة في الشعر العربي المعاصر –                                        | ´ .51        |
| لاتجاهات والبني الأدبية ( ) 1982.                                                         | لثقافي لل    |
| -مقالات في الشعر-                                                                         | .52          |
| . (                                                                                       | بيروت (      |
| ماجدة حمود، علاقة النقد بالإبداع الأدبي، منشورا                                           | .53          |
| . 19                                                                                      | 97           |
| محمد الماكري، الشَّكل والخطاب- مدخل لتحليل ظاهراتي- المركز الثقافي العربي، بيروت          | <b>-</b> .54 |
| .1991 1                                                                                   | ( )          |
| محمد النويهي،قضية الشعر الجديد،المطبعة العالمية،القاهرة ( ) 1964.                         | : .55        |
| محمد بنيس، حداثة السؤال، بخصوص الحداثة العربية في الشعر والثقافة، المركز الثّقافي العربي، | : .56        |
| .1988 2 (                                                                                 | بيروت (      |
| محمد زكي العشماوي، دراسات في النّقد الأدبي المعاصر، دار الشّروق، القاهرة ( )              | <b>-</b> .57 |
| .199                                                                                      | 94 1         |

| سعيد رمضان البوطي، نقض أوهام المادية الجدلية، دار الفكر، دمشق (                        | 58. محمد       |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|                                                                                        | . 1985         |
| صابر عبيد،السيرة الذاتية الشعرية -قراءة في التجربة السيرية لشعراء الحداثة العربية ،    | 59. محمد       |
| الحديث ( ) 2007.                                                                       | عالم الكتب ا   |
| صابر عبيد،القصيدة العربية                                                              | 60. محمد       |
| <b>عر</b> ية الأولى جيل الرواد والستينات-                                              | الإنبثاقة الشع |
|                                                                                        | 2001           |
| عابد الجابري التراث والحداثة ،المركز الثقافي العربي بيروت (                            | 61. محمد       |
|                                                                                        | 1991 1         |
| عبد المنعم خفاجي، مدارس النّقد الأدبي الحديث، الدّار المصرية اللبنانية للنّشر، القاهرة | 62. محمد       |
| .1995                                                                                  | 1 ( )          |
| غنيمي هلال، قضايا معاصرة في الادب والنقد، كفضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع،            | 63. محمد       |
| . (                                                                                    | )              |
| فتوح أحمد والرمزية في الشعر المعاصر،دار المعارف القاهرة ( ) 1978.                      | 64. محمد       |
| محمد يونس علي، المعنى وظلال المعنى، أنظمة الدلالة في العربية، دار المدار الإسلامي،     | 65. محمد       |
| .2007 2 (                                                                              | بيروت (        |

| . محمود رحومة،مسرح صلاح عبد الصبور                                                    | 66. محمل |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| .1990 1 (                                                                             | )        |
| . مصطفى هدارة، دراسات في الأدب العربي الحديث، دار العلوم العربية للطباعة والنّشر،     | 67. محما |
| .1990 1 (                                                                             | بيروت (  |
| . مفتاح، التّشابه والإختلاف، نحو منهاجية شمولية، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء | 68. محما |
| .1996 1                                                                               | . ( )    |
| . مفتاح،مفاهيم موسعة لنظ -الجزء الثاني-نظريات وأنساق،المركز الثقافي                   | 69. محمد |
| .2010 1 (                                                                             | العربي(  |
| منصر، الخطاب الموازي في القصيدة العربية المعاصرة، دار توبقال للنشر (                  | 70. نبيل |
|                                                                                       | .2007    |
| -محاولات أربع- :                                                                      | .71      |
| .1991 (                                                                               | )        |
| :                                                                                     | .72      |
|                                                                                       | 1997     |
| غالي، معرفية النص، دار الثقافة لل ( ) 1998.                                           | 73. وائل |
| ں فاولي،عصر السيريالية،تر:خالدة سعيد،دار العودة،بيروت( ) 1981.                        | 74. والا |

| كتب العلمية، بيروت | - دار ا <b>ا</b> | _              |                  |                      |          | .75             |
|--------------------|------------------|----------------|------------------|----------------------|----------|-----------------|
|                    |                  |                |                  | .200                 | 8 2      | ( )             |
| ر كنعان للدراسات،  | ظرية الشّعر، دا  | مساهمة في ن    | قيمة والمعيار،   | سامي اليوسف،ال       | ِسف ،    | 76. يو          |
|                    |                  |                |                  | .2000                | (        | )               |
|                    | دار              | دبي الحديث،    | لرية النقد الأ   | نور عوض، نظ          | رسف      | 77. يو          |
|                    |                  |                |                  | .1994 1              | (        | )               |
|                    |                  |                |                  |                      | (ت:      | المجلا          |
| .1981(             | للكتاب،القاهرة(  | المصرية العامة | د الاول،الهيئة   | ،،المجلد الثاني،العد | : فصول   | 1 بمحلة         |
|                    |                  | .198           | لعدد الرابع،35   | ،المجلد الخامس،اا    | : فصول   | 2 بمحلة         |
|                    |                  | .1986          | دد الاول والثابي | ، ابحلدالسابع، العا  | ا فصول   | 3 بمحلة         |
|                    |                  | .1             | 984              |                      | ة فص     | <b>4.</b> جــــ |
| (                  |                  | الثقافي، جدة ( | الأدبي           | علامات،النادي        | ÷ ä      | .5 جملاً        |
|                    |                  |                |                  | .2004                | 14       | 53              |
|                    |                  |                | 2009 18          | 70                   | Z        | 6.مجلة          |
|                    |                  |                |                  |                      | رات:     | المذكر          |
| حة دكتوراه،        | المعاصرين،أطرو-  | ات الشعراء     | عر في كتاب       | عشي،نظرية الش        | الله الـ | 1.عبد           |
|                    |                  |                |                  | .199                 | 92(      | )               |

### قائمة المصادر والمراجع

- 2. أحمد يوسف، تجليات القلق في شعر صلاح عبد الصبور، رسالة ماجيستير، جامعة وهران، ( ).
  - 3. اسطنبول ناصر، تداخل الأنواع الأدبية، أطروحة دكتوراه، جامعة وهران ( ) 2006.
- 4. حبيب بوهرور، الخطاب الشعري والموقف النقدي في كتابات الشعراء المعاصرين- ونزار قباني
  - -أطروحة دكتوراه، جامعة منتوري، قسنطينة (2007(
- عبد الله بن محمد العضيبي، النقد عند الشعراء حتى تعاية القرن الرابع الهجري، رسالة دكتوراه، جامعة
   1991( )

### فهرس الموضوعات

فهرس الموضوعات

| 6                                                                   |                  |
|---------------------------------------------------------------------|------------------|
| <ul><li>ل: تقاطعات الكتابة النقدية والإبداعية عند الشاعر.</li></ul> | الفصل الأوا      |
| 23                                                                  | <b>√</b>         |
| 39 ( )                                                              | ✓                |
| (حياتي في الشعر)                                                    | ✓                |
| ي: روافد التجربة الشعرية لدى صلاح عبد الصبور.                       | الفصل الثاني     |
| 59()                                                                | ✓                |
| 66                                                                  | ✓                |
| 78                                                                  | ✓                |
| بات التجديدفي الجوانب الفنية لدى صلاح عبدالصبور.                    | الفصل الثالث:آلي |
| 85                                                                  | ✓                |
| 113                                                                 | ✓                |
| 122                                                                 | ✓                |
| 129                                                                 | ✓                |
| 120                                                                 |                  |

## فهرس الموضوعات

| 141 | <br> | <br> | <br> | ••••• | • • • • • • • • |  |  |
|-----|------|------|------|-------|-----------------|--|--|
| 151 |      | <br> | <br> |       |                 |  |  |

#### ملخص

إنمازت المرحلة التاريخية الحديثة بتفسخ البني الاجتماعية وتصدعها ومحاولة مؤسسة بني جديدة طالت جميع المستويات، ويعد صلاح عبد الصبور رائدا في هذا مجال الإبداع الشعري الحداثي، بحيث تكاد تصل آراؤه وتصوراته النقدية التي بناها انطلاقا من أنموذجه الخاص، إلى تخوم التنظير وقد تمظهرت هذه الممارسة الموازية للإبداع لدى الشّاعر وغيره، فيما أطلق عليه مصطلح "البيان" وهي عبارة عن مقال أو مقدمة يهدف الكاتب من خلالها إلى توصيف بعض الخصائص والتحليلات التي يحملها خطاب البيان ومضمونه، الذي يهدف إلى بناء ميثاق القراءة وتأطير القارئ ويعتبر "حياتي في الشعر" أنموذجا من نماذج البيانات أو المقدمات الشعرية التي عبر من خلالها صلاح عبد الصبور عن مواقفه وآراءه النظرية حول الشعر الحداثي.

## الكلمات المفتاحية:

الحداثة؛ الشعرية؛ تجربة الكتابة؛ الشعر الحداثي؛ صلاح عبد الصبور؛ الشاعر الناقد؛ التجديد؛ نقد النقد؛ التنظير؛ الكتابة الموازية.

# نوقشت يوم 25 أبريل 2016